
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


476 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Anton van der Lingen: Les guerres de YHWH. L'implication de YHWH dans

les guerres d'Israël selon les livres historiques de l'Ancien Testament. Paris: Les

Editions du Cerf 1990. 280 p. (Coll. Lectio divina 139).

Diese Studie ist die zweite, umfassendere Untersuchung, die der Autor dem
Thema des JHWH-Kriegs im A.T. widmet. Die erste erschien 1983 auf
Holländisch unter dem Titel: David en Saul in 1 Samuel 16-2 Samuel 5 (Verhalen
in politiek en religie). Im Vorwort hören wir die zeitgeschichtlichen Umstände,
die Friedens- und Rüstungsproblematik der 80er Jahre in West-Europa, unter
denen das Werk entstand. Die Einführung (S. 11-17) steckt das Feld der

Untersuchung ab. Im Dialog v.a. mit den bekannten Monographien von Rads

(1951) und Fritz Stolz'(1972) zum gleichen Thema will van der Lingen Texte aus

Pentateuch und geschichtlichen Büchern analysieren, in denen JHWH persönlich

Krieg führt. Diese Texte verwenden dazu ein bestimmtes Vokabular.
Herkunft und Alter dieses Vokabulars sollen gesucht werden, damit der historische
Rahmen dieser Vorstellung von JHWH als Krieger bestimmt werden kann.

Untersucht werden folgende Texte: Ex 13f.; 15; 17,1-16; 1 Sam 11 ; Ri 4f.;
Jos 10; 1 Sam 7; Nu 21,1-3.14 (S. 21-141). Bei diesen Erzählungen und Liedern
stellt Verf. mehrere Redaktionsschichten fest. Die ältesten Schichten sind

gewöhnlich rein profane Erzählungen von Kriegen oder Konflikten. In ihnen

war JHWH nicht beteiligt. Erst die späteren Bearbeiter übertrugen ihm die

aktive Rolle der Kriegsführung. Sie sind es, die das Vokabular des JHWH-
Krieges schufen. Ihre Bearbeitung setzte kurz vor dem Exil ein und entfaltete
sich während und nach diesem. Das war eine Zeit, in der Juda die Möglichkeit
genommen wurde, selbst Kriege zu führen. Aus diesem Umstand ergibt sich die
Funktion der Vorstellung und des Vokabulars vom Krieg, den JHWH selber

führt. Sie waren keine Ideologie realer geschichtlicher Kriege. Sie stellen
vielmehr ein theologisches Gedankengebäude ohne Zusammenhang mit den
militärischen Realitäten wirklicher Kriege dar. Es handelt sich um Paränese für ein

besiegtes, ohnmächtiges Volk ohne Möglichkeiten eigenen politischen
Handelns. Das Alter dieser Vorstellung und ihres sprachlichen Gewandes reicht
daher keineswegs in die israelitische Frühzeit hinauf.

In 11 Thesen (S. 145—247) rundet Verf. das gewonnene Ergebnis ab und
weist mögliche Einwände zurück. Große Sorgfalt verwendet er auf den Nachweis,

daß die altorientalischen Quellen nicht gegen seine Deutung der altte-
stamentlichen Texte vom kriegführenden JHWH sprechen. Trotzdem bleiben
seine Ausführungen in diesem Punkt summarisch. Ferner unterstreicht van der

Lingen, daß das Vokabular vom JHWH-Krieg keine literarische Gattung
begründet. Es besteht aus wenigen spezifischen Wendungen, die die Bearbeiter



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 477

in vorliegende ältere Kriegserzählungen und Kriegslieder eingeflochten haben,

um darin als neues Element JHWHs ausschlaggebende Rolle im Krieg
einzuführen. Gewiß konnte dieses Thema der Bearbeitungen aus der Exilszeit an
allen sakralen Kriegsbräuchen anknüpfen, die dazu Anlaß boten, z.B. die Orakel

vor Kriegseröffnung oder die Heiligung der Kämpfer (1 Sam 21; 2 Sam 12).
Solche Bräuche, so alt sie sein mögen, schließen aber die aktive Hauptrolle
JHWHs im Kriegsgeschehen noch nicht ein.

Es ist deutlich: Das Buch verficht eine These. Unermüdlich plädiert Verf.
mit verschiedenen Argumenten für sie. Die Methode, auf der alles ruht, ist die

literarkritische Analyse einiger Texte. Je nach dem, ob man den literarkritischen
Urteilen van der Lingens folgen mag oder nicht, wird man sich von der These

überzeugen lassen oder skeptisch bleiben. Wie immer die Solidität eines solchen
literarkritischen Fundamentes beurteilt werde, mir erscheint die Basis für die
These zu schmal. Das Verhältnis JHWHs zum Krieg im alten Israel bedarf zu
seiner Erhellung noch vieler anderer Texte, die in diesem Buch außer Betracht

geblieben sind. Es ist sicher allgemein anerkannt und unbestritten, daß die

hochtheoretische, unreale Konzeption von JHWHs Wirken in den Feldzügen
seines Volkes Israel seit dem Deuteronomium entwickelt worden ist. Van der

Lingen geht aber noch einen Schritt weiter und nimmt an, daß vor dieser Zeit
JHWH überhaupt nicht als kriegführender Gott gedacht und verehrt wurde. Ist
dies einleuchtend? Die Fremdvölkersprüche der Propheten setzen JHWHs
Macht über die Schicksale der Völker voraus. Die Tradition solcher Sprüche ist
wohl älter als das 7. Jahrh. Das Verbot der Heeresmusterung (2 Sam 24)
verbietet dem König eine rationale Kriegs- und Steuerplanung. Dahinter kann eine
alte Überlieferung religiöser Art vermutet werden, nach der JHWH Macht im
Krieg verleiht. Jesajas Gebot, dem Krieg ohne politisch-militärische Mittel zu

begegnen (Jes 7), erklärt sich nur durch die Annahme, daß JHWH Herr der
militärischen Mächte ist. Der Spruch in Prov 21,31, der zur alten Spruchsamm-
lung gehört, drückt doch wohl eine Überzeugung von ganz Israel in lapidarer
Form aus: JHWH steuert das Kriegsgeschehen, wie er will, nicht wie die

Kriegsmächte der Menschen wollen. Ist die Idee von Assur als Instrument in der
Hand JHWHs (Jes 7; 10) eine Erfindung des Propheten? Steckt dahinter nicht
der schon viel ältere Glaube an JHWH, den Herrn aller Völker und Armen?
1 Kö 22 ist ganz von der Überzeugung bestimmt, daß die Generäle (Könige) das

Kriegsgeschehen denken und Gott lenkt. Verf. meint, der Bann (hrm) wäre

ursprünglich nichts als die Zerstörung der Beute gewesen. Erst später wäre er in
religiösem Sinn als Gabe an den Sieg verleihenden JHWH umgedeutet worden
(S. 161 f.). Ist das nicht ganz unwahrscheinlich? Was in aller Welt vermöchte
denn einen Sieger dazu zu bewegen, den Profit seines Krieges und Sieges zu

vernichten, wenn nicht das Gebot seines Gottes, ihm die Beute als Anerkennungfür

den gewährten Sieg zu überlassen? Wie ein rein profan errungener Sieg
aussieht, zeigt 1 Sam 21,9.11 : David tötet die Menschen, weil ihr Überleben für



478 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

ihn gefährlich werden könnte, aber er behält den erbeuteten Gewinn an Herden
für sich. Ferner: Haben die «Armeen JHWHs» und sein Königtum denn keine
militärische Dimension (Jes 6)? Die Texte ließen sich vermehren, aus denen
sich eine Rolle JHWHs im politisch-militärischen Leben der Völker lange vor
dem Exil ablesen läßt.

Zum Schluß eine hermeneutische Frage: Ändert sich grundsätzlich etwas,

wenn der Gott Israels erst zu einer Zeit, da kein israelitisch-judäischer Staat

mehr Kriege führen konnte, als ein in den Krieg eingreifender Gott gedacht
wird? Verf. hat recht, wenn er betont, dieses Gottesbild zeige den befreienden

Gott, der sein Volk schützt. Das tut er jedoch mit den Mitteln des Krieges! Ein
Volk mag selber keine Kriege mehr führen können, aber es kann von ihnen

träumen, d.h. in der Logik des Krieges verharren! - M.E. können wir die Rolle

JHWHs als Krieger nur in der Dimension des gerechten Krieges würdigen. Es

ist ein Zeichen der Gerechtigkeit des Weltherrschers, des Herrn der Völker, daß

er die mächtigen Armeen in Schranken weist und zur Verantwortung zieht und
die niedergetrampelten Völker wenn nötig mit militärisch-kosmischer Macht

vor dem Untergang rettet.
Das Buch ist gut ins Französische übertragen. Es ist meistens in klar lesbarem

Stil gehalten, abgesehen von den vielen unübersetzten deutschen Ausdrük-
ken. Es wundert mich, was französische Leser mit ihnen anfangen, und es

wundert mich, warum ein holländisches Buch mit soviel deutschen Wendungen
gespickt ins Französische übersetzt werden muß. Schade auch, daß die

Bibliographie mühsam aus den Fußnoten zusammengesucht werden muß.

Adrian Schenker

Franz Mussner: Dieses Geschlecht wird nicht vergehen. Judentum und Kirche,
Freiburg i.Br. : Herder 1991, 185 S.

Der Verf. betrachtet den vorliegenden Band als dritten Teil einer Trilogie,
zusammen mit dem «Traktat über die Juden» ('1979) und «Die Kraft der
Wurzel» (' 1987). Er enthält 17 Kapitel (merkwürdigerweise ist der Titel
«Überlegungen eines Biblikers zum Historikerstreit» [S. 115] im Inhaltsverzeichnis
[S. 6] nicht kursiv gedruckt wie die andern Überschriften). Bei den 17 Kapiteln
handelt es sich um 12 bereits in Kairos und in verschiedenen Festschriften
zwischen 1975 und 1991 veröffentliche Beiträge zum Thema. Der Verf. hat sie

so dankenswerterweise zugänglicher gemacht. Sie sind belassen, wie sie erstmals
veröffentlicht wurden und nicht mit Nachträgen versehen, die auf Reaktionen
und Stellungnahmen zum jeweiligen Gegenstand Bezug nehmen. Fünf Kapitel
bestehen aus noch nicht veröffentlichten Beiträgen. Auf diese soll deshalb
besonders hingewiesen werden.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 479

Die Sammlung eröffnet ein mit Bemerkungen versehener Überblick über
den Katholisch-Jüdischen Dialog seit 1945, ein 1988 auf dem Deutsch-deutschen

Symposion zum christlich-jüdischen Verhältnis gehaltenes Referat
(S. 9—20). Daraus erklärt sich — abgesehen von den Stellungnahmen von Konzil,
Vatikan und Papst—, die Beschränkung auf kirchliche Verlautbarungen in der

Bundesrepublik Deutschland. Das Versprechen des Papstes 1980 in Mainz,
«auch für das Land» zu beten, «auf das alle Juden mit besonderer Verehrung
blicken», wird mit Recht besonders festgehalten (S. 15). Andererseits erklärt der
Verf. das von jüdischer Seite beanstandete Fehlen dieses Themas in der Erklärung

der deutschen Bischöfe von 1980 mit der wahrscheinlichen Befürchtung
einer Politisierung der Erklärung und weist auf «versteckte» Andeutungen hin
(S. 20 f.). Da war das Comité episcopalfrançais in seinen Orientationspastorales von
1976 mutiger. Es erstaunt, daß der Verf. die Aussage der römischen Hinweise

von 1985: «Was die Existenz und die politischen Entscheidungen des Staates

Israel betrifft, so müssen sie in einer Sichtweise betrachtet werden, die nicht in
sich selbst religiös ist, sondern sich auf die allgemeinen Grundsätze internationalen

Rechts beruft», ohne weiteres für «richtig» hält (S. 13). Für «die politischen

Entscheidungen des Staates Israel» gewiß, aber auch für die «Existenz»?
So bleiben die Hinweise auf das Land völlig abstrakt und besagen wenig. Die
Ablehnung jeder religiösen bzw. heilsgeschichtlichen Perspektive scheint
ebenso wenig entsprechend wie die fundamentalistische Deutung als Erfüllung
der Prophetien. Ist nicht eine mittlere Position eher angezeigt, die in der
Rückkehr eine — wenn auch sehr defiziente und immer noch höchst vorläufige —

Teilerfüllung sieht, wie sie im Lauf der Geschichte des Volkes vorkamen (vgl.
Die Deutung der Verwirklichungen des Hasmonaers Simon [1 Makk 14])?

Drei der fünf unveröffentlichten Beiträge befassen sich mit Paulus. Unter
dem Titel «Die <Logik> Gottes nach Rom 9—11 » wird kurz gezeigt: Die Ankündigung

der endzeitlichen Bekehrung ganz Israels vereitelt für Christen jede

Aufrechnung des Planes Gottes, wie der gekreuzigte und auferstandene Jude

Jesus für die Juden, und weist auf Gottes absolut souveräne, nicht irgendwie
ableitbare Freiheit» (S. 61—63). Der folgende Beitrag skiziiert zunächst den
christlichen Antijudaismus und seine Hintergründe, um dann aus Rom 9—11
Hilfen zu dessen (theologischem) Abbau zu bieten. Es sind: Der Hinweis auf die

bleibenden Vorzüge («Heilsprivilegien») Israels (9,4ff.), auf den bleibenden
Heilswillen Gottes Israel gegenüber (vgl. 10,21 f.), auf Israel als den edlen
Ölbaum, auf den die Heidenchristen eingepropft sind (11,18 ff.), auf das

angekündigte Heil von ganz Israel (11,26), auf die heilsgeschichtliche Funktion der

Verstockung Israels für die Heiden und seine bleibende Erwählung (ll,18f.),
schließlich auf den von Gott nie gekündigten Alten Bund (11,17) sowie auf die

Warnung an die Heidenchristen, sich nicht gegenüber Israel zu rühmen (S. 65-
72). Rom 11,18.24 umschreibt der Verf. mit dem (wohl zu) drastischen Satz:

«Nicht die Kirche schleppt den Juden durch die Zeiten hindurch, sondern der



480 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Jude die Kirche» (S. 70), trotz der Nähe zu Sach 8,23. Im dritten dieser Beiträge
wird die Frage des «paulinischen Antijudaismus», bzw. der «Widerspruch
zwischen 1 Thess 2,14—17 und Rom 9—11» kurz behandelt (73—76). Mit Recht wird
ein «unleugbarer Widerspruch» festgestellt, «der sich nicht wegreden läßt»,
(S. 73-76) und die Interpolationshypothese abgelehnt. Die abschwächende, d.h.
die eschatologische Perspektive vermeidende und durch eine historische
ersetzende Wiedergabe von 2,16 durch E. Stegemann : «Stets hat sie aber der Zorn (die
Strafe) schließlich erreicht», beurteilt Mussner als «beachtenswert». Sie ist aber

für ihn anscheinend nicht sonderlich überzeugend. Tatsächlich scheitert sie an
der Stellung des dè, nicht nach pântote, sondern erst nach 'éphthasen, womit
eindeutig ein neuer Satz beginnt. Dagegen sprechen auch die eschatologische
Perspektive, die mit «damit sie (die Heiden) gerettet werden» aufgerissen ist,
und die Tatsache, daß sozusagen jeder Abschnitt mit dieser Perspektive schließt

(1,10; 2,12; 2,19f.). Das gilt auch für das durch den Versucher drohende
«umsonst» der Mühe des Apostels (3,5). «Zorn(gericht)» ist 1,10 und 5,9 — es sind
mit 2,16 die einzigen Vorkommen im Brief — das Gegenstück zum endgültigen
Heil. Zur «Lösung» des Widerspruchs weist der Verf. auf die «Entwicklung» der

Judentheologie des Apostels und zitiert die prägnante Formel R. Pennas: «Au
début, ils (les Juifs/die Juden) constituent une antithèse; à la fin, ils sont un
mystère» (S. 74). Eine theologische Relativierung dieser Aussage, bzw. dieses

Ausfalles ist nur bei Anerkennung des gottmenschlichen Charakters der Schrift
möglich, bei Berücksichtigung der unterschiedlichen Art: emotionale,
nacherlebende Erinnerung an die bittere Erfahrung in Thessalonich, nicht «lehrhafte,
dogmatische Aussage» im ersten Hauptteil des Briefes einerseits, und epistelartige

lehrhafte Entfaltung seines Ringens um Einsicht in den verborgenen
Heilsplan Gottes im Römerbrief.

Das Anliegen Mussners im zweiten Teil, «Versuch einer Lösung des

Widerspruchs», geht allerdings dahin, die als «Spitzensatz» bezeichnete Aussage von
der Rettung ganz Israels (Rom 11,16 im Unterschied zu 1 Thess 2,16) zu erklären:

Sie ist Ergebnis der «wachsenden Einsicht des Apostels in die Konsequenzen

seiner Rechtfertigungsbotschaft <allein aus Gnade und Glauben), von «der

zu ihr unlösbar gehörenden Lehre von der Ubermacht der Gnade»

(Rom 11,32).
Der fünfte unveröffentlichte Beitrag stellt den «Versuch eines Programmes

einer Theologie nach Auschwitz» dar, entstanden aus einem Statement aufeiner
Tagung in Prag 1990 (S. 175—184). Der erste Teil registriert deutsch geschriebene

Arbeiten, in denen der Ausdruck oder das Thema vorkommen. Der zweite
skizziert besondere Aufgaben der «Exegese nach Auschwitz»: z.B. Verzicht auf
Schwarz-Weiß-Malerei, Revision des Pharisäerbildes der Evangelien, des

generalisierenden Begriffs «die Juden im Johannesevangelium, Beachtung der

gegnerischen Front der paulinischen Rechtfertigungslehre, den Christen ins
Bewußtsein rufen, daß das Volk Israel nicht verstoßen ist, sondern gerettet werden



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 481

wird, daß es den Juden post Chistum immerzu geben muß: als bleibenden
Zeugen für die Konkretheit der Heilsgeschichte, als die bleibende Wurzel der
Kirche als den lebendigen Zeugen für die undurchschaubaren Wege Gottes,
als den endgültigen und endzeitlichen Zeugen der Übermacht der Gnade»
(S. 178). Aufgaben, um die Mussner sich besonders bemüht hat. Davon zeugt
auch dieser Band. Der dritte Abschnitt gibt Anregungen zur «Systematik nach
Auschwitz» für Geschichtsphilosophie und -theologie (vgl. oben: Die <Logik>
Gottes nach Rom 9—11). Für die Gottesfrage: der verborgene Gott, Gott als

absolutes Geheimnis. Für die Christologie (Jesulogie): Es sind neben Jesu
Herkunft, Judesein, Israel als «formale Christologie», Jesus als der für die Juden
bestimmte Christus, der «ewige Jude» Jesus zur Rechten des Vaters zur
Sprache zu bringen. Auch dazu kann der Verf. neben Fr.-W. Marquardts
Christologie (München 1990 f.) auf seine eigenen Arbeiten verweisen. Für die

Ekklesiologie gilt das Partizipationsmodell (Mitteilhaberin an der Wurzel des

fetten Ölbaums (Rom 11,7). Den Abschluß bildet die These «Ohne den Aufbau
einer <Theologie nach Auschwitz» gibt es keinen wirklichen Abbau des christlichen

Antisemitismus», sowie eine Anwendung von Ps 44,12—27 auf die Scho-

ah, wobei V. 23 (um deinetwillen) entscheidend ist. Er sieht die eigentliche
Wurzel des Antisemitismus bis heute in der «Erwählung Israels, ...was diese (die
Goyim) dem Juden nie verzeihen können» (S. 184). Dazu kann man an das

rabbinische Wortspiel erinnern, das denselben Gedanken zum Ausdruck bringt:
In der Stunde, da der Heilige, gebendeit sei er, auf den Sinai hernieder stieg, da

stieg die Sin'ah (der Haß) auf die Völker herab.»
Die Besprechung des vorliegenden Bandes dürfte etwas von seinem Reichtum

und seinen Anregungen aufgezeigt haben.

Georges Schelbert

Johannes B. Brantschen: Hoffnung für Zeit und Ewigkeit. Der Traum von
wachen Christenmenschen, Freiburg i.Br.: Herder 1992. 158 S.

Als ich auf einer langwierigen Fahrt durch das steirische Ennstal das Buch
las und entdeckte, daß meine eigenen Textprodukte darin ungefähr zehnmal
sehr lobend und zustimmend erwähnt werden, war die distanzierte Nüchternheit,

die ich mir für die Rezension zurechtgemacht hatte, für etliche Kilometer
dahin. Sie kam aber wieder, als ich sah, wie groß die Belesenheit des Autors ist
und wie er sie anwendet. Da war ich eine Flocke im Gestöber der Namen. Die

unbefangene Neugier stellte sich wieder ein und ermüdete auch nicht in einem

Labyrinth von Anmerkungen. Der Autor hat nicht mit der Schaufel in seinen

reichen Zettelkasten gestochen, um Erudition auszuschütten oder eine jener
Zitatemontagen zu erzeugen, in denen nichts geschieht, was die Lektüre recht-



482 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

fertigen könnte. Brantschen führt ein aufmerksames Gespräch zum Thema
christliche Hoffnung, in einer Sprache, die den theologischen Jargon vermeidet,
ohne Begriffsgetöse und Bedeutungsgetue den sachlichen Disput sucht, das

persönliche Interesse nicht verschweigt, nicht mit Imperativen um sich wirft
oder der bettelnden Apologetik verfällt, in sympathischer, zeitgenossenfreundlicher

Lesbarkeit mit einem Wort. Das geschieht auf gut 150 Seiten und in drei

Kapiteln. Im ersten geht es um die Haltung der Hoffnung, die bewußte Öffnung
des menschlichen Lebens auf die unüberbietbare Konstellation Sinn, die in der
Bibel Reich Gottes genannt wird. B. sieht sie heute bedroht durch die vor allem
auch in der Kirche um sich greifende Resignation, die zwar an den irdischen

Möglichkeiten verzweifelt, aber daraus keinen Schwung in die Ewigkeit
gewinnt. Das Gute, auf das die Hoffnung zielt, ist steil und schwierig (bonum
arduum), sagt die Tradition, nicht herstellbar wie ein Paar Strümpfe. Das gilt
heute wie ehemals und wohl auch für den Modus, in dem sie gelingen soll, den
Tanz auf dem Seil zwischen Diesseitsliebe und Jenseitsgleichgültigkeit,
Weltverachtung und Himmelssehnsucht. So einleuchtend mir das Plädoyer für den

Einsatz im Vorletzten klingt, das abenteuerliche Experiment der radikalen
Askese des frühen Mönchtums hat doch einiges für sich, ist in seiner inneren

Logik durchaus schlüssig und mindestens bedenkenswert: Wenn das

Instrumentarium der Weltgestaltung ungenügend entwickelt, der Aufenthalt auf der
Erde mühselig und kaum Lust bringend ist, genügt der Augenblick der
Schöpfunggerade für die Erkenntnis, daß man für Besseres gemacht ist, steht intensive

Beschleunigung der Vorläufigkeit auf dem Programm, ist Eile in das Vollkommene

geboten. Wer hat wacher und stärker geträumt als die Eremiten der
Wüste? Wie man damit dem Schluß der Gnostiker entkommt, das Werk der

Schöpfung sei der metaphysische Unglücksfall, den es aufzulösen gilt, das ist
ebenfalls eine alte Anstrengung. Das zweite Kapitel lautet Der Himmel muß auf
Erden anfangen und dient ganz der Rechtfertigung des Handelns in der Zeit und
nach den Kriterien der Schöpfung: Gerechtigkeit, Liebe, Leben sollen hier, jetzt
geschehen, nicht aufgeschoben werden. Erst dieser entschiedene Anfang treibt
wirklich, aus der positiven Erfahrung irdischer Möglichkeiten zum Sprung der

Hoffnung an, daß Gott dazu auch den zweiten, letzten Schritt der Treue tun
wird, das Angefangene ewig vollendet. B. verteidigt diese Dimension der Hoffnung

gegen die Sicht der «neuen Christen» (Schneider, Solle, Pohier), wie er sie

nennt, mit guten Gründen, die Neuheit dieser Position vielleicht ein wenig
überschätzend, weil sie doch auch schon eine lange Tradition hat, seit den
Zeiten der Stoa. Jedenfalls, die Anstrengung, an das Wunder der Zukunft zu

glauben, das die Schöpfung ins Ziel bringt, scheint so groß zu sein, wie die Arbeit

gegen die Versuchung, ein Gnostiker zu werden. Das dritte Kapitel gilt der

Hoffnung auf endgültige Versöhnung. An zwei großen Themen der christlichen
Eschatologie entwickelt B. seine Theologie der dramatischen Versöhnung der

Menschheit, in der kein Rest draußen bleibt: Fegfeuer und Hölle. Er bringt dazu



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 483

keine neue Theorie, aber es gelingt ihm, überzeugend vom letzten gewinnenden
Tun Gottes an seinen Geschöpfen zu sprechen, gerade wenn sie sich im Bösen

verschlossen haben. So habe ich das noch nirgendwo lesen können. Außerdem
erhebt sich in seinen Überlegungen mit größter Dringlichkeit eine Frage, die

gewöhnlich nicht gestellt oder mit kurzen Hinweisen als erledigt betrachtet
wird: Wie steht es um die menschliche Freiheit, wenn sie durch den Tod
hindurch in den Status ihrer Endgültigkeit und Vollendung eintritt? Die Rede

vom Ende des Pilgerstandes gibt nur einen fixen Termin dafür an, daß nun eine

Veränderung mit der Freiheit geschieht, das Wie und Was bleibt dabei völlig im
Dunkeln. Hört sie auf? Gefriert sie? Kommt sie erst vollständig zu sich selbst?

Hängt es aber dann nicht ganz an Gott, ob er sie beglückend oder verdammend
an sich binden will, vorausgesetzt, daß er mehr ist als eine letzte exekutive
Instanz, die von der Evidenz menschlicher Haltungen zur bloßen Reaktion

gezwungen wird? Es ist ein gutes Zeichen für ein Buch, wenn es über das

ausdrücklich Gesagte hinaus dazu hilft, andere Fragen deutlicher zu stellen und
bessere Einsicht in die Grenzen des eigenen Wissens zu haben.

Gottfried Bachl

Winfried Weier: Religion als Selbstfindung. Grundlegung einer Existenzanalytischen

Religionsphilosophie. Paderborn, Zürich: Schöningh 1991. 310 S.

(Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie, Soziologie der Religion und Ökumenen

NF/4).

Winfried Weier, Professor an der Würzburger Universität, kommt hier
einem Desiderat nach: Auf Grund seiner konsequenten Fortführung in der

Phänomenologie und der Existenzphilosophie betriebenen philosophischen
Arbeit gelangt er in dieser seiner Religionsphilosophie bzw. -Phänomenologie
zu einer Synthese der beiden philosophischen Denkwege unseres Jahrhunderts.

Das Buch ist wie folgt aufgebaut: Einführung: Die Grundkonzeption
Existenzanalytischer Religionsphilosophie; Erster Teil: Strukturontologie der Religion.

Die Selbstfindung menschlicher Existenz; Zweiter Teil: Die existentielle
Dialektik der Religion. Die religiöse Erfahrung in der Begegnung mit dem

Nichts; Dritter Teil: Religiöse Apologetik. Die Legitimität der Religion;
Schlußbetrachtung: Die Vorläufigkeit des Existentialismus wie der
Existenzphilosophie. Das in zwölf Kapital strukturierte und nochmals weiter gut
untergliederte Buch beschließt ein Nachwort: Zwölf Grundperspektiven als Appell
an heutige Philosophie und Theologie. Zur Aufschließung des gut lesbaren
Textes dienen an entsprechender Stelle die im ganzen Buch verteilten sechs

Tabellen.



484 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Weier geht davon aus, daß der Freiheitscharakter der Religion mit ihren
Wesenszügen des Zeugnisses und Bekenntnisses gegeben ist. Diese Freiheit
besagt aber in dem Sinne Existentialität, als in ihr ein von allen psychologischen,

soziologischen, historischen, kulturellen Konditionen des «bedingten Daseins»

unabschließbares Selbstsein grundgelegt ist. Hieraus schließt Weier, daß alle

diesen Bedingtheiten allein verpflichteten Methoden nicht ausreichen, um sich

dem Religionsphänomen zu nähern, ganz gleich, ob sie psychologische,
soziologische, kulturhistorische sind. Dies ist durchaus als Warnruf zu verstehen

angesichts einer mehr und mehr um sich greifenden Vereinnahmung der Religion

durch die Psychoanalyse, insbesondere ihre Auflösung in rein psychische

Zwänge und die hierdurch verursachte Aufhebung ihres Charakters der Freiheit
und Selbstverantwortung. Damit ist ein Grundanliegen der Schrift Weiers

angesprochen, das dem zunehmenden Interesse an Selbstursprünglichkeit und

Eigenverantwortung in der religiösen Praxis entgegenkommt.
Daß Existenzphilosophie nicht umhin kann, durch Religionsphilosophie

weitergeführt zu werden, erkennt Weier in dem folgenden Zusammenhang.
Alle Weisen existentieller Selbstwerdung, wie sie sich im «vorreligiösen»
Bereich ereignen, sind wesenhaft darauf angelegt und angewiesen, in der Religion

ihre Erfüllung und Vollendung zu finden. Denn in ihrer Ausrichtung auf

Eigensein, Selbstursprünglichkeit, Selbstbegründung und Unbedingtheit erstreben

sie ein absolutes Aus-sich-Sein, das sich uneingeschränkt in und aus sich

selbst begründet, wie es menschliche Existenz wegen ihrer Endlichkeit und

Vorläufigkeit niemals innerhalb ihres eigenen Seins vollbringen kann. Dieses

absolute Sein, das allen existentiellen Akten Ziel und Grund gibt, das sie also in
seinem Sinn immer schon meinen und zu verwirklichen trachten, ist ihnen in
seinem Sein daher wesentlich transzendent. Als Urintention des existentiellen
Selbstseins besitzt es freilich selbst wesenhaft existentiellen Charakter, wodurch
sich der Gott der Religion vom Gott der Metaphysik deutlich unterscheidet.

Daß die Existentialien (Angst, Sorge, Verfallenheit, Langeweile, Verzweiflung,

Verlorenheit, Geworfenheit, Verfremdung, Verlassenheit, Ekel) in sich

doppelbödig sind, d. h. in ihrer Begegnung mit dem Nichts in allen Phänomenen
der Endlichkeit über diese hinausgreifend, den «Sinn des Absoluten» anzielen
und sich als dem eigentlichen Menschsein unveräußerlich erweisen, stellt eine

für das Religionsverständnis grundlegende Perspektive dar. Denn in allen
Einzelheiten wird der Nachweis geführt, daß dieser «Sinn des Absoluten» in seinen

verschiedenen Gestalten sich trifft mit den Inhalten der «religiösen Erfahrung»,
wie sie die Religionsphilosophie zwischen M. Scheler, R. Otto, O. Spann,
M. Buber, B. Rosenmöller, H. Scholz, P. Wust, J. Hessen, E. Przywara, P.

Tillich herausgearbeitet hat. Dadurch wird nicht nur gezeigt, wie Religions- und

Existenzphilosophie wesenhaft zusammengehören, sondern wie die vermeintlichen

Erfahrungen des «Nichts» zutiefst und zuletzt Sinnerfahrungen sind, die
allesamt in dem Ziel der «absoluten Urexistenz» konvergieren.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 485

Die Angst ist also beispielsweise nicht, wie Sartre und Heidegger meinen,
hinreichend als Ausdruck des Nichts erfaßt, sondern erst in ihrer Erfahrung, daß

ihr der «Sinn des Absoluten» wesenhaft unverzichtbar ist. Denn nicht das Nichts
als solches oder die Endlichkeit selbst sind es, worum es ihr geht, die ihr tiefstes

Anliegen darstellen, sondern die Befürchtung, des Absoluten als des «letzten

Sicherheitsgrunds und unbedingten Halts» verlustig gehen zu können, als jenes
«Uberweltlichen» und «Akosmistischen», von dem die Religionsphilosophie
spricht. Dieses Ziel stellt also das Grundanliegen der Angst dar, wie es ihrer
Eigentlichkeit unverzichtbar ist und daher als «absolute Urexistenz» sich zeigt.
Denn «die Existentialien richten sich grundsätzlich und wesentlich nicht aufein
Es oder Neutrum, das um sich selbst nicht weiß, zu sich kein Verhältnis hat,
sondern aus ihrem Betroffensein in der Tiefe ihres Eigenseins auf ein Selbst, in
dem existentielle Eigentlichkeit ihre höchste Vollendung findet» (S. 158). In
allen Einzelheiten werden diese «Sinnintentionen» der Existentialien beschrieben

und in ihrer Zielidentität mit jenen Gehalten aufgewiesen, welche in der

Religionsphänomenologie herausgearbeitet wurden. Wenn Marx die Religion
als «Selbstentfremdung», S. Freud als Angstneurose, E. Drewermann als

unbewußten Zwang verstehen, so übersehen sie diesen wesentlichen Sinnbezug der
existentiellen Erfahrung und den Charakter der Freiheit und Selbstursprüng-
lichkeit der darin gründenden «religiösen Existenz».

Auch die existentiellen Erfahrungen der Zeitlichkeit des Daseins erschöpfen

sich nicht im Innewerden der Kontingenz, Verfallenheit, Endlichkeit,
Ungeborgenheit. Denn für sie ist es signifikant, daß der Sinn des Unbedingten
(über alle Kontingenz hinaus), der Freiheit (über alle Verfallenheit hinaus), der
Totalität (über alle Endlichkeit hinaus) und des absoluten Grundes (über alle

Ungeborgenheit hinaus) in «dialektischer» Weise den eigentlichen und tiefsten

Beweggrund ihrer Zeiterfahrung darstellen. Diesen Inhalten gemeinsam ist der
Charakter der «Transzendenz», «Existentialität», «Realität». Sie treffen sich mit
den Zielgehalten der Religion, z.B. der Sinn des Unbedingten mit dem des

«Heiligen», der Sinn der Freiheit mit dem des «Uberweltlichen», der Sinn der
Totalität mit dem des «unendlichen Gutes», der Sinn des absoluten Grundes mit
dem des «Heils» und der «Erlösung». Diese Zielgehalte meinen aber als

existentiell erfahrene keine Neutra, sondern das «Urbild des Selbst», und sie richten

sich nicht aufeine Idee, sondern aufeinen «Tatbestand» als das im Vergleich
zu allem innerweltlichen Sein «Schlechthin-Verschiedene». In dieser Ausge-
richtetheit aber offenbart sich die Struktur menschlicher Existenz als eine
solche, die in sich widersinnig wäre, würde ihren Anliegen keine Wirklichkeit
entsprechen. Denn diese bestehen im wesentlichen geradezu im Anzielen einer
transzendenten und existentiellen Realität. Die religiöse Entscheidung
entspricht, antwortet dieser Struktur, die also selbst wesenhaft religiösen
Entscheidungscharakter hat.



486 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nicht anders verhält es sich mit den Erfahrungen des Todes. In aller
Begegnung menschlicher Existenz mit ihrer «Schicksalsabhängigkeit» und
«Zerbrechlichkeit» geht es ihr nicht zuletzt um diese, sondern um den Sinn der

Ursprünglichkeit und Unbedingheit, der sich in religiöser Erfahrung als der

Urgehalt des «Heiligen» zeigt. In aller Erfahrung der Abhängigkeit, Geworfen-
heit, Verfallenheit, Verlassenheit vernimmt Existenz den Sinn des Absoluten
als ihrem eigensten Selbst unveräußerlich, wie er sich besonders in der religiösen

Erfahrung des «Erhabenen» der «Ubergewalt» und des «Uberweltlichen»
artikuliert. Alle Erfahrung der Einsamkeit, des Schwindels, des Absurden ist

durchdrungen von dem Sinnanliegen jener Vollendung, die in dem «unendlichen

Sein und Gut» auf Seiten der religiösen Erfahmng ihre Entsprechung hat.

Und schließlich geht es der existentiellen Erfahrung der Bodenlosigkeit, Unge-
borgenheit, Schwerelosigkeit und Heilsungewißheit zuletzt um den Sinn des

Heils, der in der religiösen Erfahrung der «Geborgenheit» und der «Erlösung»
sich ausdrückt. All diese Zielgehalte meinen daher das im Vergleich zu allen
innerweltlichen Gegebenheiten «Schlechthin-Verschiedene» als einen «Tatbestand»,

der das «Urbild des Selbst» darstellt.
Worin aber, so ist weiter zu fragen, ist die Voraussetzung dafür zu erkennen,

daß Existenz bei ihren Erfahrungen der Nichtigkeit, Endlichkeit, Zeitlichkeit
und Todesverfallenheit keineswegs stehenbleibt, diese nicht lediglich konstatiert,

sondern transparent werden läßt für jene Inhalte, die sie auf das

grundsätzlichste überschreiten. Die Bedingung dieser Möglichkeit kann allein gesehen

werden in der Tatsache, daß die Struktur menschlicher Existenz in eben

diesen Inhalten grundgelegt und fundiert ist, die sich eben dadurch als wirksam
und wirklich erweisen, daß Existenz sie unentwegt anzielt. Indem ihr Ziel als ihr
Grund erscheint, erweist er sich als jenes transzendente, sinnerfüllte und reale

Selbstsein, welches den Gott der Religion darstellt. In diesem Ergebnis gipfeln
die Ausführungen. Denn nun zeigt sich die Religion selbst als «Gotteszeugnis».

Es ist ein Grundanliegen dieser Schrift, zu verdeutlichen, daß und wie die

religiöse Entscheidung diese Erfahrungsinhalte in Freiheit zu ihrem Grunde
nimmt und durch ihre Entscheidungs-«Tat» auch ans Ziel bringt. Daraus aber

ergibt sich, daß Religion als religiöse Existenz sich selbst begründet, indem sie

aus der Ursprünglichkeit ihrer eigenen Erfahrungen jene Entscheidung
rechtfertigt, die eben darin ihre Selbstgewißheit erlangt. Damit soll keineswegs gesagt
sein, daß Metaphysik für das Selbstverständnis der Religion überflüssig oder
entbehrlich werde. Ganz im Gegenteil wird betont, daß in der Ganzheit der
menschlichen Person die Religion der vollen Resonanz im Bereich des Denkens
bedarf, um sich auch vor diesem rechtfertigen zu können. Aber entsprechend
dem mittelalterlichen «credo, ut intelligam» wird doch die Selbstursprünglich-
keit der Religion gegenüber dem Denken hervorgehoben, und zwar besonders

deshalb, weil ihr Zielgehalt im Unterschied zu dem der Metaphysik ein wesen-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 487

haft existentieller ist. Diese Selbstbegründung der Religion gilt auch für ihr
Verhältnis zu ihren historischen und soziologischen Konditionen, die in
Verkennung dieses Sachverhalts immer wieder fälschlich als ihr Ursprung angesehen

werden. Dadurch fällt auch Licht auf das Verhältnis der Religion zur
Psyche. Entgegen der heute mehr und mehr um sich greifenden Verpsycholo-
gisierung aller Religionsphänomene wird deutlich, daß ihr Charakter der Freiheit

und Selbstverantwortung jede Herleitung derselben aus rein psychischer
Bedingtheit oder tiefenpsychologischer Zwangshaftigkeit verbietet.

Als besonders richtungsweisend erscheint die Tatsache, daß Religion nun
nicht mehr das Schicksal der Metaphysik teilt, entweder grundlos und willkürlich

oder eben durch «Gottesbeweise» begründet sei. Denn sie empfängt ihre

«Legitimität» aus jener Inhaltsfülle der existentiellen Erfahrungen, die Existenz
in Freiheit zu ihrem Grunde nimmt. In dieser Perspektive erhalten nicht nur
alle existentiellen Erfahrungen tiefe religiöse Bedeutsamkeit, sondern auch

umgekehrt gelangt Religion in diesen zu außerordentlicher Breite der sie

mittragenden und vertiefenden empirischen Basis. Darin liegt zweifellos ein großer
Gewinn für das Selbstverständnis einer jeden Religion, die nun endlich von der
Alternative befreit ist, auf leeres Wagnis oder Beweise rekurrieren zu müssen.

Aus dem Gesagten ergibt sich eine neue Position zur Auseinandersetzung
mit der Religionskritik (Hegel, Stirner, Nietzsche, Feuerbach, Marx, Engels,
Lenin, Freud), die wegen ihrer rein psychologischen Perspektive nicht erkennt,
daß die Struktur menschlicher Existenz in der Differenz zwischen ihrem
Sinnanliegen und ihrer Seinspotenz grundgelegt ist und daher wesenhaft über diese

hinausweist. Deshalb sehen diese Religionskritiker fälschlich in dieser Differenz
eine Spaltung, Selbstentfremdung und Veräußerlichung des menschlichen
Wesens und können daher nicht verstehen, inwiefern die Religion allererst
seine Erfüllung und Vollendung darstellt.

Darin aber ist wohl die Grundperspektive dieser Schrift zu sehen: Folgt
Existenz in der religiösen Entscheidung der Richtung ihrer Sinnintentionen, so

findet sie in ihrem Ziel die Erfüllung des eigentlichen Menschseins. Dagegen ist
das Mißtrauen gegenüber ihren ursprünglichsten und unbedingten Anliegen
gleichbedeutend mit ihrer Selbstzerstörung.

Bernhard J. Schulte

Ruedi Imbach, Alfonso Maierù (ed.): Gli studi dißlosoßa medievale fra otto e

novecento. Contributo a un bilancio storiografico. Roma: Edizioni di storia e

letteratura 1991, VII + 425 p. (Raccolta di studi e testi 179).

Nicht nur die mittelalterliche Philosophie hat ihre Geschichte. Auch die

Erforschung dieser Epoche der Philosophiegeschichte ist ein historischer Pro-



488 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

zeß, der im frühen 19. Jahrhundert begonnen hat und seither von zahlreichen
inner- und außerphilosophischen Einflüssen geprägt wird. Es wäre daher naiv
zu glauben, eine heutige Beschäftigung mit der mittelalterlichen Philosophie sei

eine unmittelbare, unverfälschte Auseinandersetzung mit mittelalterlichen
Texten und Theorien. In jede Textinterpretation mischt sich — bewußt oder
unbewußt - die Auseinandersetzung mit überlieferten Interpretationsschemata
und Forschungstraditionen. Vom 21. bis 23. September 1989 fand an der
Universität «La Sapienza» in Rom ein Kongreß statt, der diese Forschungstraditionen,

ihre Entstehung und Entwicklung im historischen Kontext thematisierte.
R. Imbach und A. Maierù, die Organisatoren dieser Veranstaltung, haben im
vorliegenden viersprachigen Band die Kongreßakten versammelt und damit
einen wichtigen Beitrag zur Reflexion auf die Flistoriographie der mittelalterlichen

Philosophie geleistet.
Die achtzehn Aufsätze können in drei Gruppen gegliedert werden. Eine

erste Gruppe untersucht die Geschichtsschreibung der mittelalterlichen
Philosophie in einzelnen Ländern: in Frankreich (J. Jolivet und A. de Libera),
Belgien (R. Wielockx), Polen (Z. Kaluza), England (D. Luscombe), Deutschland

(A. Zimmermann), Italien (C. Vasoli), Dänemark und Niederlande (S. Ebbe-

sen). Eine zweite Gruppe beschäftigt sich mit Werk und Wirkung einiger
einflußreicher Mediävisten: C. Baeumker und M. Grabmann (K. Flasch), P. Du-
hem (J.E. Murdoch). A. Maier (A. Maierù) und B. Nardi (G. Stabile). Eine
dritte Gruppe schließlich analysiert die Historiographie einiger ausgewählter
Themen: des lateinischen Averroismus (R. Imbach), des politischen Denkens
im Mittelalter (F. Bertelloni), des Nominalismus (W.J. Courtenay), der
Wissenschaftsinstitutionen 0. Verger) und der Leonina-Edition (L.-J. Bataillon).
T. Gregory rundet den Band mit einem zusammenfassenden Rückblick ab.

Die verschiedenen Beiträge weisen einen unterschiedlichen Charakter auf.

Einige (z.B. jene von D. Luscombe und A. Zimmermann) geben in deskriptiver
Weise eine Bestandesaufnahme der Forschungsarbeiten, die in einem bestimmten

Land zu einem bestimmten Thema geleistet wurden. Andere (z.B. jene von
R. Wielockx und C. Vasoli) gehen auf die soziokulturellen Hintergründe ein,
die zur Entfaltung einer bestimmten Forschungsrichtung oder Schule führten.
Wieder andere (z.B. jene von Z. Kaluza und J.E. Murdoch) analysieren in
kritischer Distanz die Verdienste und Mängel einiger markanter Mediävisten.
Besondere Beachtung verdienen jene Aufsätze, die über die Darstellung
vergangener Debatten hinaus methodologische Konsequenzen ziehen, die auch für
die gegenwärtige Forschung wertvoll sind. Zwei Beispiele seien kurz
erwähnt:

(1) K. Flasch widmet sich in seinem Beitrag «La concezione storiografica
della filosifia in Baeumker e Grabmann» (S. 51-73) zwei «Heroen» der
deutschen Philosophiegeschichtsschreibung. Dabei bemüht er sich weniger darum,
das bereits weithin bekannte Werk dieser Philosophiehistoriker vorzustellen,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 489

sondern er analysiert vielmehr ihre historiographischen Leitideen, die einander
diametral entgegengesetzt waren. Baeumker, am Modell der klassischen Philologie

geschult und an den Idealen des liberalen protestantischen Bürgertums
orientiert, wollte «das Werden der wechselnden philosophischen Anschauungen

begreiflich» (S. 56) machen, indem er mit strenger historisch-philologischer
Methode die Vielfalt der mittelalterlichen Denkrichtungen untersuchte. Grabmann

hingegen, der dem ländlichen Katholizismus verhaftet war, verstand die
mittelalterliche Philosophie als christliche, im Thomismus kulminierende
Philosophie, die als ideologische Waffe im Kampf gegen den Modernismus eingesetzt

werden sollte. Somit stand eine pluralistisch-liberale historiographische
Konzeption einer dogmatisch-katholischen gegenüber.

Gegen die Konstruierung dieser Opposition läßt sich freilich einwenden,
daß Grabmann nicht nur der finstere thomistische Ideloge war, als der er in
Flaschs Darstellung erscheint. Grabmann war auch der unermüdliche
Handschriftenforscher, der - um nur ein Beispiel zu nennen — wichtige Texte zur
terministischen Logik und grammatica speculativa entdeckte und damit eine
einflußreiche nicht-thomistische Forschungstradition begründete. (Auf S. 337
erwähnt S. Ebbesen Grabmann ausdrücklich als Ahnherrn der sprachanalytischen

Mittelalter-Forschung!) Umgekehrt war Baeumker nicht bloß der
unvoreingenommene «objektive» Philosophiehistoriker, sondern auch der Psychologist,

der- wie Flasch ausdrücklich festhält (S. 54) - Philosophie und Psychologie
einander gleichsetzte.

Obwohl Flaschs polarisierende Gegenüberstellung von Baeumker und
Grabmann einer gewissen Nuancierung bedarf, verdeutlicht sie sehr anschaulich

die Einwirkung von ideologischen Interessen auf die Erforschung der
mittelalterlichen Philosophie. Historiographische Leitideen waren (und sind)
nicht einfach methodische Programme, die sich streng am historischen
Untersuchungsobjekt orientieren. Stets dienen sie auch als Manifestation bestimmter

Geisteshaltungen oder sogar als Waffe zur Verteidigung bestimmter politischer
Positionen, wie Grabmanns Kampf gegen den Modernismus zeigt.

(2) R. Imbach untersucht in «L'averroïsme latin du XIIIe siècle» (S. 191—

208) die Entstehung und Entwicklung eines der umstrittensten historiographischen

Schemata. Seit E. Renan wurde eine Lehre, die angeblich auf Averroes

zurückgeht und aus vier Hauptthesen besteht (Bestreitung der göttlichen
Vorhersehung, Ewigkeit der Welt, Monopsychismus, Leugnung der moralischen

Freiheit) mit dem Namen «lateinischer Averroismus» etikettiert, und Autoren
wie Siger von Brabant und Boethius von Dacien zugeschrieben. Imbach weist

überzeugend nach, daß Renan diesen Namen prägte, ohne einen einzigen Text
zu kennen, der die vier Thesen belegt hätte. Erst P. Mandonnet entdeckte und
edierte entsprechendes Textmaterial, doch er subsumierte es stets unter den von
Renan geprägten Namen und betrachtete es ausschließlich in Opposition zum
«gemäßigten Aristotelismus» des Thomas von Aquin. Als M. Grabmann einen



490 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Münchener Codex fand, der teilweise Texte Sigers von Brabant und teilweise

anonyme Texte enthielt, schrieb er die anonymen Texte trotz fehlender Evidenz
ebenfalls Siger zu, weil sie sich in das bereits festgefügte Schema des lateinischen
Averroismus einfügten. Erst F. Van Steenberghen kritisierte diese pauschale

Etikettierung, doch er führte mit dem Begriff «heterodoxer Aristotelismus»
(d.h. Aristotelismus, der vom gemäßigten Aristotelismus des Thomas von
Aquin abweicht) ebenfalls eine umstrittene Bezeichnung ein. Zudem behauptete

er, Siger habe sich in seinen Spätwerken zum Thomismus bekehrt - eine

Behauptung, für die er keine überzeugenden Textbelege vorweisen konnte und
die erst durch spätere zufällige Textfunde bestätigt wurde.

Am Beispiel dieser Diskussionen zeigt Imbach, wie gefährlich es ist, histo-

riographische Etiketten einzuführen, die zunächst jeder Textgrundlage entbehren

und dann nur mit entsprechend zurechtgelegten Texten belegt werden
können. In solchen Fällen prägt die vorgefaßte Meinung zu einer bestimmten
Denkschule die Interpretation und verhindert damit eine unvoreingenommene
Sichtung des Textmaterials. Doch genau dies sollte ein Philosophiehistoriker
vermeiden: «L'historien de la philosophie n'est pas là pour simplifier, il doit
mettre à l'épreuve ce que l'on croyait déjà savoir sur le passé» (S. 208).

Die achtzehn Aufsätze bieten eine Fülle von Informationen, bibliographischen

Angaben und Analysen. Sie belegen auf anschauliche Weise T. Gregorys
Schlußthese (S. 390-391), daß die Darstellung der mittelalterlichen Philosophie
als «scholastische Synthese» ins Reich der Mythen gehört. Das mittelalterliche
Denken und die Erforschung dieses Denkens sind so vielfältig, daß nicht von
einer Synthese, sondern nur von einer Denkpluralität die Rede sein kann. Es ist
besonders zu begrüßen, daß im Rahmen dieser Vielfalt mit dem Beitrag von
F. Bertelloni auch die häufig vernachlässigte politische Philosophie vertreten
ist.

Freilich ist es verständlich, daß an einem einzigen Kongreß und in einem
Band nicht alle relevanten Themen zur Sprache kommen können. Dennoch
möchte ich auf einige Lücken aufmerksam machen:

Zunächst fällt auf, daß die Geschichtsschreibung der arabischen und
jüdischen Philosophie nicht vertreten ist (abgesehen von einer kurzen Bemerkung
T. Gregory's auf S. 405). Eine Aufarbeitung dieses Forschungsgebietes -
man denke an die Arbeiten von S. Münk, G. Vajda, G. Scholem, A. Funkenstein

u.a. - scheint mir von besonderer Dringlichkeit zu sein, da der bis zur Mitte
des 20. Jahrhunderts vorherrschende Thomismus die mittelalterliche Philosophie

häufig als christliche Philosophie definierte. Welcher Platz wurde dann den
nicht-christlichen mittelalterlichen Philosophien zugewiesen? Und welches
Selbstverständnis hatten die marginalisierten nicht-christlichen Philosophiehistoriker?

Ich halte es auch für dringend notwendig, gewisse antisemitische
Tendenzen (J. Jolivet gibt einen kurzen Hinweis auf S. 12) und deren Auswirkung

auf die Entwicklung von Forschungsprogrammen kritisch zu beleuchten.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 491

Weiter ist zu bemerken, daß die Historiographie der mittelalterlichen
Philosophie in den USA nicht berücksichtigt wurde. Dies ist besonders bedauerlich,
weil sich gerade in Amerika die sprachanalytische Tradition (die z.B. in der
Cambridge History ofLater Medieval Philosophy einen deutlichen Ausdruck fand)

rege entwickelt hat. Es wäre interessant, die Anfänge dieser Tradition bei
Ph. Boehner, E. A. Moody u.a. genauer zu betrachten und ihren Einfluß auf die

gegenwärtigen Diskussionen zu untersuchen. Eine andere wichtige amerikanische

Forschungstradition, die sich vor allem dem Humanismus im Spätmittelalter

widmet, geht auf P.O. Kristeller zurück und bedarf ebenfalls einer
eingehenden Prüfung.

Schließlich fällt auf, daß alle Beiträge primär historische Arbeiten zur
mittelalterlichen Philosophie behandeln. Dieses Vorgehen scheint zunächst
selbstverständlich zu sein, denn meistens wurde und wird die mittelalterliche
Philosophie von speziell dazu ausgebildeten Historikern erforscht, die sich darum
bemühen, diese Periode der Philosophiegeschichte im Rahmen der gesamten
Philosophiegeschichte zu situieren. Doch diese ist nicht der einzige Zugang zur
mittelalterlichen Philosophie, wie A. de Libera treffend festhält:

«... on peut vraisemblablement distinguer ceux qui s'attachent à faire une
place au Moyen Age en histoire de la philosophie de ceux qui s'interrogent
sur la place que l'on doit faire à l'histoire dans une activité de philosophe»
(S. 48).

Es wäre aufschlußreich zu untersuchen, wie sich Philosophen (nicht primär
Philosophiehistoriker) der mittelalterlichen Philosophie genähert haben, welche

vergangenen Debatten sie als besonders anregend für aktuelle Diskussionen
erachteten und welchen Platz sie dabei der historischen Dimension zuwiesen.
Man denke an so unterschiedliche Philosophen wie F. Brentano, M. Heidegger
und P. Geach, die sich alle eingehend mit dem Mittelalter auseinandersetzten
und entscheidende Denkanstöße erhielten, z.B. zum Problem der Intentionali-
tät (Brentano), zum Kategorien- und Bedeutungsproblem (Heidegger) oder zum
Problem der Referenz (Geach). Die Vielfalt an mittelalterlichen Philosophien,
auf die sämtliche Autoren des Bandes immer wieder hinweisen, wird auch und
gerade in der Vielfalt an systematisch-philosophischen Diskussionen deutlich,
die an mittelalterliche Fragestellungen anknüpften.

Wer sich heute mit mittelalterlicher Philosophie beschäftigt und den von
R. Imbach und A. Maierü vorgelegten «Beitrag zu einer historiographischen
Bilanz» liest, wird sich bewußt, daß er nur ein Zwerg ist, der auf den Schultern

von Riesen steht. Es lohnt sich, nicht nur über die Riesen hinaus zu blicken,
sondern auch die Riesen selbst einmal genauer zu betrachten — einerseits um
ihre unentbehrliche Arbeit zu würdigen, andererseits um sie kritisch zu
begutachten und damit auch einen geschärften Blick für die eigenen Grundlagen zu

gewinnen. Diese Betrachtung der Riesen kann erschreckend sein, z.B. wenn



492 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

man erfährt, daß der einflußreiche Dante-Forscher B. Nardi 1924 der
faschistischen Partei beitrat und 1933 sogar einen Preis für faschistische Erziehung

gewann (S. 386). In diesem Fall möchte man schnellstens von den Riesenschultern

absteigen; denn Riesen können auch Ungeheuer sein. Aber in jedem Fall
lohnt sich die historiographische Standortbestimmung, zu der dieser vortreffliche

Band den besten Anreiz gibt.
Dominik Perler

Jean-Claude Wolf: Tierethik. Neue Perspektiven für Menschen und Tiere.

Freiburg Schweiz: Paulusverlag 1992. 188 S.

«Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge trägt, daß die Türe zu

ist, damit ja der Hund nicht hereinkomme und das getane Werk durch die

Spuren seiner Pfoten entstelle, also wachen die europäischen Denker darüber,
daß ihnen keine Tiere in der Ethik herumlaufen.» So Albert Schweitzer (Ges.
Werke II, 363), und tatsächlich weckt auch heute noch die Ankündigung einer
systematischen Tierethik große Erwartungen. Es sind Prolegomena (7), die

J.-C. Wolf hier vorlegt, aber sie kommen einem umfassenden Werk schon sehr

nahe. Sein Buch, das sich auf eine Reihe von Vorarbeiten stützt und infolgedessen,

was wenig stört, auch thematische Überschneidungen enthält, ist bereits
ein sachlich und sprachlich eindrucksvoll ausgefeilter Entwurf. Wolfs Ansatz
beim Utilitarismus schränkt aber auch Schweitzers Diktum ein: Erschwert hat

primär der ethische Rationalismus Kants den Zugang zur Tierethik (19).
FürJ.-C. Wolf setzt die Tierethik beim Individualwohl von Tieren ein (163,

172). Das ist ein präziser Ausgangspunkt, der auch als Kontrapunkt zu einer
(durchaus auch vom Verfasser selber, etwa mit Bezug auf T. Regan, für nützlich
erachteten) Motivationsrhetorik betrachtet werden kann. Diese fängt schon bei

Bentham an, der die Rhetorik der Sklavenbefreiung aufnimmt (63), und verläuft
über P. Singer's für die politische Linke anschlußfähige Rede von «Animal
Liberation» (121), vom religiösen Pathos der Heiligkeit des Lebens und einer
«konfusen Rede von Rechten der Natur» (76, 163) bis hin zu den holistischen
und misanthropischen Appellen von Radikalökologen (77f., vgl. auch 106ff.)
und den bizarren Weltbildern mancher Vegetarier (124). Wolfs besondere

Stärke ist es, diese unklaren und allzu hoch angesetzten Theorien zu Ende zu
denken. Das mag gelegentlich, wie in einer Auseinandersetzung mit Hans Ruh
(128 ff.), überspitzt und deshalb ungerecht sein, ist aber heilsam für die
Urteilsbildung.

Dieses konsequente Zu-Ende-Denken gilt aber auch für die Behandlung der

philosophischen Theorien, aus deren Kritik sich die eigene Position J.-C. Wolfs
herausschält. Das ist selbstverständlich Peter Singer's Werk, das gegen die
bekannten aggressiven Mißverständnisse verteidigt (122), dessen «simple Ver-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 493

sion des Utilitarismus» hingegen wegen mangelnder Beachtung moralischer
Rechte von Tieren abgelehnt wird (68). Die Frage nach moralischen Rechten
und grundlegend überhaupt - in der Linie des Sentientismus bei Joel Feinberg
(60) - nach einem moralischen Status von Tieren wird mit besonderem Bezug
auf die Arbeiten Tom Regans abgehandelt. («Moralischen Status besitzt ein
Wesen dann, wenn es in moralischen Erwägungen direkt bewertet werden kann

- und nicht etwa nur indirekt mit Rücksicht auf Interessen und Rechte anderer»,
60).

Das führt, konkretisiert in Überlegungen zu Tierversuchen und Vorschlägen

zur ethischen Urteilsfindung (137: ein Syllogismus mit dem Schluß, daß

aggressive Tierversuche moralisch unzulässig seien), zu folgendem Ergebnis:
Speziesistische Lehren mit ihrer Orientierung am Unterschied von Tier und
Mensch zugunsten des letzteren müssen überwunden werden. Sie sind auch

wissenschaftlich nicht mehr zu halten, wie die Tierpsychologie und die neuere
ethologische Forschung zu zeigen vermögen (13). Das trifft moderne
Wissenschaftsideologien wie den Behaviorismus, dessen schlimmen Folgen ein Kapitel
gewidmet ist (43 ff.). Das trifft aber auch die metaphysische und theologische
Tradition (deren Umbau im Kontext neuzeitlichen Denkens der Verfasser
andererseits bloß für eine fragwürdige Anpassung, eine «Depotenzierung der

Religion», zu halten scheint, 32ff., was nun sicher seinerseits ein Vorurteil
ist).

Den Speziesismus überwinden heißt jedoch nicht, daß die Ethik nicht vom
Menschen ausgehen dürfte (23); nur so kann sie auch menschlich verständlich
für eine Erweiterung von Personrechten (im Anschluß an P. Singer: 65 ff.)
plädieren, wie es Regan «ad hominem» tut: Wer geistesschwachen Menschen
Rechte zuerkennt, kann sie einem leidensfähigen Tier nicht gut verweigern.
«Wer vorhat, entsprechende Rechte von Tieren zu verletzen, trägt die Beweislast»

(70). «Die Verletzung von moralischen Grundrechten läßt sich nur dann

rechtfertigen, wenn dies der einzige realistische Weg ist, um sehr hohen Schaden

für andere zu verhüten oder sehr große Leiden anderer zu erleichtern» (71).
Dabei führt die Reflexion auf einen eigenen moralischen Status der Tiere
J.-C. Wolfzu einer wesentlichen Modifizierung der Wertbasis des Utilitarismus.
Während Singer einen Wertsubjektivismus vertritt, demgemäß sich Werte auf
die Erfüllung von Präferenzen reduzieren lassen, hebt Wolf objektive Gründe
für den Schutz des Lebens, sei es eines neugeborenen Menschen oder einer
Maus, hervor: Das Am-Leben-Sein ist für das empfindungsfähige Wesen ein
unmittelbar gegebenes Gut (101 f.). Um aber Menschen zu motivieren, ihre
Pflichten gegen Tiere wahrzunehmen, könnte neben den normativen Theorien
eine tugendorientierte Ethik an zahlreiche alltägliche Überzeugungen anknüpfen

und daraus strenge Forderungen der Tierethik ableiten (79 f.).
Tugenden (Haltungen) also oder, je nach dem Ort der Begriffe in der

ethischen Systematik, Prinzipien: Ehrfurcht vor dem Leben, Mitleid mit dem



494 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Wohl und Wehe von Tieren, speziesneutrale Gerechtigkeit und auch «die

Fähigkeit zu einer gewissen Dosis von Selbstverachtung und Misanthropie
angesichts der Schandflecken, welche die Menschen in der Natur hinterlassen»

(20, 57,170), Reue, anders ausgedrückt, und Trauer. Bei der «Pflicht zur Milde»
(79) könnte man jedoch noch einmal ansetzen, um alles wieder aufzurollen.

J.-C. Wolf weist auf die Schwierigkeit hin, einen «Eigenwert» nichtmenschlicher

Lebewesen zu definieren (73). Bleibt aber nicht jede Definition ebendeshalb

strittig, weil sie stets auf den «guten Willen» der Menschen zurückverweist,
die den Tieren Werte und Rechte zuerkennen? Um unzweideutig Bestand zu

haben, müssen Werte demonstriert und Rechte reklamiert werden — und die

Tiere können das nicht.
Mehr noch: Sie können, wie weiter angemerkt sei, auch nicht aus ihrer

noachitischen Gefangenschaft (Gen 9,1-5) befreit werden. Was die biblischen

Schöpfungserzählungen und die darwinistische Evolutionstheorie miteinander
verbindet (wobei auch im übrigen die Vorstellung einer dauernden Konkurrenz
zwischen «Kreationismus» und «Evolutionismus», 31, ja ein fundamentalistisches

Zerrbild darstellt), ist ihr Realismus: Sie bezeugen, und zwar ohne
idealistischen Hochmut, das unhintergehbare Faktum des immer vollständigeren
Sieges, den die Menschen über die einstmals feindliche Tierwelt errungen
haben. Nicht nur unsere Phantasie hat ihre Unschuld verloren, weil die

Menschheit seit ein paar Jahrhunderten den falschen Weg eingeschlagen hat

(109); die Welt, die uns immer schon umgibt, hat sie eingebüßt. Vielleicht ist es

ein Pyrrhussieg, aber rückgängig zu machen ist die Domestikation der Tiere
nicht, jeder Versuch führt zu neuen Reservaten. Dies angesichts der zivilisatorisch

ausgeweiteten Überlebensspielräume und Alternativen der Lebensführung

wie der Ernährung mit vegetarischer Kost und der Computersimulation
von Tierexperimenten zu übersehen, bedeutet eine Machtvergessenheit, die

auch im Protest gegen Machtmißbrauch und Grausamkeit eine (natürlich nicht
subjektive, sondern objektive) Heuchelei an sich behält.

Machtverdrängung als falsches, illusionäres Bewußtsein fern von den

Schlachthöfen. Aber das «Seufzen der Kreatur» (Rom 8,22: der ganzen Schöpfung

mit uns) verlangt nach der Großmut der Sieger. Die Sprache der ethischen

Mystik Albert Schweitzers mit ihrem Grundwort «Ehrfurcht vor dem Leben»
ließe sich so, mit begrenzterer, aber genauer Bedeutung in die Alltagssprache
übersetzen, Großmut nämlich als Fairneß, Fairneß als erweiterte Gerechtigkeit
(auf deren Grenzen beij. RawlsJ.-C. Wolf hinweist: 169). Solche lebensdienliche

Gerechtigkeit ist nach biblisch-alltäglicher Vorstellung die Gerechtigkeit
von Königen in der Schöpfung: eine Position der Schutzpflicht, die nur in einem

abgehobenen modernen Kontext als eine speziesistische, also die Tiere vom
Wohl der verwalteten Schöpfergaben ausschließende, eingebildete Höherwertigkeit

(18,29) mißverstanden werden kann. Ausgearbeitet könnte ein solcher

haltungsethischer Ansatz in einer Verantwortungsethik werden; für die gegen-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 495

wältige Diskussion über diese kann aufT. Rendtorff und den Problemüberblick
bei A. Holderegger (in: J.-P. Wils/D. Mieth: Grundbegriffe der christlichen
Ethik, 1992) verwiesen werden.

Hermann Ringeling


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

