Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

476 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Anton van der Lingen: Les guerres de YHWH. 1" implication de YHWH dans
les guerres d’Israél selon les livres historiques de I’ Ancien Testament. Paris: Les
Editions du Cerf 1990. 280 p. (Coll. Lectio divina 139).

Diese Studie ist die zweite, umfassendere Untersuchung, die der Autor dem
Thema des JHWH-Kriegs im A.T. widmet. Die erste erschien 1983 auf Hol-
landisch unter dem Titel: David en Saul in 1 Samuel 16 — 2 Samuel 5 (Verhalen
in politiek en religie). Im Vorwort héren wir die zeitgeschichtlichen Umstinde,
die Friedens- und Riistungsproblematik der 80er Jahre in West-Europa, unter
denen das Werk entstand. Die Einfithrung (S. 11-17) steckt das Feld der
Untersuchung ab. Im Dialog v.a. mit den bekannten Monographien von Rads
(1951) und Fritz Stolz’(1972) zum gleichen Thema will van der Lingen Texte aus
Pentateuch und geschichtlichen Biichern analysieren, in denen JHWH person-
lich Krieg fiihrt. Diese Texte verwenden dazu ein bestimmtes Vokabular. Her-
kunft und Alter dieses Vokabulars sollen gesucht werden, damit der historische
Rahmen dieser Vorstellung von JHWH als Krieger bestimmt werden kann.

Untersucht werden folgende Texte: Ex 13f.; 15; 17,1-16; 1 Sam 11; Ri1 4£.;
Jos 105 1Sam 7; Nu 21,1-3.14 (S. 21-141). Bei diesen Erzihlungen und Liedern
stellt Verf. mehrere Redaktionsschichten fest. Die iltesten Schichten sind
gewohnlich rein profane Erzihlungen von Kriegen oder Konflikten. In ihnen
war JHWH nicht beteiligt. Erst die spiteren Bearbeiter tibertrugen ihm die
aktive Rolle der Kriegsfihrung. Sie sind es, die das Vokabular des JHWH-
Krieges schufen. Thre Bearbeitung setzte kurz vor dem Exil ein und entfaltete
sich wihrend und nach diesem. Das war eine Zeit, in der Juda die Méglichkeit
genommen wurde, selbst Kriege zu fithren. Aus diesem Umstand ergibt sich die
Funktion der Vorstellung und des Vokabulars vom Krieg, den JHWH selber
fithrt. Sie waren keine Ideologie realer geschichtlicher Kriege. Sie stellen viel-
mehr ein theologisches Gedankengebidude ohne Zusammenhang mit den mili-
tirischen Realititen wirklicher Kriege dar. Es handelt sich um Parinese fiir ein
besiegtes, ohnmichtiges Volk ohne Moglichkeiten eigenen politischen Han-
delns. Das Alter dieser Vorstellung und ihres sprachlichen Gewandes reicht
daher keineswegs in die israelitische Friithzeit hinauf.

In 11 Thesen (S. 145-247) rundet Verf. das gewonnene Ergebnis ab und
weist mogliche Einwinde zuriick. GroBle Sorgfalt verwendet er auf den Nach-
weis, daf3 die altorientalischen Quellen nicht gegen seine Deutung der altte-
stamentlichen Texte vom kriegfiihrenden JHWH sprechen. Trotzdem bleiben
seine Ausfithrungen in diesem Punkt summarisch. Ferner unterstreicht van der
Lingen, daBl das Vokabular vom JHWH-Krieg keine literarische Gattung
begriindet. Es besteht aus wenigen spezifischen Wendungen, die die Bearbeiter



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 477

in vorliegende iltere Kriegserzihlungen und Kriegslieder eingeflochten haben,
um darin als neues Element JHWHSs ausschlaggebende Rolle im Krieg einzu-
tithren. Gewil3 konnte dieses Thema der Bearbeitungen aus der Exilszeit an
allen sakralen Kriegsbriuchen ankniipfen, die dazu AnlaB3 boten, z.B. die Orakel
vor Kriegserdffnung oder die Heiligung der Kiampfer (1 Sam 21; 2 Sam 12).
Solche Briuche, so alt sie sein moégen, schlieBen aber die aktive Hauptrolle
JHWHs im Kriegsgeschehen noch nicht ein.

Es ist deutlich: Das Buch verficht eine These. Unermiidlich pladiert Verf.
mit verschiedenen Argumenten fiir sie. Die Methode, auf der alles ruht, ist die
literarkritische Analyse einiger Texte. Je nach dem, ob man den literarkritischen
Urteilen van der Lingens folgen mag oder nicht, wird man sich von der These
tiberzeugen lassen oder skeptisch bleiben. Wie immer die Soliditit eines solchen
literarkritischen Fundamentes beurteilt werde, mir erscheint die Basis fiir die
These zu schmal. Das Verhiltnis JHWHs zum Krieg im alten Israel bedarf zu
seiner Erhellung noch vieler anderer Texte, die in diesem Buch auBler Betracht
geblieben sind. Es ist sicher allgemein anerkannt und unbestritten, daf3 die
hochtheoretische, unreale Konzeption von JHWHs Wirken in den Feldziigen
seines Volkes Israel seit dem Deuteronomium entwickelt worden ist. Van der
Lingen geht aber noch einen Schritt weiter und nimmt an, daf3 vor dieser Zeit
JHWH iiberhaupt nicht als kriegfiihrender Gott gedacht und verehrt wurde. Ist
dies einleuchtend? Die Fremdvélkerspriiche der Propheten setzen JHWHs
Macht tiber die Schicksale der Vélker voraus. Die Tradition solcher Spriiche ist
wohl idlter als das 7. Jahrh. Das Verbot der Heeresmusterung (2 Sam 24) ver-
bietet dem Ko6nig eine rationale Kriegs- und Steuerplanung. Dahinter kann eine
alte Uberlieferung religioser Art vermutet werden, nach der JHWH Macht im
Krieg verleiht. Jesajas Gebot, dem Krieg ohne politisch-militirische Mittel zu
begegnen (Jes 7), erklirt sich nur durch die Annahme, da8 JHWH Herr der
militirischen Michte ist. Der Spruch in Prov 21,31, der zur alten Spruchsamm-
lung gehort, driickt doch wohl eine Uberzeugung von ganz Israel in lapidarer
Form aus: JHWH steuert das Kriegsgeschehen, wie er will, nicht wie die
Kriegsmichte der Menschen wollen. Ist die Idee von Assur als Instrument in der
Hand JHWHs (Jes 7; 10) eine Erfindung des Propheten? Steckt dahinter nicht
der schon viel iltere Glaube an JHWH, den Herrn aller Vélker und Armen?
1 K& 22 ist ganz von der Uberzeugung bestimmt, daB die Generile (Kénige) das
Kriegsgeschehen denken und Gott lenkt. Verf. meint, der Bann (hrm) wire
urspriinglich nichts als die Zerstrung der Beute gewesen. Erst spiter wiire er in
religiosem Sinn als Gabe an den Sieg verleihenden JHWH umgedeutet worden
(S. 161f£.). Ist das nicht ganz unwahrscheinlich? Was in aller Welt verméchte
denn einen Sieger dazu zu bewegen, den Profit seines Krieges und Sieges zu
vernichten, wenn nicht das Gebot seines Gottes, ihm die Beute als Anerken-
nung fiir den gewihrten Sieg zu iiberlassen? Wie ein rein profan errungener Sieg
aussieht, zeigt 1 Sam 21,9.11: David tétet die Menschen, weil ihr Uberleben fiir



478 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ihn gefihrlich werden konnte, aber er behilt den erbeuteten Gewinn an Herden
fiir sich. Ferner: Haben die « Armeen JHWHs» und sein Kénigtum denn keine
militirische Dimension (Jes 6)? Die Texte lieBen sich vermehren, aus denen
sich eine Rolle JHWHs im politisch-militdrischen Leben der Volker lange vor
dem Exil ablesen 148t.

Zum SchluB eine hermeneutische Frage: Andert sich grundsitzlich etwas,
wenn der Gott Israels erst zu einer Zeit, da kein israelitisch-juddischer Staat
mehr Kriege fithren konnte, als ein in den Krieg eingreifender Gott gedacht
wird? Verf. hat recht, wenn er betont, dieses Gottesbild zeige den befreienden
Gott, der sein Volk schiitzt. Das tut er jedoch mit den Mitteln des Krieges! Ein
Volk mag selber keine Kriege mehr fiihren kdnnen, aber es kann von ihnen
triumen, d.h. in der Logik des Krieges verharren! — M.E. kénnen wir die Rolle
JHWHs als Krieger nur in der Dimension des gerechten Krieges wiirdigen. Es
ist ein Zeichen der Gerechtigkeit des Weltherrschers, des Herrn der Vélker, daf3
er die michtigen Armeen in Schranken weist und zur Verantwortung zieht und
die niedergetrampelten Volker wenn nétig mit militdrisch-kosmischer Macht
vor dem Untergang rettet.

Das Buch ist gut ins Franzosische tibertragen. Es ist meistens in klar lesba-
rem Stil gehalten, abgesehen von den vielen uniibersetzten deutschen Ausdriik-
ken. Es wundert mich, was franzdsische Leser mit ihnen anfangen, und es
wundert mich, warum ein hollindisches Buch mit soviel deutschen Wendungen
gespickt ins Franzosische iibersetzt werden muf. Schade auch, daf3 die Biblio-
graphie mithsam aus den FuBlnoten zusammengesucht werden mul.

ADRIAN SCHENKER

Franz Mussner: Dieses Geschlecht wird nicht vergeben. Judentum und Kirche,
Freiburg i.Br.: Herder 1991, 1858S.

Der Verf. betrachtet den vorliegenden Band als dritten Teil einer Trilogie,
zusammen mit dem «Traktat iiber die Juden» (*1979) und «Die Kraft der
Wurzel» (11987). Er enthilt 17 Kapitel (merkwiirdigerweise ist der Titel « Uber-
legungen eines Biblikers zum Historikerstreit» [S. 115] im Inhaltsverzeichnis
[S. 6] nicht kursiv gedruckt wie die andern Uberschriften). Bei den 17 Kapiteln
handelt es sich um 12 bereits in Kairos und in verschiedenen Festschriften
zwischen 1975 und 1991 veroffentliche Beitrige zum Thema. Der Verf. hat sie
so dankenswerterweise zuginglicher gemacht. Sie sind belassen, wie sie erstmals
veroffentlicht wurden und nicht mit Nachtrigen versehen, die auf Reaktionen
und Stellungnahmen zum jeweiligen Gegenstand Bezug nehmen. Fiinf Kapitel
bestehen aus noch nicht versffentlichten Beitrigen. Auf diese soll deshalb
besonders hingewiesen werden.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 479

Die Sammlung ersffnet ein mit Bemerkungen versehener Uberblick iiber
den Katholisch-Jiidischen Dialog seit 1945, ein 1988 auf dem Deutsch-deut-
schen Symposion zum christlich-jidischen Verhiltnis gehaltenes Referat
(S. 9-20). Daraus erklirt sich — abgesehen von den Stellungnahmen von Konzil,
Vatikan und Papst —, die Beschrankung auf kirchliche Verlautbarungen in der
Bundesrepublik Deutschland. Das Versprechen des Papstes 1980 in Mainz,
«auch fiir das Land» zu beten, «auf das alle Juden mit besonderer Verehrung
blicken», wird mit Recht besonders festgehalten (S. 15). Andererseits erklirt der
Verf. das von jidischer Seite beanstandete Fehlen dieses Themas in der Erkli-
rung der deutschen Bischofe von 1980 mit der wahrscheinlichen Befiirchtung
einer Politisierung der Erklirung und weist auf «versteckte» Andeutungen hin
(S. 201.). Da war das Comité episcopal frangais in seinen Orientations pastorales von
1976 mutiger. Es erstaunt, da3 der Verf. die Aussage der réomischen Hinweise
von 1985: « Was die Existenz und die politischen Entscheidungen des Staates
Israel betrifft, so miissen sie in einer Sichtweise betrachtet werden, die nicht in
sich selbst religios ist, sondern sich auf die allgemeinen Grundsitze internatio-
nalen Rechts beruft», ohne weiteres fiir «richtign halt (S. 13). Fir «die politi-
schen Entscheidungen des Staates Israel» gewil3, aber auch fiir die « Existenz»?
So bleiben die Hinweise auf das Land vollig abstrakt und besagen wenig. Die
Ablehnung jeder religiésen bzw. heilsgeschichtlichen Perspektive scheint
ebenso wenig entsprechend wie die fundamentalistische Deutung als Erfiillung
der Prophetien. Ist nicht eine mittlere Position eher angezeigt, die in der
Riickkehr eine — wenn auch sehr defiziente und immer noch héchst vorlaufige —
Teilerfillung sieht, wie sie im Lauf der Geschichte des Volkes vorkamen (vgl.
Die Deutung der Verwirklichungen des Hasmonaers Simon [1 Makk 14])?

Drei der fiinf unveroffentlichten Beitrage befassen sich mit Paulus. Unter
dem Titel «Die <Logik» Gottes nach Rém 9-11» wird kurz gezeigt: Die Ankiin-
digung der endzeitlichen Bekehrung ganz Israels vereitelt fiir Christen jede
Aufrechnung des Planes Gottes, wie der gekreuzigte und auferstandene Jude
Jesus fiir die Juden, und weist auf Gottes absolut souverine, nicht irgendwie
ableitbare Freiheit» (S. 61-63). Der folgende Beitrag skiziiert zunichst den
christlichen Antijudaismus und seine Hintergriinde, um dann aus Rém 9 - 11
Hilfen zu dessen (theologischem) Abbau zu bieten. Es sind: Der Hinweis auf die
bleibenden Vorziige («Heilsprivilegien») Israels (9,4ff.), auf den bleibenden
Heilswillen Gottes Israel gegeniiber (vgl. 10,21f), auf Israel als den edlen
Olbaum, auf den die Heidenchristen eingepropft sind (11,18ff.), auf das ange-
kiindigte Heil von ganz Israel (11,26), auf die heilsgeschichtliche Funktion der
Verstockung Israels fiir die Heiden und seine bleibende Erwihlung (11,18f.),
schlieBlich auf den von Gott nie gekiindigten Alten Bund (11,17) sowie auf die
Warnung an die Heidenchristen, sich nicht gegeniiber Israel zu rithmen (S. 65—
72). Rém 11,18.24 umschreibt der Verf. mit dem (wohl zu) drastischen Satz:
«Nicht die Kirche schleppt den Juden durch die Zeiten hindurch, sondern der



480 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Jude die Kirche» (8. 70), trotz der Nihe zu Sach 8,23. Im dritten dieser Beitrige
wird die Frage des «paulinischen Antijudaismus», bzw. der « Widerspruch zwi-
schen 1 Thess 2,14—17 und R6m 9-11» kurz behandelt (73—76). Mit Recht wird
ein «unleugbarer Widerspruch» festgestellt, «der sich nicht wegreden 1idBt»,
(S. 73-76) und die Interpolationshypothese abgelehnt. Die abschwichende, d.h.
die eschatologische Perspektive vermeidende und durch eine historische erset-
zende Wiedergabe von 2,16 durch E. Stegemann: «Stets hat sie aber der Zorn (die
Strafe) schlieBlich erreichty», beurteilt Mussner als «beachtenswert». Sie ist aber
fiir ihn anscheinend nicht sonderlich iiberzeugend. Tatsichlich scheitert sie an
der Stellung des de, nicht nach pdntote, sondern erst nach ’éphthasen, womit
eindeutig ein neuer Satz beginnt. Dagegen sprechen auch die eschatologische
Perspektive, die mit «damit sie (die Heiden) gerettet werden» aufgerissen ist,
und die Tatsache, daf sozusagen jeder Abschnitt mit dieser Perspektive schlief3t
(1,10; 2,12; 2,191£.). Das gilt auch fiir das durch den Versucher drohende «um-
sonst» der Miihe des Apostels (3,5). «Zorn(gericht)» ist 1,10 und 5,9 — es sind
mit 2,16 die einzigen Vorkommen im Brief — das Gegenstiick zum endgiiltigen
Heil. Zur «Losung» des Widerspruchs weist der Verf. auf die « Entwicklung» der
Judentheologie des Apostels und zitiert die prignante Formel R. Pennas: « Au
début, ils (les Juifs/die Juden) constituent une antithése; a la fin, ils sont un
mystere» (S. 74). Eine theologische Relativierung dieser Aussage, bzw. dieses
Ausfalles ist nur bei Anerkennung des gottwenschlichen Charakters der Schrift
moglich, bei Beriicksichtigung der unterschiedlichen Art: emotionale, nacher-
lebende Erinnerung an die bittere Erfahrung in Thessalonich, nicht «lehrhafte,
dogmatische Aussage» im ersten Hauptteil des Briefes einerseits, und epistelar-
tige lehrhafte Entfaltung seines Ringens um Einsicht in den verborgenen
Heilsplan Gottes im Rémerbrief.

Das Anliegen Mussners im zweiten Teil, « Versuch einer Lésung des Wider-
spruchs», geht allerdings dahin, die als «Spitzensatz» bezeichnete Aussage von
der Rettung ganz Israels (R6m 11,16 im Unterschied zu 1 Thess 2,16) zu erkli-
ren: Sie ist Ergebnis der «wachsenden Einsicht des Apostels in die Konsequen-
zen seiner Rechtfertigungsbotschaft <allein aus Gnade und Glauben», von «der
zu ihr unlésbar gehérenden Lehre von der Ubermacht der Gnade»
(Rém 11,32).

Der fiinfte unverdffentlichte Beitrag stellt den « Versuch eines Programmes
einer Theologie nach Auschwitz» dar, entstanden aus einem Statement auf einer
Tagung in Prag 1990 (8. 175-184). Der erste Teil registriert deutsch geschrie-
bene Arbeiten, in denen der Ausdruck oder das Thema vorkommen. Der zweite
skizziert besondere Aufgaben der « Exegese nach Auschwitz»: z.B. Verzicht auf
Schwarz-Weil3-Malerei, Revision des Pharisierbildes der Evangelien, des gene-
ralisierenden Begriffs «die Juden im Johannesevangelium, Beachtung der
gegnerischen Front der paulinischen Rechtfertigungslehre, den Christen ins Be-
wulltsein rufen, daf das Volk Israel nicht verstoBen ist, sondern gerettet werden



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 481

wird, dafl es den Juden post Chistum immerzu geben muf3: als bleibenden
Zeugen fiir die Konkretheit der Heilsgeschichte, als die bleibende Wurzel der
Kirche ..., als den lebendigen Zeugen fiir die undurchschaubaren Wege Gottes,
als den endgiiltigen und endzeitlichen Zeugen der Ubermacht der Gnade»
(S. 178). Aufgaben, um die Mussner sich besonders bemiiht hat. Davon zeugt
auch dieser Band. Der dritte Abschnitt gibt Anregungen zur «Systematik nach
Auschwitz» fiir Geschichtsphilosophie und -theologie (vgl. oben: Die <Logik»
Gottes nach Rém 9-11). Fiir die Gottesfrage: der verborgene Gott, Gott als
absolutes Geheimnis. Fiir die Christologie (Jesulogie): Es sind neben Jesu Her-
kunft, Judesein, Israel als «formale Christologie», Jesus als der fiir die Juden
bestimmte Christus, der «ewige Jude» Jesus zur Rechten des Vaters ... zur
Sprache zu bringen. Auch dazu kann der Verf. neben Fr.-W. Marquardts Chri-
stologie (Miinchen 1990f.) auf seine eigenen Arbeiten verweisen. Fiir die
Ekklesiologie gilt das Partizipationsmodell (Mitteilhaberin an der Wurzel des
fetten Olbaums (Rém 11,7). Den Abschluf3 bildet die These «Ohne den Aufbau
einer <Theologie nach Auschwitz» gibt es keinen wirklichen Abbau des christ-
lichen Antisemitismus», sowie eine Anwendung von Ps 44,12-27 auf die Scho-
ah, wobei V. 23 (um deinetwillen) entscheidend ist. Er sieht die eigentliche
Wurzel des Antisemitismus bis heute in der « Erwihlung Israels, ...was diese (die
Goyim) dem Juden nie verzeihen kénnen» (S. 184). Dazu kann man an das
rabbinische Wortspiel erinnern, das denselben Gedanken zum Ausdruck bringt:
In der Stunde, da der Heilige, gebendeit sei er, auf den Sinai hernieder stieg, da
stieg die Sin’ah (der HaB) auf die Vélker herab.»

Die Besprechung des vorliegenden Bandes diirfte etwas von seinem Reich-
tum und seinen Anregungen aufgezeigt haben.

(GEORGES SCHELBERT

Johannes B. Brantschen: Hoffnung fiir Zeit und Ewigkeit. Der Traum von
wachen Christenmenschen, Freiburg 1.Br.: Herder 1992. 158 S.

Als ich auf einer langwierigen Fahrt durch das steirische Ennstal das Buch
las und entdeckte, dafl meine eigenen Textprodukte darin ungefihr zehnmal
sehr lobend und zustimmend erwihnt werden, war die distanzierte Niichtern-
heit, die ich mir fiir die Rezension zurechtgemacht hatte, fiir etliche Kilometer
dahin. Sie kam aber wieder, als ich sah, wie grof3 die Belesenheit des Autors ist
und wie er sie anwendet. Da war ich eine Flocke im Gestober der Namen. Die
unbefangene Neugier stellte sich wieder ein und ermiidete auch nicht in einem
Labyrinth von Anmerkungen. Der Autor hat nicht mit der Schaufel in seinen
reichen Zettelkasten gestochen, um Erudition auszuschiitten oder eine jener
Zitatemontagen zu erzeugen, in denen nichts geschieht, was die Lektiire recht-



482 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

fertigen konnte. Brantschen fithrt ein aufmerksames Gesprich zum Thema
christliche Hoffnung, in einer Sprache, die den theologischen Jargon vermeidet,
ohne Begriffsgetése und Bedeutungsgetue den sachlichen Disput sucht, das
personliche Interesse nicht verschweigt, nicht mit Imperativen um sich wirft
oder der bettelnden Apologetik verfillt, in sympathischer, zeitgenossenfreund-
licher Lesbarkeit mit einem Wort. Das geschieht auf gut 150 Seiten und in drei
Kapiteln. Im ersten geht es um die Haltung der Hoffnung, die bewuBte Offnung
des menschlichen Lebens auf die uniiberbietbare Konstellation S7z#, die in der
Bibel Reich Gottes genannt wird. B. sieht sie heute bedroht durch die vor allem
auch in der Kirche um sich greifende Resignation, die zwar an den irdischen
Moglichkeiten verzweifelt, aber daraus keinen Schwung in die Ewigkeit
gewinnt. Das Gute, auf das die Hoffnung zielt, ist steil und schwierig (bonum
arduum), sagt die Tradition, nicht herstellbar wie ein Paar Strimpfe. Das gilt
heute wie ehemals und wohl auch fiir den Modus, in dem sie gelingen soll, den
Tanz auf dem Seil zwischen Diesseitsliebe und Jenseitsgleichgiiltigkeit, Welt-
verachtung und Himmelssehnsucht. So einleuchtend mir das Plidoyer fiir den
Einsaty im Vorletzten klingt, das abenteuerliche Experiment der radikalen
Askese des frithen Monchtums hat doch einiges fiir sich, ist in seiner inneren
Logik durchaus schlissig und mindestens bedenkenswert: Wenn das Instru-
mentarium der Weltgestaltung ungeniigend entwickelt, der Aufenthalt auf der
Erde miihselig und kaum Lust bringend ist, gentigt der Augenblick der Schép-
fung gerade fiir die Erkenntnis, dal man fiir Besseres gemacht ist, steht intensive
Beschleunigung der Vorldufigkeit auf dem Programm, ist Eile in das Vollkom-
mene geboten. Wer hat wacher und stirker getriumt als die Eremiten der
‘Wiiste? Wie man damit dem Schlul3 der Gnostiker entkommt, das Werk der
Schépfung sei der metaphysische Ungliicksfall, den es aufzultsen gilt, das ist
ebenfalls eine alte Anstrengung. Das zweite Kapitel lautet Der Himmel muf3 anf
Erden anfangen und dient ganz der Rechtfertigung des Handelns in der Zeit und
nach den Kriterien der Schépfung: Gerechtigkeit, Liebe, Leben sollen hier, jetzt
geschehen, nicht aufgeschoben werden. Erst dieser entschiedene Anfang treibt
wirklich, aus der positiven Erfahrung irdischer Moglichkeiten zum Sprung der
Hoffnung an, dal Gott dazu auch den zweiten, letzten Schritt der Treue tun
wird, das Angefangene ewig vollendet. B. verteidigt diese Dimension der Hoff-
nung gegen die Sicht der «neuen Christen» (Schneider, Sélle, Pohier), wie er sie
nennt, mit guten Griinden, die Neuheit dieser Position vielleicht ein wenig
iiberschitzend, weil sie doch auch schon eine lange Tradition hat, seit den
Zeiten der Stoa. Jedenfalls, die Anstrengung, an das Wunder der Zukunft zu
glauben, das die Schépfung ins Ziel bringt, scheint so grof3 zu sein, wie die Arbeit
gegen die Versuchung, ein Gnostiker zu werden. Das dritte Kapitel gilt der
Hofffnung auf endgiiltige Versihnung. An zwei groflen Themen der christlichen
Eschatologie entwickelt B. seine Theologie der dramatischen Vershnung der
Menschheit, in der kein Rest draulen bleibt: Fegfexer und Hille. Er bringt dazu



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 483

keine neue Theorie, aber es gelingt ihm, iiberzeugend vom letzten gewinnenden
Tun Gottes an seinen Geschépfen zu sprechen, gerade wenn sie sich im Bésen
verschlossen haben. So habe ich das noch nirgendwo lesen konnen. Auilerdem
erhebt sich in seinen Uberlegungen mit groBter Dringlichkeit eine Frage, die
gewohnlich nicht gestellt oder mit kurzen Hinweisen als erledigt betrachtet
wird: Wie steht es um die menschliche Freiheit, wenn sie durch den Tod
hindurch in den Status ihrer Endgiiltigkeit und Vollendung eintritt? Die Rede
vom Ende des Pilgerstandes gibt nur einen fixen Termin dafiir an, dall nun eine
Verinderung mit der Freiheit geschieht, das W7e und Was bleibt dabei vollig im
Dunkeln. Hort sie auf? Gefriert sie? Kommt sie erst vollstindig zu sich selbst?
Hingt es aber dann nicht ganz an Gott, ob er sie begliickend oder verdammend
an sich binden will, vorausgesetzt, dal} er mehr ist als eine letzte exekutive
Instanz, die von der Evidenz menschlicher Haltungen zur bloBen Reaktion
gezwungen wird? Es ist ein gutes Zeichen fur ein Buch, wenn es tiber das
ausdriicklich Gesagte hinaus dazu hilft, andere Fragen deutlicher zu stellen und
bessere Einsicht in die Grenzen des eigenen Wissens zu haben.

GOTTFRIED BACHL

Winfried Weier: Religion als Selbstfindung. Grundlegung einer Existenzanaly-
tischen Religionsphilosophie. Paderborn, Ziirich: Schoningh 1991. 310 S. (Ab-
handlungen zur Philosophie, Psychologie, Soziologie der Religion und Okum-
men NF/4).

Winfried Weier, Professor an der Wiirzburger Universitit, kommt hier
einem Desiderat nach: Auf Grund seiner konsequenten Fortfithrung in der
Phinomenologie und der Existenzphilosophie betriebenen philosophischen
Arbeit gelangt er in dieser seiner Religionsphilosophie bzw. -phinomenologie
zu einer Synthese der beiden philosophischen Denkwege unseres Jahrhun-
derts.

Das Buch ist wie folgt aufgebaut: Einfithrung: Die Grundkonzeption Exi-
stenzanalytischer Religionsphilosophie; Erster Teil: Strukturontologie der Reli-
gion. Die Selbstfindung menschlicher Existenz; Zweiter Teil: Die existentielle
Dialektik der Religion. Die religiose Erfahrung in der Begegnung mit dem
Nichts; Dritter Teil: Religiose Apologetik. Die Legitimitit der Religion;
SchluBbetrachtung: Die Vorliufigkeit des Existentialismus wie der Existenz-
philosophie. Das in zwolf Kapital strukturierte und nochmals weiter gut unter-
gliederte Buch beschlief3t ein Nachwort: Zwolf Grundperspektiven als Appell
an heutige Philosophie und Theologie. Zur AufschlieBung des gut lesbaren
Textes dienen an entsprechender Stelle die im ganzen Buch verteilten sechs
Tabellen.



484 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Weier geht davon aus, dal3 der Freiheitscharakter der Religion mit ihren
Wesensziigen des Zeugnisses und Bekenntnisses gegeben ist. Diese Freiheit
besagt aber in dem Sinne Existentialitit, als in ihr ein von allen psychologischen,
soziologischen, historischen, kulturellen Konditionen des «bedingten Daseins»
unabschlieBbares Selbstsein grundgelegt ist. Hieraus schlieBt Weier, da3 alle
diesen Bedingtheiten allein verpflichteten Methoden nicht ausreichen, um sich
dem Religionsphinomen zu nihern, ganz gleich, ob sie psychologische, sozio-
logische, kulturhistorische sind. Dies ist durchaus als Warnruf zu verstehen
angesichts einer mehr und mehr um sich greifenden Vereinnahmung der Reli-
gion durch die Psychoanalyse, insbesondere ihre Auflésung in rein psychische
Zwinge und die hierdurch verursachte Aufhebung ihres Charakters der Freiheit
und Selbstverantwortung. Damit ist ein Grundanliegen der Schrift Weiers
angesprochen, das dem zunehmenden Interesse an Selbsturspriinglichkeit und
Eigenverantwortung in der religitsen Praxis entgegenkommt.

Daf3 Existenzphilosophie nicht umhin kann, durch Religionsphilosophie
weitergefiihrt zu werden, erkennt Weier in dem folgenden Zusammenhang,
Alle Weisen existentieller Selbstwerdung, wie sie sich im «vorreligiGseny
Bereich ereignen, sind wesenhaft darauf angelegt und angewiesen, in der Reli-
gion ihre Erfiillung und Vollendung zu finden. Denn in ihrer Ausrichtung auf
Eigensein, Selbsturspriinglichkeit, Selbstbegriindung und Unbedingtheit erstre-
ben sie ein absolutes Aus-sich-Sein, das sich uneingeschrinkt in und aus sich
selbst begriindet, wie es menschliche Existenz wegen ihrer Endlichkeit und
Vorliufigkeit niemals innerhalb ihres eigenen Seins vollbringen kann. Dieses
absolute Sein, das allen existentiellen Akten Ziel und Grund gibt, das sie also in
seinem Sinn immer schon meinen und zu verwirklichen trachten, ist ihnen in
seinem Sein daher wesentlich transzendent. Als Urintention des existentiellen
Selbstseins besitzt es freilich selbst wesenhaft existentiellen Charakter, wodurch
sich der Gott der Religion vom Gott der Metaphysik deutlich unterscheidet.

DaB die Existentialien (Angst, Sorge, Verfallenheit, Langeweile, Verzweif-
lung, Verlorenheit, Geworfenheit, Verfremdung, Verlassenheit, Ekel) in sich
doppelbsdig sind, d. h. in ihrer Begegnung mit dem Nichts in allen Phinomenen
der Endlichkeit iiber diese hinausgreifend, den «Sinn des Absoluten» anzielen
und sich als dem eigentlichen Menschsein unveriuBerlich erweisen, stellt eine
fiir das Religionsverstindnis grundlegende Perspektive dar. Denn in allen Ein-
zelheiten wird der Nachweis gefiihrt, daf3 dieser «Sinn des Absoluten» in seinen
verschiedenen Gestalten sich trifft mit den Inhalten der «religiésen Erfahrung»,
wie sie die Religionsphilosophie zwischen M. Scheler, R. Otto, O. Spann,
M. Buber, B. Rosenméller, H. Scholz, P. Wust, J. Hessen, E. Przywara, P. Til-
lich herausgearbeitet hat. Dadurch wird nicht nur gezeigt, wie Religions- und
Existenzphilosophie wesenhaft zusammengehdtren, sondern wie die vermeint-
lichen Erfahrungen des «Nichts» zutiefst und zuletzt Sinnerfahrungen sind, die
allesamt in dem Ziel der «absoluten Urexistenz» konvergieren.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 485

Die Angst ist also beispielsweise nicht, wie Sartre und Heidegger meinen,
hinreichend als Ausdruck des Nichts erfal3t, sondern erst in ihrer Erfahrung, daf3
ihrder «Sinn des Absoluten» wesenhaft unverzichtbar ist. Denn nicht das Nichts
als solches oder die Endlichkeit selbst sind es, worum es ihr geht, die ihr tiefstes
Anliegen darstellen, sondern die Befiirchtung, des Absoluten als des «letzten
Sicherheitsgrunds und unbedingten Halts» verlustig gehen zu kénnen, als jenes
«Uberweltlichen» und «Akosmistischen», von dem die Religionsphilosophie
spricht. Dieses Ziel stellt also das Grundanliegen der Angst dar, wie es ihrer
Eigentlichkeit unverzichtbar ist und daher als «absolute Urexistenz» sich zeigt.
Denn «die Existentialien richten sich grundsitzlich und wesentlich nicht auf ein
Es oder Neutrum, das um sich selbst nicht wei}, zu sich kein Verhiltnis hat,
sondern aus ihrem Betroffensein in der Tiefe ihres Eigenseins auf ein Selbst, in
dem existentielle Eigentlichkeit ihre hochste Vollendung findet» (8. 158). In
allen Einzelheiten werden diese «Sinnintentionen» der Existentialien beschrie-
ben und in ihrer Zielidentitdt mit jenen Gehalten aufgewiesen, welche in der
Religionsphinomenologie herausgearbeitet wurden. Wenn Marx die Religion
als «Selbstentfremdungy, S. Freud als Angstneurose, E. Drewermann als unbe-
wuliten Zwang verstehen, so iibersehen sie diesen wesentlichen Sinnbezug der
existentiellen Erfahrung und den Charakter der Freiheit und Selbsturspriing-
lichkeit der darin griindenden «religitsen Existenz».

Auch die existentiellen Erfahrungen der Zeitlichkeit des Daseins erschop-
fen sich nicht im Innewerden der Kontingenz, Verfallenheit, Endlichkeit,
Ungeborgenheit. Denn fiir sie ist es signifikant, da3 der Sinn des Unbedingten
(iiber alle Kontingenz hinaus), der Freiheit (iiber alle Verfallenheit hinaus), der
Totalitit (tiber alle Endlichkeit hinaus) und des absoluten Grundes (iiber alle
Ungeborgenheit hinaus) in «dialektischer» Weise den eigentlichen und tiefsten
Beweggrund ihrer Zeiterfahrung darstellen. Diesen Inhalten gemeinsam ist der
Charakter der « Transzendenz», « Existentialitit», « Realitidt». Sie treffen sich mit
den Zielgehalten der Religion, z B. der Sinn des Unbedingten mit dem des
«Heiligen», der Sinn der Freiheit mit dem des «Uberweltlichen», der Sinn der
Totalitit mit dem des «unendlichen Gutes», der Sinn des absoluten Grundes mit
dem des «Heils» und der «Erlosung». Diese Zielgehalte meinen aber als exi-
stentiell erfahrene keine Neutra, sondern das « Urbild des Selbst», und sie rich-
ten sich nicht auf eine Idee, sondern auf einen « Tatbestand» als das im Vergleich
zu allem innerweltlichen Sein «Schlechthin-Verschiedene». In dieser Ausge-
richtetheit aber offenbart sich die Struktur menschlicher Existenz als eine sol-
che, die in sich widersinnig wire, wiirde ihren Anliegen keine Wirklichkeit
entsprechen. Denn diese bestehen im wesentlichen geradezu im Anzielen einer
transzendenten und existentiellen Realitit. Die religiose Entscheidung ent-
spricht, antwortet dieser Struktur, die also selbst wesenhaft religiosen Entschei-
dungscharakter hat.



486 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Nicht anders verhilt es sich mit den Erfahrungen des Todes. In aller
Begegnung menschlicher Existenz mit ihrer «Schicksalsabhingigkeit» und
«Zerbrechlichkeit» geht es ihr nicht zuletzt um diese, sondern um den Sinn der
Urspriinglichkeit und Unbedingheit, der sich in religiser Erfahrung als der
Urgehalt des «Heiligen» zeigt. In aller Erfahrung der Abhingigkeit, Geworfen-
heit, Verfallenheit, Verlassenheit vernimmt Existenz den Sinn des Absoluten
als ihrem eigensten Selbst unveriuBlerlich, wie er sich besonders in der religis-
sen Erfahrung des «Erhabenen» der «Ubergewalt» und des « Uberweltlichen»
artikuliert. Alle Erfahrung der Einsamkeit, des Schwindels, des Absurden ist
durchdrungen von dem Sinnanliegen jener Vollendung, die in dem «unendli-
chen Sein und Gut» auf Seiten der religiosen Erfahrung ihre Entsprechung hat.
Und schlieBlich geht es der existentiellen Erfahrung der Bodenlosigkeit, Unge-
borgenheit, Schwerelosigkeit und HeilsungewiBheit zuletzt um den Sinn des
Heils, der in der religiosen Erfahrung der «Geborgenheit» und der «Erlésung»
sich ausdriickt. All diese Zielgehalte meinen daher das im Vergleich zu allen
innerweltlichen Gegebenheiten «Schlechthin-Verschiedene» als einen « Tatbe-
stand», der das «Urbild des Selbst» darstellt.

Worin aber, so ist weiter zu fragen, ist die Voraussetzung dafiir zu erkennen,
daB Existenz bei ihren Erfahrungen der Nichtigkeit, Endlichkeit, Zeitlichkeit
und Todesverfallenheit keineswegs stehenbleibt, diese nicht lediglich konsta-
tiert, sondern transparent werden laft fiir jene Inhalte, die sie auf das grund-
sitzlichste tiberschreiten. Die Bedingung dieser Moglichkeit kann allein gese-
hen werden in der Tatsache, dal3 die Struktur menschlicher Existenz in eben
diesen Inhalten grundgelegt und fundiert ist, die sich eben dadurch als wirksam
und wirklich erweisen, dafl Existenz sie unentwegt anzielt. Indem ihr Ziel als ihr
Grund erscheint, erweist er sich als jenes transzendente, sinnerfiillte und reale
Selbstsein, welches den Gott der Religion darstellt. In diesem Ergebnis gipfeln
die Ausfithrungen. Denn nun zeigt sich die Religion selbst als «Gotteszeug-
nis».

Es ist ein Grundanliegen dieser Schrift, zu verdeutlichen, daB3 und wie die
religivse Entscheidung diese Erfahrungsinhalte in Freiheit zu ihrem Grunde
nimmt und durch ihre Entscheidungs-«Tat» auch ans Ziel bringt. Daraus aber
ergibt sich, daB8 Religion als religiése Existenz sich selbst begriindet, indem sie
aus der Urspriinglichkeit ihrer eigenen Erfahrungen jene Entscheidung recht-
fertigt, die eben darin ihre SelbstgewiBheit erlangt. Damit soll keineswegs gesagt
sein, dal3 Metaphysik fiir das Selbstverstindnis der Religion iiberfliissig oder
entbehrlich werde. Ganz im Gegenteil wird betont, dal in der Ganzheit der
menschlichen Person die Religion der vollen Resonanz im Bereich des Denkens
bedarf, um sich auch vor diesem rechtfertigen zu kénnen. Aber entsprechend
dem mittelalterlichen «credo, ut intelligam» wird doch die Selbsturspriinglich-
keit der Religion gegeniiber dem Denken hervorgehoben, und zwar besonders
deshalb, weil ihr Zielgehalt im Unterschied zu dem der Metaphysik ein wesen-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 487

haft existentieller ist. Diese Selbstbegriindung der Religion gilt auch fiir ihr
Verhiltnis zu ihren historischen und soziologischen Konditionen, die in Ver-
kennung dieses Sachverhalts immer wieder filschlich als ihr Ursprung angese-
hen werden. Dadurch fillt auch Licht auf das Verhiltnis der Religion zur
Psyche. Entgegen der heute mehr und mehr um sich greifenden Verpsycholo-
gisierung aller Religionsphinomene wird deutlich, da3 ihr Charakter der Frei-
heit und Selbstverantwortung jede Herleitung derselben aus rein psychischer
Bedingtheit oder tiefenpsychologischer Zwangshaftigkeit verbietet.

Als besonders richtungsweisend erscheint die Tatsache, daB3 Religion nun
nicht mehr das Schicksal der Metaphysik teilt, entweder grundlos und willkiir-
lich oder eben durch «Gottesbeweise» begriindet sei. Denn sie empfingt ihre
«Legitimitdt» aus jener Inhaltsfille der existentiellen Erfahrungen, die Existenz
in Freiheit zu ihrem Grunde nimmt. In dieser Perspektive erhalten nicht nur
alle existentiellen Erfahrungen tiefe religiose Bedeutsamkeit, sondern auch
umgekehrt gelangt Religion in diesen zu auBBerordentlicher Breite der sie mit-
tragenden und vertiefenden empirischen Basis. Darin liegt zweifellos ein groBer
Gewinn fiir das Selbstverstindnis einer jeden Religion, die nun endlich von der
Alternative befreit ist, auf leeres Wagnis oder Beweise rekurrieren zu miis-
sen.

Aus dem Gesagten ergibt sich eine neue Position zur Auseinandersetzung
mit der Religionskritik (Hegel, Stirner, Nietzsche, Feuerbach, Marx, Engels,
Lenin, Freud), die wegen ihrer rein psychologischen Perspektive nicht erkennt,
daB die Struktur menschlicher Existenz in der Differenz zwischen ihrem Sinn-
anliegen und ihrer Seinspotenz grundgelegt ist und daher wesenhaft tiber diese
hinausweist. Deshalb sehen diese Religionskritiker filschlich in dieser Differenz
eine Spaltung, Selbstentfremdung und VeriduBerlichung des menschlichen
Wesens und kénnen daher nicht verstehen, inwiefern die Religion allererst
seine Erfiillung und Vollendung darstellt.

Darin aber ist wohl die Grundperspektive dieser Schrift zu sehen: Folgt
Existenz in der religiosen Entscheidung der Richtung ihrer Sinnintentionen, so
findet sie in ihrem Ziel die Erfiillung des eigentlichen Menschseins. Dagegen ist
das Mifitrauen gegeniiber ihren urspriinglichsten und unbedingten Anliegen
gleichbedeutend mit ihrer Selbstzerstérung.

BERNHARD J. SCHULTE

Ruedi Imbach, Alfonso Maieru (ed.): G/7 studi di filosofia medievale fra otto e
novecento. Contributo a un bilancio storiografico. Roma: Edizioni di storia e
letteratura 1991, VII + 425 p. (Raccolta di studi e testi 179).

Nicht nur die mittelalterliche Philosophie hat ihre Geschichte. Auch die
Erforschung dieser Epoche der Philosophiegeschichte ist ein historischer Pro-



488 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

zeB3, der im frithen 19. Jahrhundert begonnen hat und seither von zahlreichen
inner- und auBerphilosophischen Einfliissen geprigt wird. Es wire daher naiv
zu glauben, eine heutige Beschiftigung mit der mittelalterlichen Philosophie sei
eine unmittelbare, unverfilschte Auseinandersetzung mit mittelalterlichen
Texten und Theorien. In jede Textinterpretation mischt sich — bewul3t oder
unbewuBt — die Auseinandersetzung mit iiberlieferten Interpretationsschemata
und Forschungstraditionen. Vom 21. bis 23. September 1989 fand an der Uni-
versitit «La Sapienza» in Rom ein KongreB statt, der diese Forschungstraditio-
nen, ihre Entstehung und Entwicklung im historischen Kontext thematisierte.
R. Imbach und A. Maieru, die Organisatoren dieser Veranstaltung, haben im
vorliegenden viersprachigen Band die KongreBakten versammelt und damit
einen wichtigen Beitrag zur Reflexion auf die Historiographie der mittelalter-
lichen Philosophie geleistet.

Die achtzehn Aufsitze kénnen in drei Gruppen gegliedert werden. Eine
erste Gruppe untersucht die Geschichtsschreibung der mittelalterlichen Philo-
sophie in einzelnen Lindern: in Frankreich (J. Jolivet und A. de Libera), Bel-
gien (R. Wielockx), Polen (Z. Kaluza), England (D. Luscombe), Deutschland
(A. Zimmermann), Italien (C. Vasoli), Dinemark und Niederlande (S. Ebbe-
sen). Eine zweite Gruppe beschiftigt sich mit Werk und Wirkung einiger ein-
fluBreicher Mediivisten: C. Baeumker und M. Grabmann (K. Flasch), P. Du-
hem (J.E. Murdoch). A. Maier (A. Maieru) und B. Nardi (G. Stabile). Eine
dritte Gruppe schlieBlich analysiert die Historiographie einiger ausgewihlter
Themen: des lateinischen Averroismus (R. Imbach), des politischen Denkens
im Mittelalter (F. Bertelloni), des Nominalismus (W.]. Courtenay), der Wissen-
schaftsinstitutionen (J. Verger) und der Leonina-Edition (L.-J. Bataillon).
T. Gregory rundet den Band mit einem zusammenfassenden Riickblick ab.

Die verschiedenen Beitrige weisen einen unterschiedlichen Charakter auf.
Einige (z.B. jene von D. Luscombe und A. Zimmermann) geben in deskriptiver
Weise eine Bestandesaufnahme der Forschungsarbeiten, die in einem bestimm-
ten Land zu einem bestimmten Thema geleistet wurden. Andere (2.B. jene von
R. Wielockx und C. Vasoli) gehen auf die soziokulturellen Hintergriinde ein,
die zur Entfaltung einer bestimmten Forschungsrichtung oder Schule fiihrten.
Wieder andere (z.B. jene von Z. Kaluza und ].E. Murdoch) analysieren in kri-
tischer Distanz die Verdienste und Mingel einiger markanter Medidvisten.
Besondere Beachtung verdienen jene Aufsitze, die iiber die Darstellung ver-
gangener Debatten hinaus methodologische Konsequenzen ziehen, die auch fiir
die gegenwirtige Forschung wertvoll sind. Zwei Beispicle seien kurz er-
wihnt:

(1) K. Flasch widmet sich in seinem Beitrag «La concezione storiografica
della filosifia in Bacumker e Grabmann» (S. 51-73) zwei «Heroen» der deut-
schen Philosophiegeschichtsschreibung. Dabei bemiiht er sich weniger darum,
das bereits weithin bekannte Werk dieser Philosophiehistoriker vorzustellen,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 489

sondern er analysiert vielmehr ihre historiographischen Leitideen, die einander
diametral entgegengesetzt waren. Baeumker, am Modell der klassischen Philo-
logie geschult und an den Idealen des liberalen protestantischen Biirgertums
orientiert, wollte «das Werden der wechselnden philosophischen Anschauun-
gen begreiflich» (S. 56) machen, indem er mit strenger historisch-philologischer
Methode die Vielfalt der mittelalterlichen Denkrichtungen untersuchte. Grab-
mann hingegen, der dem lindlichen Katholizismus verhaftet war, verstand die
mittelalterliche Philosophie als christliche, im Thomismus kulminierende Phi-
losophie, die als ideologische Waffe im Kampf gegen den Modernismus einge-
setzt werden sollte. Somit stand eine pluralistisch-liberale historiographische
Konzeption einer dogmatisch-katholischen gegeniiber.

Gegen die Konstruierung dieser Opposition 148t sich freilich einwenden,
dall Grabmann nicht nur der finstere thomistische Ideloge war, als der er in
Flaschs Darstellung erscheint. Grabmann war auch der unermidliche Hand-
schriftenforscher, der — um nur ein Beispiel zu nennen — wichtige Texte zur
terministischen Logik und grammatica speculativa entdeckte und damit eine
einfluireiche nicht-thomistische Forschungstradition begriindete. (Auf S. 337
erwihnt S. Ebbesen Grabmann ausdriicklich als Ahnherrn der sprachanalyti-
schen Mittelalter-Forschung!) Umgekehrt war Baeumker nicht bloB der unvor-
eingenommene «objektive» Philosophiehistoriker, sondern auch der Psycholo-
gist, der — wie Flasch ausdriicklich festhilt (S. 54) — Philosophie und Psychologie
einander gleichsetzte.

Obwohl Flaschs polarisierende Gegenﬁberstellung von Baeumker und
Grabmann einer gewissen Nuancierung bedarf, verdeutlicht sie sehr anschau-
lich die Einwirkung von ideologischen Interessen auf die Erforschung der
mittelalterlichen Philosophie. Historiographische Leitideen waren (und sind)
nicht einfach methodische Programme, die sich streng am historischen Unter-
suchungsobjekt orientieren. Stets dienen sie auch als Manifestation bestimmter
Geisteshaltungen oder sogar als Waffe zur Verteidigung bestimmter politischer
Positionen, wie Grabmanns Kampf gegen den Modernismus zeigt.

(2) R. Imbach untersucht in «L’averroisme latin du XIII¢ siecle» (S. 191-
208) die Entstehung und Entwicklung eines der umstrittensten historiographi-
schen Schemata. Seit E. Renan wurde eine Lehre, die angeblich auf Averroes
zuriickgeht und aus vier Hauptthesen besteht (Bestreitung der gottlichen Vor-
hersehung, Ewigkeit der Welt, Monopsychismus, Leugnung der moralischen
Freiheit) mit dem Namen «lateinischer Averroismus» etikettiert, und Autoren
wie Siger von Brabant und Boethius von Dacien zugeschrieben. Imbach weist
tiberzeugend nach, daB Renan diesen Namen prigte, ohne einen einzigen Text
zu kennen, der die vier Thesen belegt hitte. Erst P. Mandonnet entdeckte und
edierte entsprechendes Textmaterial, doch er subsumierte es stets unter den von
Renan geprigten Namen und betrachtete es ausschlieBlich in Opposition zum
«gemiBigten Aristotelismus» des Thomas von Aquin. Als M. Grabmann einen



490 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Miinchener Codex fand, der teilweise Texte Sigers von Brabant und teilweise
anonyme Texte enthielt, schrieb er die anonymen Texte trotz fehlender Evidenz
ebenfalls Siger zu, weil sie sich in das bereits festgefiigte Schema des lateinischen
Averroismus einftigten. Erst F. Van Steenberghen kritisierte diese pauschale
Etikettierung, doch er fithrte mit dem Begriff «heterodoxer Aristotelismus»
(d.h. Aristotelismus, der vom gemiBigten Aristotelismus des Thomas von
Aquin abweicht) ebenfalls eine umstrittene Bezeichnung ein. Zudem behaup-
tete er, Siger habe sich in seinen Spitwerken zum Thomismus bekehrt — eine
Behauptung, fiir die er keine iiberzeugenden Textbelege vorweisen konnte und
die erst durch spitere zufillige Textfunde bestitigt wurde.

Am Beispiel dieser Diskussionen zeigt Imbach, wie gefihrlich es ist, histo-
riographische Etiketten einzufiihren, die zunichst jeder Textgrundlage entbeh-
ren und dann nur mit entsprechend zurechtgelegten Texten belegt werden
kénnen. In solchen Fillen prigt die vorgefalite Meinung zu einer bestimmten
Denkschule die Interpretation und verhindert damit eine unvoreingenommene
Sichtung des Textmaterials. Doch genau dies sollte ein Philosophiehistoriker
vermeiden: «L’historien de la philosophie n’est pas la pour simplifier, il doit
mettre a ’épreuve ce que I'on croyait déja savoir sur le passé» (S. 208).

Die achtzehn Aufsitze bieten eine Fiille von Informationen, bibliographi-
schen Angaben und Analysen. Sie belegen auf anschauliche Weise T. Gregorys
SchlufBithese (S. 390-391), daB3 die Darstellung der mittelalterlichen Philosophie
als «scholastische Synthese» ins Reich der Mythen gehort. Das mittelalterliche
Denken und die Erforschung dieses Denkens sind so vielfiltig, daB3 nicht von
einer Synthese, sondern nur von einer Denkpluralitit die Rede sein kann. Es ist
besonders zu begriiBen, dafl im Rahmen dieser Vielfalt mit dem Beitrag von
F. Bertelloni auch die hiufig vernachlissigte politische Philosophie vertreten
ist.

Freilich ist es verstindlich, daf3 an einem einzigen KongreB und in einem
Band nicht alle relevanten Themen zur Sprache kommen kénnen. Dennoch
mochte ich auf einige Liicken aufmerksam machen:

Zunichst fillt auf, daB die Geschichtsschreibung der arabischen und jidi-
schen Philosophie nicht vertreten ist (abgesehen von einer kurzen Bemerkung
T. Gregory’s auf S.405). Eine Aufarbeitung dieses Forschungsgebietes —
man denke an die Arbeiten von S. Munk, G. Vajda, G. Scholem, A. Funken-
stein u.a. — scheint mir von besonderer Dringlichkeit zu sein, da der bis zur Mitte
des 20. Jahrhunderts vorherrschende Thomismus die mittelalterliche Philoso-
phie hiufig als christliche Philosophie definierte. Welcher Platz wurde dann den
nicht-christlichen mittelalterlichen Philosophien zugewiesen? Und welches
Selbstverstindnis hatten die marginalisierten nicht-christlichen Philosophie-
historiker? Ich halte es auch fiir dringend notwendig, gewisse antisemitische
Tendenzen (J. Jolivet gibt einen kurzen Hinweis auf S. 12) und deren Auswir-
kung auf die Entwicklung von Forschungsprogrammen kritisch zu beleuchten.



Besprechlingen — Rezensionen — Comptes rendus 491

Weiter ist zu bemerken, dal3 die Historiographie der mittelalterlichen Phi-
losophie in den USA nicht beriicksichtigt wurde. Dies ist besonders bedauerlich,
weil sich gerade in Amerika die sprachanalytische Tradition (die z.B. in der
Cambridge History of Later Medieval Philosophy einen deutlichen Ausdruck fand)
rege entwickelt hat. Es wire interessant, die Anfinge dieser Tradition bei
Ph. Boehner, E. A. Moody u.a. genauer zu betrachten und ihren Einfluf3 auf die
gegenwirtigen Diskussionen zu untersuchen. Eine andere wichtige amerikani-
sche Forschungstradition, die sich vor allem dem Humanismus im Spitmittel-
alter widmet, geht auf P.O. Kristeller zuriick und bedarf ebenfalls einer einge-
henden Priifung.

SchlieBlich fillt auf, daB alle Beitrige primir historische Arbeiten zur mit-
telalterlichen Philosophie behandeln. Dieses Vorgehen scheint zunichst selbst-
verstindlich zu sein, denn meistens wurde und wird die mittelalterliche Phi-
losophie von speziell dazu ausgebildeten Historikern erforscht, die sich darum
bemiihen, diese Periode der Philosophiegeschichte im Rahmen der gesamten
Philosophiegeschichte zu situieren. Doch diese ist nicht der einzige Zugang zur
mittelalterlichen Philosophie, wie A. de Libera treffend festhilt:

«... on peut vraisemblablement distinguer ceux qui s’attachent a faire une
place au Moyen Age en histoire de la philosophie de ceux qui s’interrogent

sur la place que I’on doit faire a I’histoire dans une activité de philosophe»
(S. 48).

Es wire aufschluBreich zu untersuchen, wie sich Philosophen (nicht primir
Philosophiehistoriker) der mittelalterlichen Philosophie genihert haben, wel-
che vergangenen Debatten sie als besonders anregend fiir aktuelle Diskussionen
erachteten und welchen Platz sie dabei der historischen Dimension zuwiesen.
Man denke an so unterschiedliche Philosophen wie F. Brentano, M. Heidegger
und P. Geach, die sich alle eingehend mit dem Mittelalter auseinandersetzten
und entscheidende Denkansto3e erhielten, z.B. zum Problem der Intentionali-
tit (Brentano), zum Kategorien- und Bedeutungsproblem (Heidegger) oder zum
Problem der Referenz (Geach). Die Vielfalt an mittelalterlichen Philosophien,
auf die simtliche Autoren des Bandes immer wieder hinweisen, wird auch und
gerade in der Vielfalt an systematisch-philosophischen Diskussionen deutlich,
die an mittelalterliche Fragestellungen ankniipften.

Wer sich heute mit mittelalterlicher Philosophie beschiftigt und den von
R. Imbach und A. Maierti vorgelegten «Beitrag zu einer historiographischen
Bilanz» liest, wird sich bewuBt, daf} er nur ein Zwerg ist, der auf den Schultern
von Riesen steht. Es lohnt sich, nicht nur iiber die Riesen hinaus zu blicken,
sondern auch die Riesen selbst einmal genauer zu betrachten — einerseits um
ihre unentbehrliche Arbeit zu wiirdigen, andererseits um sie kritisch zu begut-
achten und damit auch einen geschirften Blick fiir die eigenen Grundlagen zu
gewinnen. Diese Betrachtung der Riesen kann erschreckend sein, z.B. wenn



492 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

man erfihrt, dal} der einflulBreiche Dante-Forscher B, Nardi 1924 der faschi-
stischen Partei beitrat und 1933 sogar einen Preis fiir faschistische Erziehung
gewann (S. 386). In diesem Fall méchte man schnellstens von den Riesenschul-
tern absteigen; denn Riesen konnen auch Ungeheuer sein. Aber in jedem Fall
lohnt sich die historiographische Standortbestimmung, zu der dieser vortreffli-
che Band den besten Anreiz gibt.

DowmiNIK PERLER

Jean-Claude Wolf: 7ierethik. Neue Perspektiven fiir Menschen und Tiere.
Freiburg Schweiz: Paulusverlag 1992. 188 S.

«Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge triagt, dafl die Tiire zu
ist, damit ja der Hund nicht hereinkomme und das getane Werk durch die
Spuren seiner Pfoten entstelle, also wachen die europiischen Denker dariiber,
daf} ihnen keine Tiere in der Ethik herumlaufen.» So Albert Schweitzer (Ges.
Werke II, 363), und tatsichlich weckt auch heute noch die Ankiindigung einer
systematischen Tierethik grofle Erwartungen. Es sind Prolegomena (7), die
J.-C. Wolf hier vorlegt, aber sie kommen einem umfassenden Werk schon sehr
nahe. Sein Buch, das sich auf eine Reihe von Vorarbeiten stiitzt und infolge-
dessen, was wenig stort, auch thematische Uberschneidungen enthilt, ist bereits
ein sachlich und sprachlich eindrucksvoll ausgefeilter Entwurf. Wolfs Ansatz
beim Utilitarismus schrinkt aber auch Schweitzers Diktum ein: Erschwert hat
primir der ethische Rationalismus Kants den Zugang zur Tierethik (19).

Fiir J.-C. Wolf setzt die Tierethik beim Individualwohl von Tieren ein (163,
172). Das ist ein priziser Ausgangspunkt, der auch als Kontrapunkt zu einer
(durchaus auch vom Verfasser selber, etwa mit Bezug auf T. Regan, fiir niitzlich
erachteten) Motivationsrhetorik betrachtet werden kann. Diese fingt schon bei
Bentham an, der die Rhetorik der Sklavenbefreiung aufnimmt (63), und verliuft
iber P. Singer’s fiir die politische Linke anschluf3fihige Rede von «Animal
Liberation» (121), vom religitsen Pathos der Heiligkeit des Lebens und einer
«konfusen Rede von Rechten der Natur» (76, 163) bis hin zu den holistischen
und misanthropischen Appellen von Radikalckologen (77f., vgl. auch 106ff.)
und den bizarren Weltbildern mancher Vegetarier (124). Wolfs besondere
Stirke ist es, diese unklaren und allzu hoch angesetzten Theorien zu Ende zu
denken. Das mag gelegentlich, wie in einer Auseinandersetzung mit Hans Ruh
(128ff.), iiberspitzt und deshalb ungerecht sein, ist aber heilsam fiir die Urteils-
bildung.

Dieses konsequente Zu-Ende-Denken gilt aber auch fiir die Behandlung der
philosophischen Theorien, aus deren Kritik sich die eigene Position J.-C. Wolfs
herausschilt. Das ist selbstverstindlich Peter Singer’s Werk, das gegen die
bekannten aggressiven Mifverstindnisse verteidigt (122), dessen «simple Ver-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 493

sion des Utilitarismus» hingegen wegen mangelnder Beachtung moralischer
Rechte von Tieren abgelehnt wird (68). Die Frage nach moralischen Rechten
und grundlegend iiberhaupt — in der Linie des Sentientismus bei Joel Feinberg
(60) — nach einem moralischen Status von Tieren wird mit besonderem Bezug
auf die Arbeiten Tom Regans abgehandelt. («Moralischen Status besitzt ein
Wesen dann, wenn es in moralischen Erwigungen direkt bewertet werden kann
—und nicht etwa nur indirekt mit Riicksicht auf Interessen und Rechte anderer»,
60). _

Das fiihrt, konkretisiert in Uberlegungen zu Tierversuchen und Vorschla-
gen zur ethischen Urteilsfindung (137: ein Syllogismus mit dem Schluf3, da3
aggressive Tierversuche moralisch unzulissig seien), zu folgendem Ergebnis:
Speziesistische Lehren mit ihrer Orientierung am Unterschied von Tier und
Mensch zugunsten des letzteren miissen tiberwunden werden. Sie sind auch
wissenschaftlich nicht mehr zu halten, wie die Tierpsychologie und die neuere
ethologische Forschung zu zeigen vermdgen (13). Das trifft moderne Wissen-
schaftsideologien wie den Behaviorismus, dessen schlimmen Folgen ein Kapitel
gewidmet ist (43ff.). Das trifft aber auch die metaphysische und theologische
Tradition (deren Umbau im Kontext neuzeitlichen Denkens der Verfasser
andererseits blof3 fiir eine fragwiirdige Anpassung, eine «Depotenzierung der
Religion», zu halten scheint, 32ff., was nun sicher seinerseits ein Vorurteil
ist).

Den Speziesismus tiberwinden heifit jedoch nicht, daf3 die Ethik nicht vom
Menschen ausgehen diirfte (23); nur so kann sie auch menschlich verstindlich
fir eine Erweiterung von Personrechten (im AnschluB3 an P. Singer: 651f.)
plidieren, wie es Regan «ad hominem» tut: Wer geistesschwachen Menschen
Rechte zuerkennt, kann sie einem leidensfihigen Tier nicht gut verweigern.
«Wer vorhat, entsprechende Rechte von Tieren zu verletzen, trigt die Beweis-
last» (70). «Die Verletzung von moralischen Grundrechten 1463t sich nur dann
rechtfertigen, wenn dies der einzige realistische Weg ist, um sehr hohen Schaden
fiir andere zu verhiiten oder sehr groBle Leiden anderer zu erleichtern» (71).
Dabei fiihrt die Reflexion auf einen eigenen moralischen Status der Tiere
J.-C. Wolf zu einer wesentlichen Modifizierung der Wertbasis des Utilitarismus.
Wihrend Singer einen Wertsubjektivismus vertritt, demgemail sich Werte auf
die Erfiillung von Priferenzen reduzieren lassen, hebt Wolf objektive Griinde
fiir den Schutz des Lebens, sei es eines neugeborenen Menschen oder einer
Maus, hervor: Das Am-Leben-Sein ist fiir das empfindungsfihige Wesen ein
unmittelbar gegebenes Gut (101f.). Um aber Menschen zu motivieren, ihre
Pflichten gegen Tiere wahrzunehmen, kénnte neben den normativen Theorien
eine tugendorientierte Ethik an zahlreiche alltigliche Uberzeugungen ankniip-
fen und daraus strenge Forderungen der Tierethik ableiten (79f.).

Tugenden (Haltungen) also oder, je nach dem Ort der Begriffe in der
ethischen Systematik, Prinzipien: Ehrfurcht vor dem Leben, Mitleid mit dem



494 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Wohl und Wehe von Tieren, speziesneutrale Gerechtigkeit und auch «die
Fihigkeit zu einer gewissen Dosis von Selbstverachtung und Misanthropie
angesichts der Schandflecken, welche die Menschen in der Natur hinterlassen»
(20, 57, 170), Reue, anders ausgedriickt, und Trauer. Bei der «Pflicht zur Milde»
(79) kénnte man jedoch noch einmal ansetzen, um alles wieder aufzurollen.
J.-C. Wolf weist auf die Schwierigkeit hin, einen «Eigenwert» nichtmenschli-
cher Lebewesen zu definieren (73). Bleibt aber nicht jede Definition ebendes-
halb strittig, weil sie stets auf den «guten Willen» der Menschen zuriickverweist,
die den Tieren Werte und Rechte zuerkennen? Um unzweideutig Bestand zu
haben, miissen Werte demonstriert und Rechte reklamiert werden — und die
Tiere konnen das nicht.

Mehr noch: Sie kénnen, wie weiter angemerkt sei, auch nicht aus ihrer
noachitischen Gefangenschaft (Gen 9,1-5) befreit werden. Was die biblischen
Schopfungserzihlungen und die darwinistische Evolutionstheorie miteinander
verbindet (wobei auch im iibrigen die Vorstellung einer dauernden Konkurrenz
zwischen «Kreationismus» und «Evolutionismus», 31, ja ein fundamentalisti-
sches Zerrbild darstellt), ist ihr Realismus: Sie bezeugen, und zwar ohne idea-
listischen Hochmut, das unhintergehbare Faktum des immer vollstindigeren
Sieges, den die Menschen iiber die einstmals feindliche Tierwelt errungen
haben. Nicht nur unsere Phantasie hat ihre Unschuld verloren, weil die
Menschheit seit ein paar Jahrhunderten den falschen Weg eingeschlagen hat
(109); die Welt, die uns immer schon umgibt, hat sie eingebiifit. Vielleicht ist es
ein Pyrrhussieg, aber riickgingig zu machen ist die Domestikation der Tiere
nicht, jeder Versuch fiihrt zu neuen Reservaten. Dies angesichts der zivilisato-
risch ausgeweiteten Uberlebensspielriume und Alternativen der Lebensfiih-
rung wie der Ernihrung mit vegetarischer Kost und der Computersimulation
von Tierexperimenten zu iibersehen, bedeutet eine Machtvergessenheit, die
auch im Protest gegen MachtmifBbrauch und Grausamkeit eine (natiirlich nicht
subjektive, sondern objektive) Heuchelei an sich behiilt.

Machtverdringung als falsches, illusionires Bewulitsein fern von den
Schlachthofen. Aber das «Seufzen der Kreatur» (Rom 8,22: der ganzen Schop-
fung mit uns) verlangt nach der Grofmut der Sieger. Die Sprache der ethischen
Mystik Albert Schweitzers mit ihrem Grundwort « Ehrfurcht vor dem Leben»
lieBe sich so, mit begrenzterer, aber genauer Bedeutung in die Alltagssprache
iibersetzen, GroBmut niamlich als Fairnef3, Fairnef3 als erweiterte Gerechtigkeit
(auf deren Grenzen bei J. Rawls J.-C. Wolf hinweist: 169). Solche lebensdien-
liche Gerechtigkeit ist nach biblisch-alltiglicher Vorstellung die Gerechtigkeit
von Kénigen in der Schépfung: eine Position der Schutzpflicht, die nur in einem
abgehobenen modernen Kontext als eine speziesistische, also die Tiere vom
Wohl der verwalteten Schépfergaben ausschlieBende, eingebildete Hoherwer-
tigkeit (18,29) miBBverstanden werden kann. Ausgearbeitet kénnte ein solcher
haltungsethischer Ansatz in einer Verantwortungsethik werden; fiir die gegen-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 495

wirtige Diskussion tiber diese kann auf T. Rendtorff und den Problemiiberblick
bei A. Holderegger (in: J.-P. Wils/D. Mieth: Grundbegriffe der christlichen

Ethik, 1992) verwiesen werden.
HERMANN RINGELING



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

