Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: "Die Suinde im Garten" : Freiburger Exegese vor funfzig Jahren
Autor: Haag, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEeERBERT HAAG

«Die Siinde im Garteny

Freiburger Exegese vor fiinfzig Jahren*

Dann und wann wurde ich in den letzten Wochen gefragt, ob es denn tiblich
sei, das 50jihrige Doktorat zu begehen. Wie weit das «iiblich» ist, weil3 ich in der
Tat nicht, wenn ich auch gelegentlich von dergleichen gehért habe.! Indes
stellte sich fir mich die Frage im Grunde gar nicht. Ich meine — das moge
nicht tberheblich klingen —, wir Alten stellten ein Stiick personlich erlebter
Geschichte der Kirche und der Wissenschaft dar, und es sei unsere frhliche
Pflicht, die Jungen daran teilhaben zu lassen. DaB sie sich hierin mit mir einig
wulBte, dafiir darf ich der Theologischen Fakultit mezner Alma Mater herzlichst
danken: ihrem Dekan, Spectabilis Hermann Josef Venetz, den Kollegen und
Kolleginnen besonders des Biblischen Instituts, der Dekanatsverwalterin Frau
Giumann, den Musikkiinstlern Seydoux und Rezzonico und allen, die zu dieser
schlichten Feier beigetragen haben und noch beitragen werden.

Wir nennen die Universitit unsere Alma Mater. Sie ist unsere Mutter, der
wir unser geistiges Leben und unsere unverwechselbare Personlichkeit verdan-
ken. In meinem Fall gilt das fiir Freiburg freilich mit Einschrankungen. Ich kam
1941 als Lizentiat der Philosophie und der Theologie nach Freiburg und strebte
hier nur noch die Promotion an. Obwohl ich entsprechende Ausweise von
angesehenen Hochschulen vorlegen konnte, stiel mein Vorhaben bei der hie-
sigen Fakultit zunichst auf Widerstand. Meine Ausbildung wurde als zu wenig

* Riickblick, vorgetragen an der Universitit Freiburg am 4. Juni 1992 anliBlich des
50jahrigen Doktorats des Verfassers. Fiir den Druck wurden hinweisende Anmerkungen
hinzugefiigt, im tibrigen aber sollte der durch den AnlaB gegebene freimiitige Erzihlstil
gewahrt bleiben.

' AnliBlich des 50jihrigen Doktorats meines Vorgingers auf dem Luzerner Lehr-
stuhl, Stiftspropst F.A. Herzog, suchte ihn eine vom Dekan der Theologischen Fakultit
angefiihrte Delegation der Universitit Freiburg im Breisgau in Luzern auf (1958).



«Die Siinde im Garten.» 459

thomistisch angesehen. Aber schlieBlich: Ende gut, alles gut, und anfingliche
Dissonanzen tragen ja oft zu einer stabileren Freundschaft bei.

Die Wahl des Doktorvaters konnte keine Frage sein. Den einzigen damals
bestehenden Lehrstuhl fiir Altes Testament hatte seit 1928 der niederlindische
Dominikaner Mark-Anton van den Qudenrijn® inne. Ich darf daran erinnern —
beider Fliichtigkeit der Zeit mag man das vergessen —, dal3 es noch die Aera war,
in der in Freiburg ausschlieBlich lateinisch doziert wurde. Othmar Keel hat dies
unlingst in der Schweiz. Kirchenzeitung so umschrieben: «Die idealistisch-
begriffliche Orientierung der neuscholastischen Theologie hatte es den Profes-
soren lange gestattet, in einem vom Alltag stark abgehobenen, oft etwas hol-
zernen Latein zu dozieren.»? Und er erinnert dann daran, dal3 es in den 60er
Jahren und im Zusammenhang mit dem Konzil entscheidend der Protest der
Studenten war, der zur Abschaffung des Lateins als Unterrichtssprache fiihrte.
Van den Oudenrijns Latein war freilich nicht hélzern. Es war von klassischer
Schonheit und Eleganz. Er machte sich sogar ein Vergniigen daraus, seinen
eigenen Namen («Altenrhein») auf lateinisch bzw. griechisch mit Paleorhe-
naeus wiederzugeben. Im tbrigen wurde Lebensferne mehr den Dogmatikern
und Moraltheologen als den Exegeten vorgeworfen.

Den Lehrstuhl fiir Neues Testament hatte damals der belgische Domini-
kaner F.M. Braun inne. Als Schiiler von Lagrange wollte er dessen Werk auf
dem Gebiet des Neuen Testaments im Anschlufl an den damaligen Stand der
historisch-kritischen Forschung weiterfithren. Er hatte dabei zwei Schwerpunk-
te. Der eine war das Jobannesevangelium und sein Verfasser. Braun begriindete die
spiter von R. Schnackenburg iibernommene These, wonach das 4. Evangelium
das Werk eines Theologen sei, der die johanneische Tradition nicht nur redi-
gierte, sondern auch sehr persénlich prigte. Brauns diesbeziiglich maBgebliches
Werk «Jean le théologien et son évangile dans ’Eglise ancienne» erschien
freilich erst 1959, als Braun bereits Hausgeistlicher am belgischen Hof war. Zu
meiner Zeit dominierte bei ihm das Thema K7rehe und vor allem ihrer Urspriin-
ge. Ein Jahr zuvor, 1941, war im hiesigen Universititsverlag sein kleines Buch
«Aspects nouveaux du probléeme de I’Eglise» erschienen. Darin weist er die
Vorstellung zuriick, die Ortskirchen ligen der Gesamtkirche voraus, und diese
seidas Ergebnis eines erst im 3. Jh. zum Abschlufl gekommenen Prozesses. Nach
Braun hat Jesus eine Kirche gegriindet — «’expression 77 église ne peut étre
rayé de I’évangile», argumentiert er. Diese Kirche ist «une grandeur en soi,

2 Geb. 25. Mirz 1890 in Utrecht, 1928—-1958 Professor fiir Altes Testament an der
Universitiat Freiburg, 1942/43 deren Rektor, gest. 15. August 1962 in Freiburg,

3 0. KEeeL, Die Theologische Fakultit der Universitit Freiburgi.Ue., SKZ 157 (1989)
715-720, hier 716.

4 F.M. BrauN, geb. 2. Dezember 1893, gest. 15. August 1980, 1934-1936 ao.,
1936-1950 o. Professor fiir Neues Testament an der Universitit Freiburg.



460 «Die Siinde im Garten.»

antérieure aux groupements communautaires dispersés en tous lieux» (31). In
dieser rigorosen Form wird die Position Brauns heute wohl kaum noch von
einem Neutestamentler vertreten, und unter anderen hat Spectabilis Venetz die
sich aufdringenden Nuancierungen vorgenommen. «Von der Gemeinde zur
GroBkirche» ist in seinem Buch tber die Anfinge der Kirche ein Kapitel
tiberschrieben.> Wenn dann freilich auf der gleichen Seite (171) vom Gedanken
der Universalitit und Solidaritit die Rede ist, der von allem Anfang an da war
und offenbar «zur Sache» gehorte, so reichen sich die beiden Lehrstuhlinhaber
doch wieder die Hinde. Kein Wunder auch, daf} das Thema einen zentralen
Gegenstand meines Rigorosums vom 9.7.1942 im Fach Neues Testament bil-
dete. Professoren neigen bekanntlich zur Erwartung, daf3 die Kandidaten ihre
jingsten Veroffentlichungen zur Kenntnis genommen haben.

Braun widmete sein Buch «Aspects nouveaux du probleme de I'Eglise»
seinem Ordensbruder Marie-Joseph Lagrange, «Ecclesiae Catholicae Piissimo
Filio et Defensori», wie er ihn nennt, zum 50jihrigen Bestehen der Ecole
Biblique in Jerusalem. Zwei Jahre spiter gab er seiner Verehrung fiir den Pionier
der katholischen Bibelwissenschaft Ausdruck mit der prichtigen Biographie
«L’ceuvre du Pere Lagrange» (Freiburg 1943). Hier legte er erstmals auch eine
vollstindige, 1786 Nummern umfassende Bibliographie Lagranges vor. Das
Buch erschien wenige Monate vor der Enzyklika Divino afflante Spiritu. Braun
konnte somit noch nicht auf den Einfluf} eingehen, den der fiinf Jahre friiher,
1938, verstorbene Lagrange auf Geist und Ziel des Rundschreibens ausgeiibt
hatte, noch konnte er dieses als Kronung seines Lebenswerks wiirdigen. Den-
noch 146t Braun keinen Zweifel daran, dafl in seinen Augen das eigentliche
«ceuvre du Pere Lagrange» die Durchsetzung der historisch-kritischen Methode
in der katholischen Kirche war. In seinen Vorlesungen wandte er sie mit grof3ter
Selbstverstindlichkeit an. Ich schrieb damals von dem Buch eine sehr ausfiihr-
liche Besprechung in der Schweiz. Kirchenzeitung.® Sie war weniger eine
Rezension als ein Versuch, den Klerus der Schweiz mit Lagrange bekannt zu
machen. Braun bedankte sich dafiir mit einem sehr herzlichen Brief, der zeigt,
daB3 er sich’'verstanden fiihlte. « Vous avez bien vu I’essentiel», schrieb er. «Il est
toujours agréable de rencontrer des lecteurs intelligents, tels que vous, qui ne
cherchent pas midi 4 quatorze heures», was durchblicken 148t, daB3 es auch
weniger wohlwollende Bespréchungen gegeben hatte.

Nun aber zuriick zum Alten Testament und zu van den Oudenrijn. Ex war der
Hochschullehrer, wie er im Buch steht, wenigstens fiir die damalige Zeit, der
Gelehrte, der in der Wissenschaft aufging und sich in seinem Fach mit souve-

> H.-]J. VENETZ, So fing es mit der Kirche an, Ziirich 1981.
¢ SKZ 112 (1944) 75ff. (drei Folgen).



«Die Siinde im Garten.» 461

raner Sicherheit bewegte. Dazu gehért wohl auch sein leicht distanziert, wenn
nicht gar abweisend wirkendes Gehaben. DaB er freilich das Menschliche nicht
verachtete, nahm man schon am Zigarrenduft wahr, der einem entgegenschlug,
wenn man sich seinem Zimmer niherte. Er miiBte kein Niederlinder gewesen
sein! Vollends aber muBite man ihn an einem Studentenkommers erleben, wo er
sich einer unbeschwerten Fréhlichkeit hingeben konnte, freilich immer einer
geistreichen Frohlichkeit. Wie er im Studentenmund zum Spitznamen Habakuk
gekommen war, weil3 ich nicht.

Aber eben: Saure Wochen, frohe Feste, und in den sauren Wochen war van
den Oudenrijn der gestrenge, ja gefiirchtete Lehrer. Jeder war gottefroh, wenn er
es im Examen auf ein «rite», bestenfalls auf ein «bene» brachte, mehr war kaum
drin. Im Verlauf seiner dreiBigjiahrigen Lehrtitigkeit hatte er drei Doktoranden,
ich zwar der letzte, fast zwanzig Jahre vor seiner Emeritierung. Aber bei van den
Oudenrijn mull man jedes Urteil stets umgehend korrigieren. Sein wissenschaft-
licher Anspruch und seine philologische Akribie hatten nichts mit Weltfremd-
heit zu tun. Er sprach die groBen europiischen Sprachen flieBend, deutsch und
franzosisch absolut perfekt. Intensiv verfolgte er das politische Geschehen.
Unlingst hatten die Deutschen nicht nur seine niederlindische Heimat, Belgien
und Luxemburg, sondern auch Frankreich zu Boden geworfen und besetzt.
«Beim Ausbruch des Krieges sagte ich, er dauert vier Jahre», erzihlte er. «Jetzt
behaupte ich, er dauert sechs.» Er sollte recht bekommen.

Ein Original war van den Oudenrijn auch darin, daf er in seinem Leben nie
den Boden des Heiligen Landes betrat. Freilich war dies zu seiner Zeit nichts
dermafBen Ungewdhnliches, nicht nur in der Bibelwissenschaft, in der Orien-
talistik tiberhaupt. Es gab fiihrende Arabisten, die nie in ein Land arabischer
Sprache gereist waren. Immerhin pflegte Lagrange von den Biblikern zu sagen:
Nach Jerusalem geht man nicht zweimal, man tut es einmal oder dreimal. Das
hinderte van den Oudenrijn freilich nicht, sich topographische Daten minuti6s
zurechtzulegen. Zum Priifungsstoff meines Rigorosums gehorte Genesis 23, die
Erzihlung von Abrahams Grabkauf in Hebron. Der Examinator wollte sehr
genau wissen, in welchem Verhiltnis Mamre zur Machpela und diese wiederum
zu Hebron liege, ob 6stlich oder westlich, womit er mich redlich in Verlegenheit
brachte. Beim Zusammensein am Abend erzihlte er ganz frohlich, er sei auch
nie dort gewesen, aber er habe sich eine Skizze gemacht und sich dabei genau
orientiert.

Der Zwiespalt ging indes bei van den Oudenrijn viel tiefer. Es war letztlich
der Zwiespalt zwischen der wissenschaftlichen Redlichkeit und dem Gehorsam
gegeniiber dem kirchlichen «Lehramt», auf den wir noch zuriickkommen wer-
den. Noch galten ja jene Dekrete der Pipstlichen Bibelkommission aus den
Jahren 1906-1909, die den katholischen Exegeten zur Annahme verpflichteten,
der ganze Pentateuch sei von Mose geschrieben worden. Seine Uneinheitlich-



462 «Die Siinde im Garten.»

keit durfte damit erklirt werden, dal} Mose sich verschiedener Sekretire bedient
habe. Ebenso war an der Abstammung der ersten Frau vom ersten Mann
festzuhalten, womit nicht nur ein historisches Verstindnis der Paradieserzih-
lung gefordert, sondern indirekt auch die Evolutionslehre verurteilt war. Fir
den zweiten Teil des Jesajabuches mit einem anderen Autor zu rechnen als mit
dem Propheten des 8. Jahrhunderts, war ebenfalls nicht erlaubt.

Wie sollte man im Jahr 1942 noch mit solchen Weisungen umgehen, wo
doch das Gegenteil hundertfach erwiesen war? Wie sollte man sich dem Lehz-
amt unterwerfen und zugleich vor der wissenschaftlichen Welt bestehen kén-
nen? Fir van den Oudenrijn nahm dieser Konflikt dadurch eine besondere
Schirfe an, daB3 er schon wihrend seiner fritheren Lehrtitigkeit am Angelicum
im Rom unangenehme Erfahrungen gemacht hatte, iber die er freilich nur in
Andeutungen sprach. Jedenfalls fand er das «toties quoties», wie er es nannte,
unertriaglich. Er meinte damit die Verpflichtung, jedes Manuskript vor seiner
Veroffentlichung der romischen Zensur vorzulegen. Van den Oudenrijn
erblickte darin nicht nur eine Lihmung seiner wissenschaftlichen Arbeit, son-
dern auch ein MiBitrauen gegeniiber seiner Person, das ihm Lust und Laune
nahm, auf seinem Fachgebiet publizistisch titig zu sein. Hier lag der Haupt-
grund, warum er sich schwerpunktmiflig der Welt des Armenischen und
Athiopischen zuwandte, Disziplinen, in denen er zur mafigeblichen Autoritit
heranwuchs.” Dies hatte freilich zur Folge, daf sein Name in biblischen Fach-
kreisen, gemessen an seiner singuliren Kompetenz, relativ wenig bekannt blieb.
Durch die Veroffentlichung, Ubersetzung und Kommentierung der #thiopi-
schen Version des Gamalielevangeliums und des Pilatusmartyriums im Jahr 1959
hat der Name van den Oudenrijn seinen festen Platz in der Erforschung der
neutestamentlichen Apokryphen gefunden.® Dal3 auch der idthiopische Text
hier in Freiburg gedruckt werden konnte, ist keine Selbstverstindlichkeit, und
der Gelehrte dankt im Vorwort der Imprimerie Saint-Paul, «die sich der unge-
wohnten Setzarbeit mit 16blichstem Eifer gewidmet hatw.

Trotzalledem lief} van den Oudenrijn es sich nicht verdrielen, durch einige
wichtige Publikationen auf seinem angestammten Fachgebiet hervorzutreten.
Ich erwihne davon drei, eine harmlose und zwei heikle. Beginnen wir mit der
harmlosen. Sie erschien im bedeutsamen Jahr 1942 hier in Freiburg und trigt
den Titel: « Les fouilles de Lakis et I'étude de I’ Ancien Testament ». Es war van den
Oudenrijns Rektoratsrede, denn im akademischen Jahre 1942,/43 war er Rector
Magnificus dieser Universitit, ein Amt, das er mit singuldrer Wiirde und Kom-

7 Er war Mitglied der armenischen Akademie S. Lazzaro bei Venedig und verfalite
u.a. die Artikel « Armenier» (I-VI) und «Mechitharisten» in LThK?.
¢ M.-A. vAN DEN OuDENRIN, Gamaliel. Athiopische Texte zur Pilatusliteratur,

Freiburg /Schweiz 1959.



«Die Siinde im Garten.» 463

petenz wahrnahm. In der Rede geht es um die sogenannten Briefe von Lachisch.
In dieser siidpalistinischen Stadt wurden 1935 bei britischen Ausgrabungen
beschriftete Tonscherben gefunden, 1938 von H. Torczyner ediert.® Sie werfen
ein Schlaglicht auf die Lage Judas am Vorabend der Eroberung Jerusalems durch
die Babylonier. Sie bestitigen die biblischen Berichte, bereichern sie aber auch
um bewegende Einzelziige. In meisterhaften Strichen und doch kein Detail
ibersehend, ordnet van den Oudenrijn die Tonscherbenbriefe in die grofien
Zusammenhinge der altorientalischen und besonders der hebriischen Literatur
und Philologie ein. Wie weit sie freilich ein geeigneter Gegenstand fiir einen
Dies academicus waren, wieviel der an erster Stelle angeredete Bundesprisi-
dent, aber auch das tibrige Auditorium davon verstand, mag dahingestellt blei-
ben. Es war eine wissenschaftliche, selbst fiir Eingeweihte sehr anspruchsvolle
Fachvorlesung.

Von ganz anderem Zuschnitt ist van den Oudenrijns Monographie «De
Zonde in den Tuin» («Die Siinde im Garten»), mit dem Untertitel «Eine exege-
tische Studie iiber Gen 2,4-3,24».'° Ich mochte sie das Paradebeispiel seines
klugen, vorsichtigen und ehrlichen Umgangs mit Geschichte und Gegenwart
nennen. Trotz des etwas romanhaft klingenden Titels und der zaghaft erotischen
Umschlagzeichnung wurde das Buch, wohl weil niederlindisch geschrieben,
hierzulande kaum bekannt. Manche Fragen, die der Verfasser stellt und beant-
wortet, moégen uns heute als Zeitverschwendung erscheinen, etwa wie die
Erschaffung der Tiere #ach dem Menschen in Gen 2,19 sich verhalte zu Gen 1,
wo die Tiere vor dem Menschen erschaffen werden. Die Antwort, wir hitten es
mit zwei urspriinglich selbstindigen, nicht in allen Einzelheiten miteinander
ibereinstimmenden Berichten zu tun, ist fiir den heutigen aufgeklirten Bibel-
leser eine Selbstverstindlichkeit. Im damaligen Kontext aber war sie ein
Bekenntnis zu der offiziell noch verbotenen Quellenscheidung im Pentateuch.
Andere Frage: Woher weil Adam nach der «Operationy», in der er ja ohne
Bewultsein war, da3 die Frau von ihm stammt? Ist ihm das von Gott wihrend
des Tiefschlafs geoffenbart worden? Man kann das annehmen, meint van den
Oudenrijn, 74/3 es aber nicht. Weiteres Problem: Aus dem Wortspiel isch-ischah
(Mann-«Minnin») scheint hervorzugehen, dafi die ersten Menschen hebriisch
sprachen. Nein, sagt der Verfasser, denn die Paradieserzihlung ist eine vo/ks-
timliche Exrzihlung, deren Vorstellungen mit der objektiven Wirklichkeit nicht
mehr zu tun haben, als wenn in Miltons Verlorenem Paradies Adam englisch
spricht.

Irgendwie mdchte man van den Oudenrijns Buch raffiniert nennen. So
schweigt er sich schlicht tiber die Frage aus, ob die Aussage, die erste Frau

? The Lachish Letters, London 1938.
10 Roermond 1939.



464 «Die Siinde im Garten.»

stamme vom ersten Mann, verbindlich sei. Noch galt ja das erwihnte
Responsum der Pipstlichen Bibelkommission von 1909. Vorliufig muf3 die
Feststellung gentigen, die Paradieserzihlung sei eine wolkstimliche Erzihlung,
Das sagt im Grunde alles.

Die «Siinde im Garten» fand, wie erwihnt, im deutschen Sprachraum wenig
Beachtung, um so mehr jedoch in Rom. Der Rektor des Pipstlichen Bibelin-
stituts, der Jesuit Augustin Bea, widmete ihr in der hauseigenen Fachzeitschrift
«Biblica» eine ausfiihrliche Besprechung.!' Bea hatte eine sehr personliche
Beziehung zu van den Oudenrijns Heimat, denn er war viereinhalb Jahre, von
Februar 1917 bis Sommer 1921, Professor fiir Altes Testament im Studienhaus
der Jesuiten im niederlindischen Valkenburg gewesen. Bea attestiert dem Ver-
fasser, er erklire « Vers fiir Vers, solid und griindlich, manchmal vielleicht etwas
breit, die altehrwiirdige Erzihlung. Seine Ausfithrungen halten sich fern von
allen Extremen und folgen einer wohliiberlegten gemiBigten mittleren Linie.
Nur in wenigen Fillen wird man sich veranlafit sehen, einen Widerspruch
anzumelden, und auch da nur in sekundiren Fragen.»

Dennoch erhebt Bea im Verlauf der Besprechung einen schwerwiegenden
Grundsatzeinwand. Er stellt fest, der Verfasser verstehe gewisse Elemente der
Erzihlung im Literalsinn, fiir andere aber weiche er «unbedenklich» von ihm ab
zugunsten einer symbolischen Deutung, ohne dal3 deutlich werden, nach wel-
chem Prinzip er dies tue. Damit erwecke er beim Leser den Eindruck, «als ob es
schlieBlich Sache des einzelnen Exegeten sei, nach eigenem Gutdiinken oder
nach rein duleren Kanones bald die eine bald die andere Erklirung zu wihlen».
Als Beispiel, wo van den Oudenrijn «die literale Exegese als die besser begriin-
dete und der traditionellen Exegese mehr entsprechende» vorziehe, nennt Bea
die Bildung der ersten Frau. Dieses Beispiel ist jedoch, wie wir sahen, schlecht
gewihlt. Vielmehr insistiert der Verfasser so sehr auf der gegenseitigen Bezo-
genheit von Mann und Frau als dem Sinn der Erzihlung, daf} deren Symbol-
charakter offensichtlich ist. Vor allem bei der Aussage 2,24 «Deshalb verlif3t der
Mann seinen Vater und seine Mutter und hingt sich an seine Frau» betont er,
die Verba seien als Prisens zu iibersetzen. Denn hier werde eine tigliche
Erfahrung ausgesprochen, ganz abgesehen davon, dafl Adam schwerlich von
seinem Vater und seiner Mutter habe sprechen kénnen. Somit geht es um eine
permanente menschliche Erfahrung und nicht um ein einmaliges historisches
Ereignis. Man mul} bei van den Oudenrijn zwischen den Zeilen lesen kénnen.
Wer dies tut, wird seine «Stinde im Garten» nicht weniger bewundern als seinen
Gamaliel.

125 (1944) 73-78.



«Die Siinde im Garten.» 465

Nachhaltiger jedoch als mit der Exegese der biblischen Urgeschichte diirfte
der Name van den Oudenrijn mit der Auslegungsgeschichte des Hobenliedes
verbunden bleiben. Zur alten Streitfrage Wortsinn oder allegorischer Sinn hat
kiirzlich Othmar Keel in seinem vorbildlichen Kommentar alles Notige
gesagt.'> Wie man weil3, hatte die allegorische Deutung in der katholischen
Kirche bis in unser Jahrhundert Heimatrecht, und wenn Thomas von Aquin
sich auf seinem Sterbebett das Hohelied vom ersten bis zum letzten Wort
vorlesen lie3, dann gewiB nur, weil er in der darin besungenen Liebe die Liebe
Gottes und seine Liebe zu Gott ausgesprochen sah. Noch um die Mitte unseres
Jahrhunderts war es nicht ganz ungefihrlich, das Hohelied in seinem natiirli-
chen Sinn zu verstehen, als eine Sammlung von Liebesliedern, die die erotische
Liebe zwischen Mann und Frau preisen und als solche im alten Israel gesungen
wurden.

Freilich war ausgerechnet die Freiburger Exegese hierin lingst andere Wege
gegangen. Schon van den Oudenrijns Vorginger, der mihrische Dominikaner
Vincenz Zapletal/'?, der hier den Lehrstuhl fiir Altes Testament von 1893 bis
1929 innehatte, veroffentlichte 1907 im hiesigen Universititsverlag eine Studie
mit dem Titel «Das Hohelied. Kritisch und metrisch untersucht». Schon die
ersten Sitze des Vorwortes zeigen, welches Geistes Kind der Verfasser war.
Zapletal schreibt: «Diese Schrift ist nicht fiir Kinder bestimmt; das sieht jeder
ein, der nur einen ganz flichtigen Blick hineinwirft; sie ist ebensowenig fiir
diejenigen geschrieben, welche die katholische Kirche vor der Lektiire des
Hohenliedes warnt. Sie ist lediglich fiir reife Leute verfaB3t, die das Hohelied aus
irgend einem Grunde kennen sollen, und zwar fiir Leute, die guten Willens sind.
Solchen Lesern glaube ich damit einen kleinen Dienst erwiesen zu haben.» Dal}
das wortliche Verstindnis aber auch in der katholischen Kirche nichts so
unerhdrt Neues ist, zeigt Zapletal am Beispiel des spanischen Jesuiten Sanchez
oder Sanctius, der 1616 einen Kommentar zum Hohenlied veréffentlichte.
Zapletal schreibt: «Die katholischen Exegeten der letzten Jahrhunderte haben
den Wortlaut des Hohenliedes weniger beriicksichtigt. Sie hitten aber bedenken
sollen, was schon der Jesuit Sanctius sagt, dall man niamlich zuerst den Wortlaut
genau beachten soll.» Wenn auch der Literalsinn nur die Rinde sei, so kénne
man doch zum siilen Mark nur vorstofen, wenn man zuvor an der Rinde genagt
habe, meint Sanctius.

Zwar galt Zapletals Interesse vordergriindig der metrischen und kritischen
Untersuchung des hebriischen Hoheliedtextes. Er schickt dieser jedoch eine
60seitige Einleitung in das Hohelied voraus. Diese besteht iiberwiegend aus
einem Vergleich von Hohelied-Aussagen mit arabischen Hochzeitsbrauchen,

12 Q. KeeL, Das Hohelied, Ziirich 1986 (Ziircher Bibelkommentare).
'3 Vincenz Zapletal, geb. 15. Januar 1867 in Willimau (Mihren), 1891-1893 zum

Studium an der Ecole Biblique, gest. 20. Jan. 1938 in Kemmelbach bei Ybbs an der
Donau.



4606 «Die Siinde im Garten.»

den der Verfasser mit der Feststellung beschlie3t: « Wenn wir das alles betrach-
ten, so begreifen wir den Wortlaut des Hohenliedes und werden ihn nicht fiir
unmoralisch halten. Nicht jeder Leser desselben wird zwar mit Lacordaire
empfinden, daB3 das Hohelied einen ebenso kalt 1iBt wie die Nacktheit des
gekreuzigten Heilandes. Aber das Hohelied soll auch nicht jeder lesen, und die
katholische Kirche hat ganz recht getan, indem sie seine Lektiire einschrinkte,
weil die wenigsten die zu seinem Verstindnis notwendigen Kenntnisse besit-
zen» (41£.). Es mul} heute erstaunen, wie solches unter dem Pontifikat Pius’ X.
und mit dem Imprimatur des Ordensgenerals Cormier und des Bischofs von
Lausanne, Genf und Freiburg geschrieben werden konnte.

Zapletal war ja alles eher als ein unbeschriebenes Blatt. Vielmehr war er in
den Augen der Antimodernisten das Haupt des Modernismus in Freiburg. !4 Als -
seine Gesinnungsfreunde galten der Neutestamentler Allo und der Kirchenhi-
storiker Mandonnet. Kein Wunder, daf3 von seinen Gegnern alles unternom-
men wurde, um nicht nur die Ubernahme des Rektorats der Universitit durch
Zapletal fiir das Studienjahr 1910/11 zu vereiteln'®, sondern ihn auch von
seinem Lehrstuhl zu entfernen.'¢ P. Barthélemy hat diese Zusammenhinge in
seinem Beitrag zu der anliBlich der Hundertjahrfeier herausgegebenen Ge-
schichte dieser Universitit dargestellt.!” Wie man weil3, verstanden sich die
«Modernisten» als Reformkatholiken, und das Etikett des Modernismus wurde
ihnen von ihren Gegnern aufgeklebt. DaB freilich der Ursprung der diffamie-
renden Bezeichnung hier in Freiburg zu suchen ist, daB3 sie vom bayrischen
Dominikaner Albert Maria Weiss stammt, Professor fiir Soziologie und Apolo-
getik an dieser Fakultit von 1890 bis 1919, habe ich erst bei der Vorbereitung

14 Die von Kaspar Decurtins gegen Zapletal inszenierten Intrigen gehen auf das Jahr
1904 zuriick. Mit Brief vom 3. Dezember 1905 an die Freiburger Erziehungsdirektion
protestierte Zapletal gegen die Machenschaften Decurtins’, den er eine «Jammergestalt»
und einen «boswilligen Ignoranten» nannte (BARTHELEMY [Anm. 17] 94). Unter dem
11. Juli 1913 schrieb Zapletal an Ordensgeneral Cormier: «Méme si vous placez ici un
Ange comme professeur de I’ Ancien Testament, il y aura toujours quelques réclamations,
surtout de la part des gens peu intelligents et négligeant de fait exégese» (Barthélemy
ebd. 158).

15 Vergeblich hatte Pius X. iiber den General des Dominikanerordens Cormier
versucht, Zapletal zu bewegen, die Wahl zum Rektor «aus Gesundheitsgriinden» abzu-
lehnen. Mit 42 von 45 Stimmen wurde dieser zum Rektor fiir das Studienjahr 1910/11
gewihlt. Seine Rektoratsrede «Uber einige Aufgaben der katholischen alttestamentlichen
Exegese» (Freiburg 1910) erschien — einmalig in der Geschichte der Rektoratsreden —auch
auf franzosisch, englisch, italienisch, spanisch, ungarisch, ruminisch und tschechisch.

16 1912 wechselte Zapletal de facto an die Faculté des Lettres iiber (Chaire de langue et
littérature sémitiques), blieb aber de iure Professor an der Theologischen Fakultit bis zu
seiner Emeritierung 1929. Den Ruhestand verbrachte er bis zu seinem Tod 1938 in Wien.
Ab WS 1913/14 hielt P. Rowan O.P. die Vorlesungen fiir Altes Testament.

17 Histoire de ’Université de Fribourg Suisse/Geschichte der Universitit Freiburg
Schweiz 1889-1989, Bd. 1: Idéologie et Fondation, Freiburg 1991.



«Die Siinde im Garten.» 467

dieses Tages gelernt. Vergessen wir nicht, dal3 zur gleichen Zeit Zapletals Lehrer
Lagrange seine bittersten Jahre hatte.'® Die unterschiedliche Behandlung Lag-
ranges und Zapletals durch Rom erklirt Barthélemy zum einen damit, da3
Zapletal diplomatischer taktierte als Lagrange, zum anderen, daf3 der Ordens-
general Cormier sich beim Papst nachdriicklicher fiir ihn einsetzte.

So konnte Zapletal bis zu seiner Emeritierung 1929 jeder Verurteilung
entgehen. Er starb 1938 und erlebte somit das befreiende Rundschreiben Dzvino
afflante Spiritu nicht mehr. Freilich scheint auch er schlieBlich des Kampfes
miide geworden zu sein. So jedenfalls wird erklirt, warum er sich in den 20er
und 30er Jahren mit einer ganzen Reihe biblischer Romane zum Wort meldete:
«]Jephtas Tochter», « David und Saul», « David und Bethsabe», « Mose der Gott-
sucher», «Mose der Volksfithrer», «Joseph und seine Briider», die, wie man
versteht, dann nicht mehr im hiesigen Universititsverlag, sondern bei Sché-
ningh in Paderborn erschienen. Sie offenbaren Zapletals Fihigkeit zu erzihlen
und seine Vertrautheit mit der Kulturgeschichte.

Kehren wir nach diesem Abstecher zu van den Oudenrijn und zam Hohenlied
zuriick. Zwar hatte Zapletal, wie wir sahen, einem natiirlichen Verstindnis der
biblischen Liebesdichtung den Weg geebnet. Das dnderte jedoch nichts daran,
daB die allegorische Auslegung bis zum Rundschreiben Pius’ XII. und bis in die
50er Jahre die katholische Auslegung beherrschte. Man hielt es fiir ungezie-
mend, daf3 der Heilige Geist «bloB» fiir die Liebe von Mann und Frau seine
Inspiration verschwende, obwohl man gleichzeitig keine Bedenken trug, diese
Liebe zum Sakrament zu erheben.

Ein Umdenken lag in der Luft. Niemand aber rechnete damit, daB3 dieses
von dem zwar wissenschaftlich angesehenen, aber doch als eher weltfremd
geltenden van den Oudenrijn erdffnet werden wiirde. Was soll ein 63jihriger
Dominikaner schon von der Liebe verstehen? Doch siehe: 1953 erschien im
«Divus Thomas», wie die heutige «Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie» damals hief3, aus der Feder van den Oudenrijns ein Artikel von mehr
als zwanzig Seiten mit dem Titel « Vom Sinne des Hohenliedes». Parallel wurde
der Beitrag von der Schweiz. Kath. Bibelbewegung (heute «Bibelwerk») als
selbstindige Schrift herausgegeben. Das Facit lautet: « Dasjenige, was — bald im
eigentlich buchstiblichen Sinne, 6fters aber in wechselnder Bildersprache — im
Hohen Liede besungen wird, ist immer nur dieses eine: die geschlechtliche
Liebe. Diese geschlechtliche Liebe aber ist eine Naturerscheinung, die in sich

'8 Fiir gewisse Kreise geniigte es damals schon, Schiiler von Lagrange gewesen zu
sein, um als suspekt zu gelten. In der Tat wandten sowohl Zapletal wie Allo die historisch-
kritische Methode an.



468 «Die Siinde im Garten.»

selbst einen héheren Sinn trigt: einen <sensus mysticus> oder <spiritualis>. Nach
diesem Dingsinn ist sie das gottgewollte Abbild der ungeschlechtlichen héheren
Liebe zwischen Gott und Mensch, zwischen Schopfer und Geschopf. »'?

Ob Vorwegnahme ecines Kommentars, ob Anlal zu einem solchen, sei
dahingestellt: Jedenfalls brachte das niederlindische Kommentarwerk «De
Boeken van het Oude Testament» 1962 den Teilband «Het Hooglied» von van
den Oudenrijn heraus. Da 1962 sein Todesjahr war, diirfen wir dieses sein letztes
Werk als Vermichtnis betrachten. In der Einleitung schon erteilt er der alle-
gorischen Auslegung eine dezidierte Absage: « Wenn man den Text des Hohen-
liedes liest und wieder liest, kann man sich keinen Augenblick dem Eindruck
entziehen, daf} der Dichter an nichts anderes dachte als an den gewohnlichen,
landlaufigen Sinn seiner Worte. » Seither hat sich dieses Verstindnis des Hohen-
liedes in der katholischen Exegese fast allgemein durchgesetzt. Van den Ouden-
rijn aber war, wenn ich richtig sehe, der erste, der es offentlich vertrat.

Es war vorhin von Beas Besprechung der «Siinde im Garten» die Rede. Es
konnte nicht unbemerkt bleiben, dafl die beiden Exegeten in einem distan-
zierten Verhiltnis zueinander standen. Dabei waren, wie mir scheint, mehr als
Taktik und Diplomatie im Spiel, wobei ich bemerken muf3, daB ich auch zu Bea
in einer ausgesprochenen Vertrauensbeziehung stand.?° Das Prinzip van den
Oudenrijns war, dal3 er jenen idrgerlichen Entscheiden der Pipstlichen Bibel-
kommission von 1906 und 1909 zwar nie formell widersprach, sie aber auch
nicht verteidigte. Er enthielt sich des Urteils, gab aber — wir sahen dies vorhin —
durch deutliche Hinweise zu verstehen, wie er dachte und wo er stand. Bea aber
schrieb noch 1933 ein Werk iiber den Pentateuch, in dem er sich mit grofem
Aufwand fiir dessen mosaische Autorschaft einsetzte.?! Bea erklirte mir in
einem personlichen Gesprich, er halte dies fiir nétig, denn in Rom miisse man
den Weg der kleinen Schritte gehen, um nicht durch ein zu rasches Vorprellen
alles zu gefihrden. Als ich van den Oudenrijn von diesem Gesprich erzihlte,
erwiderte er nur: « Wenn er — Bea — das mit seinem Gewissen vereinbaren kann,
so ist das seine Sache. Ich kann es nicht.»

Man wiirde deshalb van den Oudenrijn v6llig milverstehen, wollte man bei
ihm nur von Gehorsam sprechen oder gar von Angst. Die Respektierung
kirchlicher Weisungen war fiir ihn ein Akt innerer Loyalitit. Dal3 diese ihm das
sehr persdnliche Denken und Urteilen nicht verbot, haben wir gesehen. Aberer
verstand sich eben doch nicht als irgend einen Exegeten, sondern aus tiefster

' Ausg. Divus Thomas S. 278.
20 Vgl. H. Haag, Mein Weg mit der Kirche, Ziirich 21991, 31£. 78.
2l A. BeA, De Pentateucho, Rom 1933.



«Die Siinde im Garten.» 469

Seele als katholischen Exegeten. Ich habe mein Leben lang nicht vergessen, wie er
mich nach der ersten Lektiire meiner Dissertation zusammenstauchte. «Eine
interessante Arbeit», sagte er kiihl. «Ich empfehle Thnen, sie in Basel oder in
Ziirich einzureichen. Eine katholische Dissertation ist das nicht.» Es bedurfte
dann freilich keiner groBen Anderungen und Erginzungen, um die Arbeit
«katholisch» zu machen. Aber man durfte nun einmal die rémischen Erlasse
nicht mit Stillschweigen tbergehen, man multe sich ihnen stellen. 22

Dal3 auch ein van den Oudenrijn dafiir seinen Preis bezahlte, haben wir
gesehen. Das Gespenst des Modernismus war noch immer nicht ganz tot. Zwar
war die Universitit Freiburg trotz ultra-konservativer Elemente innerhalb der
Griinderequipe und trotz der folgenden antimodernistischen Hexenjagd relativ
ungeschoren durch die Modernismuskrise hindurchgekommen. Einen Fall
Touzard wie in Paris gab es damals in Freiburg nicht.?* Wenn auch innerhalb
des Lehrkorpers an Dissonanzen kein Mangel war, so erwiesen sich andererseits
die Exegeten als solche, die auf der Hohe ihrer Aufgabe standen und die Zeichen
der Zeit erkannten. Wenn sie sich nicht in dem Mal3 entfalten konnten, wie es
vielleicht wiinschenswert gewesen wire, so lag dies nicht an ihnen, sondern an
der Ungunst der Zeit. Freiburg darf fiir sich in Anspruch nehmen, seit der
Griindung der Universitit ununterbrochen ein herausragendes Zentrum der
Bibelwissenschaft mit all ihren Zweigen und Hilfsdisziplinen gewesen zu sein.
Die Verdoppelung der Vorlesungssprache, der Ausbau der Fakultit, die
Zunahme der Studenten und die Errichtung des Biblischen Instituts erbrachten
eine unerhdrte Intensivierung an biblischer Forschung und Lehre. Die singu-
liren Sammlungen und ihre Veroftentlichungen haben dazu beigetragen, der
Freiburger Bibelwissenschaft Weltruf einzutragen und ihr ein einzigartiges
Geprige zu geben, so dall man heute foérmlich von einer Freiburger Schule
sprechen kann, ja muf3.

Wenn ich zugleich die anderen theologischen Ficher iiberblicke und ihren
Lehrstuhlinhabern begegne, von denen einzelne am Rande noch meine Schiiler
waren, wenn ich mir die Universitit Freiburg von heute ansehe, dann kann ich
nur feststellen: Sie ist noch die gleiche Universitit, und sie ist doch eine andere
Universitit. Das Leben dringt unaufhaltsam voran, auch in der Theologie, und
die theologische Fakultit Freiburg hat es verstanden, sich der Herausforderung
zu stellen. Eine neue Generation von Studierenden ist herangewachsen, eine

22 Van den Oudenrijn wurde 1958 emeritiert. Er starb am Fest des Heimgangs
Marias, dem 15. August 1962. Der Nachruf in der «Liberté» vom 16. August 1962 schlief3t
mit den Worten: «Le déces du Pére Marc-Antoine van den Oudenrijn constitue la dis-
parition d’un grand savant, qui a été une des gloires intellectuelles de I'Ordre des domi-
nicains et de 'Université de Fribourg.»

23 Der brillante Sulpizianer Jules Touzard muBte 1928 seinen Lehrstuhl am Institut
Catholique in Paris aufgeben (vgl. H. Haag, ebd. 30.43).



470 «Die Siinde im Garten.»

neue Generation von Wissenschaftlern. Was Zapletal vor achtzig Jahren in
seiner Rektoratsrede vom Exegeten sagte, gilt heute noch unverindert, nicht
nur vom Exegeten, es gilt vom Theologen tiberhaupt: «In einer Person vereinigt
er das Wissenschaftliche zugleich mit der Bereitschaft, der Kirche zu folgen.
Und je mehr er die Kirche liebt, um so wissenschaftlicher wird er vorgehen»
(9f.). Das Wort «Kirche» kann hier freilich nicht Papst und Bischéfe bedeuten,
und noch weniger die rémische Glaubensverwaltung. Gemeint ist vielmehr die
Communio Sanctorum, die Gemeinschaft der Heiligen.

Hommage aux morts,
Merci aux vivants.

Dedicatio

anlidflich des 50jahrigen Doktoratsjubilaums
von Prof. Dr. Herbert Haag am 4. Juni 1992

Lieber Herr Professor Haag,
sehr geehrte Anwesende, liebe Kolleginnen und Kollegen,

wir feiern heute ein 50jihriges Doktoratsjubilium und sind vom Geehrten eben
mit einer rechten Lektion Fakultitsgeschichte begliickt worden, fiir die wir ihm
nur danken kénnen. Daf3 jetzt bei einem so wiirdigen und seltenen Anlaf3 gerade
der jiingste Dozent der Fakultit das Wort ergreifen soll — zwar auch Alttesta-
mentler wie Herr Haag, aber was sonst? —, ist ungew6hnlich (JesSir 32,7-8)
... und nicht nur ein Privileg. «Ich weil3 nicht zu reden, ich bin noch zu jung»,
mochte ich mit Jeremia sagen, tréste mich aber damit, daf3 Sie von mir ja keine
weltbewegende Prophetie erwarten, sondern laut Programm eine dedicatio. Und
ich troste Sie mit der Versicherung, daf die nicht allzu lange dauern sollte.
Natiirlich ist es mir auch ein groBBes Vergniigen und eine Ehre, an Sie, lieber
Herr Haag, bei diesem Festakt einige Worte richten zu kénnen. Nach den
Regeln althebriischer Erziechung darf ich dies getrost tun: MaBregeln und
ziichtigen werden mich allenfalls meine theologischen Iifer, die hier recht
zahlreich versammelt sind. Etwas anderes war und ist aber das Verhiltnis der
Enkelzu ihren GrofSvéitern und Grofimiittern: Weder sind die GroBeltern fiir die
Enkel und was sie tun und anrichten direkt verantwortlich, noch umgekehrt,



	"Die Sünde im Garten" : Freiburger Exegese vor fünfzig Jahren

