
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: "Die Sünde im Garten" : Freiburger Exegese vor fünfzig Jahren

Autor: Haag, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Haag

«Die Sünde im Garten»

Freiburger Exegese vor fünfzig Jahren*

Dann und wann wurde ich in den letzten Wochen gefragt, ob es denn üblich
sei, das 50jährige Doktorat zu begehen. Wie weit das «üblich» ist, weiß ich in der
Tat nicht, wenn ich auch gelegentlich von dergleichen gehört habe.1 Indes
stellte sich für mich die Frage im Grunde gar nicht. Ich meine - das möge
nicht überheblich klingen -, wir Alten stellten ein Stück persönlich erlebter
Geschichte der Kirche und der Wissenschaft dar, und es sei unsere fröhliche
Pflicht, die Jungen daran teilhaben zu lassen. Daß sie sich hierin mit mir einig
wußte, dafür darf ich der Theologischen Fakultät meiner Alma Mater herzlichst
danken: ihrem Dekan, Spectabiiis Hermann Josef Venetz, den Kollegen und

Kolleginnen besonders des Biblischen Instituts, der Dekanatsverwalterin Frau

Gäumann, den Musikkünstlern Seydoux und Rezzonico und allen, die zu dieser

schlichten Feier beigetragen haben und noch beitragen werden.

Wir nennen die Universität unsere Alma Mater. Sie ist unsere Mutter, der
wir unser geistiges Leben und unsere unverwechselbare Persönlichkeit verdanken.

In meinem Fall gilt das für Freiburg freilich mit Einschränkungen. Ich kam
1941 als Lizentiat der Philosophie und der Theologie nach Freiburg und strebte

hier nur noch die Promotion an. Obwohl ich entsprechende Ausweise von
angesehenen Hochschulen vorlegen konnte, stieß mein Vorhaben bei der
hiesigen Fakultät zunächst auf Widerstand. Meine Ausbildung wurde als zu wenig

* Rückblick, vorgetragen an der Universität Freiburg am 4. Juni 1992 anläßlich des

50jährigen Doktorats des Verfassers. Für den Druck wurden hinweisende Anmerkungen
hinzugefügt, im übrigen aber sollte der durch den Anlaß gegebene freimütige Erzählstil
gewahrt bleiben.

1 Anläßlich des 50jährigen Doktorats meines Vorgängers auf dem Luzerner Lehrstuhl,

Stiftspropst F.A. Herzog, suchte ihn eine vom Dekan der Theologischen Fakultät
angeführte Delegation der Universität Freiburg im Breisgau in Luzern auf (1958).



«Die Sünde im Garten.» 459

thomistisch angesehen. Aber schließlich: Ende gut, alles gut, und anfängliche
Dissonanzen tragen ja oft zu einer stabileren Freundschaft bei.

Die Wahl des Doktorvaters konnte keine Frage sein. Den einzigen damals

bestehenden Lehrstuhl für Altes Testament hatte seit 1928 der niederländische
Dominikaner Mark-Anton van den Oudenrijn1 inne. Ich darf daran erinnern —

bei der Flüchtigkeit der Zeit mag man das vergessen —, daß es noch die Aera war,
in der in Freiburg ausschließlich lateinisch doziert wurde. Othmar Keel hat dies

unlängst in der Schweiz. Kirchenzeitung so umschrieben: «Die idealistischbegriffliche

Orientierung der neuscholastischen Theologie hatte es den Professoren

lange gestattet, in einem vom Alltag stark abgehobenen, oft etwas
hölzernen Latein zu dozieren.»3 Und er erinnert dann daran, daß es in den 60er

Jahren und im Zusammenhang mit dem Konzil entscheidend der Protest der
Studenten war, der zur Abschaffung des Lateins als Unterrichtssprache führte.
Van den Oudenrijns Latein war freilich nicht hölzern. Es war von klassischer
Schönheit und Eleganz. Er machte sich sogar ein Vergnügen daraus, seinen

eigenen Namen («Altenrhein») auf lateinisch bzw. griechisch mit Paleorhe-

naeus wiederzugeben. Im übrigen wurde Lebensferne mehr den Dogmatikern
und Moraltheologen als den Exegeten vorgeworfen.

Den Lehrstuhl für Neues Testament hatte damals der belgische Dominikaner

F.M. Braun inne.4 Als Schüler von Lagrange wollte er dessen Werk auf
dem Gebiet des Neuen Testaments im Anschluß an den damaligen Stand der
historisch-kritischen Forschung weiterführen. Er hatte dabei zwei Schwerpunkte.

Der eine war dasJohannesevangelium und sein Verfasser. Braun begründete die

später von R. Schnackenburg übernommene These, wonach das 4. Evangelium
das Werk eines Theologen sei, der die johanneische Tradition nicht nur
redigierte, sondern auch sehr persönlich prägte. Brauns diesbezüglich maßgebliches
Werk «Jean le théologien et son évangile dans l'Eglise ancienne» erschien

freilich erst 1959, als Braun bereits Hausgeistlicher am belgischen Hof war. Zu
meiner Zeit dominierte bei ihm das Thema Kirche und vor allem ihrer Ursprünge.

Ein Jahr zuvor, 1941, war im hiesigen Universitätsverlag sein kleines Buch

«Aspects nouveaux du problème de l'Eglise» erschienen. Darin weist er die

Vorstellung zurück, die Ortskirchen lägen der Gesamtkirche voraus, und diese

sei das Ergebnis eines erst im 3. Jh. zum Abschluß gekommenen Prozesses. Nach
Braun hat Jesus eine Kirche gegründet - «l'expression mon église ne peut être

rayé de l'évangile», argumentiert er. Diese Kirche ist «une grandeur en soi,

2 Geb. 25. März 1890 in Utrecht, 1928-1958 Professor für Altes Testament an der
Universität Freiburg, 1942/43 deren Rektor, gest. 15. August 1962 in Freiburg.

3 O. Keel, Die Theologische Fakultät der Universität Freiburg ïX5e.,SKZ157 (1989)
715-720, hier 716.

4 F.M. Braun, geb. 2. Dezember 1893, gest. 15. August 1980, 1934—1936 ao.-,
1936-1950 o. Professor für Neues Testament an der Universität Freiburg.



460 «Die Sünde im Garten.»

antérieure aux groupements communautaires dispersés en tous lieux» (31). In
dieser rigorosen Form wird die Position Brauns heute wohl kaum noch von
einem Neutestamentier vertreten, und unter anderen hat Spectabiiis Yenetz die

sich aufdrängenden Nuancierungen vorgenommen. «Von der Gemeinde zur
Großkirche» ist in seinem Buch über die Anfänge der Kirche ein Kapitel
überschrieben.5 Wenn dann freilich auf der gleichen Seite (171) vom Gedanken
der Universalität und Solidarität die Rede ist, der von allem Anfang an da war
und offenbar «zur Sache» gehörte, so reichen sich die beiden Lehrstuhlinhaber
doch wieder die Hände. Kein Wunder auch, daß das Thema einen zentralen

Gegenstand meines Rigorosums vom 9.7.1942 im Fach Neues Testament
bildete. Professoren neigen bekanntlich zur Erwartung, daß die Kandidaten ihre

jüngsten Veröffentlichungen zur Kenntnis genommen haben.

Braun widmete sein Buch «Aspects nouveaux du problème de l'Eglise»
seinem Ordensbruder Marie-Joseph Lagrange, «Ecclesiae Catholicae Piissimo
Filio et Defensori», wie er ihn nennt, zum 50jährigen Bestehen der Ecole

Biblique inJerusalem. ZweiJahre später gab er seiner Verehrung für den Pionier
der katholischen Bibelwissenschaft Ausdruck mit der prächtigen Biographie
«L'œuvre du Père Lagrange» (Freiburg 1943). Hier legte er erstmals auch eine

vollständige, 1786 Nummern umfassende Bibliographie Lagranges vor. Das

Buch erschien wenige Monate vor der Enzyklika Divino afflante Sptritu. Braun
konnte somit noch nicht auf den Einfluß eingehen, den der fünf Jahre früher,
1938, verstorbene Lagrange auf Geist und Ziel des Rundschreibens ausgeübt
hatte, noch konnte er dieses als Krönung seines Lebenswerks würdigen. Dennoch

läßt Braun keinen Zweifel daran, daß in seinen Augen das eigentliche
«œuvre du Père Lagrange» die Durchsetzung der historisch-kritischen Methode
in der katholischen Kirche war. In seinen Vorlesungen wandte er sie mit größter
Selbstverständlichkeit an. Ich schrieb damals von dem Buch eine sehr ausführliche

Besprechung in der Schweiz. Kirchenzeitung.6 Sie war weniger eine

Rezension als ein Versuch, den Klerus der Schweiz mit Lagrange bekannt zu
machen. Braun bedankte sich dafür mit einem sehr herzlichen Brief, der zeigt,
daß er sich'verstanden fühlte. «Vous avez bien vu l'essentiel», schrieb er. «Il est

toujours agréable de rencontrer des lecteurs intelligents, tels que vous, qui ne
cherchent pas midi à quatorze heures», was durchblicken läßt, daß es auch

weniger wohlwollende Besprechungen gegeben hatte.

Nun aber zurück zum Alten Testament und zu van den Oudenrijn. Er war der

Hochschullehrer, wie er im Buch steht, wenigstens für die damalige Zeit, der

Gelehrte, der in der Wissenschaft aufging und sich in seinem Fach mit souve-

5 H.-J. Venetz, So fing es mit der Kirche an, Zürich 1981.
6 SKZ 112 (1944) 75 ff. (drei Folgen).



«Die Sünde im Garten.» 461

räner Sicherheit bewegte. Dazu gehört wohl auch sein leicht distanziert, wenn
nicht gar abweisend wirkendes Gehaben. Daß er freilich das Menschliche nicht
verachtete, nahm man schon am Zigarrenduft wahr, der einem entgegenschlug,
wenn man sich seinem Zimmer näherte. Er müßte kein Niederländer gewesen
sein! Vollends aber mußte man ihn an einem Studentenkommers erleben, wo er
sich einer unbeschwerten Fröhlichkeit hingeben konnte, freilich immer einer

geistreichen Fröhlichkeit. Wie er im Studentenmund zum Spitznamen Habakuk

gekommen war, weiß ich nicht.
Aber eben: Saure Wochen, frohe Feste, und in den sauren Wochen war van

den Oudenrijn der gestrenge, ja gefürchtete Lehrer. Jeder war gottefroh, wenn er
es im Examen auf ein «rite», bestenfalls auf ein «bene» brachte, mehr war kaum
drin. Im Verlauf seiner dreißigjährigen Lehrtätigkeit hatte er drei Doktoranden,
ich zwar der letzte, fast zwanzigjahre vor seiner Emeritierung. Aber bei van den

Oudenrijn muß man jedes Urteil stets umgehend korrigieren. Sein wissenschaftlicher

Anspruch und seine philologische Akribie hatten nichts mit Weltfremdheit

zu tun. Er sprach die großen europäischen Sprachen fließend, deutsch und
französisch absolut perfekt. Intensiv verfolgte er das politische Geschehen.

Unlängst hatten die Deutschen nicht nur seine niederländische Heimat, Belgien
und Luxemburg, sondern auch Frankreich zu Boden geworfen und besetzt.

«Beim Ausbruch des Krieges sagte ich, er dauert vier Jahre», erzählte er. «Jetzt

behaupte ich, er dauert sechs.» Er sollte recht bekommen.
Ein Original war van den Oudenrijn auch darin, daß er in seinem Leben nie

den Boden des Heiligen Landes betrat. Freilich war dies zu seiner Zeit nichts
dermaßen Ungewöhnliches, nicht nur in der Bibelwissenschaft, in der
Orientalistik überhaupt. Es gab führende Arabisten, die nie in ein Land arabischer

Sprache gereist waren. Immerhin pflegte Lagrange von den Biblikern zu sagen:
Nach Jerusalem geht man nicht zweimal, man tut es einmal oder dreimal. Das

hinderte van den Oudenrijn freilich nicht, sich topographische Daten minutiös
zurechtzulegen. Zum Prüfungsstoff meines Rigorosums gehörte Genesis 23, die

Erzählung von Abrahams Grabkauf in Hebron. Der Examinator wollte sehr

genau wissen, in welchem Verhältnis Mamre zur Machpela und diese wiederum
zu Hebron liege, ob östlich oder westlich, womit er mich redlich in Verlegenheit
brachte. Beim Zusammensein am Abend erzählte er ganz fröhlich, er sei auch

nie dort gewesen, aber er habe sich eine Skizze gemacht und sich dabei genau
orientiert.

Der Zwiespalt ging indes bei van den Oudenrijn viel tiefer. Es war letztlich
der Zwiespalt zwischen der wissenschaftlichen Redlichkeit und dem Gehorsam

gegenüber dem kirchlichen «Lehramt», auf den wir noch zurückkommen werden.

Noch galten ja jene Dekrete der Päpstlichen Bibelkommission aus den

Jahren 1906-1909, die den katholischen Exegeten zur Annahme verpflichteten,
der ganze Pentateuch sei von Mose geschrieben worden. Seine Uneinheitlich-



462 «Die Sünde im Garten.»

keit durfte damit erklärt werden, daß Mose sich verschiedener Sekretäre bedient
habe. Ebenso war an der Abstammung der ersten Frau vom ersten Mann
fest2uhalten, womit nicht nur ein historisches Verständnis der Paradieserzählung

gefordert, sondern indirekt auch die Evolutionslehre verurteilt war. Für
den zweiten Teil des Jesajabuches mit einem anderen Autor zu rechnen als mit
dem Propheten des 8. Jahrhunderts, war ebenfalls nicht erlaubt.

Wie sollte man im Jahr 1942 noch mit solchen Weisungen umgehen, wo
doch das Gegenteil hundertfach erwiesen war? Wie sollte man sich dem Lehramt

unterwerfen und zugleich vor der wissenschaftlichen Welt bestehen
können? Für van den Oudenrijn nahm dieser Konflikt dadurch eine besondere

Schärfe an, daß er schon während seiner früheren Lehrtätigkeit am Angelicum
im Rom unangenehme Erfahrungen gemacht hatte, über die er freilich nur in
Andeutungen sprach. Jedenfalls fand er das «toties quoties», wie er es nannte,
unerträglich. Er meinte damit die Verpflichtung, jedes Manuskript vor seiner

Veröffentlichung der römischen Zensur vorzulegen. Van den Oudenrijn
erblickte darin nicht nur eine Lähmung seiner wissenschaftlichen Arbeit,
sondern auch ein Mißtrauen gegenüber seiner Person, das ihm Lust und Laune

nahm, auf seinem Fachgebiet publizistisch tätig zu sein. Hier lag der Hauptgrund,

warum er sich schwerpunktmäßig der Welt des Armenischen und

Äthiopischen zuwandte, Disziplinen, in denen er zur maßgeblichen Autorität
heranwuchs.7 Dies hatte freilich zur Folge, daß sein Name in biblischen
Fachkreisen, gemessen an seiner singulären Kompetenz, relativ wenig bekannt blieb.

Durch die Veröffentlichung, Ubersetzung und Kommentierung der äthiopischen

Version des Gamalielevangeliums und des Pilatusmartyriums im Jahr 1959

hat der Name van den Oudenrijn seinen festen Platz in der Erforschung der
neutestamentlichen Apokryphen gefunden.8 Daß auch der äthiopische Text
hier in Freiburg gedruckt werden konnte, ist keine Selbstverständlichkeit, und
der Gelehrte dankt im Vorwort der Imprimerie Saint-Paul, «die sich der
ungewohnten Setzarbeit mit löblichstem Eifer gewidmet hat».

Trotz alledem ließ van den Oudenrijn es sich nicht verdrießen, durch einige
wichtige Publikationen auf seinem angestammten Fachgebiet hervorzutreten.
Ich erwähne davon drei, eine harmlose und zwei heikle. Beginnen wir mit der
harmlosen. Sie erschien im bedeutsamen Jahr 1942 hier in Freiburg und trägt
den Titel: «Lesfouilles de Làkîs et l'étude de l'Ancien Testament». Es war van den

Oudenrijns Rektoratsrede, denn im akademischen Jahre 1942/43 war er Rector

Magnificus dieser Universität, ein Amt, das er mit singulärer Würde und Kom-

7 Er war Mitglied der armenischen Akademie S. Lazzaro bei Venedig und verfaßte
u.a. die Artikel «Armenier» (I—VI) und «Mechitharisten» in LThK3.

8 M.-A. van den Oudenrijn, Gamaliel. Äthiopische Texte zur Pilatusliteratur,
Freiburg/Schweiz 1959.



«Die Sünde im Garten.» 463

petenz wahrnahm. In der Rede geht es um die sogenannten Briefe von Lachisch.
In dieser südpalästinischen Stadt wurden 1935 bei britischen Ausgrabungen
beschriftete Tonscherben gefunden, 1938 von H. Torczyner ediert.9 Sie werfen
ein Schlaglicht aufdie Lage Judas am Vorabend der Eroberungjerusalems durch
die Babylonier. Sie bestätigen die biblischen Berichte, bereichern sie aber auch

um bewegende Einzelzüge. In meisterhaften Strichen und doch kein Detail
übersehend, ordnet van den Oudenrijn die Tonscherbenbriefe in die großen
Zusammenhänge der altorientalischen und besonders der hebräischen Literatur
und Philologie ein. Wie weit sie freilich ein geeigneter Gegenstand für einen
Dies academicus waren, wieviel der an erster Stelle angeredete Bundespräsident,

aber auch das übrige Auditorium davon verstand, mag dahingestellt bleiben.

Es war eine wissenschaftliche, selbst für Eingeweihte sehr anspruchsvolle
Fachvorlesung.

Von ganz anderem Zuschnitt ist van den Oudenrijns Monographie «De
Zonde in den Tuin» («Die Sünde im Garten»), mit dem Untertitel «Eine exegetische

Studie über Gen 2,4-3,24».10 Ich möchte sie das Paradebeispiel seines

klugen, vorsichtigen und ehrlichen Umgangs mit Geschichte und Gegenwart
nennen. Trotz des etwas romanhaft klingenden Titels und der zaghaft erotischen

Umschlagzeichnung wurde das Buch, wohl weil niederländisch geschrieben,
hierzulande kaum bekannt. Manche Fragen, die der Verfasser stellt und
beantwortet, mögen uns heute als Zeitverschwendung erscheinen, etwa wie die

Erschaffung der Tiere nach dem Menschen in Gen 2,19 sich verhalte zu Gen 1,

wo die Tiere vor dem Menschen erschaffen werden. Die Antwort, wir hätten es

mit zwei ursprünglich selbständigen, nicht in allen Einzelheiten miteinander
übereinstimmenden Berichten zu tun, ist für den heutigen aufgeklärten Bibelleser

eine Selbstverständlichkeit. Im damaligen Kontext aber war sie ein
Bekenntnis zu der offiziell noch verbotenen Quellenscheidung im Pentateuch.
Andere Frage: Woher weiß Adam nach der «Operation», in der er ja ohne
Bewußtsein war, daß die Frau von ihm stammt? Ist ihm das von Gott während
des Tiefschlafs geoffenbart worden? Man kann das annehmen, meint van den

Oudenrijn, muß es aber nicht. Weiteres Problem: Aus dem Wortspiel isch-ischah

(Mann-«Männin») scheint hervorzugehen, daß die ersten Menschen hebräisch

sprachen. Nein, sagt der Verfasser, denn die Paradieserzählung ist eine
volkstümliche Erzählung, deren Vorstellungen mit der objektiven Wirklichkeit nicht
mehr zu tun haben, als wenn in Miltons Verlorenem Paradies Adam englisch
spricht.

Irgendwie möchte man van den Oudenrijns Buch raffiniert nennen. So

schweigt er sich schlicht über die Frage aus, ob die Aussage, die erste Frau

9 The Lachish Letters, London 1938.
10 Roermond 1939.



464 «Die Sünde im Garten.»

stamme vom ersten Mann, verbindlich sei. Noch galt ja das erwähnte

Responsum der Päpstlichen Bibelkommission von 1909. Vorläufig muß die

Feststellung genügen, die Paradieserzählung sei eine volkstümliche Erzählung.
Das sagt im Grunde alles.

Die «Sünde im Garten» fand, wie erwähnt, im deutschen Sprachraum wenig
Beachtung, um so mehr jedoch in Rom. Der Rektor des Päpstlichen Bibelinstituts,

derJesuit Augustin Bea, widmete ihr in der hauseigenen Fachzeitschrift
«Biblica» eine ausführliche Besprechung.11 Bea hatte eine sehr persönliche
Beziehung zu van den Oudenrijns Heimat, denn er war viereinhalb Jahre, von
Februar 1917 bis Sommer 1921, Professor für Altes Testament im Studienhaus

der Jesuiten im niederländischen Valkenburg gewesen. Bea attestiert dem
Verfasser, er erkläre «Vers für Vers, solid und gründlich, manchmal vielleicht etwas

breit, die altehrwürdige Erzählung. Seine Ausführungen halten sich fern von
allen Extremen und folgen einer wohlüberlegten gemäßigten mittleren Linie.
Nur in wenigen Fällen wird man sich veranlaßt sehen, einen Widerspruch
anzumelden, und auch da nur in sekundären Fragen.»

Dennoch erhebt Bea im Verlauf der Besprechung einen schwerwiegenden
Grundsatzeinwand. Er stellt fest, der Verfasser verstehe gewisse Elemente der

Erzählung im Literalsinn, für andere aberweiche er «unbedenklich» von ihm ab

zugunsten einer symbolischen Deutung, ohne daß deutlich werden, nach
welchem Prinzip er dies tue. Damit erwecke er beim Leser den Eindruck, «als ob es

schließlich Sache des einzelnen Exegeten sei, nach eigenem Gutdünken oder
nach rein äußeren Kanones bald die eine bald die andere Erklärung zu wählen».
Als Beispiel, wo van den Oudenrijn «die literale Exegese als die besser begründete

und der traditionellen Exegese mehr entsprechende» vorziehe, nennt Bea

die Bildung der ersten Frau. Dieses Beispiel ist jedoch, wie wir sahen, schlecht

gewählt. Vielmehr insistiert der Verfasser so sehr auf der gegenseitigen Bezo-

genheit von Mann und Frau als dem Sinn der Erzählung, daß deren
Symbolcharakter offensichtlich ist. Vor allem bei der Aussage 2,24 «Deshalb verläßt der
Mann seinen Vater und seine Mutter und hängt sich an seine Frau» betont er,
die Verba seien als Präsens zu übersetzen. Denn hier werde eine tägliche
Erfahrung ausgesprochen, ganz abgesehen davon, daß Adam schwerlich von
seinem Vater und seiner Mutter habe sprechen können. Somit geht es um eine

permanente menschliche Erfahrung und nicht um ein einmaliges historisches

Ereignis. Man muß bei van den Oudenrijn zwischen den Zeilen lesen können.
Wer dies tut, wird seine «Sünde im Garten» nicht weniger bewundern als seinen
Gamaliel.

11 25 (1944) 73-78.



«Die Sünde im Garten.» 465

Nachhaltiger jedoch als mit der Exegese der biblischen Urgeschichte dürfte
der Name van den Oudenrijn mit der Auslegungsgeschichte des Hohenliedes

verbunden bleiben. Zur alten Streitfrage Wortsinn oder allegorischer Sinn hat
kürzlich Othmar Keel in seinem vorbildlichen Kommentar alles Nötige
gesagt.12 Wie man weiß, hatte die allegorische Deutung in der katholischen
Kirche bis in unser Jahrhundert Heimatrecht, und wenn Thomas von Aquin
sich auf seinem Sterbebett das Hohelied vom ersten bis zum letzten Wort
vorlesen ließ, dann gewiß nur, weil er in der darin besungenen Liebe die Liebe
Gottes und seine Liebe zu Gott ausgesprochen sah. Noch um die Mitte unseres

Jahrhunderts war es nicht ganz ungefährlich, das Hohelied in seinem natürlichen

Sinn zu verstehen, als eine Sammlung von Liebesliedern, die die erotische
Liebe zwischen Mann und Frau preisen und als solche im alten Israel gesungen
wurden.

Freilich war ausgerechnet die Freiburger Exegese hierin längst andere Wege

gegangen. Schon van den Oudenrijns Vorgänger, der mährische Dominikaner
Vincenz Zapletalxi, der hier den Lehrstuhl für Altes Testament von 1893 bis

1929 innehatte, veröffentlichte 1907 im hiesigen Universitätsverlag eine Studie

mit dem Titel «Das Hohelied. Kritisch und metrisch untersucht». Schon die

ersten Sätze des Vorwortes zeigen, welches Geistes Kind der Verfasser war.
Zapletal schreibt: «Diese Schrift ist nicht für Kinder bestimmt; das sieht jeder
ein, der nur einen ganz flüchtigen Blick hineinwirft; sie ist ebensowenig für
diejenigen geschrieben, welche die katholische Kirche vor der Lektüre des

Hohenliedes warnt. Sie ist lediglich für reife Leute verfaßt, die das Hohelied aus

irgend einem Grunde kennen sollen, und zwar für Leute, die guten Willens sind.
Solchen Lesern glaube ich damit einen kleinen Dienst erwiesen zu haben.» Daß
das wörtliche Verständnis aber auch in der katholischen Kirche nichts so

unerhört Neues ist, zeigt Zapletal am Beispiel des spanischen Jesuiten Sanchez

oder Sanctius, der 1616 einen Kommentar zum Hohenlied veröffentlichte.

Zapletal schreibt: «Die katholischen Exegeten der letzten Jahrhunderte haben
den Wortlaut des Hohenliedes weniger berücksichtigt. Sie hätten aber bedenken

sollen, was schon derJesuit Sanctius sagt, daß man nämlich zuerst den Wortlaut

genau beachten soll.» Wenn auch der Literalsinn nur die Rinde sei, so könne

man doch zum süßen Mark nur vorstoßen, wenn man zuvor an der Rinde genagt
habe, meint Sanctius.

Zwar galt Zapletals Interesse vordergründig der metrischen und kritischen

Untersuchung des hebräischen Hoheliedtextes. Er schickt dieser jedoch eine

60seitige Einleitung in das Hohelied voraus. Diese besteht überwiegend aus

einem Vergleich von Hohelied-Aussagen mit arabischen Hochzeitsbräuchen,

12 O. Keel, Das Hohelied, Zürich 1986 (Zürcher Bibelkommentare).
13 Vincenz Zapletal, geb. 15. Januar 1867 in Willimau (Mähren), 1891-1893 zum

Studium an der Ecole Biblique, gest. 20. Jan. 1938 in Kemmeibach bei Ybbs an der
Donau.



466 «Die Sünde im Garten.»

den der Verfasser mit der Feststellung beschließt: «Wenn wir das alles betrachten,

so begreifen wir den Wortlaut des Hohenliedes und werden ihn nicht für
unmoralisch halten. Nicht jeder Leser desselben wird zwar mit Lacordaire

empfinden, daß das Hohelied einen ebenso kalt läßt wie die Nacktheit des

gekreuzigten Heilandes. Aber das Hohelied soll auch nicht jeder lesen, und die
katholische Kirche hat ganz recht getan, indem sie seine Lektüre einschränkte,
weil die wenigsten die zu seinem Verständnis notwendigen Kenntnisse besitzen»

(41 f.). Es muß heute erstaunen, wie solches unter dem Pontiflkat Pius' X.
und mit dem Imprimatur des Ordensgenerals Cormier und des Bischofs von
Lausanne, Genf und Freiburg geschrieben werden konnte.

Zapletal war ja alles eher als ein unbeschriebenes Blatt. Vielmehr war er in
den Augen der Antimodernisten das Haupt des Modernismus in Freiburg.14 Als
seine Gesinnungsfreunde galten der Neutestamentier Alio und der Kirchenhistoriker

Mandonnet. Kein Wunder, daß von seinen Gegnern alles unternommen

wurde, um nicht nur die Übernahme des Rektorats der Universität durch

Zapletal für das Studienjahr 1910/11 zu vereiteln15, sondern ihn auch von
seinem Lehrstuhl zu entfernen.16 P. Barthélémy hat diese Zusammenhänge in
seinem Beitrag zu der anläßlich der Hundertjahrfeier herausgegebenen
Geschichte dieser Universität dargestellt.'7 Wie man weiß, verstanden sich die

«Modernisten» als Reformkatholiken, und das Etikett des Modernismus wurde
ihnen von ihren Gegnern aufgeklebt. Daß freilich der Ursprung der diffamierenden

Bezeichnung hier in Freiburg zu suchen ist, daß sie vom bayrischen
Dominikaner Albert Maria Weiss stammt, Professor für Soziologie und Apologetik

an dieser Fakultät von 1890 bis 1919, habe ich erst bei der Vorbereitung

14 Die von Kaspar Decurtins gegen Zapletal inszenierten Intrigen gehen auf das Jahr
1904 zurück. Mit Brief vom 3. Dezember 1905 an die Freiburger Erziehungsdirektion
protestierte Zapletal gegen die Machenschaften Decurtins', den er eine «Jammergestalt»
und einen «böswilligen Ignoranten» nannte (Barthélémy [Anm. 17] 94). Unter dem
11. Juli 1913 schrieb Zapletal an Ordensgeneral Cormier: «Même si vous placez ici un
Ange comme professeur de l'Ancien Testament, il y aura toujours quelques réclamations,
surtout de la part des gens peu intelligents et négligeant de fait l'exégèse» (Barthélémy
ebd. 158).

15 Vergeblich hatte Pius X. über den General des Dominikanerordens Cormier
versucht, Zapletal zu bewegen, die Wahl zum Rektor «aus Gesundheitsgründen»
abzulehnen. Mit 42 von 45 Stimmen wurde dieser zum Rektor für das Studienjahr 1910/11
gewählt. Seine Rektoratsrede «Über einige Aufgaben der katholischen alttestamentlichen
Exegese » (Freiburg 1910) erschien - einmalig in der Geschichte der Rektoratsreden - auch

auf französisch, englisch, italienisch, spanisch, ungarisch, rumänisch und tschechisch.
16 1912 wechselte Zapletal defacto an die Faculté des Lettres über (Chaire de langue et

littérature sémitiques), blieb aber de iure Professor an der Theologischen Fakultät bis zu
seiner Emeritierung 1929. Den Ruhestand verbrachte er bis zu seinem Tod 1938 in Wien.
Ab WS 1913/14 hielt P. Rowan O.P. die Vorlesungen für Altes Testament.

17 Histoire de l'Université de Fribourg Suisse/Geschichte der Universität Freiburg
Schweiz 1889-1989, Bd. 1: Idéologie et Fondation, Freiburg 1991.



«Die Sünde im Garten.» 467

dieses Tages gelernt. Vergessen wir nicht, daß zur gleichen Zeit Zapletals Lehrer
Lagrange seine bittersten Jahre hatte.18 Die unterschiedliche Behandlung
Lagranges und Zapletals durch Rom erklärt Barthélémy zum einen damit, daß

Zapletal diplomatischer taktierte als Lagrange, zum anderen, daß der Ordensgeneral

Cormier sich beim Papst nachdrücklicher für ihn einsetzte.

So konnte Zapletal bis zu seiner Emeritierung 1929 jeder Verurteilung
entgehen. Er starb 1938 und erlebte somit das befreiende Rundschreiben Divino
afflante Spiritu nicht mehr. Freilich scheint auch er schließlich des Kampfes
müde geworden zu sein. So jedenfalls wird erklärt, warum er sich in den 20er
und 30erJahren mit einer ganzen Reihe biblischer Romane zum Wort meldete:
«Jephtas Tochter», «David und Saul», «David und Bethsabe», «Mose der
Gottsucher», «Mose der Volksführer», «Joseph und seine Brüder», die, wie man
versteht, dann nicht mehr im hiesigen Universitätsverlag, sondern bei Schö-

ningh in Paderborn erschienen. Sie offenbaren Zapletals Fähigkeit zu erzählen
und seine Vertrautheit mit der Kulturgeschichte.

Kehren wir nach diesem Abstecher zu van den Oudenrijn und zum Hohenlied

zurück. Zwar hatte Zapletal, wie wir sahen, einem natürlichen Verständnis der
biblischen Liebesdichtung den Weg geebnet. Das änderte jedoch nichts daran,
daß die allegorische Auslegung bis zum Rundschreiben Pius' XII. und bis in die
50er Jahre die katholische Auslegung beherrschte. Man hielt es für ungeziemend,

daß der Heilige Geist «bloß» für die Liebe von Mann und Frau seine

Inspiration verschwende, obwohl man gleichzeitig keine Bedenken trug, diese

Liebe zum Sakrament zu erheben.

Ein Umdenken lag in der Luft. Niemand aber rechnete damit, daß dieses

von dem zwar wissenschaftlich angesehenen, aber doch als eher weltfremd
geltenden van den Oudenrijn eröffnet werden würde. Was soll ein 63jähriger
Dominikaner schon von der Liebe verstehen? Doch siehe: 1953 erschien im
«Divus Thomas», wie die heutige «Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie» damals hieß, aus der Feder van den Oudenrijns ein Artikel von mehr
als zwanzig Seiten mit dem Titel «Vom Sinne des Hohenliedes». Parallel wurde
der Beitrag von der Schweiz. Kath. Bibelbewegung (heute «Bibelwerk») als

selbständige Schrift herausgegeben. Das Facit lautet: «Dasjenige, was - bald im
eigentlich buchstäblichen Sinne, öfters aber in wechselnder Bildersprache - im
Hohen Liede besungen wird, ist immer nur dieses eine: die geschlechtliche
Liebe. Diese geschlechtliche Liebe aber ist eine Naturerscheinung, die in sich

18 Für gewisse Kreise genügte es damals schon, Schüler von Lagrange gewesen zu
sein, um als suspekt zu gelten. In der Tat wandten sowohl Zapletal wie Alio die historischkritische

Methode an.



468 «Die Sünde im Garten.»

selbst einen höheren Sinn trägt: einen tsensus mysticus> oder <spiritualis>. Nach
diesem Dingsinn ist sie das gottgewollte Abbild der ungeschlechtlichen höheren
Liebe zwischen Gott und Mensch, zwischen Schöpfer und Geschöpf.»19

Ob Vorwegnahme eines Kommentars, ob Anlaß zu einem solchen, sei

dahingestellt: Jedenfalls brachte das niederländische Kommentarwerk «De
Boeken van het Oude Testament» 1962 den Teilband «Het Hooglied» von van
den Oudenrijn heraus. Da 1962 sein Todesjahr war, dürfen wir dieses sein letztes

Werk als Vermächtnis betrachten. In der Einleitung schon erteilt er der

allegorischen Auslegung eine dezidierte Absage: «Wenn man den Text des Hohenliedes

liest und wieder liest, kann man sich keinen Augenblick dem Eindruck
entziehen, daß der Dichter an nichts anderes dachte als an den gewöhnlichen,
landläufigen Sinn seiner Worte. » Seither hat sich dieses Verständnis des Hohenliedes

in der katholischen Exegese fast allgemein durchgesetzt. Van den Oudenrijn

aber war, wenn ich richtig sehe, der erste, der es öffentlich vertrat.

Es war vorhin von Beas Besprechung der «Sünde im Garten» die Rede. Es

konnte nicht unbemerkt bleiben, daß die beiden Exegeten in einem
distanzierten Verhältnis zueinander standen. Dabei waren, wie mir scheint, mehr als

Taktik und Diplomatie im Spiel, wobei ich bemerken muß, daß ich auch zu Bea

in einer ausgesprochenen Vertrauensbeziehung stand.20 Das Prinzip van den

Oudenrijns war, daß er jenen ärgerlichen Entscheiden der Päpstlichen
Bibelkommission von 1906 und 1909 zwar nie formell widersprach, sie aber auch

nicht verteidigte. Er enthielt sich des Urteils, gab aber - wir sahen dies vorhin -
durch deutliche Hinweise zu verstehen, wie er dachte und wo er stand. Bea aber
schrieb noch 1933 ein Werk über den Pentateuch, in dem er sich mit großem
Aufwand für dessen mosaische Autorschaft einsetzte.21 Bea erklärte mir in
einem persönlichen Gespräch, er halte dies für nötig, denn in Rom müsse man
den Weg der kleinen Schritte gehen, um nicht durch ein zu rasches Vorprellen
alles zu gefährden. Als ich van den Oudenrijn von diesem Gespräch erzählte,
erwiderte er nur: «Wenn er - Bea - das mit seinem Gewissen vereinbaren kann,
so ist das seine Sache. Ich kann es nicht. »

Man würde deshalb van den Oudenrijn völlig mißverstehen, wollte man bei
ihm nur von Gehorsam sprechen oder gar von Angst. Die Respektierung
kirchlicher Weisungen war für ihn ein Akt innerer Loyalität. Daß diese ihm das

sehr persönliche Denken und Urteilen nicht verbot, haben wir gesehen. Aber er
verstand sich eben doch nicht als irgend einen Exegeten, sondern aus tiefster

19 Ausg. Divus Thomas S. 278.
20 Vgl. H. Haag, Mein Weg mit der Kirche, Zürich 21991, 31 f. 78.
21 A. Bea, De Pentateucho, Rom 1933.



«Die Sünde im Garten.» 469

Seele als katholischen Exegeten. Ich habe mein Leben lang nicht vergessen, wie er
mich nach der ersten Lektüre meiner Dissertation 2usammenstauchte. «Eine
interessante Arbeit», sagte er kühl. «Ich empfehle Ihnen, sie in Basel oder in
Zürich einzureichen. Eine katholische Dissertation ist das nicht. » Es bedurfte
dann freilich keiner großen Änderungen und Ergänzungen, um die Arbeit
«katholisch» zu machen. Aber man durfte nun einmal die römischen Erlasse

nicht mit Stillschweigen übergehen, man mußte sich ihnen stellen.22

Daß auch ein van den Oudenrijn dafür seinen Preis bezahlte, haben wir
gesehen. Das Gespenst des Modernismus war noch immer nicht ganz tot. Zwar
war die Universität Freiburg trotz ultra-konservativer Elemente innerhalb der

Gründerequipe und trotz der folgenden antimodernistischen Hexenjagd relativ
ungeschoren durch die Modernismuskrise hindurchgekommen. Einen Fall
Touzard wie in Paris gab es damals in Freiburg nicht.23 Wenn auch innerhalb
des Lehrkörpers an Dissonanzen kein Mangel war, so erwiesen sich andererseits
die Exegeten als solche, die aufder Höhe ihrer Aufgabe standen und die Zeichen
der Zeit erkannten. Wenn sie sich nicht in dem Maß entfalten konnten, wie es

vielleicht wünschenswert gewesen wäre, so lag dies nicht an ihnen, sondern an
der Ungunst der Zeit. Freiburg darf für sich in Anspruch nehmen, seit der

Gründung der Universität ununterbrochen ein herausragendes Zentrum der
Bibelwissenschaft mit all ihren Zweigen und Hilfsdisziplinen gewesen zu sein.

Die Verdoppelung der Vorlesungssprache, der Ausbau der Fakultät, die
Zunahme der Studenten und die Errichtung des Biblischen Instituts erbrachten
eine unerhörte Intensivierung an biblischer Forschung und Lehre. Die singu-
lären Sammlungen und ihre Veröffentlichungen haben dazu beigetragen, der

Freiburger Bibelwissenschaft Weltruf einzutragen und ihr ein einzigartiges
Gepräge zu geben, so daß man heute förmlich von einer Freiburger Schule

sprechen kann, ja muß.

Wenn ich zugleich die anderen theologischen Fächer überblicke und ihren
Lehrstuhlinhabern begegne, von denen einzelne am Rande noch meine Schüler

waren, wenn ich mir die Universität Freiburg von heute ansehe, dann kann ich

nur feststellen: Sie ist noch die gleiche Universität, und sie ist doch eine andere

Universität. Das Leben drängt unaufhaltsam voran, auch in der Theologie, und
die theologische Fakultät Freiburg hat es verstanden, sich der Herausforderung
zu stellen. Eine neue Generation von Studierenden ist herangewachsen, eine

22 Van den Oudenrijn wurde 1958 emeritiert. Er starb am Fest des Heimgangs
Marias, dem 15. August 1962. Der Nachruf in der «Liberté» vom 16. August 1962 schließt
mit den Worten: «Le décès du Père Marc-Antoine van den Oudenrijn constitue la

disparition d'un grand savant, qui a été une des gloires intellectuelles de l'Ordre des

dominicains et de l'Université de Fribourg.»
23 Der brillante Sulpizianer Jules Touzard mußte 1928 seinen Lehrstuhl am Institut

Catholique in Paris aufgeben (vgl. H. Haag, ebd. 30.43).



470 «Die Sünde im Garten.»

neue Generation von Wissenschaftlern. Was Zapletal vor achtzig Jahren in
seiner Rektoratsrede vom Exegeten sagte, gilt heute noch unverändert, nicht

nur vom Exegeten, es gilt vom Theologen überhaupt : « In einer Person vereinigt
er das Wissenschaftliche zugleich mit der Bereitschaft, der Kirche zu folgen.
Und je mehr er die Kirche liebt, um so wissenschaftlicher wird er vorgehen»
(9f.). Das Wort «Kirche» kann hier freilich nicht Papst und Bischöfe bedeuten,
und noch weniger die römische Glaubensverwaltung. Gemeint ist vielmehr die

Communio Sanctorum, die Gemeinschaft der Heiligen.

Hommage aux morts,
Merci aux vivants.

Dedicatio

anläßlich des 50jährigen Doktoratsjubiläums
von Prof. Dr. Herbert Haag am 4. Juni 1992

Lieber Herr Professor Haag,
sehr geehrte Anwesende, liebe Kolleginnen und Kollegen,

wir feiern heute ein 50jähriges Doktoratsjubiläum und sind vom Geehrten eben

mit einer rechten Lektion Fakultätsgeschichte beglückt worden, für die wir ihm
nur danken können. Daß jetzt bei einem so würdigen und seltenen Anlaß gerade
der jüngste Dozent der Fakultät das Wort ergreifen soll — zwar auch Alttesta-
mentler wie Herr Haag, aber was sonst? —, ist ungewöhnlich (JesSir 32,7-8)

und nicht nur ein Privileg. «Ich weiß nicht zu reden, ich bin noch zu jung»,
möchte ich mit Jeremia sagen, tröste mich aber damit, daß Sie von mir ja keine

weltbewegende Prophétie erwarten, sondern laut Programm eine dedicatio. Und
ich tröste Sie mit der Versicherung, daß die nicht allzu lange dauern sollte.

Natürlich ist es mir auch ein großes Vergnügen und eine Ehre, an Sie, lieber
Herr Haag, bei diesem Festakt einige Worte richten zu können. Nach den

Regeln althebräischer Erziehung darf ich dies getrost tun: Maßregeln und

züchtigen werden mich allenfalls meine theologischen Väter, die hier recht
zahlreich versammelt sind. Etwas anderes war und ist aber das Verhältnis der
Enkelzu ihren Großvätern und Großmüttern : Weder sind die Großeltern für die
Enkel und was sie tun und anrichten direkt verantwortlich, noch umgekehrt,


	"Die Sünde im Garten" : Freiburger Exegese vor fünfzig Jahren

