
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Jesus : neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Autor: Kosch, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Kosch

Jesus: Neue Bücher, neue Bilder,
neue Fragen

Anlaß der folgenden Überlegungen ist eine ganze Reihe von Jesusbüchern,
die in den letzten fünf, sechs Jahren in deutscher Sprache erschienen sind.

Berücksichtigt werden die nachstehend erwähnten Titel, die im Text nur mit
den Namen der Autorinnen und Autoren und dem Erscheinungsjahr zitiert
werden.

Alt, F., Jesus - der erste neue Mann, München 1989

Baldermann I., Der Himmel ist offen. Jesus aus Nazareth: eine Hoffnung für
heute, München 1991

Biser, E., Der Freund. Annäherungen an Jesus, München 1989

Bruners, W., Wie Jesus glauben lernte, Freiburg 1991

Feneberg, W., Jesus der nahe Unbekannte, München 1990

Gnilka, J., Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte, Freiburg 1990

Herbst, K., Der wirkliche Jesus. Das total andere Gottesbild, Ölten 1988

Lapide, P., Jesus - ein gekreuzigter Pharisäer? Gütersloh 1990

Mulack, C., Jesus - der Gesalbte der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage
christlicher Ethik, Stuttgart 1987

Ragaz, L., Die Bibel. Eine Deutung, Bd. 3: Jesus, Fribourg 1990 (Originalaus¬
gabe 1949)

de Rosa, P., Der Jesus-Mythos. Über die Krise des christlichen Glaubens,
München 1991

Schmidt, W.-R., Der Mann aus Galiläa. Suche nach einem Unbekannten,
Gütersloh 1990

Schwager, R., Dem Netz des Jägers entronnen, München 1991

Swidler, L., Der umstrittene Jesus, Stuttgart 1991

Theissen, G., Der Schatten des Galiläers. Historische Jesusforschung in erzäh¬

lender Form, München 1986

Weiland, P.J., Ein Messias aus Galiläa, Thalwil 1989



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 429

Wöller, H., Ein Traum von Christus. In der Seele geboren, im Geist erkannt,
Stuttgart 1987

Zahrnt, H., Jesus aus Nazareth. Ein Leben, München 1987

Zander, H. C., Ecce Jesus. Ein Anschlag gegen den neuen religiösen Kitsch,
Reinbek 1992.

Aus der übrigen, ebenfalls sehr umfangreichen Jesusliteratur erwähne ich in den

Anmerkungen nur das, woraufdirekt Bezug genommen wird. Unberücksichtigt
bleiben Bücher, die sich, ausgehend von einer ganz spezifischen Fragestellung,
mit der GestaltJesu beschäftigen (z. B. U. Mauch, Der listige Jesus, Zürich 1992)
sowie die «Skandalliteratur» (z.B. M. Baigent/R. Leigh, Verschlußsache Jesus,
München 1991), deren kritische Würdigung eine Aufgabe ganz eigener Art ist.

Ziel ist eine Art Standortbestimmung und kein umfassender Literaturbericht

1.

Einleitung

Wenn ich als exegetisch geschulter Betrachter und mit der Forschungsgeschichte

vertrauter Leser über neuere Entwicklungen in der Jesusforschung
Rechenschaft ablege, ist die Gefahr groß, daß ich die bisherige Entwicklungslinie,

so wie ich sie wahrnehme, weiterschreibe und der Gefahr vorschneller
Systematisierungen erliege. Zudem könnte sich bald einmal eine Unterscheidung

einschleichen, die «wissenschaftliche» oder wenigstens «exegetisch
verantwortbare» Jesusbücher von solchen trennt, die diesem Kriterium nicht
genügen. Und schließlich könnte es leicht geschehen, daß Beiträge von
systematischen Theologinnen und Theologen aus dem Blick geraten, weil sich der
Bibliker diesbezüglich gern für unzuständig erklärt.

Motive für einen unwissenschafilichen Zugang

Dieser Gefahren eingedenk, habe ich mich entschlossen, auf Wissenschaftlichkeit

zu verzichten und in eher unwissenschaftlicher Art ein paar Beobachtungen

und Überlegungen zur in den letzten Jahren wieder florierenden
Jesusliteratur (und verwandten Phänomenen) zusammenzutragen.

Ein Motiv für dieses Vorgehen ist die Erfahrung, daß die innerwissen-
schaftliche Diskussion sehr rasch an Relevanz für die Nichtbeteiligten verliert,
sobald ihr der Kontakt mit der Außenwelt abhanden kommt.

1 Einen solchen bietet W.G. Kümmel, Dreißig Jahre Jesusforschung [1950-1980],
Königstein 1985, Fortsetzung in ThR 53 [1988ff.]: «Jesusforschung seit 1981», mit
ausführlicher Bibliographie.



430 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Ein zweites Motiv ist die Vermutung, daß Autorinnen und Autoren, die
sich aus anderen als «wissenschaftlichen» Interessen mit Jesus beschäftigen,
tendenziell mehr Sensibilität für die Fragen und Bedürfnisse der Menschen

haben, die sich auf der Suche nach Orientierungen der Gestalt Jesu zuwenden,
als «professionelle»Jesusforschung, die eher dazu neigt, sich an den
forschungsgeschichtlich vorgegebenen Problemen zu orientieren.

Ein drittes Motiv ist der «postmoderne» Verzicht auf die eine Wahrheit, auf
Absolutheitsansprüche und geschlossene Systeme.

1. Die Fragen der Gegenwart
und ihre Bedeutung für die Beschäftigung mit fesus

Der Ort, von dem aus ich meine Beobachtungen und Überlegungen anstelle,

ist nicht die Universität oder das theologische Seminar, sondern die

Buchhandlung, wo nicht nur die Zahl der Anmerkungen, sondern auch die Zahl der
Käuferinnen und Käufer (nicht unbedingt der Leserinnen und Leser) darüber
entscheidet, wie wichtig ein Buch ist.

Wenn ich schon bei der Frage nach der Käuferschaft bin, erlaube ich mir
einen kurzen Blick auf einschlägige religionssoziologische Untersuchungen, die

von all jenen zur Kenntnis genommen werden müßten, die sich nicht nur aus

eigenem Interesse, sondern im Blick auf unsere Zeitgenossen und unsere Welt
mit Jesus beschäftigen.

Soziologische Beobachtungen zum Jesusbild

M. Krüggeler2 hat darauf aufmerksam gemacht, daß religiöse Semantik
und damit auch die Rede von Jesus heute «im Kontext struktureller
Individualisierung» steht. Die Gesellschaftsmitglieder sehen sich «als einzelne Individuen

im Gegenüber zu einer Vielzahl von Referenzsystemen, die das tägliche
Flandeln zwar alle, aber alle nur teilweise, in Anspruch nehmen.» Daraus
erwächst ein «Zwang zur Koordination unterschiedlicher Ansprüche», aber
auch ein «Zwang zur Wahl... unter der Anforderung eines pragmatischen
Ausgleichs religiöser Ansprüche mit anderen gesellschaftlichen Anforderungen»

(366—368). Weder die Gestalt Jesu noch die Bibel haben in dieser Situation

2 M. Krüggeler, Der verschwindende und sich wandelndeJesus. Eine soziologische
Miniatur zur Empirie des heutigen Jesusbildes, in: Diak 22 (1991) 365-372; umfassender
über die religionssoziologischen Befunde informieren: A. Dübach/R.J. Campiche, Jeder
ein Sonderfall? Religion in der Schweiz, Zürich 1993, und K. Gabriel, Christentum
zwischen Tradition und Postmoderne (QD 141), Freiburg 1992. Zur Bedeutung der
«Postmoderne» für die kirchliche Bildungsarbeit s. B. Uphoff, Kirchliche Erwachsenenbildung

(Prakt. Theol. heute 3), Stuttgart 1991, 114—127.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 431

eine universale Definitionsmacht. Sie stellen — bestenfalls — eine Orientierangs-
größe unter anderen dar. Dies gilt insbesondere für die jüngere Generation, die

zur «religiösen Fleckerlteppichnäherei» (Th. Luckmann) und einem synkreti-
stisch-neureligiösen Jesusbild neigt (370).

Eine zweite Konsequenz der strukturellen Individualisierung ist eine
«zunehmende Unbestimmtheit im Selbstverständnis», was einen Anspruch auf

Selbstbestimmung, aber auch einen großen Bedarf an «Selbstthematisierung»
zur Folge hat. Illustriert wird dies mit dem erfolgreichen Jesusbuch von F. Alt,
der schreibt: «Die Worte Selbstverwirklichung und Selbsterkenntnis schimmern

wie ein Elftes Gebot durch alles, was wir von Jesus wissen» (370f.).
Zusammenfassend formuliert der Religionssoziologe: «Das Jesus-Bild

zeichnet... sich im Kontext struktureller Individualiserung durch einen
pragmatischen Umgang mit der christlichen Glaubenslehre aus: Es wird aus
verschiedenen religiösen Vorstellungen zusammengesetzt. Möglich ist aber auch

seine exklusiv-christliche Deutung. Innerhalb des sozialen und religiösen Wandels

fällt die Sichtbarkeit eines institutionell getragenen Jesus-Bildes vermutlich
in eine Vielzahl fragmentierter Bilder auseinander, die durch nicht-christliche
Symbole zugleich ergänzt und ersetzt werden» (372).

Unzeitgemäße Alternativen

Ohne diesem Ist-Zustand normative Bedeutung zu geben, werden diejenigen,

die sich um ein zeitgenössisches Jesusbild bemühen, ihm Rechnung
tragen.

Das «Gegenüber» eines in diesem Sinne zeitgenössischen Zugangs zu Jesus

ist also nicht eine vormodern-traditionelle Auffasung von Jesus als dem «Sohn

Gottes», auf deren latenten Monophysitismus und deren gnostisierende
Tendenzen insbesondere K. Rahner immer wieder aufmerksam gemacht hat3.

Diese Frontstellung hat nicht nur die «alte» Leben-Jesu-Forschung bestimmt,
die stark vom Gegensatz zwischen dem kirchlichen Dogma und dem historischen

Jesus lebte, sondern war auch in der «neuen Jesusfrage» insofern präsent,
als diese den «irdischen Jesus» dem «Christus des Glaubens» gegenüberstellte4.

3 Vgl. nur K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg '1976, 281.283f.
4 Die Gegenüberstellung der «alten» und der «neuen» Jesusforschung entstammt der

Diskussionslage, wie sie sich in den 50er und 60erJahren präsentierte, als die Schüler von
R. Bultmann gegen die Absage, die dieser der Jesusforschung aus theologischen Gründen
erteilt hatte, die Frage neu aufwarfen. Mittlerweile ist auch die «neue Frage» alt geworden.
Um die neueste Entwicklung von ihr abzusetzen, schlagen manche vor, von der «dritten
Frage» zu sprechen. Zur Forschungsgeschichte s. D. Georgi, Art. Leben-Jesu-Theolo-
gie/Leben-Jesu-Forschung, TRE XX, 566-575. Zur Einführung s. auch den Beitrag von
E. Grässer in: A. Raffelt 1991, 29-41 (s.u.).



432 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Auch die Gegenüberstellung eines «naiv-gläubigen» Jesusbildes, das die
Berichte der Evangelien mehr oder weniger unreflektiert für Wirklichkeit hält,
und einer «historisch-kritischen» Jesusauffassung, die skeptisch fragt, was sich
davon wirklich zugetragen hat, entspricht kaum den Fragestellungen, die
Menschen heute umtreibt. Doch auch diese Gegenüberstellung hat die Jesus-Diskussion

über weite Strecken in Atem gehalten, so etwa in Form des Vorwurfs,
die moderne Exegese «zerstöre» den Glauben, sei «hyperkritisch» oder habe

nicht genug «Vertrauen» in die Zuverlässigkeit der biblischen Quellen.
Für Menschen, deren religiöse Sozialisation weder die Vermittlung eines

kirchlich-dogmatischen Christusglaubens noch ein Jesusbild mit festen Konturen

beinhaltet, sind solche Frontstellungen wenig hilfreich. Dies zur Kenntnis
zu nehmen und zu reflektieren, halte ich vor allem deshalb für wichtig, weil die

bisherige theologische Diskussion stark von diesen Gegensätzen geprägt war, so

daß viele Theologinnen und Theologen sie weitgehend «verinnerlicht» haben
und gar nicht merken, daß ihre Fragen vielfach nicht mehr die Fragen ihrer
Zeitgenossinnen und Zeitgenossen sind5 (es sei denn, diese lebten mit einem
zumindest im religiösen Bereich noch «intakten» traditionellen Weltbild oder
seien zumindest mit einem solchen aufgewachsen).

«Begegnung mitJesus?»

Ein aufschlußreiches (unfreiwilliges) Beispiel für das Auseinanderklaffen

von aktueller «Befindlichkeit» und den Auskünften der Fachexegeten ist das

von A. Raffelt herausgegebene Bändchen «Begegnung mit Jesus? Was die
historisch-kritische Methode leistet» (Düsseldorf 1991). In einem ersten Beitrag
stellt U. Ruh unter der Frage «Ein anderer Jesus?» «neuere Jesusbücher
zwischen Psychologie und Spiritualität» vor. Er arbeitet dabei «die Akzentuierung
Jesu als des großen Psychotherapeuten, des Helfers zur Selbstfindung und des

Verdichtungspunktes archetypischer Symbole» heraus und betont, daß diese

«sehr genau in die gegenwärtige religiös-weltanschauliche Landschaft» paßt
(23). Angesichts dieser Situation habe die historisch-kritische Exegese die
Aufgabe, gegen die in diesen Jesusbildern greifbare «mehr oder weniger bewußte
Flucht aus der Geschichte» (25) anzugehen und zu verhindern, daß «Jesus zur
Projektionswand religiöser und psychischer Probleme wird» (26). Abschließend
macht der Autor deutlich, «daß Kirche und Theologie unter den Bedingungen
der säkularisierten, nachchristlichen Gesellschaft kein Monopol für die Deutung

Jesu beanspruchen können» (27) und daß es neben der historisch-kriti-

5 Aufschlußreich ist diesbezüglich (trotz mancher Fragwürdigkeiten) die Spiegel-
Umfrage: «Nur noch jeder vierte ein Christ», in: Der Spiegeltet. 25, 46. Jahrgang, 15. Juni
1992, 36-57.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 433

sehen Exegese auch den «<Beweis des Geistes und der Kraft> für die Plausibilität
und Lebendigkeit des christlichen Bekenntnisses» braucht (28).

Von solcher Sensibilität für die Fragen der Zeit und vom Versuch,
historisch-kritische Zugänge zu Jesus mit heute gängigen Jesusbildern ins Gespräch
zu bringen, ist dann aber in den Beiträgen renommierterJesusforscher (E. Gräs-

ser, L. Oberlinner, F. Hahn) herzlich wenig zu spüren. So wird der Eindruck
erweckt, daß die historisch-kiritische Methode, der sie verpflichtet sind, zwar
vieles leistet, aber gerade das nicht, wonach der Titel des Bändchens fragt und
wonach viele Suchende Ausschau halten: «Begegnung mit Jesus». Ähnliches ist
auch vom Jesusbuch von J. Gnilka (1990) zu sagen, das als «Standardwerk»

konzipiert ist. Die fast durchwegs auf Ausgleich zwischen divergierenden
Positionen bedachte Darstellung ist frei von jeglicher Reflexion darüber, in welchem
Umfeld und von welcher Warte aus der Autor sich der «Botschaft und Geschichte»

Jesu nähert. Das hat zur Folge, daß der darin enthaltene Zündstoff so

entschärft wird, daß bei der Lektüre kaum Spannung aufkommt.

Kein Jesusbild ist frei von Projektion

Die oft im Anschluß an A. Schweitzers schonungslose Analyse der «alten»

Leben-Jesu-Forschung erhobene Warnung vor «Projektionen»6, denen die

historisch-kritische Exegese vorbeugen soll, muß demnach durch die gegenläufige

Warnung vor einer Jesusforschung ergänzt werden, die vorgibt, von den

Fragen der Zeit unberührt und damit «objektiv» zu sein. Solcherlei Exegese ist
einem Wissenschaftlichkeitsideal verpflichtet, das längst überholt und selbst

unter «Ideologieverdacht» geraten ist. Schon A. Schweitzer hat übrigens die
«Wissenschaftlichkeit» beanspruchenden Jesusbücher des 18. und ^.Jahr¬
hunderts von seiner Kritik keineswegs ausgenommen, mehr dem Zeitgeist und
dem Menschenbild des Autors als der historischen Realität verpflichtet zu
sein Dem Zusammenhang von «Erkenntnis und Interesse» (J. Habermas) ist
im Zusammenhang mit der Frage nach Jesus nicht zu entkommen. Der Einbezug

heutiger Fragen, Wahrnehmungen und Bedürfnisse in die Überlegungen
zum Jesusbild ist somit gleichzeitig Gefahr und Qualitätsmerkmal einer Exegese,

die an echter Zeitgenossenschaft interessiert ist. Soll die Beschäftigung mit
der Gestalt Jesu zur «Begegnung» mit ihm führen (was viele Jesusbücher mehr
oder weniger direkt intendieren), erscheint es redlicher, «Projektionsmechanismen»

einzugestehen und zu beachten, als sie zu verdrängen. Vermeidbar sind sie

nicht.

6 Vgl. W. Stegemann, Abschied von Projektionen, in: Reformatio 40 (1991) 172—

178.



434 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

2. Narrative Ansätze und ihre Problematik

Erstaunlich zahlreich sind unter den neueren Jesusbüchern solche, die nar-
rativ ansetzen und von Jesus erzählen oder ihn und sein Wirken beschreiben.

Und es lohnt sich - gerade im Blick auf die Frage nach Gegenwartsbezügen und

projektiven Elementen - nicht nur zu beachten, was diese Bücher erzählen,
sondern auch wie sie es tun.

«Im Schatten des Galiläers»

G. Theissen (1986) hat für seine «romanartige» Darstellung den sprechenden

Titel «Der Schatten des Galiläers» gewählt. Der Ich-Erzähler wirdJesu erst

am Kreuz ansichtig - zuvor begegnet er nur Zeitgenossen und -genossinnen, die
ihm etwas über Jesus berichten. Und durch den Einschub von Briefen an den

«Kollegen Kratzinger» wird auch diese Form vermittelter Begegnung nochmals

gebrochen und reflektiert. Zu Recht bezeichnet der Untertitel das Werk als

«Historische Jesusforschung in erzählender Form». Dem sozialgeschichtlich
orientierten Exegeten gelingt es so nicht nur, sein Buch in eine ansprechende
Form zu bringen, sondern auch sichtbar zu machen, daß wir von Jesus nur aus

zweiter und dritter Hand wissen und daß die Perspektive der Zeuginnen und

Zeugen auch unsere Wahrnehmung prägt. Es ist ein Unterschied, ob ein Zelot
von Jesus erzählt oder ob eine Frau eines gutsituierten römischen Beamten über
ihn spricht. Unmittelbarkeit und direkte Begegnung mit der historischen
Gestalt sind nicht erschwinglich.

«Ich stelle mir vor, ich wäre dabei»

Andere narrative Jesusbücher (I. Baldermann [1991], W. Bruners [1991],
W. Feneberg [1990], R. Schwager [1991], H. Zahrnt [1989]) stehen der traditionellen

Erzählung aus der Sicht eines allwissenden Beobachters wesentlich näher
und räumen damit dem Phänomen der Vermittlung oder auch dem großen
historischen Abstand weit weniger Platz ein, jedenfalls was die Form der
Darstellung betrifft.

Charakteristisch für diese Art Erzählung ist der Satz von I. Baldermann:
«Ich stelle mir vor, ich wäre dabei» (151). «Ausgeschöpft» werden mit einem
solchen Ansatz «alle Wahrnehmungsmöglichkeiten..., die mir einmal die
Methoden wissenschaftlicher Exegese anbieten,... dann aber auch die Möglichkeiten

intuitiver emotionaler Wahrnehmung» (213). Dabei kann es auch zur
Erkenntnis kommen, die verrät, daß der Autor sich der Differenz zwischen dem

eigenen Erzählen und der Eigenart der Evangelientexte durchaus bewußt ist:
«Doch merkwürdig: Hier bleibt in der Erzählung des Markus ein Loch»
(153).



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 435

Nur Abschnitte zuvor hat der Exeget allerdings ein solches «Loch» ohne

Zögern aufgefüllt: Während es bei der markinischen Erzählung von der Blin-
denheilung bei Jericho heißt: «Ruft ihn her» (Mk 10,49), schreibt Baldermann:
«Holt ihn her! Das geht nicht, daß einer da sitzt und schreit, und ich gehe
unberührt vorbei. <Holt ihn her!> Und plötzlich ist alles ganz anders: Spannung
breitet sich aus ...» (152). Grundsätzlich heißt es zu diesem Vorgehen im Nachwort:

«Die wissenschaftliche Exegese hat ein Instrumentarium bereitgestellt,
das uns erlaubt, die Vielschichtigkeit der Evangelientexte deutlicher zu erkennen.

Vieles hat an ihnen gearbeitet... Solche vielschichtigen, in sich mehrfach
gebrochenen Texte aber lassen sich nicht erzählen. Wer erzählt, muß hinter die
Absichten der unterschiedlichen Bearbeiter zurücktragen nach den ursprünglichen

einfachen Formen der Überlieferung. Nur sie lassen sich erzählen, und
eine Erzählung wollte ich schreiben, nicht eine exegetische Analyse.»

Jesus als «Persönlichkeit»?

Hinter einem solchen Versuch, ungebrochen von Jesus zu erzählen, ist nicht
nur eine gehörige Portion historischer Optimismus erkennbar7, sondern auch
die Auffassung, Jesus lasse sich als «Persönlichkeit» rekonstruieren, bzw. seine

«Größe » bestehe darin, daß er eine herausragende Persönlichkeit war.8 In dieser

Auffassung wirkt weniger der Erzählstil der Evangelien (denen an der
«Persönlichkeit» Jesu auffallend wenig liegt), als vielmehr das romantische Ge-
schichts- und Menschenbild des 19. Jahrhunderts nach.9 Diese Nähe zur «alten»

bürgerlich-liberalen Leben-Jesu-Forschung läßt sich bis in Einzelheiten hinein
(z.B. psychologische Fragestellungen) aufweisen, zeigt sich aber auch daran,
daß H. Zahrnt seinem Jesusbuch den Untertitel «Ein Leben» geben und
W. Feneberg von der «Biographie» Jesu sprechen kann, was im Einflußbereich
formkritischer Forschung undenkbar gewesen wäre.10 Dasselbe gilt für
R. Schwagers (1991) Periodisierung des Lebens und Wirkens Jesu in «fünf
Akte», in denen sich das «Heilsdrama» vollzieht. Im Dienst systematischer
Interessen, die ihrerseits alles andere als unproblematisch sind11, wird eine

7 Vgl. Baldermann 1991, 214: «Daß ich die Skepsis der Exegeten in der Frage nach
dem historischen Jesus nicht teilen kann, habe ich anfangs schon gesagt.»

8 Vgl. H. Zahrnt 1989, 279: «Wer vorurteilslos an die Evangelien herangeht,
gewinnt aus ihnen den Eindruck einer einheitlichen, geschlossenen Persönlichkeit.»

9 Vgl. die scharfsinnige Analyse von D. Schellong, «Was sucht ihr den Lebendigen
bei den Toten?» Rückfragen zur Suche nach dem «historischen Jesus», in: Einwürfe 6

(1990) 2-47, hier: 31 ff., sowie D. Georgi, TRE XX, 572.
10 Vgl. dazu die methodischen «Exkurse» der beiden Bücher, die zwar Kenntnisse der

Forschungsentwicklung verraten, sich aber nicht am Konzept der «neuen Jesusfrage»
orientieren.

11 Zur Kritik vgl. P. Fiedler, «Beim Herrn ist die Huld, bei ihm die Erlösung in
Fülle», in: Israel und Kirche heute (FS E. L. Ehrlich), Freiburg 1991, 184-200.



436 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

historische Entwicklung postuliert, wo historisch-kritische Rekonstruktion
allenfalls punktuelle Hinweise und Tendenzen auszumachen vermag. Hier
zeichnet sich ein Rückfall hinter einen relativ breiten Forschungskonsens ab, an
dessen Gewinnung die Schule R. Bultmanns einen großen Anteil gehabt hat, die

zwar die «neue Jesusfrage» in Gang gesetzt, unter dem Eindruck der radikalen

Kritik des Lehrers aber nie zu einem uneingeschränkten «Ja» zurJesusforschung

gekommen ist, sondern dieses immer nur als «Ja und nein» oder «Ja, aber»

formuliert hat.12

Die Frage der Erzählperspektive

Daß die Form der Erzählung ursprünglicher, d. h. wirklichkeitsnäher,
sachlicher, offener und weniger anfällig für subjektive Interpretation ist (wie sich das

manche Erzähler zu erhoffen scheinen), dürfte ein Trugschluß sein. Erzählperspektive,

Stoffauswahl, Stil usw. sind ebenso starke Formen der Leserlenkung
wie jene, die im Diskurs verwendet werden. Da diese Leserlenkung zudem

«verdeckt» und «indirekt» geschieht, können sich Leserinnen und Leser ihr
eher noch weniger entziehen. Diese Erkenntnisse, die den Exegeten und Exe-

getinnen im Zusammenhang mit der Evangelienauslegung (z. B. in der
Redaktionskritik) selbstverständlich sind, müßten sie ihren eigenen Erzählungen
gegenüber eigentlich skeptischer machen.

«Jesus - einsamer Held oder Offenbarung beziehungshafter Macht!»

Um diese Problematik anschaulich zu machen, wähle ich ein theologisch
und historisch m.E. sehr wichtiges Beispiel, das eng mit dem bereits erwähnten
VerständnisJesu als «Persönlichkeit» zusammenhängt. Sieht man von G. Theis-

sen ab, ist die Erzählperspektive konsequent «jesuszentriert». Faktisch aber läßt
sich Jesus nicht so von seinen Jüngerinnen und Jüngern isolieren. Darauf
verweist schon die Tatsache, daß es in vielen Fällen kaum möglich ist, zwischen den

Stoffen, die aufJesus selbst zurückgehen, und jenen, die ihm von seinen Anhängern

und Anhängerinnen zugeschrieben worden sind, zu unterscheiden.13
Zudem entspricht diese Heraushebung Jesu kaum seiner Intention. Im
Anschluß an Versuche einer feministischen Re-Vision der Christologie14 schreibt

12 Klassisch für diese Position ist das bekannte Jesusbuch von G. Bornkamm, Jesus
von Nazareth (UB 19), Stuttgart 1988 (14. Aufl.); auf dem Niveau dieser Diskussion
bewegt sich auch K. Lehmann, Die Frage nach Jesus von Nazaret, in: Handbuch der
Fundamentaltheologie 2, Freiburg 1985, 122-144.

13 Vgl. L. Schottroff, Jesus von Nazareth aus sozialgeschichtlicher und feministischer

Perspektive, in: EvErz 39 (1987), 27-36, bes. 28f.
14 D. Strahm/R. Strobel (Hg.), Vom Verlangen nach Heilwerden. Christologie in

feministisch-theologischer Sicht, Freiburg/Schweiz 1991.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 437

D. Solle 15: «Etwas paradox formuliert würde ich sagen, daß es nicht im Interesse

Christi, verstanden als die Gemeinschaft derer, die sich auf den Weg Jesu
einlassen, ist, Jesus von Na2areth als schlechthin einmalig und das heißt
geschwisterlos und unüberbietbar darzustellen. Wer Christus verstehen will,
muß doch zumindest seinen Wunsch danach, in vielen Geschwistern und
immer wieder neu <überboten> zu werden, in seiner Stimme hören. Nur der
autoritäre Jesus kann tun, was ihm keiner nachmacht, er heilt, ganz ohne

Jüngerinnen, speist die Hungrigen, ganz ohne Freunde. Das ist exegetisch falsch
und folgt dem männlichen Denkmodell beziehungsloser, unabhängiger Macht. »

Wie jedes andere Jesusbuch und jede Christologie müssen sich auch narrative
Ansätze die Frage gefallen lassen, die M. Grey prägnant so formuliert16 : «Jesus —

Einsamer Held oder Offenbarung beziehungshafter Macht?» Die (scheinbar
unproblematische) Fokussierung der Erzählperspektive auf die Gestalt Jesu als

Einzelperson erweist sich im Licht dieser Überlegungen als Produkt einer
bestimmten Christologie, aber auch eines bestimmten Menschen- und
Geschichtsbildes, das die Rolle des Individuums, des Helden17 oder auch des

Genies18 ins Zentrum stellt.
Daß ein Jesusbild, das den Aspekt der Beziehungshaftigkeit seines Wirkens

vernachlässigt, seine «Persönlichkeit» rasch einmal in ein sehr negatives Licht
rücken kann, zeigt neuestens das polemische Buch von H. C. Zander (1992): In
rastloser Unruhe hetzt Jesus durch Palästina, getrieben von einem «aggressiven

Machtanspruch», umgibt sich mit schwächlichen Jüngern, lebt «parasitär» und
läßt sich von wohlhabenden Frauen aushalten. Seine «irreale Allmachtsphantasie»

bringt ihn schließlich ans Kreuz. Der «Anschlag gegen den neuen
religiösen Kitsch» (Untertitel) endet mit einer massiven Kritik an «Jesulatrie Der
Personenkult um Jesus verletzt die Heiligkeit Gottes» (139).

Jesus als Lernender

Daß es keiner feministischen Perspektive bedarf, um die Problematik eines

einsamen, genialen, von seiner Umwelt abgehobenen Jesus zu erkennen, zeigt
auf seine Weise das Bändchen von W. Bruners «Wie Jesus glauben lernte»

(1991). Zwar stellt auch er Jesus fraglos und mit viel Zutrauen in die historische

15 D. Solle, Zwischen Patriarchat, Antijudaismus und Totalitarismus, in: Orien 56
(1992) 130-133, 132.

16 So der Titel ihres Aufsatzes in Strahm/Strobel (Anm. 14) 148-171. Auf dieser
Linie liegt auch C. Heyward, Und sie rührte sein Kleid an. Eine feministische Theologie
der Beziehung, Stuttgart 1986.

17 So Wöller 1987, 81—109, bes. 102ff: «Jesus als Heros».
18 Sehr direkt bringt auch E. DrewermannJesus mit der Konzeption des «Genies» in

Zusammenhang, wie sie sich etwa bei H. Hesse findet (vgl. Das Matthäusevangelium I,
Ölten 1992, 16 ff.).



438 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Glaubwürdigkeit der Quellen ins Zentrum seiner Darstellung, diesmal aber

nicht als «Lehrer», sondern als «Lernenden». Damit wird das Judentum, werden
aber auch die Frauen19 und Männer, denen Jesus begegnet, nicht mehr nur als

Voraussetzung, Hintergrund oder als Objekte des Wirkens und der Verkündigungjesu

wahrgenommen. Es wird nicht mehr ausschließlich gesagt, was sie

Jesus verdanken, sondern herausgestellt, was Jesus ihnen verdankt.

Ein Seitenblick auf literarische Zugänge zu Jesus

Nicht nur der Kuriosität halber sei zum Thema «Narrativität» angemerkt,
daß die erwähnten eher «naiven» Jesuserzählungen auch literarisch weit hinter
der Entwicklung in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur zurückbleiben,
die schon seit den 20erJahren (vgl. z.B. A. Döblin, Berlin Alexanderplatz,
1929) ein gebrochenes Verhältnis zum «allwissenden» Erzähler hat. Daß sich

ein gebrochenes Verhältnis zur Erzähltradition, aber auch zur Gestalt Jesu auf
deren Wahrnehmung durchaus produktiv auswirken kann, hat K.-J. Kuscheis
Lesebuch moderner literarischer Texte unter dem Titel «Der andere Jesus»

(München 1991) eindrücklich dokumentiert.20 Selbst der formal recht traditionelle

Roman «Mirjam» von L. Rinser (Frankfurt 31983) erzählt indirekt - aus

der Sicht der Mirjam von Magdala - von Jesus. Einen ähnlichen Weg wählt auch

der libanesische Dichter K. Gibran, «Jesus Menschensohn» (Ölten 1988), der 77

Menschen, die ihn kannten, von Jesus berichten läßt. Dabei kommen neben aus

der biblischen Tradition bekannten Figuren (z.B. «Simon, genannt Petrus»,
oder «Kaiphas, der Hohepriester») auch fiktive Gestalten zu Wort (z.B.: «ein
Mann aus der Wüste», «Sarkis, ein alter griechischer Hirte, genannt der Narr»).
Allerdings ist die Situierung dieser Gestalten in Raum und Zeit oft wenig präzis.
Gibran liegt viel weniger an Lokalkolorit und Zeitgeschichte, als die Anlage des

Buches es vermuten ließe.

I. Drewitz versetztJ(esus) und P(rometheus) in ihrem Roman «Eingeschlossen»

(Düsseldorf 1986) in eine Irrenanstalt und bringt den Nazarener so in
Beziehung zu unserer Welt, ohne die zwischen ihm und uns liegenden Brüche zu

übergehen und seine Fremdheit aufzuheben.

Die fast ausschließlich aus Dialogen bestehende «Christusnovelle», die
P. Roth (1991) unter dem Titel «Riverside» veröffentlicht hat, wählt die

Perspektive eines alten aussätzigen Mannes, der sich in eine Höhle zurückgezogen

15 Für die «Frauen um Jesus» hat auch E. Moltmann-Wendel mehrfach herausgestellt,

daßJesus von ihnen gelernt hat; vgl. Dies., Ein eigener Mensch werden. Frauen um
Jesus, Güttersloh 1980, sowie ihren Beitrag «Beziehung - die vergessene Dimension der
Christologie», in: Strahm/Strobel (Anm. 14) 100-111.

20 Vgl. auch Ders., Jesus in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, Zürich 1978.
Zur neueren Entwicklung s. G. Langenhorst, Die literarische Wiederentdeckungjesu in
Romanen der achtziger Jahre, in: StZ 117 (1992) 751-760.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 439

hat, dort von Jesus und zwei Jüngern aufgesucht worden ist und nun erneut von
zwei Jesusanhängern besucht wird, die im Auftrag des Apostels Thomas die

Jesusüberlieferung zwecks schriftlicher Fixierung sammeln. Die sprachlich und
inhaltlich sehr eigenwillige Erzählung problematisiert unter anderem den Übergang

von der Praxis Jesu zum Erzählen über ihn, welches das Zeugnis durch die
heilende Tat verdrängt und mit zunehmendem zeitlichen Abstand blasser wird:
«Von Jahr zu Jahr wird die <Unerfahrenheit>, auf die ihr euch da beruft, größer
werden, denn der als Herr bei euch gelebt hat und starb, wird ferner euch sein.

Auch diese Jünger, die ihn noch kannten und deren Gedächtnis schon nachläßt,
werden dann nicht mehr sein. Aber die Zeit dazwischen, die wird euch trösten,
wie ihr euch tröstet und mich zu vertrösten sucht. Und was bleibt dann übrig
vom Zeugnis?» (63).

Formal und theologisch weit weniger anregend als die bisher erwähnten
literarischen Annäherungen an Jesus ist der monumentale Roman von G. Mes-

sadié, «Ein Mensch namens Jesus» (München 1989).

Beiträge von Systematikern zu einer narrativen Jesusdarstellung

Ein letzter Hinweis im Zusammenhang mit dem Stichwort «narrative
Zugänge» zu Jesus muß dem Sachverhalt gelten, daß systematische Theologen
zuweilen ein feineres Sensorium für Narrativität zu haben scheinen als Exege-
ten.

Nur stichwortartig erwähnen kann ich hier E. Schillebeeckx, dessen

«Jesus» (Freiburg 1978, Taschenbuchausgabe 1992) den Untertitel «Die
Geschichte von einem Lebenden» trägt und der eine «narrative Christologie»
fordert, die in einer «zweite(n) Unschuld» «Die Lebensgeschichte des
Menschen Jesus als Geschichte Gottes» nachkritisch erzählt (67ff.). Im letzten Band
seiner Trilogie, «Menschen, die Geschichte von Gott» (Freiburg 1990), hat der
holländische Systematiker seine Christologie nochmals — unter stärker ekkle-

siologisch-pneumatischer Perspektive — zusammenfassend dargestellt. Dabei
erhält die Problematik, die sich mit dem Stichwort «Universalität und historische

Kontingenz des Lebensweges Jesu» (21 Iff.) verbindet, einen großen
Stellenwert. Der «Primat der christlichen Narrativität und der christlichen Praxis

vor aller theologischen Theorie» (226) erfordert - und ermöglicht - neue
Antworten auf die Fragen nach der Wahrheit und dem Absolutheitsanspruch
des Christentums.

Auf einen bloßen Hinweis muß ich mich auch bezüglich J.B. Metz
beschränken, für den die Kategorien Erinnerung, Erzählung und Solidarität von
zentraler Bedeutung sind, wobei ihm besonders an der «gefährlichen Erinnerung

der FreiheitJesu Christi» liegt.21 Die oben erwähnten, insgesamt doch eher

21 J.B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 41984.



440 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

harmlosenJesus-Erzählungen lassen weder viel von der «Gefährlichkeit» dieser

Erinnerung erkennen noch von einer «zweiten Naivität», die durch das Feuer
der Kritik geläutert ist.

Begegnung mit Jesus im Zeugnis

Beachtung verdient in diesem Zusammenhang unter den neueren Publikationen

der fundamentaltheologische Entwurf von K. H. Neufeld 22, der
gewissermaßen die Voraussetzungen einer erzählerischen Beschäftigung mit Jesus

klärt, und dies in einer sehr einfachen, aber dichten «biblischen» Sprache. Im
zentralen Abschnitt unter dem Thema «Umgang mitJesus» wird die Begegnung
mit ihm unter den Stichworten «Erfahren», «Sehen», «Hören» und «Entscheiden»

reflektiert.
Aber schon im Zusammenhang mit der Skizze der Botschaft, der Praxis und

des Weges Jesu kommt es zu wichtigen grundsätzlichen Einsichten über das

Wesen der Begegnung mit Jesus, etwa wo Neufeld im Zusammenhang mit der

Ostererfahrung auf den Begriff des Zeugnisses zu sprechen kommt: «Leben und
WirkenJesu vor seiner Passion sind nicht für jeden berichtenswert gewesen. Nur
jene erinnerten sich daran, nur jene sprachen davon und schrieben es auf, denen
die Vorgänge persönlich wichtig geworden waren. Das Zeugnis bildet den

einzigen realen Ort, in dem sich alle erwähnten Bedingungen, Daten und
Einsichten so zusammenfinden, daß Vertrauen und Glauben daraus erwachsen.

Anders formuliert: Christliches Glauben geschieht auf Zeugnis hin, es verlangt
eine Vermittlung personaler Art. Zeugnis wird gegeben von einer Wahrheit,
die zugleich erinnert und gegenwärtig gesetzt wird. Das Zeugnis sammelt,
wandelt und erschließt, was wirklich ist. Zeugnis verdichtet... den Sachverhalt

um die persönliche Zustimmung, um das eigene Dafür-Einstehen. Ein
solches Engagement stellt die Realität nicht in Frage, indem es sich dazu

bekennt. Wir sind zu sehr daran gewöhnt, in interessierten Aussagen pure
Behauptungen zu argwöhnen, statt umgekehrt damit zu rechnen, daß hier
Wirklichkeit in ihrer konkreten Bedeutung und eben nicht nur in bedeutungsloser

Neutralität zur Sprache kommt» (61—63).

Diese Sätze sagen nicht nur sehr viel über die Eigenart der Quellen aus, die
für die Rückfrage nach Jesus zur Verfügung stehen, sondern sind auch im Blick
auf das Reden und Erzählen von Jesus höchst bedeutsam: Gefragt ist (sofern
diese Rede theologische Relevanz haben soll) nicht der Anschein von «Objektivität»,

sondern Zeugnis, das sich seines Zeugnis-Charakters bewußt ist.23

22 K. H. Neufeld, Fundamentaltheologie I. Jesus - Grund christlichen Glaubens,
Mainz 1992.

23 Vgl. zur Kategorie des Zeugnisses auch E. Arens, Christopraxis. Grundzüge
theologischer Handlungstheorie (QD 139), Freiburg 1992, 95-109.131-138; F. Schüssler
Fiorenza, Fundamentale Theologie, Mainz 1992, 47-49.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 441

Praktisch heißt das, daß das «Ich», welches von Jesus erzählt, sich und seinen

Kontext, aus dem heraus es Jesus wahrnimmt, weder ausblenden kann noch
soll.

Die kommunikative Struktur des Evangeliums

Ausgehend von der «Theorie des kommunikativen Handelns» (J. Habermas)

erschließt E. Arens24 die kommunikative Praxis Jesu und entwickelt
einen kommunikativen Begriff des Evangeliums mit dem Ziel, «Grundzüge
theologischer Handlungstheorie » darzulegen. Als fünfentscheidende Merkmale

sprachlicher Kommunikation arbeitet er den intersubjektiven, propositional-
performativen und textualen Charakter von Sprache, ihre situative Bestimmtheit

und ihre Verständigungsorientierung heraus (46-48). Unter dem Stichwort

«Christopraxis» zeigt er auf, daß nicht nur der propositionale Gehalt des

Evangeliums (seine «Inhaltlichkeit»), sondern seine kommunikative Struktur insgesamt

theologisch relevant ist. Schon die exegetische Rekonstruktion der
kommunikativen Praxis Jesu und der ersten Gemeinden wird dadurch zur «Theologie»

(und ist nicht mehr bloß deren «Voraussetzung»), und die narrative
Grundstruktur der Texte von Jesus (insbesondere der Gleichnisse) und über

Jesus (z.B. Wundergeschichten) wird als zentrales Charakteristikum derselben

(und nicht bloß als pädagogisches oder literarisches Mittel) erhellt. So zeigt er
überzeugend auf, daß «die im Erzählen mitgeteilte Sache nicht von der Form
ihrer Mitteilung zu lösen» ist (85).

Von Jesus erzählen - im Angesicht des Todes

Bezieht man diese Einsichten zur Zeugnis-Struktur und zur Narrativität des

Evangeliums auf heutige Rede von Jesus Christus, wird man die Versuche,
«historische Jesusforschung in erzählender Form» (G. Theissen) zu betreiben,

grundsätzlich positiv werten. Allerdings kann es dabei - um es spitz zu formulieren

— nicht darum gehen, die Jesusüberlieferung zur gefälligen Bettlektüre
aufzubereiten. Die Evangelisten erzählen von Jesus im Angesicht seines
Kreuzestodes und im Blick auf die Gefahr, daß sich in ihren Gemeinden die
«gefährliche Erinnerung» an den Nazarener und seine solidarische Praxis verflüchtigen

könnte. Dieser Maßgabe kann heutiges Erzählen von Jesus nur entsprechen,

wenn es seinerseits den gegenwärtigen Mächten des Todes — zu denen

auch heute das Vergessen der «Gekreuzigten» zählt — Widerstand leistet. Solches

Erzählen ist alles andere als «beliebig» und wird sich der Verantwortung für das

Erzählte und dafür, was die Leserinnen und Leser daraus machen, nicht ent-

24 Arens, Christopraxis (Anm. 23).



442 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

ziehen. Ein lateinamerikanisches Beispiel für solches Erzählen ist der Katechismus

«Vamos Caminando»25 — seine Ubersetzung gibt wichtige Impulse zur

Weiterführung der Ansätze der historischen und sozialgeschichtlichen hin zu
einer kontextuellen Rede von Jesus Christus. Solche Rede ist von praktischen
Optionen geleitet und bleibt deshalb vorläufig, unfertig und jederzeit revidierbar,

was nichts anderes heißt, als daß in einer sich wandelnden Welt immer
wieder neu von Jesus erzählt werden muß.

3. Von «Optionen» geprägte Jesusbilder

Wie in Exegese und Theologie überhaupt, so gibt es auch in der Jesusliteratur

der letztenJahre zunehmend Beiträge, deren Autorinnen und Autoren von

ganz bestimmten «Optionen» (oder eindeutigen inhaltlichen Fragestellungen)
geleitet sind und diese auch klar benennen. Zu erwähnen sind in diesem

Zusammenhang insbesondere die feministische Perspektive und der
befreiungstheologische Ansatz, der übrigens einen wichtigen Vorläufer im Werk des

religiösen Sozialisten L. Ragaz hat, dessen Jesusbuch 1990 neu aufgelegt worden

ist. Die in mancher Hinsicht vergleichbaren Bemühungen um eine

Wahrnehmung Jesu aus jüdischer/jüdisch-christlicher Sicht werden aufgrund ihrer
Besonderheit in einem eigenen Teil diskutiert.26

Feministische Exegese

In der Beschäftigung der ethisch orientierten feministischen Theologinnen
(die von den stärker ästhetisch orientierten zu unterscheiden sind) mit der

Jesusüberlieferung gibt es - wie in der feministisch-kritischen Bibellektüre

insgesamt - eine Entwicklung von der Beschäftigung mit den Frauengestalten hin
zu einer umfassenden Re-Vision der Bibellektüre, der Hermeneutik, aber auch
des Jesusbildes und der Christologie. Stehen für die Beschäftigung mit den
Frauen um Jesus Bücher wie E. Moltmann-Wendels «Ein eigener Mensch
werden. Frauen um Jesus» (1980), so sind für ein umfassendes hermeneutisches

25 Equipo Pastoral de Bambamarca, Vamos Caminando. Machen wir uns auf den

Weg. Glaube, Gefangenschaft und Befreiung in den Peruanischen Anden, Freiburg
1983.

26 Einen guten Überblick über solcherlei Tendenzen geben die thematischen Artikel
ïnEvTh 39 (1987) 10-46 von E.W. Stegemann, L. Schottroff und P. Lapide.
Interessanterweise greift W. R. Schmidt (1990) 130-158 in den Interwievs mit G. Theissen,
E. Schüssler Fiorenza und S. Ben-Chorin genau dieselben Forschungstendenzen auf.
Zur befreiungstheologischen Perspektive s. auch G. Collet (Hg.), Der Christus der
Armen. Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, Freiburg
1988.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 443

Programm der feministischen Re-Vision herkömmlicher Jesusdarstellungen
unter den Exegetinnen vor allem die neueren Beiträge von E. Schüssler
Fiorenza und L. Schottroff zu nennen.27 Beiden ist gemeinsam, daß sie Jesus
weder von der Erneuerungsbewegung, die sich auf ihn beruft, noch vom
Judentum isolieren. Und beide vertreten die Überzeugung, daß schon innerhalb
der neutestamentlichen Traditionsgeschichte, die sie mittels historisch-kritischer

Analysen rekonstruieren, ein Prozeß der Patriarchalisierung und der

Unsichtbarmachung von Frauen einsetzt, in und hinter dem der Grundimpuls
der innerjüdischen Erneuerungsbewegung um Jesus allerdings mittels kritischer
Rekonstruktion wieder sichtbar gemacht und als das eigene biblische Erbe für
die feministische Bewegung zurückgefordert werden kann.

Jesus Sophia oderJesus der Prophet

Uneinigkeit besteht dann allerdings in der inhaltlich-theologischen
Rekonstruktion dieses Grundimpulses. E. Schüssler Fiorenza betont, daß die älteste

Jesustradition Jesus als den Gesandten der göttlichen Frau Weisheit versteht
und sieht in «Jesus Sophia» einen Ausgangspunkt für eine feministische
Spiritualität und Christologie.28 L. Schottroff dagegen betont den prophetischen
Charakter des von Jesus und seinen Anhängern und Anhängerinnen
proklamierten patriarchatskritischen Armenevangeliums.29 In dieser Diskussion schlägt
sich zum einen eine unterschiedliche Beurteilung bezüglich des patriarchatskritischen

Potentials weisheitlicher Theologie, zum anderen aber auch eine divergente

Wahrnehmung der Logienquelle Q nieder, bei der umstritten ist, ob sie

primär weisheitlich oder prophetisch geprägt ist.30

27 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, Zu ihrem Gedächtnis Eine feministisch-theologische

Rekonstruktion der christlichen Ursprünge, München 1988; Dies., Brot statt Steine.

Die Herausforderung einer feministischen Interpretation der Bibel, Freiburg/Schweiz
1988; Dies., Zur Methodenproblematik einer feministischen Christologie des Neuen
Testaments, in: Strahm/Strobel (Anm. 14) 129-147. L. Schottroff (Anm. 12) ebenfalls

abgedruckt in: Dies., Befreiungserfahrungen. Studien zur Sozialgeschichte des Neuen
Testaments (ThB 82), München 1990, 264—274 (vgl. auch die übrigen einschlägigen
Arbeit in diesem Band). Daß auch diese beiden Exegetinnen mit der Arbeit an
Frauentraditionen begonnen haben, belegen deren Beiträge in W. Schottroff/W. Stegemann
(Hg.), Traditionen der Befreiung, 2. Frauen in der Bibel, München 1980, 60-90.91-
133.

28 Schüssler Fiorenza, Zu ihrem Gedächtnis (Anm. 27) 177-189. Positiv
aufgenommen von S. Schroer, Jesus Sophia, in: Strahm/Strobel (Anm. 14) 112-128. Mit
anderen Akzenten und Interessen auch: Wöller 1987, 175-195.

29 L. Schottroff, Wanderprophetinnen. Eine feministische Analyse der Logienquelle,

in: EvTh 51 (1991) 332-344.
50 Dazu, aber auch zur gesamten Frage nach der Bedeutung von Q für die Jesusforschung

s. D. Kosch, Q und Jesus: BZ 36 (1992) 30-58.



444 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Lateinamerikanische Christologien

Genauso wenig wie «das» feministische Jesusbild gibt es «die» Christologie
der (lateinamerikanischen) Befreiungstehologie31, deren Umgang mit der Bibel

von unterschiedlichen Ansätzen geprägt ist. J. Sobrino32 z.B. setzt die
lateinamerikanische Christologie deutlich vom historisch-kritischen Bemühen um
den «geschichtlichen Jesus» ab, sofern dieses «einen gewissen Liberalismus und
Idealismus nicht überwindet.... Dringlicher als die <Entmythologisierung> ist...
die... <Ent-verharmlosung> Christi: daß Christus die Realität nicht in Ruhe läßt.

Die tiefste Krise, auf die die lateinamerikanische Christologie zu antworten hat,

liegt somit nicht auf der Linie der reinen Entmythologisierung, sondern darin,
daß Christus nicht das Alibi für die Gleichgültigkeit gegenüber dem tatsächlich
bestehenden Elend und noch weniger dessen religiöse Rechtfertigung sein darf»

(85). Der Rückbezug aufden «geschichtlichen Jesus» erfolgt also nicht um seiner
selbst willen, sondern in eminent praktischer Absicht: «Der Ansatz beim
historischen Jesus hat zum Ziel, dessen Geschichte in unser Heute weiterzuführen.

Wenn man vom geschichtlichen Jesus spricht, muß man vor allem anderen

sicherstellen, daß seine Praxis weitergeht» (93 f.). Als besondere Qualität
lateinamerikanischer Christologie erwähnt Sobrino sodann «eine geschichtliche
Situation, die der von Jesus relativ ähnlich ist», was es erlaubt, «den theologischen

Blick zugleich auf die Gegenwart und auf die Geschichte Jesu zu richten»
(100).

Für die historische Beurteilung derJesusüberlieferung hat dieses Verständnis

der Geschichtlichkeit Jesu zur Folge, daß sich das Interesse weniger auf die

«ipsissima verba oder facta Jesu» als auf «die fundamentale Struktur seiner

Praxis, seiner Verkündigung und seines Schicksals» richtet (102). Diese gilt es so

zu erzählen, daß Jesus dadurch selbst als die gute Nachricht Gottes dargestellt
wird.

«Jesus Christus, der Befreier»

Stärker an der traditionellen Form der Rückfrage nach dem historischen

Jesus orientiert sich der Entwurfvon L. Boff. 33 In Brasilien wurde der erste Teil
schon 1972 veröffentlicht, die deutsche Übersetzung kam aber erst 1986 heraus.

Die Folgen dieses großen zeitlichen Abstandes werden im Vorwort zur deut-

31 Zur Einführung s. C. Bussmann, Befreiung durch Jesus? Die Christologie der
lateinamerikanischen Befreiungstheologie, München 1980; G. Collet (Anm. 26); K.-
H. Ohlig, Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld von Christentum und Kultur,
München 1986, 589-600.

32 J. Sobrino, Die Bedeutung des geschichtlichen Christus in der lateinamerikanischen

Christologie, in: Collet (Anm. 24) 81-106.
33 L. Boff, Jesus Christus, der Befreier, Freiburg 1986.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 445

sehen Auflage ausdrücklich thematisiert. Die ursprüngliche Intention wird so
formuliert: «Es ging mir darum zu zeigen, daß die Befreiung im Mittelpunkt der
Botschaft und des Handelns Jesu steht. Vom historischen Jesus sprechen und
festhalten, daß er eine persönliche Option für die Armen trifft, daß er in den
Unterdrückten die ersten Adressaten seiner Guten Nachricht sieht und daß sich

aus dem Gesamt seines Programms und seiner Praxis ein Raum der Freiheit und
ein Aufruf zur Befreiung ergeben, galt und gilt als gefährlich und bedrohlich.»
Rückblickend macht Boffdann aufdie «Grenzen» seiner Arbeit aufmerksam. Er
erwähnt Forstschritte in der Erforschung der Evangelien und der historischen
Situation, in der Jesus lebte: «Vor allem das Verhältnis Jesu zum damaligen
Judentum und insbesondere zu den Pharisäern schätzen wir heute anders ein.

Ebensowenig hatten wir Anfang der siebziger Jahre die weibliche Dimension
der Christologie im Auge» (6f.).

Tatsächlich zeigt die Lektüre der den historischen Jesus betreffenden
Passagen dieser befreiungstheologischen Christologie, daß Boff sich der v.a. im
deutschen Sprachraum beheimateten «neuen Jesusfrage» eng anschließt und die

Option für die Armen und das Befreiungsprogramm auf diesem Weg historisch
und theologisch legitimiert. Sehr aufschlußreich sind diesbezüglich die
«Elemente eines befreienden Verständnisses des historischen Jesus», die Boff im
ersten Teil des Buches (31-40) zusammenstellt. «Die Christologie, die in
Lateinamerika erarbeitet wird, legt das Schwergewicht eher aufden historischen

Jesus als auf den Christus des Glaubens. Denn sie erkennt eine Strukturgleichheit

in den Situationen zur Zeit Jesu und in unserer Gegenwart: objektive
Unterdrückung und Abhängigkeit, die subjektiv als Widersprüche zum
Geschichtsplan Gottes erfahren werden. Für den gegenwärtigen Zustand der
Welt bedeutet der historische Jesus Krise und nicht Rechtfertigung, und er will
nicht so sehr, daß sie erklärt, als vielmehr, daß sie verändert wird» (31).

Befreiung aufKosten desJudentums

Durch die Art und Weise, wie BoffJesus als «jemand mit außerordentlich
sicherem Gespür, schöpferischer Phantasie und großer Originalität» (63-75) im
Konflikt mit seiner jüdischen Umgebung darstellt, wird er - wie er es

nachträglich selbst erkennt - zum Erben der Antijudaismus-Problematik der «neuen
Jesusfrage», die v.a. daher kommt, daß das spezifisch Jesuanische in Abhebung
vomJudentum seiner Zeit herausgestellt wird. Ein wichtiger Grund dafür ist die
Vorliebe dieser Art Jesusforschung für das Unähnlichkeitsprinzip, das als echt

jesuanisch jene Aussagen und Verhaltensweisen bestimmt, die Jesus vom Judentum

und vom Urchristentum unterscheiden. Verbindet sich diese Vorstellung
von der Originalität Jesu mit der durch gewisse christologische Konzeptionen
nahegelegten Auffassung, in diesem Anders-Sein sei auch seine «Göttlichkeit»
begründet, führt dies zu einem strukturellen Antijudaimus.



446 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Diese antijudaistische Kehrseite eines im Gegensatz zu seiner jüdischen
Mitwelt an «Befreiung», «Überwindung von Gesetzlichkeit» oder «Frauenbefreiung»

interessierten Jesus ist in den letzten Jahren von der feministischen

Theologie am deutlichsten wahrgenommen worden. Ebenso wie bei L. Boff
handelt es sich aber auch dort um das Erbe herkömmlicherJesusforschung (und
traditioneller antijüdischer Clichées), und nicht um eine diesen «engagierten»
Theologien und ihrenJesusbildern eigene Entwicklung. Daß dem so ist, belegen
nicht nur intensive Bemühungen um eine nicht antijüdische (feministische)
Befreiungstheologie, sondern auch Beiträge zu einer jüdisch-feministischen
Theologie, die auch für die Jesusforschung von erheblicher Bedeutung
sind.34

Methodisch-hermeneutisch ist aus diesem Phänomen des (ungewollten)
Antijudaismus mancher Formen engagierter Bibellektüre zu lernen, daß die

eigenen Optionen selbstkritisch darauf zu prüfen sind, ob sie zu umfassender

Befreiung beitragen oder ihrerseits vorurteilsstabilisierende oder unterdrückerische

Mechanismen aufrechterhalten oder erzeugen.35

Kriterium ist die Praxis

Auch in dieser Selbstkritik wird noch einmal deutlich, daß die feministischkritischen

und befreiungstheologischen Ansätze ihre Wahrheitskriterien in der
Praxis haben und diese auch zum Ausgangspunkt theoretischer Rekonstruktion36

machen. Auch wenn dies die «historische Methode» im engeren Sinn
nicht verändert, ist ihr Gebrauch doch von anderen Interessen geleitet.37 Dieser
konstitutive - und nicht erst nachträglich in Form von «Anwendungen»
hergestellte - Praxisbezug und die damit verbundene Unablösbarkeit Jesu von

34 Zur Antijudaismusdebatte in der feministischen Theologie s. den Artikel von
L. Siegele-Wenschkewitz in: E. Gössmann u.a. (Hg.), Wörterbuch der Feministischen
Theologie, Gütersloh 1991, 22-24, sowie den Beitrag von J. Kohn-Rölin, Antijudaismus

- die Kehrseite jeder Christologie?, in: Strahm/Strobel (Anm. 14) 65-80; zur
jüdischfeministischen Theologie vgl. J. Plaskow, Und wieder stehen wir am Sinai, Luzern 1992;
vgl. auch deren wichtigen Aufsatz: Feministischer Antijudaismus und der christliche Gott:
Kul 5 (1990) 9-25.

35 Vgl. dazu den in Anm. 27 genannten Beitrag von Schüssler Fiorenza in:
Strahm/Strobel.

36 Eine systematische Reflexion dieses - biblisch gut fundierten - Wahrheitsverständnisses

bietet Arens (Anm. 23) 110-120.
37 Die Diskussion um feministische und/oder befreiungstheologische Hermeneutik

ist kaum mehr überschaubar. Besonders hilfreich sind m.E.: C. Boff, Theologie und
Praxis. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie der Befreiung (FthSt 7),
München 1983; L. Boff/C. Boff, Wie treibt man Theologie der Befreiung?, Düsseldorf
1986; E. Schüssler Fiorenza, Brot statt Steine (Anm. 27); D. Solle, Gott denken.
Einführung in die Theologie, Stuttgart 1990.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 447

jenen, die mit ihm durch dieselbe Praxis verbunden sind, dürfte ein wichtiger
Grund dafür sein, daß feministisch und befreiungstheologisch arbeitende
Theologinnen und Theologen keine «Jesusbücher» im herkömmlichen Sinn verfassen,

wohl aber Christologien und/oder Ekklesiologien, in denen der geschichtliche

Jesus eine entscheidende Rolle spielt. Die für die historisch-kritische
Jesusforschung zentrale Unterscheidung zwischen Mythos und Geschichte tritt
hinter die Alternative zwischen Gottesdienst und Götzendienst, zwischen

Unterdrückung/Patriarchat und Befreiung in den Hintergrund. Die idealistische

Alternative zwischen Glaube und Geschichte wird sekundär gegenüber der
nichtidealistischen Unterscheidung von wahrem und falschem Glauben, von
Siegergeschichte und Opfergeschichte, von «History» und «Herstory».38

Unzeitgemäß, aber nicht anachronistisch

In Anknüpfung an die Überlegungen zu einem zeitgenössischen Zugang zu

Jesus wird man sagen können, daß die kontextuellen, von praktischen Optionen
geleiteten Zugänge zu Jesus zwar unzeitgemäß sind, insofern sie konsequent

gegen eine verharmlosende Abdrängung der Jesus-Gestalt in die Intimsphäre
privater Religiosität angehen, aber durch ihren klaren Gegenwarts- und
Realitätsbezug überholte Fragestellungen hinter sich lassen. Diese Art kontextueller
Theologie ist von einer kritischen Zeitgenossenschaft geprägt, die vielfach
prophetische Impulse freisetzt.

4. Jesus derJude

Das bereits angesprochene Problem des Antijudaismus und die damit
zusammenhängende Frage nach der Wahrnehmung Jesu aus jüdischer/jüdischchristlicher

Sicht bildet einen weiteren Schwerpunkt in der neueren Jesusliteratur.

F. ALT und «das Gerücht vom NichtmehrJuden Jesus»

Daß diesbezüglich noch vieles aufzuarbeiten ist, zeigt der wohl erfolgreichste

Jesus-Bestseller der letzten Jahre: «Jesus - der erste neue Mann» von F. Alt
(1989). Er entwirft ein Bild von Jesus, der in radikalem und unüberwindbarem
Gegensatz zumJudentum steht. «Jesu Reden und Lehren waren nicht irgendwie
anders, er war ganz anders - der größte Kontrast zu seiner jüdischen Umwelt,

58 Für die lateinamerikanische Befreiungstheologie gilt es zudem zu beachten, daß
sie «aus einem Katholizismus voraufgeklärter Prägung» kommt und «von der säkularen

Wendung der Moderne kaum beeinflußt» ist: K.-H. Ohlig (Anm. 31) 592.



448 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

den man sich vorstellen kann» (34). Zustimmend zitiert er H. Wolff: «Das

Christentum ist bisher nie wirklich aus dem Schatten des Judentums herausgetreten.

Das ist seine Schuld. Das ist seine Tragik, das ist sein Existenzproblem»
(121). Und wenige Seiten später formuliert Alt ebenso prägnant wie klischeehaft:

«Jesus und sein neues Gottesbild stehen im Gegensatz zum alten Gottesbild:

individuell und nicht mehr kollektiv - mütterlich-väterlich und nicht
mehr patriarchalisch - global und nicht mehr national - gegenwartsorientiert
und nicht mehr vertröstend — dynamisch und nicht mehr statisch — organisch
und nicht mehr mechanisch - angstbefreiend und nicht mehr angstmachend —

heilend und nicht mehr krankmachend - freiheitlich und nicht mehr gesetzlich

- gewaltfrei und nicht mehr rachsüchtig - liebevoll und nicht mehr bestrafend»

(129).
Obwohl dieses völlig unhaltbare Bild des Alten Testaments und des Judentums

keineswegs die einzige Schwierigkeit ist, die ich mit dem Buch von F. Alt
habe, ist darin doch sein schwerwiegendster Mangel zu sehen.39 Bei dieser
Problematik setzt denn auch die scharfsinnige und polemische Auseinandersetzung

von M. Brumlik mit dem Buch von Alt an, die den Titel «Der Anti-Alt.
Wider die furchtbare Friedfertigkeit» trägt.40 Die Lektüre dieses Buches ist auch
deshalb höchst interessant, weil Brumlik gut über die Voraussetzungen
informiert, die dieses Buch überhaupt erst ermöglichen:

- eine schon längst vor Alt existierende, in weniger popularisierter Form
durchaus als «historisch-kritisch» erhärtet geltende These vom «Nichtmehrjuden

Jesus», der sich scharf von der «jüdischen Gesetzesreligion» abhebt,

- bestimmte Formen feministischer Theologie, die das Judentum bezichtigen,
das «Matriarchat» durch eine patriarchale Religion verdrängt zu haben und in
Jesus den ersten «Feministen» sehen, der diese Entwicklung umkehrt41,

- eine problematische Wahrnehmung des Judentums in der bei Theologinnen
und Theologen äußerst beliebten Tiefenpsychologie von C. G. Jung, sowie

- antisemitische Tendenzen im Zeitgeist.

38 Für die lateinamerikanische Befreiungstheologie gilt es zudem zu beachten, daß sie

«aus einem Katholizismus voraufgeklärter Prägung» kommt und «von der säkularen

Wendung der Moderne kaum beeinflußt» ist: K.-H. Ohlig (Anm. 31) 592.
35 Völlig unsinnig (und gerade in einem populären Buch besonders unverantwortlich)
ist z.B. die ohne Bedenken von K. Herbst 1988, 223-264, übernommene These,

Jesus sei am Kreuz nicht gestorben, sondern bloß ohnmächtig geworden und dann nach
zwei Tagen wieder aufgewacht (56 f.).

40 M. Brumlik, Der Anti-Alt. Wider die furchtbare Friedfertigkeit, Frankfurt
1991.

41 Vgl. dazu den in Anm. 34 genannten Aufsatz von J. Plaskow. L. Swidler, der die
These von Jesus dem «Feministen» als erster profiliert vertreten hat, hält zwar nach wie
vor daran fest (vgl. Swidler 1991, 77—106), betont aber sehr stark das Jude-Sein Jesu und
formuliert gegen F. Alt «ein klares Nein zum Anti-Judaismus» (48-73).



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 449

Ansätze zur Aufarbeitung des Antijudaismus in derJesusdarstellung

Schon die von M. Brumlik aufgegriffenen Fragestellungen zeigen, daß die

Antijudaismus-Problematik im Zusammenhang mit dem Jesusbild und der

Christologie äußerst komplex ist. Um so erfreulicher ist die Feststellung, daß sie

von verschiedenen Seiten her entschieden in Angriff genommen wird - auch

wenn längst nicht alle Probleme geklärt sind.42

Grundlegend ist eine «Hermeneutik des Verdachts», die - durch den

Schrecken der Shoah sensibilisiert — die eigene Position im Zusammenhang mit
der Unheilsgeschichte des christlich-jüdischen Verhältnisses sieht. Dabei richtet
sich der Verdacht gegen eigene Lesegewohnheiten und Deutungsmuster, gegen
die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der Texte und gegen diese Texte und
die in ihnen zutage tretenden Intentionen selbst. Von diesem Verdacht können
nicht einmal Jesus selbst und sein unbedingter Anspruch befreit werden, der ihn
dazu bringt, seine Ablehnung als Ereignis von eschatologischer Tragweite zu
beurteilen.43

Um des bezüglich der historischen Gestalt Jesu recht weit gediehenen
jüdisch-christlichen Gesprächs, aber auch um der Sache selbst willen, sind auch

jüdische Beiträge zur Jesusfrage44 wichtig. Wenn jüdische Autoren die Auffassung

äußern, Jesus und seine Bewegung hätten sich weitgehend im Rahmen des

im damaligen Judentum Möglichen bewegt, so ist das christlicherseits ebenso

ernstzunehmen wie das von jüdischer Seite in mancherlei Belangen festgestellte
«Unjudentum Jesu» (J. Klausner).

Wichtig ist aber auch eine bessere Kenntnis und damit eine angemessenere
Beurteilung des Judentums (zur Zeit Jesu). Wo dieses in seiner Vielfalt, seiner

Lebendigkeit und seinem Reichtum differenziert wahrgenommen wird, kann es

nicht zur dunklen Folie verkommen, vor der sich Jesus um so strahlender
abhebt. In der neueren Jesusliteratur zeigt sich diese Gesetzmäßigkeit etwa
darin, daß historisch und sozialgeschichtlich gut dokumentierte Autorinnen
und Autoren viel weniger in Gefahr sind, in die Falle des Antijudaismus zu

tappen, als jene, die statt der Geschichte und der Welt Jesu selbst nur eine

42 Vgl. zum Folgenden auch meinen Versuch einer thesenhaften Formulierung der
Problematik: D. Kosch, Jesus der Jude - Zehn Thesen: Kuli (1992) 74—82.

43 S.U.Luz, Jesus der Menschensohn zwischen Juden und Christen, in: Israel und
Kirche heute (FS E.L. Ehrlich), Freiburg 1991, 212-223.

44 Vgl. Lapide 1991, die in Anm. 26 genannten Beiträge jüdischer Autoren sowie:
S. Landmann, Jesus und die Juden oder die Folgen einer Verstrickung (Ullstein TB
34597), Frankfurt 1989; J. Imbach, Wem gehört Jesus? Seine Bedeutung für Juden, Christen

und Moslems, München 1989, 33-60; W. Vogler, Jüdische Jesusinterpretationen in
christlicher Sicht, Weimar 1988; anregend ist auch Schmidt (1990): bei seiner «Suche
nach einem Unbekannten» läßt er sich von Begegnungen, Lektüre, aber auch vom
Lokalkolorit Israels leiten, wo er seine Nachforschungen betreibt.



450 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

schematische Konzeption davon vor Augen haben.45 Einen gewichtigen
Beitrag zu einer besseren Wahrnehmung des Judentums hat neuerdings H. Küng
vorgelegt, der darin auch ausführlich auf den Juden Jesus zu sprechen kommt.46
Seine Instrumentalisierung der jüdischen Tora-Frömmigkeit zur Geißelung des

Legalismus in der eigenen Kirche, aber auch seine Tendenz zur Systematisierung

historischer Phänomene trüben seinen Blick zwar gelegentlich47 ; trotzdem
bietet das Buch in gewohnt leserfreundlicher Art einem breiten Publikum eine
Fülle von Informationen dar, die ihm sonst so nicht zugänglich wären. Bei aller

«Dialog-Offenheit» hält Küng bezüglich des Juden Jesus fest, daß dieser sich

nicht bruchlos in «das» Judentum seiner Zeit, bzw. eine seiner Strömungen
einordnen läßt, sondern ein eigenes, unverwechselbares Profil hat: «In der

Exegese ist eine - begrüßenswerte, aber in ihren Übertreibungen auch zu
kritisierende - Tendenzwende unübersehbar. Konnte man früher in exegetischer
Schwarzweißmalerei nicht genug tun, um Jesus von Nazaret auf Kosten der
Pharisäer zum Leuchten zu bringen, so macht sich jetzt auch bei einzelnen
christlichen Exegeten die umgekehrte Tendenz bemerkbar, Jesus und das Judentum

so Grau in Grau zu malen, daß man Jesu Eigenprofil nur noch schwer
erkennen und auch gar nicht mehr verstehen kann, warum es zu einer vom
Judentum verschiedenen Religion kam, die sich von Anfang an gerade auf
seinen und keinen anderen Namen zurückführt» (386). Wichtiger noch als

solche Gesamtdarstellungen des Judentums sind für die Jesusforschung judai-
stische Darstellungen des Judentums zur Zeit des Zweiten Tempels. So sind -
um nur ein wichtiges Beispiel zu nennen - bei der Neueinschätzung des

Verhältnisses zwischen Jesus und den Pharisäern mindestens ebenso viele Impulse
von der judaistischen Pharisäismusforschung wie von der eigentlichen Jesusforschung

ausgegangen.48 Daß eine Annäherung an den Juden Jesus auch in
literarisch ansprechender, allgemeinverständlicher und doch kompetenter Art
möglich ist, zeigt die von W.-R. Schmidt in Tagebuchform vorgelegte «Suche

nach einem Unbekannten», die in eindrücklicher Weise die Bedeutung der

Begegnung mit der Landschaft Palästinas und mit einzelnen sachkundigen
Menschen für die Herausbildung eines Jesusbildes dokumentiert.

45 Das gilt für F. Alt (im Gegensatz etwa zu G. Theissen, W. Stegemann) ebenso
wie für die «ästhetische», matriarchats-orientierte Richtung der feministischen Theologie
(C. Mulack, G. Weiler, H. Sorge) im Gegensatz zu den befreiungstheologisch
orientierten und sozialgeschichtlich arbeitenden Theologinnen (E. Schüssler Fiorenza;
L. Schottroff; S. Schroer).

46 H. Küng, Das Judentum. Die religiöse Situation der Zeit, München 1991, 377-
485.

47 Vgl. die Rezension von R. Boschert-Kimmig, in: Orien 56 (1992) 146-148.
48 Gute Überblicke bieten z.B.: J. Maier, Zwischen den Testamenten (NEB.AT,

Ergänzungsband 3), Würzburg 1990 ;J. Neusner, Judentum in frühchristlicher Zeit, Stuttgart

1988; G. Stemberger, Pharisäer, Sadduzäer, Essener (SBS 144), Stuttgart 1991.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 451

Für die eigentlich exegetische Arbeit von großer Bedeutung ist sodann die

Frage nach den Kriterien, anhand derer über Echtheit/Unechtheit der
Jesusüberlieferung entschieden wird. Besonders wichtig ist dabei das in der Zeit der

«neuen Jesusfrage» für zentral erachtete Differenzkriterium, das als echt jesu-
anisch zunächst nur ansieht, worin Jesus sich vom Judentum und vom
Urchristentum abhebt. Obwohl immer wieder daraufaufmerksam gemacht worden ist,
daß dieses Kriterium der doppelten Unähnlichkeit nur eine «Einstiegsfunktion»
hat, kritisch zu handhaben ist und insbesondere im Blick auf das, was Jesus mit
dem Judentum verbindet, ergänzungsbedürftig ist, hat es faktisch doch zur
Profilierung Jesu gegen das Judentum statt innerhalb desselben beigetragen.49
Wohin ein verabsolutiertes und falsch gehandhabtes Differenzkriterium führt,
zeigt drastisch das Konzept von F. Alt. Auch wenn die neuesten Beiträge zur
Jesusforschung - die «neue Jesusfrage» gerade darin überwindend50 - die

einseitige Betonung der «Einzigartigkeit Jesu» zu korrigieren trachten und einen
wesentlich von seiner jüdischen Welt geprägten Jesus zeichnen, kommt der
methodische Aspekt der Rückfrage nach Jesus nur am Rande51 zur Sprache.
J. Gnilka (1990), dem wir die wissenschaftlichste Jesusdarstellung im
deutschen Sprachraum seit vielen Jahren verdanken, behandelt «Methodisches» auf

ganzen zwölf von über dreihundert Seiten und kommt dabei nicht über teils
wenig griffige, längst anerkannte Grundsätze hinaus. Echtheits-, bzw. Unech-
theitsentscheide werden dann auch bei der inhaltlichen Darstellung der
Botschaft und Geschichte Jesu kaum je diskutiert. So sinnvoll das Postulat einer

«grundsätzlichen Vertrauenswürdigkeit» der Quellen und der daraus abgeleitete
«vorsichtige Optimismus» sind, so unbefriedigend ist der damit verbundene

(bequeme!) Verzicht auf methodisch kontrollierte historisch-kritische
Rekonstruktion, die zur Gewährleistung der «kommunikativen Rationalität»52 der

Rückfrage nach Jesus notwendig bleibt, die auf der «Kritisierbarkeit und

Begründbarkeit» ihrer Ergebnisse beruht.

Wo die aufklärerische Frage nach dem historisch Gesicherten von der

Exegese zu leicht abgetan oder narrativ «umgangen» wird, nehmen andere sich

ihrer an - mit Engagement und teils erheblichem Scharfsinn, aber auch mit der

Tendenz zu überpointierten Resultaten. Beides verraten schon Titel und Untertitel

der entsprechenden Bücher von Nicht-Fachexegeten: «Der wirkliche Jesus.

Das total andere Gottesbild» (K. Herbst, 1988), «Der Jesus-Mythos. Über die

49 Vgl. die scharfe Kritik von Schellong (Anm. 9) 10-12, sowie meinen Vorschlag
zu einer Neuformulierung in Kosch (Anm. 42) 76-78.

50 Vgl. dazu G. Theissen, Theologie und Exegese in den neutestamentlichen Arbeiten

von Günther Bornkamm, in: EvTh 51 (1991) 308—332, 319—325.
51 Z.B. in den Briefen an den «Kollegen Kratzinger» bei Theissen 1986 oder in den

Nachworten, bzw. Exkursen von Baldermann 1991, Feneberg 1990 oder Zahrnt
1987.

52 S. dazu. Arens (Anm. 23) 23-26.



452 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

Krise des christlichen Glaubens» (P. de Rosa, 1991), «Ein Messias aus Galiläa.
Was Christen nicht wissen - aber sollten» (P.J. Weiland, 1989). Auffällig
immerhin, daß zwei von diesen Büchern nachhaltig auf das Jude-Sein Jesu
verweisen und nur K. Herbst (der von F. Alt als Gewährsmann erwähnt wird)
Jesus im Widerspruch zur jüdischen Tradition stehen sieht. Das aufklärerische
Pathos dieser Bücher von «Außenseitern» richtet sich allerdings nicht primär
gegen die Bibelwissenschaft, sondern gegen die kirchliche Jesusverkündigung,
der Verzerrungen, bisweilen gar Verfälschungen der Botschaft und Gestalt

vorgeworfen werden. Damit wird an Positionen der rationalistischen und
liberalen Leben-Jesu-Forschung des 18. und 19. Jahrhunderts angeknüpft, was

daraufhinweist, daß deren kritische Impulse von der kirchlichen Verkündigung
und der «offiziellen» Theologie noch immer nicht wirklich verarbeitet worden
sind. Weitergeführt wird das «aufklärerische Programm» allerdings insofern, als

Jesus nicht universal als «wahrer Mensch» dargestellt wird, sondern partikular
als «wahrer Jude».53

5. Die überzeitliche, aktuelle Bedeutung Jesu

Die Erkenntnis, daß die geschichtliche Gestalt Jesu «kontingent» ist und
nicht ohne weiteres «universale» Bedeutung beanspruchen kann, ist durch
verschiedene Entwicklungen präsenter geworden:
— Christliche/kirchliche Sozialisation ist keine Selbstverständlichkeit mehr.

Jesus, seine Geschichte und seine Botschaft sind nicht mehr «selbstverständlich»,

und es herrscht auch keineswegs mehr Konsens darüber, daß das

Wissen darum wichtig, geschweige denn lebensnotwendig ist.

— Die multikulturelle Gesellschaft ist auch multireligiös. Mitmenschen in der
nächsten Umgebung gehören anderen Religionen an und glauben oft «mehr»

an Gott als Christinnen und Christen. Pluralismus, in dem das Christentum
nicht mehr die «einzige» Möglichkeit ist, ist nicht nur theoretisch denkbar,
sondern gehört zur Erfahrung.54

— Exklusivitäts- und Absolutheitsansprüche haben ihre Plausibilität in der
Postmoderne eingebüßt und gelten mancherorts als «totalitär» oder «ideologisch».

«Synthetische», aus verschiedenen Quellen gespeiste Religiosität hat

Konjunktur.

52 S. dazu Arens (Anm. 23) 23-26.
53 Vgl. dazu aus systematischer Sicht: F.-W. Marquardt, Das christliche Bekenntnis

zu Jesus, dem Juden. Eine Christoiogie, 2 Bände, München 1990-1991.
54 Vgl. dazu ausführlicher P.L. Berger, Der Zwang zur Häresie. Religion in der

pluralistischen Gesellschaft (Herder Spektrum 4098), Freiburg 1992, sowie die in Anm. 2

genannte Literatur.



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 453

- Die historische Gestalt Jesu wird «realistischer» eingeschätzt: Daß ein männlicher

Jude, der vor 2000 Jahren in Galiläa gelebt hat, Frauen und Männer zu
allen Zeiten und in aller Welt erlöst, bzw. uns Heutigen noch etwas zu sagen
hat, ist alles andere als selbstverständlich.

Da damit auch die Beschäftigung mit der Gestalt Jesu nicht mehr
«selbstevident» ist, werden die Fragen nach seiner Gegenwartsbedeutung, nach der
Art seiner Präsenz in unserer Lebenswelt und nach dem Absolutheitsanspruch,
der mit ihm verbunden ist, drängender. Hinzu kommt die Sehnsucht nach

Unmittelbarkeit, die oft in Form von Kritik am «spirituellen» Defizit der
landläufigen Verkündigung und der wissenschaftlichen Exegese und Theologie
geäußert wird. Obwohl diese Fragen und Wünsche eher in den Bereich der
systematischen Theologie als in jenen der Exegese fallen, ist auch die Jesusliteratur

davon betroffen, zumal exegetisch-historische und systematische Fragen
hier eng miteinander verflochten sind und die Bücher für eine breitere
Leserschaft, die zudem zu einem rechten Teil von Nicht-Fachexegeten und -exege-
tinnen stammen, thematisch weit ausgreifen.

Das Problem der GegenwartsbedeutungJesu

Relevanz für die eigene Gegenwart kann auf verschiedene Arten «hergestellt»

oder «behauptet» werden: Wer beim «Archetypischen», «ewig Menschlichen»

ansetzt und dessen Unwandelbarkeit annimmt, kann ohne Schwierigkeiten

(tiefen)psychologische Unmittelbarkeit zu Jesus herstellen und dabei auch
noch behaupten, die historisch-kritische Exegese erschwere oder verstelle den

Zugang zu ihm und seiner Gestalt. Daß auch ein solcher - prominent von
E. Drewermann55 vertretener - Umgang mit der Jesusüberlieferung etwa
bezüglich der Art der Konflikte zwischen Jesus und seinen Gegnern auf eine
historische «Hintergrundtheorie» angewiesen ist, kann allerdings ebensowenig
übersehen werden wie die Tatsache, daß die Voraussetzung übergeschichtlicher,

nicht kulturell vermittelter «Archetypen» alles andere als unproblematisch
ist.

Ein ähnlicher Ansatz liegt dem Buch von H. Wöller, «Ein Traum von
Christus. In der Seele geboren, im Geist erkannt» (1987) zugrunde: «Eine

Theologie der Offenbarung bedarf zur Ergänzung einer Anthropologie des

Empfangens» (9). Diese «setzt voraus, daß die Bilder vom Advent (gemeint ist

55 E. Drewermann hat zwar noch kein «Jesusbuch» verfaßt, doch kommt sein
Mk-Kommentar in die Nähe eines solchen: «Das Markusevangelium I.II», Ölten 1987.

Aus der zahlreichen Sekundärliteratur zu Drewermann s. nur G. Fehrenbacher,
Drewermann verstehen. Eine kritische Hinführung. Ölten 1991; zum Mk-Kommentar s.

G. Lüdemann, Texte und Träume. Ein Gang durch das Markusevangelium in
Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann (Bensheimer Hefte 71), Göttingen 1992.



454 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

die Offenbarung, das Kommen Gottes, D.K.) in der Seele des Menschen

vorgezeichnet sind als Muster des Erlebens. Es sind Bilder, die aus Mythen und
Märchen bekannt sind und ebenso aus eigenem Erleben» (19 f.). Diese «Grundmuster

des Erlebens, die C.G. Jung <Archetypen> genannt hat» sind «allen
Menschen gemeinsam» (21). «Die Mythen in ihren vielfarbigen Schilderungen
sind immer Symbole für seelisches Geschehen» (28). Sie haben «mit historischer

Berichterstattung nichts gemeinsam» (29), geht es bei ihnen doch um «die

Grammatik der Seele» (30). «Jesus ist, nur historisch betrachtet, ein gescheiterter

Prophet, wäre er nicht der auferstandene, der lebendige Christus. Die

Beschäftigung mit der Bibel bliebe reine Archäologie, offenbarte sich Gott nicht
heute ebenso wie damals. Ein Paradigmawechsel in der Theologie steht an,
der den Glauben aus dem Gefängnis der Historie befreit und den Menschen aus

der Gefangenschaft des rationalen Denkens» (39£). «<Wie oben so unten>,
lautet das geheimnisvolle Gesetz der Esoterik» (47) - und wer lernt, «sein Ich

durchläßig zu machen, kommt auch in Verbindung mit den Schwingungen
des Kosmos» (256). Mit Hilfe solcher Entsprechungen werden neben dem

Gegensatz von Geschichte und Gegenwart auch jene von Innenwelt und

Außenwelt, individueller Erkenntnis und politischem Handeln, von Mensch
und Natur, ja schließlich von Gott und Welt überwunden. So wird der Name
Christus zum «Symbol», in dem «individuelle, geistige, soziale, transzendente

und schließlich kosmische Aspekte, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
Mensch und Gott zusammengefaßt» sind (265).

Unmittelbarkeit zu Jesus wird hier mit Hilfe eines ungeschichtlichen, «re-

mythisierten» Weltbildes hergestellt, das allerdings nicht auf historische
«Hilfsthesen» verzichten kann. Exemplarisch seien die Ausführungen zum Thema

«Jesus und die Frauen» (106-109) herbeigezogen: «Der vorurteilsfreie Umgang
Jesu mit den Frauen war, gemessen an den religiösen und sozialen Normen
seiner Zeit, ungewöhnlich und geradezu schockierend. Im Judentum der Zeit
Jesu wurde eine Frau niemals wirklich religionsmündig, kultisch galt sie als

unrein. Zur Wanderkommune Jesu aber zählten neben den Männern auch

Frauen. Es fällt auf, daß an keiner Stelle in den Evangelien von einer
freindseligen Haltung der Frauen gegenüber Jesus berichtet wird. Obwohl
bereits bei den Evangelisten eine Tendenz erkennbar ist, die Bedeutung der
Frauen zurückzudrängen, war das Verhalten Jesu gegenüber den Frauen
offenbar zu bemerkenswert, als daß es verschwiegen werden konnte. ...Jesus hat
sich über die kollektiven Normen für den Umgang mit Frauen hinweggesetzt....
In mythische Sprache übersetzt heißt dies, daß in Jesus der Heros erschienen ist,
der die heilige Hochzeit mit dem Weiblichen, mit der Seele, feiern kann, gerade
weil ihm das Weibliche nicht als ein Fremdes begegnen wird, von dem er

überwältigt und verschlungen würde, sondern als etwas Vertrautes, als ein

Spiegel, in dem er, der Christus, sich selbst erkennt.»



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 455

Wider die Jesus- Vergessenheit

Ähnliche Ansätze finden sich auch anderswo, z.B. bei M. Fox, der die
«Vision vom kosmischen Christus» in die Mitte seiner Christologie stellt56.

Gemeinsam ist ihnen, daß die Geschichtlichkeit der Gestalt Jesus in den

Hintergrund tritt. Treffend bezeichnet G. Fuchs das Phänomen als «<Jesus-Verges-
senheit> bei Neoreligiösen: Jesus verschwindet (gerade auch in Jesus-

Büchern!) in irgendeinem Christus-Symbol.»57 Das Problem der
Gegenwartsbedeutungjesu wird durch die Relativierung seiner Geschichtlichkeit «gelöst».
Die von E. Käsemann mit aller Vehemenz vertretene These, daß die historische

Rückfrage nach Jesus notwendig ist, um der doketischen oder gnostischen
Verflüchtigung seiner Geschichtlichkeit zu widerstehen58, findet in dieser Art
Literatur ihre eindrückliche Bestätigung. Im Blick auf die (unbeabsichtigten)
antijüdischen Implikationen vieler dieser Darstellungen wird man über
Käsemann hinaus das Festhalten an der jüdischen Identität Jesu als die heute
angemessene Gestalt des christologischen Bekenntnisses Jesu als vere homo bezeichnen

müssen.

Die soteriologische Relevanz des geschichtlichen Jesus

Dieses «christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden» wird allerdings auch darauf
achten müssen, Jesus nicht in seiner Geschichte «einzuschließen». Zwar geht es

nicht an, seine Gegenwartsbedeutung auf Kosten seiner geschichtlichen
Kontingenz zu «erschleichen», und in einer Zeit, in der «Gott für westliche
Menschen zum Problem geworden ist»59 und der Dialog mit den Weltreligionen
auch «nichtchristliche Verständnisse Jesu» miteinschließt60, wirkt auch die
bloße (dogmatische) Behauptung der bleibenden Bedeutung des Menschen

Jesus, mit welcher der Wahrheits- und Absolutheitsanspruch des Christentums

eng verknüpft sind, kaum überzeugend.
«Im Spannungsfeld von Christentum und Kultur» erweist sich die «Begründung

des christologischen Bekenntnisses» als notwendig. Zwar lassen sich nach
der überzeugenden Darstellung von K.-H. Ohlig in seiner «Fundamentalchri-

56 M. Fox, Vision vom kosmischen Christus. Aufbruch ins dritte Jahrtausend, Stuttgart

1991; vgl. G. Schiwy, Der kosmische Christus. Spuren Gottes ins neue Zeitalter,
München 1990.

57 G. Fuchs, Der arme Jesus und der Reichtum der Wissenden. Negative Christologie
und moderne Gnosis: Diak 22 (1991) 388-399, 392.

58 Vgl. etwa: E. Käsemann, Die neue Jesusfrage, in: J. Dupont, Jésus aux origines de

la christologie (BEThL 40), Gembloux 1975, 47-57.
59 E. Schillebeeckx, Menschen. Die Geschichte von Gott, Freiburg 1990, 75-92.
60 Marquardt (Anm. 58) 11-105; vgl. Imbach (Anm. 44) und H. Küng, Projekt

Weltethos, München 1990, sowie die begonnene Trilogie zu Judentum (Anm. 46),
Christentum und Islam.



456 Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

stologie»61 alle christologischen Prädikationen als Ausdruck dessen erweisen,
«was in einer Kultur jeweils Menschen soteriologisch erhofften». Davon sind
auch die großkirchlichen Formeln nicht ausgenommen, die «die äußerste sote-

riologische Hoffnung einer Kultur» zusammenfassen (619f.). Aber Jesus hat als

Subjekt all diesen Prädikaten gegenüber eine «korrektive Funktion» (648f.). Um
diese «Korrektur der Inhalte und Assoziationen der Prädikate vom geschichtlichen

Jesus her» zu ermöglichen, ist «das narrativ von ihm überlieferte Material»

von besonderer Bedeutung. Aber «das christologische Subjekt ist... nicht
einfachhin der geschichtliche Jesus, sondern der geschichtliche Jesus, insofern er
soteriologisch relevant ist» (646).

Mit der Formel «soteriologische Rezeption der Geschichte Jesu» ist nicht
nur auf den Begriff gebracht, was oft als «kerygmatischer Charakter» der
Evangelien bezeichnet wird - es wird auch der Weg gewiesen zu einer Darstellung
Jesu, die seine Geschichtlichkeit und seine Gegenwartsbedeutung nicht
gegeneinander ausspielt, sondern so von Jesus und seinen Nachfolgerinnen und

Nachfolgern erzählt, daß die jeweiligen Adressatinnen und Adressaten in das

Heilsgeschehen in Form umfassender Befreiung miteinbezogen werden — und
nicht bloße Zuschauer oder Objekte eines Geschehens bleiben, das sich in kaum
überwindbarer zeitlicher, vorstellungsmäßiger, emotionaler oder metaphysischer

Distanz abspielt.

Schluß

Der Versuch, die z.T. stark divergierenden Tendenzen neuerer Jesusliteratur

daraufhin zu befragen, was eine zeitgenössische, theologisch und historisch

verantwortete Jesusdarstellung zu leisten hat, führt zu einigen Desideraten, die
teilweise speziell die Jesusforschung, teilweise aber die exegetische Methodik
und Hermeneutik insgesamt betreffen:

1. Die Exegetinnen und Exegeten dürfen bei ihrer Arbeit die Fragen und
die Zeichen der Zeit nicht aus den Augen verlieren. Dem Ernstnehmen der
Geschichtlichkeit Jesu und der neutestamentlichen Zeugnisse von ihm muß
eine bewußte Reflexion auf die eigene Geschichtlichkeit, den eigenen Standort
und die Voraussetzungen entsprechen, von denen aus die Rückfrage nach Jesus
betrieben wird. Dazu gehört auch das Ernstnehmen der «Befindlichkeit» jener
Frauen und Männer, mit denen und für die Exegese betrieben wird.

2. Inhalt und Form eines Textes hängen eng miteinander zusammen. Das

gilt nicht nur für die Verkündigung Jesu und die Rezeption seiner Botschaft und
seines Wirkens im Neuen Testament, sondern auch für Jesusbücher (und
exegetische Publikationen insgesamt). So erfreulich in diesem Zusammenhang die

61 K.-H. Ohlig (Anm. 31).



Jesus: neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen 457

Wiederentdeckung der Narrativität ist, so notwendig bleibt die Besinnung auf
sachgemäße Formen, die exegetische Jesusforschung zur Sprache zu bringen.

3. Das Jesusbild, aber auch die Methodik der kritischen Rekonstruktion der

Verkündigung und des Wirkens Jesu werden leicht zu «Transportmitteln» für
unbeabsichtigte und manchmal nicht leicht erkennbare patriarchale und/oder
antijudaistische Tendenzen. Um diese wahrzunehmen und gegen sie anzugehen,
bedarf es einer «Hermeneutik des Verdachts», die die eigenen Lesegewohnheiten

und Deutungsmuster, die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der Texte
und diese Texte und die in ihnen zu Tage tretenden Intentionen selbst kritisch
prüft.

4. Eine nicht-androzentrische und nicht-antijüdische Jesusdarstellung darf
Jesus weder vom Judentum seiner Zeit noch von der Bewegung jener Männer
und Frauen isolieren, die mit ihm Werkzeuge und Botinnen und Boten der
Basileia Gottes waren. Jesusforschung ist deshalb nicht als isolierte Teildisziplin
der neutestamentlichen Exegese zu betreiben, sondern in die historische und

theologische Rekonstruktion des Judentums zur Zeit des Zweiten Tempels und
der Jesusbewegung zu integrieren.

5. Eine Jesusforschung, die nicht a priori auf theologische Relevanz
verzichtet, wird der Tatsache Rechnung tragen, daß die Frage nach Jesus vorder-
oder hintergründig von der fundamentalchristologischen Frage nach seiner

soteriologischen Relevanz bestimmt ist. Sie wird deshalb die heutigen
Artikulationen «vom Verlangen nach Heilwerden»62 sehr ernst nehmen, wozu ihr der

Dialog mit der systematischen Theologie sehr helfen kann.
Zusammenfassen lassen sich diese Desiderate mit dem heute zwar inflationär

verwendeten, durch diese Konkretionen nun aber inhaltlich gefüllten
Stichwort «Kontextualität»: Will die historisch-kristische Jesusforschung gegen
ihren unübersehbaren Relevanzverlust, aber auch gegen sachliche Defizite
bisheriger Darstellungen angehen, muß sie zur «kontextuellen» Wahrnehmung der

Verkündigung, des Wirkens und der Geschichte des Juden Jesus werden. Dabei
bezieht sich das Stichwort «Kontextualität» gleichzeitig aufdie Welt, in derJesus

lebte, und auf die Welt, in der er heute zur Sprache gebracht wird.

62 S.o. Anm. 14.


	Jesus : neue Bücher, neue Bilder, neue Fragen

