
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Notabilia III : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem
Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notabilia III
Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen

aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Aliquis aliquem, ego ilium praecipue reor esse felicem, non qui superbis extolli
honoribus ambit in palatio, sed qui humilis rusticari eligit in heremo, studiosus

philosophari diligit in otio, solis sedere appétit in silentio.

Guigo I., De vita solitaria ad ignotum amicum

Welches ist die Aufgabe der Philosophiegeschichte Zu Beginn der letzten

Lieferung dieser Literaturübersicht habe ich auf die Vielfalt, mit der auf diese

Frage geantwortet werden kann, hingewiesen. Unter Mißachtung der üblichen
Reihenfolge will ich in dieser Folge am Anfang auf ein kürzlich erschienenes

Werk hinweisen, das in besonders origineller Weise das grundsätzliche Problem

legitimer philosophiehistorischer Forschung aufwirft und diese Fragestellung
zudem mit der Reflexion über die Genese des modernen Denkens
verknüpft.

1. Vom Ursprung der Moderne im Mittelalter

1.1. Günther Mensching zweifelt an der philosophischen Relevanz der
heute üblichen Philosophiegeschichtsschreibung.1 Er plädiert und argumentiert
zugunsten einer philosophischen Philosophiegeschichte, die Texte der Vergangenheit

in systematisch-philosophischer Absicht analysiert. Dabei setzt

Mensching drei Thesen voraus: 1. wird postuliert, daß «die zeitliche Folge der
Gedanken über Generationen und Epochen hinweg eine immanente Notwendigkeit

aufweist» (14), 2. unterstellt der Autor, daß zwischen der Entwicklung

1 Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung des modernen Denkens im
Mittelalter, Stuttgart: J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung 1992, 379 S.



Notabilia III 401

des Denkens und der realgeschichtlichen Bewegung eine Entsprechung besteht

(vgl. 14), 3. Schließlich glaubt der Verfasser, es sei angebracht, «den historischen

Prozeß aus der Perspektive seines Resultates zu betrachten» (14):

«Wie das Gegenwärtige nur durch die Erkenntnis seines Gewordenseins
verstehbar ist, so erschließt sich die prima facie chaotische Fülle des

Vergangenen nur durch das reflektierte Bewußtsein des aus ihm Gewordenen»
(14).

Diese drei Thesen werden nun anhand eines Themas, in dem es «um den Kern
des theoretisch-wissenschaftlichen Verständnisses von Realität» (9) geht und
das die «gesamte Geschichte des mittelalterlichen Denkens» (9) durchzieht,
nämlich die Frage nach der Seinsweise der Universalien, erprobt. Das theoretische

Konzept einer Geschichte des Verhältnisses von Allgemeinem und
Besonderem im Denken des Mittelalters wird schließlich abgerundet durch eine

präzise Zielvorstellung: Es soll «hier der Versuch gemacht werden, am
mittelalterlichen Universalienproblem den sukzessiven Konstitutionsprozeß der
Moderne zu verfolgen» (14). Der nachzuweisende Prozeß ist die «geistige und
politische Emanzipation des Subjektes» (10), die die Moderne kennzeichnet und
die heute in eine bemerkenswerte Krise geraten ist. Diese theoretischen

Voraussetzungen erklären den Gang der Untersuchung. Ausgangspunkt der zu
beschreibenden Entwicklung ist der Neuplatonismus Plotins. Der Neuplatonis-
mus gilt Mensching als Inbegriff einer Metaphysik des Allgemeinen, wo das

oberste Allgemeine alles Besondere bestimmt:

«Die neuplatonische Denkweise ist in der naiven Uberzeugung begründet,
Objektivität vermittlungslos darstellen zu können; sie intendiert reine

Ontologie, die indessen nur möglich ist, wenn in ihr das <Subjekt überhaupt
nicht vorkommt - auch in negativer Form nicht>» (38).

Der Neuplatonismus ist allerdings politisch nicht neutral, wie das Kapitel über

Eriugena nachweisen soll (40-58). Die Einheit des Seienden galt «als Urbild der

politischen Einheit des erneuerten Römischen Reiches» (49). Das frühmittelalterliche

Bewußtsein, für das das Einzelne nur als ontologischer Schein ist

(vgl. 57), versteht «die feudale Gesellschaft als Abbild (der) intelligiblen Natur»
(58). Im XI. Jahrhundert sind Modifikationen der neuplatonischen Position
festzustellen, wie u. a. das Beispiel der Eucharistielehre Berengars verdeutlicht.
Seine Kritik der Eucharistielehre erschütterte den naiven Realismus, und seine

symbolische Interpretation der Sakramente «wies unwillentlich der Subjektivität

eine konstitutive Rolle für die Objektivität des Glaubensinhaltes zu» (82).
Der subjektlose Nominalismus des Roscelin (dazu 93-104), der das Universale
auf das «Wort, das in der Prädikation ausgesprochen wird», reduziert, stellt zwar
einen ersten Umbruch im Denken dar, aber vermag weder das die Universalien



402 Notabilia III

denkende Subjekt noch die singularia adäquat zu interpretieren. Ausführlich
befaßt sich Mensching mit der «Apologetik» Anselms, namentlich mit dem

ontologischen Gottesbeweis im Proslogion, der als «tautologisch» bezeichnet

wird (120):

«Wer nicht schon glaubend von der Existenz des größten denkbaren
Wesens überzeugt ist, kann dem Beweis keine Erkenntnis entnehmen»

(120).

Trotzdem ist von unfreiwilliger Modernität die Rede, namentlich weil das

Argument das Gegenteil seiner Beweisabsicht erreicht, nämlich «nicht das

denkunabhängige Sein Gottes, sondern dessen Liquidation zu einem Refle-

xionsbegriff» (121). Ähnlich paradox muß Anselms Rechtfertigungslehre
verstanden werden, weil hier «die bürgerliche Rechtsordnung hypostasiert» wird
(127), noch bevor sie im weltlichen Bereich etabliert war. Eine explizit neue

Orientierung erreicht das Denken bei Abaelard, der im eigentlichen Sinne die
Moderne präformiert. In dem ihm gewidmeten Kapitel werden verschiedene

Aspekte seines Denkens behandelt, die Beziehung zur Tradition im Sic et non, die
Satzlehre (dictum proposition^), die Universalienlehre und die Ethik. Seine

genuine Leistung besteht indessen in seinen logischen und erkenntnistheoretischen

Entwürfen:

«Abaelard hat als erster im Mittelalter offen ausgesprochen, daß die objektiven

Begriffe von ihrer Genesis im menschlichen Denken nicht unabhängig

sind, sich aber auch nicht auf Subjektivität reduzieren» (148).2

Abaelard antizipiert also die «spätere Wendung der philosophischen Reflexion
auf das Subjekt» (160), was auch durch seine Ethik bestätigt wird. Ein besonders

ausführliches Kapitel 190-242) befaßt sich mit der Entwicklung im XIII.
Jahrhundert. Thomas vertritt zwar keinen naiven Realismus der Universalien mehr,
aber «indem er den modus subsistendi der den gedachten Universalien
entsprechenden Entitäten in Theologie und Physik affirmativ und systematisch
darzustellen sucht, erhebt er wiederum Denkbestimmungen zur ansichseienden
Realität» (205). Ein ähnlicher Zwiespalt zeigt sich auch in seinem Versuch, die
Individualität adäquat zu erfassen. Er ist zwar darum bemüht, die Bedeutung des

Individuums zu anerkennen, mißt ihm allerdings «keine eigene metaphysische
Substantialität» bei, sondern begnügt sich mit einer «Oberflächenbeschaffen-
heit» (208). Erst Scotus wagt es, das Individuelle als ontologisch primäre Realität

zu deuten (vgl. 212 ff.). Besonders aufschlußreich und anregend ist das

Kapitel X, in dem die Rechts- und Gesellschaftslehre des Thomas behandelt

2 Vgl. ebenfalls: «Die Arbeit des Verstandes tritt zwischen den intelligiblen Gegenstand

und das erscheinende Mannigfaltige» (145).



Notabilia III 403

wird. Diese Lehre enthält zahlreiche in die Zukunft weisende Motive, aber sie

birgt in sich einen Widerspruch zwischen der metaphysischen Gleichheit der
freien Individuen und ihrer Ungleichheit in der gegebenen Gesellschaft

(vgl. 253). Ähnliche Spannungen zwischen progressiven und konservativen
Momenten manifestieren sich ebenfalls in der Naturrechtslehre (dazu 254-269),
in seiner expliziten Theorie der Arbeitsteilung (269 ff.) und seiner Einschätzung
des Handels- und Geldwesens (272 f.). Ockham, dem Mensching das letzte

Kapitel widmet, vollendet das Denken des Mittelalters, er hat «das Programm
des neuzeitlichen Geistes bis in dessen zeitgenössische Manifestationen» (319)
entworfen :

«Die meisten Denkmodelle der neueren Philosophie, die nach geläufiger
Überzeugung erst mit Descartes beginnt, sind hier bereits versammelt»
(319).

Das Herz seines Denkens bildet der Nominalismus, der auf der Negation der

«Allgemeinheit im traditionellen ontologischen Sinne» (321) beruht. Daraus

folgt, daß die essentiellen und akzidentellen Bestimmungen, die «gesamte kate-

goriale Verfaßtheit der erkennbaren Welt», nicht als «reale Momente des

extramentalen Seienden» (323), sondern als im Sinne von Zeichen zu deutenden
intentiones animae verstanden werden müssen. Die Reform des Wahrheitsverständnisses

(330 ff.) und der Auffassung von Wissenschaft (324 ff.) gründen
ebenfalls in dieser ontologischen Position, für die nur das Individuelle wirklich
existiert. Der Nominalismus hat indessen kulturelle Konsequenzen, er hat «die

Entwicklung der gesamten europäischen Zivilisation geprägt» (346), was nicht
zuletzt anhand der politischen Lehre Ockhams (349 ff.) aufgewiesen werden
kann. Gerade in diesem Zusammenhang manifestiert sich die bei Ockham
ebenfalls antizipierte Ambivalenz der Moderne: Ockham hat zwar begriffen,
daß das Individuum nur in einem System zu seinem Recht kommt, «in dem die

Gleichheit aller Menschen» realisiert ist, aber sein Versuch muß mißlingen:

«Das Negative, der durch Gewalt bestimmte Unterschied unter den
Individuen, soll sich pragmatisch selbst negieren, aber das Ergebnis dieser

Negation der Negation ist nicht die Versöhnung von Allgemeinem und
Besonderem, sondern der autoritäre Staat, die zum System erstarrte Willkür»

(367).

1.2. Die verhältnismäßig ausführliche Darstellung des Buches von Günther

Mensching kann durch zwei Gründe gerechtfertigt werden. Es ist erstens
die Absicht dieser Literaturhinweise, die Leserschaft so gut wie möglich zu
informieren. Bei einem so komplexen Gegenstand und einem teilweise sehr

anspruchsvollen Buch erfordert dies etwas Raum. Zweitens entspricht diese

Ausführlichkeit der Bedeutung des Buches. Es handelt sich bei dieser Studie um



404 Notabilia III

einen Versuch, der das Ganze des mittelalterlichen Denkens in einer systematischen

Gesamtschau fassen will. Solche Unternehmen sind nicht alltäglich.
Es besteht kein Zweifel: Das Buch von Mensching ist außerordentlich

anregend und suggestiv. Das mag banal klingen. Ich meine es allerdings im

strengen Sinne : Das Buch stimuliert das Denken. Es ist aus einem philosophischen

Impetus entsprungen und vermag deshalb selbst philosophisches
Nachdenken zu erzeugen. Die rigorose Kohärenz der Rekonstruktion fesselt die
Leserinnen und Leser. Mensching konstruiert einen in sich schlüssigen und

stimmigen Fortgang des mittelalterlichen Denkens, der seinen eigenen Prämissen

getreu keine zufällige Abfolge beschreibt. Mehrere Aspekte habe ich als

besonders originell und erfrischend empfunden : Im Gegensatz zu den meisten

Darstellungen der mittelalterlichen Philosophie räumt Mensching nicht nur
dem politischen Denken einen gebührenden Platz ein, sondern sucht die

Verbindung zwischen philosophischem Denken und gesellschaftlich-sozialer
Wirklichkeit darzustellen. Besonders überzeugend sind m. E. die Seiten, wo der
Autor, von Abaelard und Thomas handelnd, den Zusammenhang zwischen dem

Begriff der Arbeit und der Arbeit des Verstandes aufzeigt. Die Interpretation
von Anselms Rechtfertigungslehre oder von Thomas' Naturrechtslehre unter
dieser Perspektive sind überzeugend. Das Unterfangen einer Neubestimmung
des Verhältnisses von Moderne und Mittelalter verdient Respekt und wirft
neues Licht auf beide Epochen und deren Einschätzung. Bei einem so
umfassenden Versuch gibt es viele Besonderheiten, die ein Rezensent bemängeln
könnte. Zwei Punkte möchte ich hervorheben : Der Einfluß und die Bedeutung
der arabischen Philosophen, die wirklich nur beiläufig erwähnt werden, werden
hier unterschätzt. Es ist schade, daß Avicenna, der Vater der dreifachen
Existenzweise des Universale, gar nicht vorkommt. Des weiteren kann ich die

Interpretation Dantes (274-286) nicht teilen, da sie m. E. das Innovatorische
Dantes zu wenig differenziert wahrnimmt. Ich verstehe nicht, was es bedeuten
soll, wenn gesagt wird, Dante lasse die «Politik strikt in der Theologie gründen»
(281), oder wenn behauptet wird, er legitimiere Herrschaft «durch eine
Vernunft, deren Objektivität durch die Offenbarung verbürgt sein sollte» (285).
Bislang war ich gerade vom kontradiktorischen Gegenteil dieser Aussagen
überzeugt. Da ich an die Tugend des Details glaube und im Gegensatz zu

Mensching zutiefst von der Legitimität einer Philosophiehistorie überzeugt bin,
die «die Absicht verfolgt, die Entwicklung der Lehren, die Herkunft und
Fortentwicklung der Motive sowie die meist kontingenten Umstände ihrer Verbreitung

zu dokumentieren und die Originaltexte frei von Irrtümern und Entstellungen

zu rekonstruieren» (15), kann ich die Prämissen der «philosophischen
Philosophiegeschichte», wie Mensching sie versteht, nicht teilen. Es ist
allerdings nicht Aufgabe dieser auf die Einzelheit versteiften Historiographie, aus
der Detailforschung das Allgemeine abzuleiten (vgl. 16), sondern in kritischer
Selbstreflexion das, was wir zu wissen glauben, in Auseinandersetzung mit dem



Notabilia III 405

Vergangenen zu überprüfen. Die Philosophie^/f/ör/> ist weniger am Bleibenden
und Allgemeinen als am Sichverändernden und Besonderen interessiert. Nach
der überzeugenden Formulierung von Paul Veyne ist die Geschichte «ein
Wörterbuch der Unterschiede»3. Schließlich bleibt zu erwähnen, daß die

geschichtsphilosophischen Perspektiven, die eine notwendige Entwicklung der
Gedanken, die sich in der Geschichte manifestieren, postulieren, in krassem

Widerspruch stehen zu der als Fortschritt beschriebenen Entwicklung vom
Allgemeinen zum Besonderen: Während Mensching die zunehmend positive
Bewertung des Individuums als das entscheidende Moment in der Gesellschaft
und im Denken interpretiert, legt er eine Darstellung der Philosophen und
Philosophien vor, in der ein außerordentlich allgemeines Schema die durch

Kontigenz bestimmten individuell gefärbten Ansätze der einzelnen Denker, die
ihr Denken unter kontingenten Bedingungen vollzogen, aufgrund der Einordnung

in eine dem Interpreten vorschwebende ideale Vorstellung des Fortschrittes

verallgemeinert und damit eine Sichtung dieser Ansätze in ihrer je eigenen,

nur mittels einer eminent differenzierten und philologisch und historisch bis ins
Äußerste differenzierenden Analyse zu erfassenden und wahrnehmbaren
Besonderheit verfehlt. Nicht ohne ein gewisses Erstaunen habe ich deshalb

folgende Bemerkung gelesen: «Hier zeigt sich die Tendenz der gegenwärtigen
Philosophiegeschichtsschreibung, ihre Untersuchungsgegenstände immer
radikaler zu singularisieren und allgemeine Bestimmungen immer weniger
zuzulassen — eine späte Wirkung der Ockhamschen Denkweise» (321).
Tua res agitur.4

2. Handschriftenkataloge

2.1. Seit 1985 war kein Band der vorzüglichen Reihe der Kataloge
philosophischer Manuskripte in italienischen Bibliotheken, die unter der Leitung
von Claudio Leonardi bearbeitet werden, erschienen. In dem vor kurzem

publizierten 6. Band werden Bibliotheken in Atri (Biblioteca Capitolare),
Bergamo (Archivio del Capitolo della Cattedrale, Archivio della Curia vescovile,
Archivio del Clero di S. Alessandro in Colonna), Cosenza (Biblioteca Civica),
Mailand (Biblioteca Ambrosiana: mss. A Inf.), Perugia (Archivio storico di
S. Pietro), Pistoia (Archivio del Convento di Giaccherino), Roma (Biblioteca

3 Wörterbuch der Unterschiede: Über das Geschichtemachen. Ein Gespräch mit
Paul Veyne, in: Vom Umschreiben der Geschichte. Neue historische Perspektiven. Hrsg.

v. U. Raulff, Berlin 1986, 132-146.
4 Vgl. dazu: R. Imbach, Interesse am Mittelalter. Beobachtungen zur Historiographie

der mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfünfzig Jahren, in: Theologische

Quartalschrifl 172 (1992) 196—207.



406 Notabilia III

dell'Accademia Nazionale dei Lincei e Corsiniana: Fondo Corsini, Fondo Rossi)

und Siena (Archivio del Convento dell'Osservanza, Biblioteca Comunale degli
Intronati: mss. A-C) beschrieben.5 Nach dieser längeren Pause ist es vielleicht
sinnvoll, an die Ziele dieses umfassenden Katalogunternehmens zu erinnern: Es

sollen in den einzelnen Katalogen alle Hss. (bis ca. 1520/30) beschrieben

werden6, die philosophische Werke in lateinischer Sprache oder in Vulgärsprache

oder lateinische Aristotelesübersetzungen enthalten (vgl. XI-XII). Im
vorliegenden Band werden insgesamt 187 Hss. von verschiedenen Autoren und

Autorinnen beschrieben. Die unentbehrlichen Indices (Hss., Incipit, Namen

und anonyme Werke) ergänzen das kostbare Werk, das wie die vorhergehenden
Bände von vorzüglicher wissenschaftlicher Qualität zeugt. Auffallend zahlreich

sind - abgesehen von den Aristoteleskommentaren und lullistischen Schriften -
die Hss., in denen die Consolatiophilosophiae tradiert wird (fünf Hss.); ebenfalls

sind mehrere Textzeugen des Kommentars von Nicolaus Trevet (88, 128, 247,

286) zu vermerken.7 In einigen Fällen sind die nützlichen bibliographischen
Angaben durch neuere Editionen oder Publikationen zu ergänzen, aber im
allgemeinen ist der neueste Forschungsstand vertreten.8

5 Catalogo di manoscriti filosofici nelle Biblioteche Italiane, volume 6, Atri, Bergamo,

Cosenza, Milano, Perugia, Pistoia, Roma, Siena, a cura di G. M. Cao, M. Cortesi, M.
Curandai, E. Di Mattia, G. Italiani, F.W. Lupi, P. Rossi, A.M. Velli, S. Zamponi,
Premessa di Claudio Leonardi, Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1992, XXII + 381 S.

6 In diesem Band sind allerdings auch zahlreiche Aristoteleskommentare aus dem
XVII. Jahrhundert verzeichnet, vgl. vor allem die Hss. der Kapitularbibliothek von Atri
S. 8 ff.

7 Leider sind die Verweise auf die Sekundärliteratur nicht kohärent: Die Studie von
O. Löhmann, Boetius und sein Kommentator Nicola Trevet, München 1977, wird nur
S. 287 korrekt zitiert, während der Aufsatz von R.J. Dean, The Dedication of Nicolas
Trevet's Commentary of Boethius, in: Studies in Philology LXIII (1966) 593—603, nur S. 89

genannt wird.
8 Hier seien einige Ergänzungen erwähnt: Bei den Werken Alberts des Großen sollte

das Verzeichnis von W. Fauser erwähnt werden: Die Werke des Albertus Magnus in ihrer
handschriftlichen Überlieferung, Codices manuscripti operum Alberti Magni, Münster
1992. — Der Politikkommentar Ambrosiana A 100 Inf., ff. Ira—54vb, wird ausführlich
besprochen von Ch. Flüeler, Rezeption und Interpretation der aristotelischen «Politica»
im späten Mittelalter, Amsterdam 1992,120, 221-255. - Zum Tractatus de Septem itinerihus
aeternitatis (158) vgl.: Rudolf von Biberach, De Septem itineribus aeternitatis, Nachdruck

der Ausgabe von Peltier 1866 mit einer Einleitung in die lateinische Überlieferung
und Corrigenda zum Text von M. Schmidt, Stuttgart-Bad Canstatt 1985. — Eigenartigerweise

wird die Edition des Traktats De erroribus philosophorum von J. Koch (Milwaukee
1944) nicht verzeichnet (180). Ebenfalls vernachlässigt wird die kritische Edition der
Schrift Imago mundi des Honorius (180): V. I.J. Flint, in: Archives d'histoire doctrinale et
littéraire du Moyen Age 57 (1982) 1-153. - Im Zusammenhang mit dem Compendium
theologicae veritatis (223—224) sollte das Standardwerk von G. Steer (Hugo Ripelin von
Strassburg, zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte des Compendium theologicae veritatis im
deutschen Spätmittelalter, Tübingen 1981) unbedingt verzeichnet werden, da es die
lateinische Tradition des Werkes ausführlich bespricht. - Die Hs. Siena, Biblioteca comu-



Notabilia III 407

2.2. Die Studien zur Bibliothek einzelner Gelehrter in Mittelalter und
Renaissance liefern außerordentlich wichtige Aufschlüsse für die Erforschung
des intellektuellen Lebens in all seinen Dimensionen.9 Ein vorzügliches
Beispiel für die Fruchtbarkeit und Bedeutung derartiger Untersuchungen liefert
Stefano Caroti, der Untersuchungen zur Bibliothek von Bernardo Campagna
vorlegt.10 Auf die Büchersammlung dieses italienischen Gelehrten, der vor
1443 gestorben ist, hatten bereits Anneliese Maier und Lynn Thorndike
aufmerksam gemacht. Caroti unternimmt nun den Versuch einer Gesamtrekonstruktion

dieser Bibliothek. Zu den bereits früher bekannten codices aus der
Bibliothek Bernhards - fünf aus der Vaticana (Vat. lat. 2159, 2160, 2185, 3066,

3144) und drei aus der Biblioteca comunale Malatestiana in Cesena (Ms. Pluteo
S. VII, 5; Ms. Pluteo S. VIII, 2 und Ms. Pluteo S. VIII, 5) - kann der Verfasser
zwei neue hinzufügen: eines aus der Biblioteca Comunale in Mantova (Ms. 850)
und ein anderes aus der Malatestiana (Ms. Pluteo S. VIII, 3). Aufgrund von
Verweisen kann die Existenz weiterer 18 Hss. postuliert werden, deren Inhalt
sich aufgrund von Verweisen Bernhards ziemlich genau rekonstruieren läßt

(vgl. Anhang IIb, 211-217). Eine genauere Analyse des Inhalts der identifizierten

11 und noch nicht identifizierten codices erlaubt gewisse Schlußfolgerungen

über die philosophische Kultur in Italien in der zweiten Hälfte des

XIV. Jahrhunderts: Bernardo besaß eine unmißverständliche Vorliebe für die

neue englisch-französische Philosophie, wie namentlich die Werke von Walter

Burley, Richard Kilvington und William Heytesbury oder Johannes Buridan
und Nicole Oresme in seiner Büchersammlung bezeugen (vgl. 71—83).12 Die
sorgfältige Analyse der Marginalien Bernhards (85-122) ermöglicht dagegen

gewisse Ableitungen über das Denken des Mediziners und Philosophen, von
dem keine eigenen Werke erhalten sind. Besonders aufschlußreich sind die

Marginalien zu den Questiones super Physicam seines Lehrers Blasius von Parma

im Cod. Vat. lat. 2159, den er eigenhändig geschrieben hat (vgl. dazu 92-122).
Alle Notizen von der Hand Bernhards sind in einem Anhang transkribiert

nale, C.VI.16, die den Traktat De unitate intellectus von Thomas enthält (317), wird im
Band XLIII der Leonina S. 253-254 beschrieben. - Für die Übersetzung der Oeconomica

des Leonardo Bruni muß der grundlegende Aufsatz von H. Goldbrunner, Durandus de

Alvernia, Nicolaus von Oresme und Leonardo Bruni. Zu den Übersetzungen der
pseudoaristotelischen Ökonomik, in: Archiv für Kulturgeschichte 50 (1968) 200-239, aufgeführt
werden.

9 Vgl. zu dieser Fragestellung den programmatischen Aufsatz von Pearl Kibre, The
Intellectual Interests Reflected in Libraries of the Fourteenth and Fifteenth Century, in:

Journal of the History of Ideas VII (1946) 257—297.
10 I Codici di Bernardo Campagna, Filosofia e Medicina alia fine del secolo XIV,

Manziana (Roma): Vecchiarelli Editore, X + 275 S.

11 Genaue Beschreibung der Hss. im Anhang IIa, 141-209.
12 Ein eigener Appendix verzeichnet die Autoren, deren Werke in der Bibliothek

vorhanden waren: 219-233.



408 Notabilia III

(129-139). Eines der wichtigsten Ergebnisse seiner Studie faßt Caroti unter
Berücksichtigung der Tatsache, daß Bernardo einen Teil der Hss. bereits in der
heute existierenden Form erstanden hat, in folgender Weise zusammen:

«Da un punto di vista più generale la biblioteca di Bernardo, anche per
quello che essa ha conservato di codici risalenti ad anni precedenti la sua

formazione, reca una testimonianza importante sulla vitalità e l'aggiorna-
mento della cultura filosofica italiana negli anni centrali del secolo XIV.
William Courtenay, che ha studiato i rapporti tra filosofia inglese e italiana
in questo periodo, non ha soltanto richiamato la nécessita di rivedere

un'impostazione storiografica che voleva in Paolo Veneto l'iniziatore e il
promotore della nuova filosofia particolarmente attenta a tematiche logiche
e fisiche di origine oxoniense e parigiana, ma ha adirittura avanzato l'ipotesi
che Gregorio da Rimini sia venuto in contatto con alcuni testi inglesi...
negli anni italiani che precedettero la sua lettura delle Sentenze a Parigi tra il
1342 e il 1344. Una tale ipotesi, se confermata, verrebbe ad attribuire alla
fortuna italiana di tematiche logiche e filosofiche inglesi un ruolo
fondamentale anche per quanto riguarda l'affermazione di questo tipo di interessi
nell'università di Parigi, affermazione che generalmente viene fatta risalire

agli anni '40-'50 del secolo XIV» (126).

Es handelt sich hier zweifelsohne um interessante Perspektiven, die durch
weitere Untersuchungen vertieft werden sollten.

3. Editionen

Obwohl kein Zweifel darüber besteht, daß Adam de Wodeham zu den
bedeutendsten Figuren der Philosophie und Theologie am Anfang des

XIV. Jahrhunderts gehört, stand bis vor kurzem lediglich eine neuere kritische
Edition eines seiner Werke zu Verfügung.13 Der Edition der Lectura secunda in
librum primum Sententiarum, die von Rega Wood in Zusammenarbeit mit
Gedeon Gal herausgegeben wird14, kommt daher eine außerordentlich große

13 Es handelt sich um den Tractatus de indivisibilibus, den R. Wood 1988 (Dordrecht)
veröffentlicht hat.

14 Adam de Wodeham, Lectura secunda in primum librum Sententiarum. Prologus et
distinctio prima, Edited by Rega Wood, Assisted by Gedeon Gal, O.F.M., St. Bonaven-
ture University: St. Bonaventure, N. Y. 1990, 50* + 354 S. — Adam de Wodeham, Lectura
secunda in primum librum Sententiarum. Distinctiones II—VII, Edited by Rega Wood,
Assisted by Gedeon Gal, O.F.M., St. Bonaventure University: St. Bonaventure, N.Y.
1990, 374 S. - Adam de Wodeham, Lectura secunda in primum librum Sententiarum.
Distinctiones VIII-XXVI, Edited by Rega Wood, Assisted by Gedeon Gal, O.F.M.,
St. Bonaventure University: St. Bonaventure, N.Y. 1990, 491 S.



Notabilia III 409

Bedeutung zu. Der Franziskaner hat nach heutiger Kenntnis drei Vorlesungen
über die Sentenzen des Lombarden durchgeführt, nämlich in London, Norwich
und Oxford. In ihrer Einleitung versucht R. Wood gegen W. Courtenay zu
beweisen, daß die Lectura Norwicensis mit der in der Hs. Cambridge, Gonville-
Caius 281/674, erhaltenen Redaktion des Sentenzenkommentars identisch ist
und daß diese Version älter ist als die Oxforder Redaktion (vgl. dazu 30*—38*).
Wiewohl die Hs. von Cambridge nach 1332 geschrieben worden ist, muß die
Lectura secunda zwischen 1329 und 1332 entstanden sein (37*). Diese zweite
Redaktion des Kommentars ist nur fragmentarisch erhalten (Prolog, dist. I-
XXVI des ersten Buches). Die Edition wurde auf der Grundlage des einzigen
Textzeugen erstellt, wobei an gewissen Stellen testimonia oder Parallelstellen für
die Textkonstitution berücksichtigt werden konnten. Von besonderer Bedeutung

war dabei der Cod. Vat. lat. 955, in dem eine von Wodeham durchgesehene

Version der Oxforder Vorlesung überliefert wird, die überdies zahlreiche

Passagen aus der: Lectura secunda enthält (vgl. 46*—47*, von besonderer Bedeutung

für die Textkonstitution: Band I, 251-322; Band II, 62-89, 207-214, 258-
312, 328-354; Band III, 164—193). An wenigen Stellen wurde ebenfalls Paris,
Bibl. Mazarine 915, beigezogen (vgl. Band I, 258-266; Band II, 259-262). Die
Herausgeber haben sich entschlossen, zweifelhafte Lesarten als solche zu
kennzeichnen, deshalb sind unzählige lectiones dubiae im kritischen Apparat
vermerkt. 15 Ein besonderes Problem bietet die Auflösung der Abkürzung inte0, die
als intentio oder als intellectio gelesen werden kann (vgl. 47*-49*). In besonders

schwierigen Fällen wird im Apparat mittels eines Eintrages auf die Schwierigkeiten

hingewiesen (e.g. I, 15, lin. 45; 54, lin. 11). Wie bei der Edition Ockhams
wurde der Text normalisiert, die Herausgeberin gibt allerdings in der Einleitung
eine Liste orthographischer Besonderheiten der Hs. von Cambridge (40*—41*).
Zudem legt sie ebenfalls eine Tabelle mit besonders ungewohnten Abkürzungen
vor (41*—45*). Insgesamt handelt es sich um einen sehr gut lesbaren Text, der in
vielfacher Hinsicht für die Interpretation der Philosophie und Theologie des

XIV. Jahrhunderts grundlegende Bedeutung besitzt. Für den Quellenapparat
wurden nicht nur bereits edierte Texte beigezogen, sondern im Falle von
Gualterus de Chatton und Ioannes de Reading ebenfalls die noch nicht edierten
Sentenzenkommentare. Jeder der drei Bände enthält gesonderte Indices (Manuscript

Index, Author Index, Subject Index). Auch wenn der Sachindex
notwendigerweise lückenhaft ist, so leistet er trotzdem der Leserschaft gute Dienste.

Die Einleitung von Rega Wood gibt einige knappe Hinweise zur Biographie
Adams, diskutiert das Problem der drei Versionen des Sentenzenkommentars

15 Vgl. 46*: «Where there was a question about our reading, this is indicated in the
variants. The reader will often find troublesome or ambiguous abbreviations reproduced in
the variants.»



410 Notabilia III

und ihrer Datierung, erklärt die Editionsprinzipien und präsentiert kurz unter
dem Titel «Introduction to Wodeham's Philosophical Theology» die wichtigsten

inhaltlichen Fragen, bei denen das Werk Adams Beachtung verdient. Es ist
selbstverständlich nicht möglich, im Rahmen dieser Hinweise in umfänglichem
Sinne die historische Bedeutung einer derart wichtigen Edition zu würdigen.
Ich kann hier lediglich einige inhaltliche Aspekte hervorheben, die mir namentlich

in Beziehung zu Ockham besonders bemerkenswert zu sein scheinen.
Der Prologus besteht aus sechs Fragen, die vor allem in erkenntnistheoretischer

und semantischer Hinsicht Beachtenswertes beinhalten. In der Frage, ob

der Akt des Wissens notwendigerweise ein von der Sinneswahrnehmung real

unterschiedenes einfaches Erfassen voraussetze, antwortet Adam, dies sei nicht
der Fall (vgl. I, 32). Im Zusammenhang mit der quaestio II (I, 34—64), wo von
der Erkenntnis, die die Seele von ihren eigenen Akten besitzt, die Rede ist,

erörtert Adam ausführlich den Unterschied zwischen abstraktiver und intuitiver
Erkenntnis. Mit Ockham anerkennt Wodeham, daß die Seele bezüglich eines

Erkennbaren zwei real und spezifisch verschiedene Erkenntnisakte besitzt. Die
Umschreibung der intuitiven Erkenntnis unterscheidet sich allerdings von
derjenigen Ockhams:

Tertia conclusio sit quod ille actus incomplexus qui natus est causare
evidentem assensum de veritate contingenti de praesenti, et quae naturaliter

requirit existentiam et praesentiam, est intuitiva notitia (I, 37, 69-71).

Im Gegensatz zu Ockham verneint Adam die Möglichkeit, daß die intuitive
Erkenntnis non est virtute cuiuspossit sciri non existere ipsa non exsistente (I, 38, 5—6).

Die Unterscheidung der beiden Erkenntnisweisen steht ebenfalls im Mittelpunkt

der dritten Frage des Prologs (I, 65—83):

Utrum notitia intuitiva sensitiva vel intellectiva possit naturaliter causari

vel conservari sine existentia rei visae (I, 64, 2-4).

Im Zusammenhang mit dieser Problematik werden die berühmten experientiae
des Petrus Aureoli, die beweisen sollen, daß die intuitive sinnliche Erkenntnis
nicht notwendigerweise die Gegenwart des Gegenstandes erfordert, sowie
Chattons Einwände gegen sie ausführlich diskutiert (I, 68—83). Wodeham
verneint die gestellte Frage in aller wünschenswerten Klarheit. In der vierten Frage

widerlegt der Franziskaner Aureolis Theorie des esse apparens (I, 84—111). Auch
die ersten drei Fragen zur distinctio prima sind epistemologischen Problemen

gewidmet. Von besonderer Relevanz ist die Diskussion über das Objekt des

Wissensaktes (q. 1 ; I, 180-208). Adam folgt in dieser fundamentalen Diskussion
weder Ockham, der den Schlußsatz des Syllogismus als unmittelbares Objekt des

Wissens interpretiert, noch Chatton, nach dem sich der Akt des Wissens unmittelbar

auf die res significatae bezieht. Adam schlägt einen neuen Weg ein, den
bekanntlich auch Gregor von Rimini befolgen wird: Der Akt des Wissens und



Notabilia III 411

der Zustimmung bezieht sich auf das obiectum totalepropositions. Dieses wird in
folgender Weise umschrieben:

Dicendum quod obiectum totale propositionis est eius significatum. Eius

autem significatum est sic esse vel sic non esse sicut per propositionem
denotatur. Puta, obiectum huius <Deus est Deus> est <Deum esse Deum>; et
huius <homo est albus> vel <homini inest albedo> significatum est <hominem

esse album> vel <homini inesse albedinem>. Nec haec sunt propositiones,
quia si nulla propositio esset in rerum natura, nihilominus Deus esset Deus,

et homo esset albus vel homini inesset albedo (I, 193, 17-194, 24).

Bereits diese in jeder Hinsicht folgenreiche Lehre vom complexe signißcabile

belegt in ausreichender Weise die außerordentliche philosophische Bedeutung
dieses Sentenzenkommentars. Die wissenschaftstheoretischen Erörterungen in
den Quaestiones II-III (I, 208-250), die bedeutsamen Ausführungen zu den
Gottesbeweisen (d. III, q. 1 ; II, 116-141) oder die Theorie des Begriffs (d. VIII;
III, 3-122) bestätigen das Urteil Rega Woods, Wodeham sei «one of the greatest
medieval philosopher-theologians». Dieses Urteil gilt nicht nur wegen der
unbestreitbar hohen wissenschaftlichen Qualität des Werkes, sondern auch aus

historischen Gründen. Wodeham spiegelt die intensiven philosophischen
Debatten in England zu Beginn des XIV. Jahrhunderts, in denen die Positionen

von Aureoli, Chatton, Ockham, Scotus und Reading ausführlich besprochen
und diskutiert werden. Es ist gewiß, daß es sich um eine der bedeutendsten
Editionen der letzten Jahre handelt.

4. Übersetzungen

4.1. Fontes christiani. Der Herder Verlag publiziert seit kurzer Zeit eine

neue zweisprachige Reihe, die nach ihrem Untertitel eine «Neuausgabe christlicher

Quellentexte aus Altertum und Mittelalter» beabsichtigt. Offensichtlich

greift dieses Vorhaben die Idee der «Bibliothek der Kirchenväter» auf. Sofern
auch mittelalterliche Texte berücksichtigt werden, gleicht das Vorhaben eher
den «Sources chrétiennes», allerdings mit dem Unterschied, daß die renommierte

französische Reihe nur Texte bis zum XII. Jahrhundert umfaßt, während
die neue deutsche Reihe das ganze Mittelalter einbezieht. Da in den Notabilia

nur Publikationen, die den Zeitraum von 800-1600 betreffen, besprochen werden,

sollen in Zukunft ausschließlich die Bände zum Mittelalter angezeigt werden.

Der Editionsplan sieht Anselm von Canterbury (De veritate),
Bonaventura (De triplici via), Johannes Scotus Eriugena (Homilia in prolo-

gum Sancti Evangelii secundum Iohannem), Richard von St.-Viktor (De trinitate,
Benjamin minor) vor. Ich hoffe allerdings, daß diese «Bibliothek christlicher



412 Notabilia III

Klassiker», wie sie ebenfalls von den Herausgebern bezeichnet wird, weitere
Autoren und Werke des Mittelalters berücksichtigt. Eine Reihe, die mit diesem

Anspruch auftritt, sollte nicht nur den Bereich der Spiritualität berücksichtigen,
sondern tatsächlich die entscheidenden «christlichen Quellentexte» in ihr
Programm aufnehmen. Dann allerdings gehört Petrus Abaelardus ebenso in diese

Bibliothek christlicher Klassiker wie Thomas von Aquino, Wilhelm von
Ockham und Wycliff.

Als ersten Band aus dem Gebiet des Mittelalters legt Gisbert Greshake
frühe Kartäuserbriefe vor.16 Der Band enthält Schriften des Gründers des

Kartäuserordens, namentlich den wichtigen Brief Brunos Ad Radulphum, neun
Briefe von Guigo I. (11136) und zwei Briefe von Anthelm T 1178). Die

sorgfältig übersetzten Texte vermitteln Einblick in die Anfänge und die
Spiritualität des Ordens. Als Vorlage diente der von M. Laporte in den «Sources

chrétiennes» besorgte Band: Lettres despremiers Chartreux 1 : Bruno - Guigues -
s. Anthelm (Paris 21988). Die Einleitungen von Greshake geben nicht nur
Einblick in die Biographie der drei Kartäuser, sondern umfassen ebenfalls eine
inhaltliche und formale Analyse der einzelnen Briefe. Die üblichen Register
(Bibelstellen, Personen, Sachen) fehlen nicht.

4.2. Bonaventura. Unter der Leitung von Olivier Boulnois erscheint seit
kurzem eine französische Reihe «L'œuvre de saint Bonaventure». Bereits sind
zwei Bände erschienen, übersetzt und eingeleitet von Marc Ozilou: Es handelt
sich zum einen um die Collationes De decernpraeceptis11 und zum anderen um die
Collationes in Hexaemeronx%. Beide Bände enthalten eine ausführliche Einleitung,

vier Indices (Bibelstellen, alte und moderne Autoren, Sachen) und
zahlreiche Anmerkungen. Die sieben Collationes zu den zehn Geboten, die
Bonaventura zwischen dem 6. März und Ostern 1267 in Paris vorgetragen hat, sind
aus philosophiehistorischer Sicht aus zwei Gründen von Bedeutung. Bonaventura

entwickelt zum einen in diesen Vorträgen sein Verständnis des Gesetzes,
das in folgender Weise zusammengefaßt (coll. I, n. 21) wird:

«Il faut noter que toute loi ne commande pas autre chose que la justice, car la

loi est la règle de la justice. Or la justice est la vertu selon laquelle l'homme
est ordonné à Dieu et au prochain. Il y a ainsi une double justice, l'une, par

16 Bruno - Guigo - Anthelm, Epistulae cartusianae, Frühe Kartäuserbriefe, übersetzt

und eingeleitet von Gisbert Greshake, Freiburg, Basel, Wien, Barcelona, Rom,
New York: Herder 1992, 211 S. (Fontes christiani, Band 10).

17 Saint Bonaventure, Les Dix commandements. Traduction, introduction et notes
de Marc Ozilou. Tournai: Desclée; Paris: Cerf 1992, 205 S.

18 Saint Bonaventure, Les Six Jours de la Création. Traduction, introduction et
notes de Marc Ozilou. Préface d'OnviER Boulnois, Tournai: Desclée; Paris: Cerf 1991,
555 S.



Notabilia III 413

laquelle nous sommes ordonnés à Dieu, l'autre par laquelle nous sommes
ordonnés au prochain. Pour cette raison, deux tables furent données à

Moïse, la première et la seconde» (51).

Zum anderen handelt es sich bei diesen Predigten um den ersten Text
Bonaventuras, in dem er sich mit dem radikalen Aristotelismus der Pariser Universität

auseinandersetzt (coll. II, n. 25; 72). Bereits in dieser frühen Kritik des

philosophischen Fürwitzes wird den Feinden vorgeworfen, sie lehrten die

Ewigkeit der Welt und die Einzigkeit des Intellekts und leugneten die Unsterblichkeit.

Eine bemerkenswerte persönliche Bemerkung (coll. II, n. 28) deutet
bereits auf den Anstifter der Verurteilung von 1270 hin:

«J'ai entendu dire, lorsque j'étais étudiant, qu'Aristote a posé un monde
éternel; et lorsque j'ai entendu les raisons et les arguments qui fondaient
cette position, mon cœur commença à en être troublé, et commença à se

demander: comment est-ce possible? Mais de telles choses sont maintenant
si connues qu'en douter n'est plus possible» (74).

Während die Predigten zum Dekalog die erste Auseinandersetzung mit den
radikalen Aristotelikern enthalten, zeugen die Vorträge zum Sechstagewerk aus
dem Jahre 1273 von einer eingehenden Beschäftigung mit dem Gegenstand
(was nicht mit einem intensiven Studium der gegnerischen Schriften verwechselt

werden sollte!). Dieses Spätwerk Bonaventuras vereinigt in sich, wie
O. Boulnois in seinem Vorwort bemerkt (8-9), garjz verschiedene Diskursformen,

nämlich Geschichtstheologie, biblische Hermeneutik, spekulative
Metaphysik, wissenschaftliche Enzyklopädie und akademischen Disput. Aber trotzdem

verleiht - nach Boulnois - der theologische Diskurs der bunten Vielfalt eine

einzigartige Einheit:

«Il (Bonaventure) ne déploie pas la théologie comme un nouveau discours

autonome, qui s'ajouterait aux autres et qui ferait nombre avec eux,... mais

comme un nouvel ordre du discours, capable d'assumer la totalité de ces

discours pulvérisés et de ces attitudes partielles, de les parcourir
transversalement, et de les réduire à leur principe unique» (9).

Ozilou übersetzt den Text der Edition von Quaracchi, fügt allerdings in den

Fußnoten so gut wie alle Varianten der von F. Delorme 1934 publizierten
reportatio hinzu. Diese Ergänzung verleiht dieser Übersetzung einen besonderen

Wert und eine eigene Nützlichkeit. Ein Beispiel kann Einblick in die Qualität
der Übersetzung, die nach meinen Stichproben als präzis und elegant bezeichnet
werden darf, vermitteln:

Metaphysicus autem, licet assurgat ex consideratione principiorum substan-

tiae creatae et particular« ad universalem et increatam et ad illud esse, ut
habet rationem principii, medii et finis ultimi, non tarnen in ratione Patris et
Filii et Spiritus sancti. Metaphysicus enim arguit ad illud esse consideran-



414 Notabilia III

dum in ratione principii omnia originantis; et in hoc convenit cum physico,
qui origines rerum considérât. Assurgit etiam ad considerandum illud esse

in ratione ultimi finis; et in hoc convenit cum morali sive ethico, qui reducit
omnia ad unum summum bonum Sed ut considérât illud esse in ratione
omnia exemplantis, cum nullo communicat et verus est metaphysicus (coli.
I, n. 12).

«Le métaphysicien ne peut bien s'élever de la considération des principes de

la substance créée et particulière à la substance universelle et incréée ; il peut
bien s'élever à cet être en tant qu'il tient la raison de principe, de moyen et
de fin ultime, mais il ne le peut sous la raison de Père, de Fils et d'Esprit
saint. Le métaphysicien, en effet, s'élève à cet être en le considérant sous la

raison de principe originant toutes choses, et en cela il s'accorde avec le

physicien qui considère les origines des choses. Il s'élève encore à cet être en
le considérant sous la raison de fin ultime, et en cela il s'accorde avec le

moraliste ou éthicien, qui reconduit toutes choses à un seul bien suprême
comme à la fin ultime Mais quand il considère cet être sous la raison

d'exemplaire de toutes choses, il ne le partage avec personne et il est vrai
métaphysicien» (108).

Die umfängliche Einleitung betont die franziskanische und theologische
Dimension des Werkes, das in einem gewissen Sinne als Bonaventuras Testament

gedeutet werden kann (vgl. 19 ff.). Besonders wertvoll ist die genaue
Inhalts- und Strukturanalyse der 23 collationes (60—90). Die Bemerkungen zur
Auseinandersetzung Bonaventuras mit der Philosophie (53—60, 91—92) sind aus

der Perspektive der Philosophiegeschichte nicht ganz befriedigend. Das ganz
präzise Philosophieverständnis Bonaventuras, das u.a. in Coll. I, nn. 12—35 und
Coll. IV, nn. 1-25 zum Ausdruck kommt, hätte eine Darstellung verdient. Die
eigentliche Grundlage der Kritik Bonaventuras einer bestimmten Philosophie,
nämlich des Aristotelismus, wird ebenfalls nicht thematisiert. Was der Franziskaner

seinen philosophischen Gegnern vorwirft, ist die Leugnung der göttlichen

Ideen, aus der sich nach Coll. VI, 2-4 die grundlegenden Irrtümer ergeben,
die der Bischof von Paris bereits 1270, nicht ohne Einfluß Bonaventuras,
verurteilt hatte:

«Certains (philosophes) nièrent, en effet, que l'exemplaire des choses fût
dans la cause première, et leur chef semble avoir été Aristote qui, au

commencement et à la fin de la Métaphysique et en plusieurs autres endroits,
exècre <la théorie) des idées de Platon. C'est pourquoi il dit que Dieu ne

connaît que soi seul, n'a besoin de la connaissance d'aucune autre chose et

meut en tant que désiré et aimé. Ces philosophes posent que Dieu ne connaît
rien ou nul être particulier. Aussi, Aristote en tête combat-il <la théorie) des

idées, comme dans l'Ethique où il dit que le bien suprême ne peut être une
idée» (212; Coll. VI, n. 2).



Notabilia III 415

Dieser entscheidende Passus, zusammen mit VII, n. 3 (philosophi illuminati
posuerunt ideas), zeigt ganz eindeutig, daß Bonaventuras Kritik der Philosophie
selbst philosophische Voraussetzungen und Folgen hat, die auch philosophisch

relevant sind. Eine allzu exklusiv aufdie Theologie ausgerichtete Interpretation
von Bonaventuras Denken verfehlt m.E. dessen Originalität. In den Anmerkungen

sind mir einige Ungenauigkeiten aufgefallen: Coll. VI, n. 6 und n. 27

(214, Anm. 25; 221, Anm. 71), wo Bonaventura Plotin erwähnt, verweist der

Herausgeber auf die Enneade I, 2. Dieser Verweis ist irreführend, da Bonaventura

die Werke Plotins nicht aus erster Hand kennen konnte. Ebenso verwirrend
sind die Anmerkungen 197, Anm. 63, 199, Anm. 74, 422, Anm. 111, wo auf
Werke Piatons verwiesen wird, die Bonaventura nicht zur Verfügung standen.

Auch die 178, Anm. 56 und 212, Anm. 13 genannte Destructio destructionis des

Averroes war zur Zeit Bonaventuras noch nicht ins Lateinische übersetzt.

Selbstverständlich können derartige Hinweise durchaus nützlich sein, aber es

sollte für die Leserschaft klar werden, daß es sich nicht um direkte Quellen
Bonaventuras handelt. Es ist schließlich bedauerlich, daß in den bibliographischen

Angaben, die mit den Indices verknüpft sind, bei Zeitschriftenartikeln die
Seitenzahlen fehlen und bei Büchern der Erscheinungsort. Trotz dieser Defizite
wird diese Ubersetzung außerordentlich gute Dienste leisten und stellt einen
wesentlichen Beitrag zu der besseren Kenntnis der Theologie und Philosophie
Bonaventuras dar. Es ist zu hoffen, daß bereits binnen kurzem weitere Bände

erscheinen.

4.3. Ockham. Auf eine Übersetzung der politischen Schriften Wilhelms

von Ockham wartet das deutschsprachige Publikum seit einiger Zeit. Es ist

Jürgen Miethke, dem ausgewiesenen Kenner politischer Theorie im Spätmittelalter,

zu verdanken, daß dieses langjährige Desiderat endlich eingelöst worden

ist. In der Bibliothek klassischer Texte präsentiert er eine signifikative
Auswahl aus dem Dialogus.19 Dieses unvollendete Werk des englischen Franziskaners,

dessen erster Teil noch vor dem Tode von Papst Johannes XXII. (1334)
entstanden ist, hat ihn wahrscheinlich bis zu seinem Tode (1349) beschäftigt.
Bei der Auswahl aus dem monumentalen Werk wählte Miethke Ausschnitte, die
den «ganzen Ockham in seiner Radikalität, seinem Rigorismus, seinem
Optimismus, seinem prophetischen Sendungsbewußtsein und natürlich auch mit
seinen Grenzen sichtbar werden lassen» (230). Durch die Zusammenstellung
sollen die grundlegenden Thesen und der Argumentationsstil dokumentiert
werden. Die Texte sind nicht nach einer systematischen Ordnung, sondern in
der authentischen Reihenfolge aufgeführt. Nach einigen längeren Passagen aus

19 Wilhelm von Ockham, Dialogus. Auszüge zur politischen Theorie, Ausgewählt,
übersetzt und mit einem Nachwort versehen von Jürgen Miethke, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1992, X + 276 S.



416 Notabilia III

dem ersten Teil des Dialogus, in denen das Widerstandsrecht gegen einen

Ketzerpapst behandelt wird (11—77), folgen Abschnitte aus der tertia Pars, u.a. zum
Evangelium als Gesetz der Freiheit, zum Verhältnis von Papst und Römischem
Reich und zum Naturrecht. Die vorzügliche, durch zahlreiche erklärende

Anmerkungen ergänzte Übersetzung vermittelt einen vortrefflichen Einblick in
die politische Theorie des Franziskaners, der bekanntlich erst während seines

Arrestes in Avignon anfing, sich mit Fragen der Politik zu beschäftigen, wie er
selber in der eindrucksvollen Epistola an die Ordensbrüder von 1334

gesteht:

«Wisset also (und jeder Christ soll es wissen), daß ich mich fast volle vier
Jahre in Avignon aufgehalten habe, bevor ich erkannte, daß der dortige
Vorsteher in Ketzerei gefallen ist. Weil ich nicht leichtfertig glauben wollte,
daß ein Mann in so hoher Amtsstellung befehlen würde, daß Ketzereien

geglaubt werden sollten, hatte ich nicht dafür gesorgt, seine ketzerischen

Gesetze zu lesen, noch weniger dafür, sie mir zu verschaffen. Später aber

nahm ich auf Befehl meines Oberen die Gelegenheit wahr, las seine drei
Gesetze und prüfte sie sorgfältig. Dabei fand ich in ihnen vieles ketzerisch,

irrig, töricht, lächerlich, fantastisch, falsch, dem rechten Glauben, den

guten Sitten, der natürlichen Vernunft, der gewissen Erfahrung und der
brüderlichen Liebe zuwiderlaufend und offen entgegengesetzt» (3).

Ockham verweist in diesem Passus aufdie Äußerungen vonJohannes XXII. zur
Armutsdebatte. Er wurde zum Theoretiker der Politik als Verteidiger und

Apologet der franziskanischen Armut. In einem knappen, aber außerordentlich

gehaltvollen Nachwort (207—242) beschreibt Miethke die Debatten des sog.
theoretischen Armutsstreites, Ockhams Stellungnahme in dieser Diskussion
sowie die Hauptthesen seiner politischen Lehre, die im Widerstand gegen einen
ketzerischen Papst entfacht wurde. Eine hervorragende Bibliographie sowie
nützliche Register, vor allem ein Schlagwortregister, ergänzen diesen Band, der
ein außerordentlich wichtiges, aber wenig bekanntes Kapitel der politischen
Philosophie des Mittelalters dem nicht spezialisierten Publikum erschließt.
Zweifellos gehören die meisten von Ockham behandelten Themen der
Vergangenheit an und verdienen nur noch historisches Interesse. Wie im Bereich
der theoretischen Philosophie sind es weniger die Antworten, die Beachtung
verdienen, als vielmehr der methodische Ansatz und das kritische Potential von
Ockhams Texten:

«Aber in seinen Schriften hat Ockham in theoretischer Bemühung und
kritischer Analyse Probleme erkannt und formuliert, ist auf künftige
Entwicklungen feinfühlig eingegangen und hat, sie fast vorwegnehmend,
Orientierungshilfen bereitgestellt, so daß seine kritischen Anfragen die

eigenen Antworten des Theoretikers in ihrer Wirkung weit überdauerten»

(209).


	Notabilia III : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

