Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Notabilia 11l : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem
Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruep! IMBACH

Notabilia III

Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen
aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Aliquis aliquem, ego illum praecipue reor esse felicem, non qui superbis extolli
honoribus ambit in palatio, sed qui humilis rusticari eligit in bheremo, studiosus
philosophari diligit in otio, solis sedere appetit in silentio.

Guico L., De vita solitaria ad ignotum amicum

Welches ist die Aufgabe der Philosophiegeschichte ? Zu Beginn der letzten
Lieferung dieser Literaturiibersicht habe ich auf die Vielfalt, mit der auf diese
Frage geantwortet werden kann, hingewiesen. Unter MiBachtung der iiblichen
Reihenfolge will ich in dieser Folge am Anfang auf ein kiirzlich erschienenes
Werk hinweisen, das in besonders origineller Weise das grundsitzliche Problem
legitimer philosophiehistorischer Forschung aufwirft und diese Fragestellung
zudem mit der Reflexion tber die Genese des modernen Denkens ver-
kniipft.

1. Vom Ursprung der Moderne im Mittelalter

1.1. GUNTHER MENSCHING zweifelt an der philosophischen Relevanz der
heute iiblichen Philosophiegeschichtsschreibung.' Er pladiert und argumentiert
zugunsten einer philosophischen Philosophiegeschichte, die Texte der Vergan-
genheit in systematisch-philosophischer Absicht analysiert. Dabei setzt
Mensching drei Thesen voraus: 1. wird postuliert, dafl «die zeitliche Folge der
Gedanken tiber Generationen und Epochen hinweg eine immanente Notwen-
digkeit aufweist» (14), 2. unterstellt der Autor, dal zwischen der Entwicklung

' Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung des modernen Denkens im
Mittelalter, Stuttgart: J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung 1992, 379 S.



Notabilia III 401

des Denkens und der realgeschichtlichen Bewegung eine Entsprechung besteht
(vgl. 14), 3. SchlieBlich glaubt der Verfasser, es sei angebracht, «den histori-
schen Prozef} aus der Perspektive seines Resultates zu betrachten» (14):

«Wie das Gegenwirtige nur durch die Erkenntnis seines Gewordenseins
verstehbar ist, so erschliel3t sich die prima facie chaotische Fiille des Ver-

gangenen nur durch das reflektierte BewuBtsein des aus ihm Gewordenen»
(14).

Diese drei Thesen werden nun anhand eines Themas, in dem es «um den Kern
des theoretisch-wissenschaftlichen Verstindnisses von Realitit» (9) geht und
das die «gesamte Geschichte des mittelalterlichen Denkens» (9) durchzieht,
niamlich die Frage nach der Seinsweise der Universalien, erprobt. Das theore-
tische Konzept einer Geschichte des Verhiltnisses von Allgemeinem und
Besonderem im Denken des Mittelalters wird schlieBlich abgerundet durch eine
prizise Zielvorstellung: Es soll «hier der Versuch gemacht werden, am mittel-
alterlichen Universalienproblem den sukzessiven Konstitutionsprozef3 der
Moderne zu verfolgen» (14). Der nachzuweisende Prozel3 ist die «geistige und
politische Emanzipation des Subjektes» (10), die die Moderne kennzeichnet und
die heute in eine bemerkenswerte Krise geraten ist. Diese theoretischen Vor-
aussetzungen erkliren den Gang der Untersuchung. Ausgangspunkt der zu
beschreibenden Entwicklung ist der Neuplatonismus Plotins. Der Neuplatonis-
mus gilt Mensching als Inbegriff einer Metaphysik des Allgemeinen, wo das
oberste Allgemeine alles Besondere bestimmt:

«Die neuplatonische Denkweise ist in der naiven Uberzeugung begriindet,
Objektivitit vermittlungslos darstellen zu kénnen; sie intendiert reine
Ontologie, die indessen nur moglich ist, wenn in ihr das <Subjekt tiberhaupt
nicht vorkommt — auch in negativer Form nicht>» (38).

Der Neuplatonismus ist allerdings politisch nicht neutral, wie das Kapitel tiber
Eriugena nachweisen soll (40-58). Die Einheit des Seienden galt «als Urbild der
politischen Einheit des erneuerten Rémischen Reiches» (49). Das frithmittel-
alterliche BewuBtsein, fiir das das Einzelne nur als ontologischer Schein ist
(vgl. 57), versteht «die feudale Gesellschaft als Abbild (der) intelligiblen Natur»
(58). Im XI. Jahrhundert sind Modifikationen der neuplatonischen Position
festzustellen, wie u. a. das Beispiel der Eucharistielehre Berengars verdeutlicht.
Seine Kritik der Eucharistielehre erschiitterte den naiven Realismus, und seine
symbolische Interpretation der Sakramente «wies unwillentlich der Subjektivi-
tit eine konstitutive Rolle fiir die Objektivitit des Glaubensinhaltes zu» (82).
Der subjektlose Nominalismus des Roscelin (dazu 93—104), der das Universale
auf das « Wort, das in der Priadikation ausgesprochen wird», reduziert, stellt zwar
einen ersten Umbruch im Denken dar, aber vermag weder das die Universalien



402 Notabilia IIT

denkende Subjekt noch die singularia adiquat zu interpretieren. Ausfiihrlich
befaBt sich Mensching mit der « Apologetik» Anselms, namentlich mit dem
ontologischen Gottesbeweis im Proslogion, der als «tautologisch» bezeichnet
wird (120):

«Wer nicht schon glaubend von der Existenz des gréfiten denkbaren
Wesens iiberzeugt ist, kann dem Beweis keine Erkenntnis entnehmen»

(120).

Trotzdem ist von unfreiwilliger Modernitit die Rede, namentlich weil das
Argument das Gegenteil seiner Beweisabsicht erreicht, nimlich «nicht das
denkunabhingige Sein Gottes, sondern dessen Liquidation zu einem Refle-
xionsbegriff» (121). Ahnlich paradox mufl Anselms Rechtfertigungslehre ver-
standen werden, weil hier «die biirgerliche Rechtsordnung hypostasiert» wird
(127), noch bevor sie im weltlichen Bereich etabliert war. Eine explizit neue
Orientierung erreicht das Denken bei Abaelard, der im eigentlichen Sinne die
Moderne priformiert. In dem ihm gewidmeten Kapitel werden verschiedene
Aspekte seines Denkens behandelt, die Beziehung zur Tradition im Sic ez non, die
Satzlehre (dictum propositionis), die Universalienlehre und die Ethik. Seine
genuine Leistung besteht indessen in seinen logischen und erkenntnistheoreti-
schen Entwiirfen:

«Abaelard hat als erster im Mittelalter offen ausgesprochen, daf3 die objek-
tiven Begriffe von ithrer Genesis im menschlichen Denken nicht unabhin-
gig sind, sich aber auch nicht auf Subjektivitit reduzieren» (148).2

Abaelard antizipiert also die «spitere Wendung der philosophischen Reflexion
auf das Subjekt» (160), was auch durch seine Ethik bestitigt wird. Ein besonders
ausfiihrliches Kapitel (190-242) befaf3t sich mit der Entwicklung im XIII. Jahr-
hundert. Thomas vertritt zwar keinen naiven Realismus der Universalien mehr,
aber «indem er den modus subsistendi der den gedachten Universalien entspre-
chenden Entititen in Theologie und Physik affirmativ und systematisch darzu-
stellen sucht, erhebt er wiederum Denkbestimmungen zur ansichseienden Rea-
litit» (205). Ein dhnlicher Zwiespalt zeigt sich auch in seinem Versuch, die
Individualitit addquat zu erfassen. Er ist zwar darum bemiiht, die Bedeutung des
Individuums zu anerkennen, mif3t ihm allerdings «keine eigene metaphysische
Substantialitit» bei, sondern begniigt sich mit einer « Oberflichenbeschaffen-
heit» (208). Erst Scotus wagt es, das Individuelle als ontologisch primire Rea-
litit zu deuten (vgl. 212ff.). Besonders aufschluBreich und anregend ist das
Kapitel X, in dem die Rechts- und Gesellschaftslehre des Thomas behandelt

2 Vgl. ebenfalls: « Die Arbeit des Verstandes tritt zwischen den intelligiblen Gegen-
stand und das erscheinende Mannigfaltige» (145).



Notabilia I1I 403

wird. Diese Lehre enthilt zahlreiche in die Zukunft weisende Motive, aber sie
birgt in sich einen Widerspruch zwischen der metaphysischen Gleichheit der
freien Individuen und ihrer Ungleichheit in der gegebenen Gesellschaft
(vgl. 253). Ahnliche Spannungen zwischen progressiven und konservativen
Momenten manifestieren sich ebenfalls in der Naturrechtslehre (dazu 254-269),
in seiner expliziten Theorie der Arbeitsteilung (269 ff.) und seiner Einschitzung
des Handels- und Geldwesens (272f.). Ockham, dem Mensching das letzte
Kapitel widmet, vollendet das Denken des Mittelalters, er hat «das Programm
des neuzeitlichen Geistes bis in dessen zeitgendssische Manifestationen» (319)
entworfen:

«Die meisten Denkmodelle der neueren Philosophie, die nach geliufiger

Uberzeugung erst mit Descartes beginnt, sind hier bereits versammelt»
(319).

Das Herz seines Denkens bildet der Nominalismus, der auf der Negation der
«Allgemeinheit im traditionellen ontologischen Sinne» (321) beruht. Daraus
folgt, daB die essentiellen und akzidentellen Bestimmungen, die «gesamte kate-
goriale Verfaltheit der erkennbaren Welt», nicht als «reale Momente des
extramentalen Seienden» (323), sondern als im Sinne von Zeichen zu deutenden
intentiones animae verstanden werden miissen. Die Reform des Wahrheitsver-
stindnisses (330ff.) und der Auffassung von Wissenschaft (324ff.) griinden
ebenfalls in dieser ontologischen Position, fiir die nur das Individuelle wirklich
existiert. Der Nominalismus hat indessen kulturelle Konsequenzen, er hat «die
Entwicklung der gesamten europiischen Zivilisation gepriagt» (346), was nicht
zuletzt anhand der politischen Lehre Ockhams (349ff.) aufgewiesen werden
kann. Gerade in diesem Zusammenhang manifestiert sich die bei Ockham
ebenfalls antizipierte Ambivalenz der Moderne: Ockham hat zwar begriffen,
daf3 das Individuum nur in einem System zu seinem Recht kommt, «in dem die
Gleichheit aller Menschen» realisiert ist, aber sein Versuch mufl miB3lingen:

«Das Negative, der durch Gewalt bestimmte Unterschied unter den Indi-
viduen, soll sich pragmatisch selbst negieren, aber das Ergebnis dieser
Negation der Negation ist nicht die Versohnung von Allgemeinem und

Besonderem, sondern der autoritire Staat, die zum System erstarrte Will-
kiir» (367).

1.2. Die verhiltnismiBig ausfiihrliche Darstellung des Buches von Giin-
ther Mensching kann durch zwei Griinde gerechtfertigt werden. Es ist erstens
die Absicht dieser Literaturhinweise, die Leserschaft so gut wie moglich zu
informieren. Bei einem so komplexen Gegenstand und einem teilweise sehr
anspruchsvollen Buch erfordert dies etwas Raum. Zweitens entspricht diese
Ausfiihrlichkeit der Bedeutung des Buches. Es handelt sich bei dieser Studie um



404 Notabilia III

einen Versuch, der das Ganze des mittelalterlichen Denkens in einer systema-
tischen Gesamtschau fassen will. Solche Unternehmen sind nicht alltdglich.
Es besteht kein Zweifel: Das Buch von Mensching ist auBlerordentlich
anregend und suggestiv. Das mag banal klingen. Ich meine es allerdings im
strengen Sinne: Das Buch stimuliert das Denken. Es ist aus einem philosophi-
schen Impetus entsprungen und vermag deshalb selbst philosophisches Nach-
denken zu erzeugen. Die rigorose Kohirenz der Rekonstruktion fesselt die
Leserinnen und Leser. Mensching konstruiert einen in sich schliissigen und
stimmigen Fortgang des mittelalterlichen Denkens, der seinen eigenen Primis-
sen getreu keine zufillige Abfolge beschreibt. Mehrere Aspekte habe ich als
besonders originell und erfrischend empfunden: Im Gegensatz zu den meisten
Darstellungen der mittelalterlichen Philosophie rdumt Mensching nicht nur
dem politischen Denken einen gebiihrenden Platz ein, sondern sucht die Ver-
bindung zwischen philosophischem Denken und gesellschaftlich-sozialer Wirk-
lichkeit darzustellen. Besonders iiberzeugend sind m. E. die Seiten, wo der
Autor, von Abaelard und Thomas handelnd, den Zusammenhang zwischen dem
Begriff der Arbeit und der Arbeit des Verstandes aufzeigt. Die Interpretation
von Anselms Rechtfertigungslehre oder von Thomas’ Naturrechtslehre unter
dieser Perspektive sind {iberzeugend. Das Unterfangen einer Neubestimmung
des Verhiltnisses von Moderne und Mittelalter verdient Respekt und wirft
neues Licht auf beide Epochen und deren Einschitzung. Bei einem so umfas-
senden Versuch gibt es viele Besonderheiten, die ein Rezensent bemingeln
konnte. Zwei Punkte mochte ich hervorheben: Der Einfluf3 und die Bedeutung
der arabischen Philosophen, die wirklich nur beildufig erwihnt werden, werden
hier unterschitzt. Es ist schade, dafl Avicenna, der Vater der dreifachen Exi-
stenzweise des Universale, gar nicht vorkommt. Des weiteren kann ich die
Interpretation Dantes (274—286) nicht teilen, da sie m. E. das Innovatorische
Dantes zu wenig differenziert wahrnimmt. Ich verstehe nicht, was es bedeuten
soll, wenn gesagt wird, Dante lasse die «Politik strikt in der Theologie griinden»
(281), oder wenn behauptet wird, er legitimiere Herrschaft «durch eine Ver-
nunft, deren Objektivitit durch die Offenbarung verbiirgt sein sollte» (285).
Bislang war ich gerade vom kontradiktorischen Gegenteil dieser Aussagen
tiberzeugt. Da ich an die Tugend des Details glaube und im Gegensatz zu
Mensching zutiefst von der Legitimitit einer Philosophiehistorie tiberzeugt bin,
die «die Absicht verfolgt, die Entwicklung der Lehren, die Herkunft und Fort-
entwicklung der Motive sowie die meist kontingenten Umstinde ihrer Verbrei-
tung zu dokumentieren und die Originaltexte frei von Irrtiimern und Entstel-
lungen zu rekonstruieren» (15), kann ich die Primissen der «philosophischen
Philosophiegeschichte», wie Mensching sie versteht, nicht teilen. Es ist aller-
dings nicht Aufgabe dieser auf die Einzelheit versteiften Historiographie, aus
der Detailforschung das Allgemeine abzuleiten (vgl. 16), sondern in kritischer
Selbstreflexion das, was wir zu wissen glauben, in Auseinandersetzung mit dem



Notabilia IIT 405

Vergangenen zu iiberpriifen. Die Philosophiebzstorie ist weniger am Bleibenden
und Allgemeinen als am Sichverindernden und Besonderen interessiert. Nach
der iiberzeugenden Formulierung von Paul Veyne ist die Geschichte «ein
Worterbuch der Unterschiede»?. Schliefllich bleibt zu erwihnen, dal} die
geschichtsphilosophischen Perspektiven, die eine notwendige Entwicklung der
Gedanken, die sich in der Geschichte manifestieren, postulieren, in krassem
Widerspruch stehen zu der als Fortschritt beschriebenen Entwicklung vom
Allgemeinen zum Besonderen: Wihrend Mensching die zunehmend positive
Bewertung des Individuums als das entscheidende Moment in der Gesellschaft
und im Denken interpretiert, legt er eine Darstellung der Philosophen und
Philosophien vor, in der ein auflerordentlich allgemeines Schema die durch
Kontigenz bestimmten individuell gefirbten Ansitze der einzelnen Denker, die
ihr Denken unter kontingenten Bedingungen vollzogen, aufgrund der Einord-
nung in eine dem Interpreten vorschwebende ideale Vorstellung des Fortschrit-
tes verallgemeinert und damit eine Sichtung dieser Ansitze in ihrer je eigenen,
nur mittels einer eminent differenzierten und philologisch und historisch bis ins
AuBerste differenzierenden Analyse zu erfassenden und wahrnehmbaren Be-
sonderheit verfehlt. Nicht ohne ein gewisses Erstaunen habe ich deshalb fol-
gende Bemerkung gelesen: «Hier zeigt sich die Tendenz der gegenwirtigen
Philosophiegeschichtsschreibung, ihre Untersuchungsgegenstinde immer radi-
kaler zu singularisieren und allgemeine Bestimmungen immer weniger zuzu-
lassen — eine spite Wirkung der Ockhamschen Denkweise» (321).

Tua res agitur.*

2. Handschriftenkataloge

2.1. Seit 1985 war kein Band der vorziiglichen Reihe der Kataloge philo-
sophischer Manuskripte in italienischen Bibliotheken, die unter der Leitung
von Craubpio LeoNARDI bearbeitet werden, erschienen. In dem vor kurzem
publizierten 6. Band werden Bibliotheken in Atri (Biblioteca Capitolare), Ber-
gamo (Archivio del Capitolo della Cattedrale, Archivio della Curia vescovile,
Archivio del Clero di S. Alessandro in Colonna), Cosenza (Biblioteca Civica),
Mailand (Biblioteca Ambrosiana: mss. A Inf.), Perugia (Archivio storico di
S. Pietro), Pistoia (Archivio del Convento di Giaccherino), Roma (Biblioteca

3 Worterbuch der Unterschiede: Uber das Geschichtemachen. Ein Gesprich mit
Paul Veyne, in: Vom Umschreiben der Geschichte. Neue historische Perspektiven. Hrsg.
v. U. RauLFr, Berlin 1986, 132-146.

4 Vgl. dazu: R. ImBACH, Interesse am Mittelalter. Beobachtungen zur Historiographie
der mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfiinfzig Jahren, in: 7heologische
Quartalschrift 172 (1992) 196-207.



406 Notabilia 111

dell’ Accademia Nazionale dei Lincei e Corsiniana: Fondo Corsini, Fondo Rosst)
und Siena (Archivio del Convento dell’Osservanza, Biblioteca Comunale degli
Intronati: mss. A—C) beschrieben.’ Nach dieser lingeren Pause ist es vielleicht
sinnvoll, an die Ziele dieses umfassenden Katalogunternehmens zu erinnern: Es
sollen in den einzelnen Katalogen alle Hss. (bis ca. 1520/30) beschrieben
werden®, die philosophische Werke in lateinischer Sprache oder in Vulgirspra-
che oder lateinische Aristotelesiibersetzungen enthalten (vgl. XI-XII). Im vor-
liegenden Band werden insgesamt 187 Hss. von verschiedenen Autoren und
Autorinnen beschrieben. Die unentbehrlichen Indices (Hss., Incipit, Namen
und anonyme Werke) ergiinzen das kostbare Werk, das wie die vorhergehenden
Binde von vorziiglicher wissenschaftlicher Qualitit zeugt. Auffallend zahlreich
sind — abgesehen von den Aristoteleskommentaren und lullistischen Schriften —
die Hss., in denen die Consolatio philosophiae tradiert wird (fiinf Hss.); ebenfalls
sind mehrere Textzeugen des Kommentars von Nicolaus Trevet (88, 128, 247,
286) zu vermerken.” In einigen Fillen sind die niitzlichen bibliographischen
Angaben durch neuere Editionen oder Publikationen zu erginzen, aber im
allgemeinen ist der neueste Forschungsstand vertreten.®

> Catalogo di manoscriti filosofici nelle Biblioteche Italiane, volume 6, Atri, Berga-
mo, Cosenza, Milano, Perugia, Pistoia, Roma, Siena, a cura di G. M. Cao, M. CorTEsI, M.
Curanparl E. D Martia, G. Iraviant F.W. Luer, P. Rossi, A. M. VELLL, S. ZAMPONT,
Premessa di CLaupio LEoNARDI, Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1992, XXII + 381 S.

¢ In diesem Band sind allerdings auch zahlreiche Aristoteleskommentare aus dem
XVIL Jahrhundert verzeichnet, vgl. vor allem die Hss. der Kapitularbibliothek von Atri
S. 8ff.

7 Leider sind die Verweise auf die Sekundirliteratur nicht kohirent: Die Studie von
0. LouMANN, Boetius und sein Kommentator Nicola Trevet, Miinchen 1977, wird nur
S. 287 korrekt zitiert, wihrend der Aufsatz von R.]. DEAN, The Dedication of Nicolas
Trevet’s Commentary of Boethius, in: Studies in Philology LXI1II (1966) 593—603, nur S. 89
genannt wird.

® Hier seien einige Erginzungen erwihnt: Bei den Werken Alberts des Grofien sollte
das Verzeichnis von W. FAuseR erwihnt werden: Die Werke des Albertus Magnus in ihrer
handschriftlichen Uberlieferung, Codices manuscripti operum Alberti Magni, Miinster
1992. — Der Politikkommentar Ambrosiana A 100 Inf., ff. 1ra-~54vb, wird ausfiihrlich
besprochen von CH. FLUELER, Rezeption und Interpretation der aristotelischen «Politica»
im spaten Mittelalter, Amsterdam 1992, 120, 221-255. — Zum 7ractatus de septem itineribus
aeternitatis (158) vgl.: RupoLF von BiBerach, De septem itineribus aeternitatis, Nach-
druck der Ausgabe von Peltier 1866 mit einer Einleitung in die lateinische Uberlieferung
und Corrigenda zum Text von M. ScuMIDT, Stuttgart-Bad Canstatt 1985. — Eigenartiger-
weise wird die Edition des Traktats De erroribus philosophorum von ]. Kocu (Milwaukee
1944) nicht verzeichnet (180). Ebenfalls vernachlissigt wird die kritische Edition der
Schrift fmago mundi des Honorius (180): V.1.]. FLiNT, in: Archives d’histoire doctrinale et
littéraire du Moyen Age 57 (1982) 1-153. — Im Zusammenhang mit dem Compendinm
theologicae veritatis (223-224) sollte das Standardwerk von G. STEER (Hugo Ripelin von
Strassburg, zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte des Compendium theologicae veritatis im
deutschen Spitmittelalter, Tiibingen 1981) unbedingt verzeichnet werden, da es die
lateinische Tradition des Werkes ausfiihrlich bespricht. — Die Hs. Siena, Biblioteca comu-



Notabilia 11T 407

2.2. Die Studien zur Bibliothek einzelner Gelehrter in Mittelalter und
Renaissance liefern auBBerordentlich wichtige Aufschliisse fiir die Erforschung
des intellektuellen Lebens in all seinen Dimensionen.® Ein vorziigliches Bei-
spiel fiir die Fruchtbarkeit und Bedeutung derartiger Untersuchungen liefert
Sterano Carortr, der Untersuchungen zur Bibliothek von Bernardo Campagna
vorlegt.'® Auf die Biichersammlung dieses italienischen Gelehrten, der vor
1443 gestorben ist, hatten bereits Anneliese Maier und Lynn Thorndike auf-
merksam gemacht. Caroti unternimmt nun den Versuch einer Gesamtrekon-
struktion dieser Bibliothek. Zu den bereits frither bekannten codices aus der
Bibliothek Bernhards — fiinf aus der Vaticana (Vat. lat. 2159, 2160, 2185, 3060,
3144) und drei aus der Biblioteca comunale Malatestiana in Cesena (Ms. Pluteo
S. VII, 5; Ms. Pluteo S. VIII, 2 und Ms. Pluteo S. VIII, 5) — kann der Verfasser
zwel neue hinzufiigen: eines aus der Biblioteca Comunale in Mantova (Ms. 850)
und ein anderes aus der Malatestiana (Ms. Pluteo S. VIII, 3). Aufgrund von
Verweisen kann die Existenz weiterer 18 Hss. postuliert werden, deren Inhalt
sich aufgrund von Verweisen Bernhards ziemlich genau rekonstruieren laf3t
(vgl. Anhang IIb, 211-217). Eine genauere Analyse des Inhalts der identifi-
zierten'' und noch nicht identifizierten codices erlaubt gewisse Schluf3folgerun-
gen iber die philosophische Kultur in Italien in der zweiten Hilfte des
XIV. Jahrhunderts: Bernardo besal3 eine unmiBiverstindliche Vorliebe fiir die
neue englisch-franzosische Philosophie, wie namentlich die Werke von Walter
Burley, Richard Kilvington und William Heytesbury oder Johannes Buridan
und Nicole Oresme in seiner Biichersammlung bezeugen (vgl. 71-83).'2 Die
sorgfiltige Analyse der Marginalien Bernhards (85-122) erméglicht dagegen
gewisse Ableitungen iiber das Denken des Mediziners und Philosophen, von
dem keine eigenen Werke erhalten sind. Besonders aufschluBreich sind die
Marginalien zu den Questiones super Physicam seines Lehrers Blasius von Parma
im Cod. Vat. lat. 2159, den er eigenhindig geschrieben hat (vgl. dazu 92-122).
Alle Notizen von der Hand Bernhards sind in einem Anhang transkribiert

nale, C.V1.16, die den Traktat De unitate intellectus von Thomas enthilt (317), wird im
Band XLIII der Leonina S. 253-254 beschrieben. — Fiir die Ubersetzung der Oeconomica
des Leonardo Bruni muf3 der grundlegende Aufsatz von H. GOLDBRUNNER, Durandus de
Alvernia, Nicolaus von Oresme und Leonardo Bruni. Zu den Ubersetzungen der pseudo-
aristotelischen Okonomik, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 50 (1968) 200-239, aufgefiihrt
werden.

? Vgl. zu dieser Fragestellung den programmatischen Aufsatz von PEARL KiBRE, The
Intellectual Interests Reflected in Libraries of the Fourteenth and Fifteenth Century, in:
Journal of the History of Ideas VII (1946) 257-297.

10 T Codici di Bernardo Campagna, Filosofia e Medicina alla fine del secolo XIV,
Manziana (Roma): Vecchiarelli Editore, X + 275 8S.

't Genaue Beschreibung der Hss. im Anhang IIa, 141-209.

12 Ein eigener Appendix verzeichnet die Autoren, deren Werke in der Bibliothek
vorhanden waren: 219-233.



408 Notabilia III

(129-139). Eines der wichtigsten Ergebnisse seiner Studie falit Caroti unter
Beriicksichtigung der Tatsache, dafl Bernardo einen Teil der Hss. bereits in der
heute existierenden Form erstanden hat, in folgender Weise zusammen:

«Da un punto di vista piu generale la biblioteca di Bernardo, anche per
quello che essa ha conservato di codici risalenti ad anni precedenti la sua
formazione, reca una testimonianza importante sulla vitalita e ’aggiorna-
mento della cultura filosofica italiana negli anni centrali del secolo XIV.
William Courtenay, che ha studiato i rapporti tra filosofia inglese e italiana
in questo periodo, non ha soltanto richiamato la necessita di rivedere
un’impostazione storiografica che voleva in Paolo Veneto l'iniziatore e il
promotore della nuova filosofia particolarmente attenta a tematiche logiche
e fisiche di origine oxoniense e parigiana, ma ha adirittura avanzato 'ipotesi
che Gregorio da Rimini sia venuto in contatto con alcuni testi inglesi ...
negli anni italiani che precedettero la sua lettura delle Senzenze a Parigi tra il
1342 e il 1344. Una tale ipotesi, se confermata, verrebbe ad attribuire alla
fortuna italiana di tematiche logiche e filosofiche inglesi un ruolo fonda-
mentale anche per quanto riguarda ’affermazione di questo tipo di interessi
nell’universita di Parigi, affermazione che generalmente viene fatta risalire
agli anni *40-"50 del secolo XIV» (126).

Es handelt sich hier zweifelsohne um interessante Perspektiven, die durch
weitere Untersuchungen vertieft werden sollten.

3. Editionen

Obwohl kein Zweifel dariiber besteht, dal ApaM pE WoDEHAM zu den
bedeutendsten Figuren der Philosophie und Theologie am Anfang des
XIV. Jahrhunderts gehort, stand bis vor kurzem lediglich eine neuere kritische
Edition eines seiner Werke zu Verfiigung. ' Der Edition der Lectara secunda in
librum primum Sententiarum, die von REGa Woobp in Zusammenarbeit mit
GEDEON GAL herausgegeben wird !4, kommt daher eine aulerordentlich grof3e

'3 Es handelt sich um den 7ractatus de indivisibilibus, den R. Woop 1988 (Dordrecht)
verdffentlicht hat.

'4 ApaMm DE WoDEHAM, Lectura secunda in primum librum Sententiarum. Prologus et
distinctio prima, Edited by REca Woob, Assisted by GEpEON GAL, O.F.M., St. Bonaven-
ture University: St. Bonaventure, N. Y. 1990, 50* + 354 S. - Apam pE WobEHAM, Lectura
secunda in primum librum Sententiarum. Distinctiones II-VII, Edited by REca Woob,
Assisted by GEDEoN GaL, O.F.M., St. Bonaventure University: St. Bonaventure, N.Y.
1990, 374 S. — Apam pE WoDEHAM, Lectura secunda in primum librum Sententiarum.
Distinctiones VIII-XXVI, Edited by REca Woob, Assisted by GEpEoNn GaL, O.F.M.,
St. Bonaventure University: St. Bonaventure, N. Y. 1990, 491 S.



Notabilia IIT 409

Bedeutung zu. Der Franziskaner hat nach heutiger Kenntnis drei Vorlesungen
tiber die Sentenzen des Lombarden durchgefiihrt, nimlich in London, Norwich
und Oxford. In ihrer Einleitung versucht R. Wood gegen W. Courtenay zu
beweisen, daB3 die Lectura Norwicensis mit der in der Hs. Cambridge, Gonville-
Caius 281/674, erhaltenen Redaktion des Sentenzenkommentars identisch ist
und daf diese Version ilter ist als die Oxforder Redaktion (vgl. dazu 30*-38%).
Wiewohl die Hs. von Cambridge nach 1332 geschrieben worden ist, mul3 die
Lectura secunda zwischen 1329 und 1332 entstanden sein (37*). Diese zweite
Redaktion des Kommentars ist nur fragmentarisch erhalten (Prolog, dist. I-
XXVI des ersten Buches). Die Edition wurde auf der Grundlage des einzigen
Textzeugen erstellt, wobei an gewissen Stellen Zestimonia oder Parallelstellen fiir
die Textkonstitution beriicksichtigt werden konnten. Von besonderer Bedeu-
tung war dabei der Cod. Vat. lat. 955, in dem eine von Wodeham durchgese-
hene Version der Oxforder Vorlesung tiberliefert wird, die iiberdies zahlreiche
Passagen aus der Lectura secunda enthilt (vgl. 46*—47%*, von besonderer Bedeu-
tung fiir die Textkonstitution: Band I, 251-322; Band 11, 62-89, 207-214, 258—
312, 328-354; Band III, 164-193). An wenigen Stellen wurde ebenfalls Paris,
Bibl. Mazarine 915, beigezogen (vgl. Band I, 258-266; Band II, 259-262). Die
Herausgeber haben sich entschlossen, zweifelhafte Lesarten als solche zu kenn-
zeichnen, deshalb sind unzihlige Jectiones dubiae im kritischen Apparat ver-
merkt.'* Ein besonderes Problem bietet die Auflésung der Abkiirzung zzz¢°, die
als zntentio oder als intellectio gelesen werden kann (vgl. 47*-49%). In besonders
schwierigen Fillen wird im Apparat mittels eines Eintrages auf die Schwierig-
keiten hingewiesen (e.g. I, 15, lin. 45; 54, lin. 11). Wie bei der Edition Ockhams
wurde der Text normalisiert, die Herausgeberin gibt allerdings in der Einleitung
eine Liste orthographischer Besonderheiten der Hs. von Cambridge (40*—41%).
Zudem legt sie ebenfalls eine Tabelle mit besonders ungewohnten Abkiirzungen
vor (41*—45%). Insgesamt handelt es sich um einen sehr gut lesbaren Text, der in
vielfacher Hinsicht fiir die Interpretation der Philosophie und Theologie des
XIV. Jahrhunderts grundlegende Bedeutung besitzt. Fiir den Quellenapparat
wurden nicht nur bereits edierte Texte beigezogen, sondern im Falle von
Gualterus de Chatton und Ioannes de Reading ebenfalls die noch nicht edierten
Sentenzenkommentare. Jeder der drei Binde enthilt gesonderte Indices (Manu-
script Index, Author Index, Subject Index). Auch wenn der Sachindex notwen-
digerweise liickenhaft ist, so leistet er trotzdem der Leserschaft gute Dienste.

Die Einleitung von Rega Wood gibt einige knappe Hinweise zur Biographie
Adams, diskutiert das Problem der drei Versionen des Sentenzenkommentars

15 Vgl. 46*: « Where there was a question about our reading, this is indicated in the
variants. The reader will often find troublesome or ambiguous abbreviations reproduced in
the variants.»



410 Notabilia 11T

und ihrer Datierung, erklirt die Editionsprinzipien und prisentiert kurz unter
dem Titel «Introduction to Wodeham’s Philosophical Theology» die wichtig-
sten inhaltlichen Fragen, bei denen das Werk Adams Beachtung verdient. Es ist
selbstverstindlich nicht méglich, im Rahmen dieser Hinweise in umfinglichem
Sinne die historische Bedeutung einer derart wichtigen Edition zu wiirdigen.
Ich kann hier lediglich einige inhaltliche Aspekte hervorheben, die mir nament-
lich in Beziehung zu Ockham besonders bemerkenswert zu sein scheinen.

Der Prologus besteht aus sechs Fragen, die vor allem in erkenntnistheore-
tischer und semantischer Hinsicht Beachtenswertes beinhalten. In der Frage, ob
der Akt des Wissens notwendigerweise ein von der Sinneswahrnehmung real
unterschiedenes einfaches Erfassen voraussetze, antwortet Adam, dies sei nicht
der Fall (vgl. I, 32). Im Zusammenhang mit der guaestio 11 (I, 34-64), wo von
der Erkenntnis, die die Seele von ihren eigenen Akten besitzt, die Rede ist,
erdrtert Adam ausfiihrlich den Unterschied zwischen abstraktiver und intuitiver
Erkenntnis. Mit Ockham anerkennt Wodeham, daf3 die Seele beziiglich eines
Erkennbaren zwei real und spezifisch verschiedene Erkenntnisakte besitzt. Die
Umschreibung der intuitiven Erkenntnis unterscheidet sich allerdings von der-
jenigen Ockhams:

Tertia conclusio sit quod ille actus incomplexus qui natus est causare evi-
dentem assensum de veritate contingenti de praesenti, et quae naturaliter
requirit existentiam et praesentiam, est intuitiva notitia (I, 37, 69-71).

Im Gegensatz zu Ockham verneint Adam die Méglichkeit, dal die intuitive
Erkenntnis #on est virtute cuius possit sciri non existere ipsa non exsistente (1, 38, 5—06).
Die Unterscheidung der beiden Erkenntnisweisen steht ebenfalls im Mittel-
punkt der dritten Frage des Prologs (I, 65-83):

Utrum notitia intuitiva sensitiva vel intellectiva possit naturaliter causari
vel conservari sine existentia rei visae (I, 64, 2—4).

Im Zusammenhang mit dieser Problematik werden die beriihmten experientiae
des Petrus Aureoli, die beweisen sollen, daf3 die intuitive sinnliche Erkenntnis
nicht notwendigerweise die Gegenwart des Gegenstandes erfordert, sowie
Chattons Einwinde gegen sie ausfiihrlich diskutiert (I, 68-83). Wodeham ver-
neint die gestellte Frage in aller wiinschenswerten Klarheit. In der vierten Frage
widerlegt der Franziskaner Aureolis Theorie des esse apparens (I, 84—111). Auch
die ersten drei Fragen zur distinctio prima sind epistemologischen Problemen
gewidmet. Von besonderer Relevanz ist die Diskussion iiber das Objekt des
Wissensaktes (q. 1;1, 180-208). Adam folgt in dieser fundamentalen Diskussion
weder Ockham, der den SchluB3satz des Syllogismus als unmittelbares Objekt des
Wissens interpretiert, noch Chatton, nach dem sich der Akt des Wissens unmit-
telbar auf die res significatae bezieht. Adam schligt einen neuen Weg ein, den
bekanntlich auch Gregor von Rimini befolgen wird: Der Akt des Wissens und



Notabilia III 411

der Zustimmung bezieht sich auf das obiectum totale propositionis. Dieses wird in
folgender Weise umschrieben:

Dicendum quod obiectum totale propositionis est eius significatum. Eius
autem significatum est sic esse vel sic non esse sicut per propositionem
denotatur. Puta, obiectum huius <Deus est Deus) est <Deum esse Deum»; et
huius <homo est albus) vel <homini inest albedo» significatum est <hominem
esse album> vel <homini inesse albedinem>. Nec haec sunt propositiones,
quia si nulla propositio esset in rerum natura, nihilominus Deus esset Deus,
et homo esset albus vel homini inesset albedo (I, 193, 17-194, 24).

Bereits diese in jeder Hinsicht folgenreiche Lehre vom complexe significabile
belegt in ausreichender Weise die auBBerordentliche philosophische Bedeutung
dieses Sentenzenkommentars. Die wissenschaftstheoretischen Erorterungen in
den Quaestiones I1-111 (1, 208-250), die bedeutsamen Ausfithrungen zu den
Gottesbeweisen (d. I1I, q. 1;II, 116-141) oder die Theorie des Begriffs (d. VIII;
ITI, 3-122) bestitigen das Urteil Rega Woods, Wodeham sei «one of the greatest
medieval philosopher-theologians». Dieses Urteil gilt nicht nur wegen der
unbestreitbar hohen wissenschaftlichen Qualitit des Werkes, sondern auch aus
historischen Griinden. Wodeham spiegelt die intensiven philosophischen De-
batten in England zu Beginn des XIV. Jahrhunderts, in denen die Positionen
von Aureoli, Chatton, Ockham, Scotus und Reading ausfiihrlich besprochen
und diskutiert werden. Es ist gewil3, daf es sich um eine der bedeutendsten
Editionen der letzten Jahre handelt.

4. Ubersetzungen

4.1. Fontes christiani. Der Herder Verlag publiziert seit kurzer Zeit eine
neue zweisprachige Reihe, die nach ihrem Untertitel eine «Neuausgabe christ-
licher Quellentexte aus Altertum und Mittelalter» beabsichtigt. Offensichtlich
greift dieses Vorhaben die Idee der «Bibliothek der Kirchenviter» auf. Sofern
auch mittelalterliche Texte beriicksichtigt werden, gleicht das Vorhaben eher
den «Sources chrétiennes», allerdings mit dem Unterschied, daB die renom-
mierte franzosische Reihe nur Texte bis zum XII. Jahrhundert umfaBt, wihrend
die neue deutsche Reihe das ganze Mittelalter einbezieht. Da in den Notabilia
nur Publikationen, die den Zeitraum von 800-1600 betreffen, besprochen wer-
den, sollen in Zukunft ausschlieBlich die Binde zum Mittelalter angezeigt wer-
den. Der Editionsplan sieht ANseLM voN CANTERBURY (De veritate),
BONAVENTURA (De triplici via), JoHANNES Scotus ERIUGENA (Homilia in prolo-
gum Sancti Evangelii secundum lohannem ), RICHARD VON ST.-VIKTOR (De trinitate,
Benjamin minor) vor. Ich hoffe allerdings, daB3 diese «Bibliothek christlicher



412 Notabilia I1I

Klassiker», wie sie ebenfalls von den Herausgebern bezeichnet wird, weitere
Autoren und Werke des Mittelalters beriicksichtigt. Eine Reihe, die mit diesem
Anspruch auftritt, sollte nicht nur den Bereich der Spiritualitit beriicksichtigen,
sondern tatsichlich die entscheidenden «christlichen Quellentexte» in ihr Pro-
gramm aufnehmen. Dann allerdings geh6rt PETRUS ABAELARDUS ebenso in diese
Bibliothek christlicher Klassiker wie THOMAS voN AqQuiNo, WILHELM VON
OckuaM und WYCLIFF.

Als ersten Band aus dem Gebiet des Mittelalters legt GI1SBERT GRESHAKE
friithe Kartiuserbriefe vor.'® Der Band enthilt Schriften des Griinders des
Kartiuserordens, namentlich den wichtigen Brief Brunos Ad Radulphum, neun
Briefe von Guigo I (11136) und zwei Briefe von Anthelm (T1178). Die
sorgtiltig tibersetzten Texte vermitteln Einblick in die Anfinge und die Spiri-
tualitit des Ordens. Als Vorlage diente der von M. LAPORTE in den «Sources
chrétiennes» besorgte Band: Lettres des premiers Chartreux 1: Bruno - Guigues -
s. Anthelm (Paris 21988). Die Einleitungen von Greshake geben nicht nur Ein-
blick in die Biographie der drei Kartiduser, sondern umfassen ebenfalls eine
inhaltliche und formale Analyse der einzelnen Briefe. Die iiblichen Register
(Bibelstellen, Personen, Sachen) fehlen nicht.

4.2. Bonaventura. Unter der Leitung von OLIVIER BouLNoIs erscheint seit
kurzem eine franzosische Reihe «L’ceuvre de saint Bonaventure». Bereits sind
zwei Binde erschienen, iibersetzt und eingeleitet von Marc OziLou: Es handelt
sich zum einen um die Collationes De decem praeceptis'’ und zum anderen um die
Collationes in Hexaemeron'®. Beide Binde enthalten eine ausfithrliche Einlei-
tung, vier Indices (Bibelstellen, alte und moderne Autoren, Sachen) und zahl-
reiche Anmerkungen. Die sieben Co/lationes zu den zehn Geboten, die Bona-
ventura zwischen dem 6. Mirz und Ostern 1267 in Paris vorgetragen hat, sind
aus philosophiehistorischer Sicht aus zwei Griinden von Bedeutung. Bonaven-
tura entwickelt zum einen in diesen Vortrigen sein Verstindnis des Gesetzes,
das in folgender Weise zusammengefal3t (coll. I, n. 21) wird:

«Il faut noter que toute loi ne commande pas autre chose que la justice, car la
loi est la régle de la justice. Or la justice est la vertu selon laquelle 'homme
est ordonné a Dieu et au prochain. Il y a ainsi une double justice, 'une, par

16 BRuno — Guico — ANTHELM, Epistulae cartusianae, Frithe Kartiuserbriefe, iiber-
setzt und eingeleitet von GIsBerT GRESHAKE, Freiburg, Basel, Wien, Barcelona, Rom,
New York: Herder 1992, 211 S. (Fontes christiani, Band 10).

17 SAINT BoNAVENTURE, Les Dix commandements. Traduction, introduction et notes
de Marc OziLou. Tournai: Desclée; Paris: Cerf 1992, 205 S.

'8 SAINT BONAVENTURE, Les Six Jours de la Création. Traduction, introduction et
notes de MAarc OziLou. Préface d’Ovrivier BourLnois, Tournai: Desclée; Paris: Cerf 1991,
5555,



Notabilia 1T 413

laquelle nous sommes ordonnés a Dieu, 'autre par laquelle nous sommes
ordonnés au prochain. Pour cette raison, deux tables furent données 2
Moise, la premiere et la seconde» (51).

Zum anderen handelt es sich bei diesen Predigten um den ersten Text Bona-
venturas, in dem er sich mit dem radikalen Aristotelismus der Pariser Univer-
sitdt auseinandersetzt (coll. II, n. 25; 72). Bereits in dieser frithen Kritik des
philosophischen Fiirwitzes wird den Feinden vorgeworfen, sie lehrten die
Ewigkeit der Welt und die Einzigkeit des Intellekts und leugneten die Unsterb-
lichkeit. Eine bemerkenswerte personliche Bemerkung (coll. 11, n. 28) deutet
bereits auf den Anstifter der Verurteilung von 1270 hin:

«J’ai entendu dire, lorsque jétais étudiant, qu’Aristote a posé un monde
éternel; et lorsque j’ai entendu les raisons et les arguments qui fondaient
cette position, mon cceur commenga a en étre troublé, et commenca 2 se
demander: comment est-ce possible? Mais de telles choses sont maintenant
si connues qu’en douter n’est plus possible» (74).

Wihrend die Predigten zum Dekalog die erste Auseinandersetzung mit den
radikalen Aristotelikern enthalten, zeugen die Vortrige zum Sechstagewerk aus
dem Jahre 1273 von einer eingehenden Beschiftigung mit dem Gegenstand
(was nicht mit einem intensiven Studium der gegnerischen Schriften verwech-
selt werden sollte!). Dieses Spitwerk Bonaventuras vereinigt in sich, wie
O. Boulnois in seinem Vorwort bemerkt (8-9), ganz verschiedene Diskursfor-
men, nimlich Geschichtstheologie, biblische Hermeneutik, spekulative Meta-
physik, wissenschaftliche Enzyklopidie und akademischen Disput. Aber trotz-
dem verleiht — nach Boulnois — der theologische Diskurs der bunten Vielfalt eine
einzigartige Einheit:

«Il (Bonaventure) ne déploie pas la théologie comme un nouveau discours
autonome, qui s’ajouterait aux autres et qui ferait nombre avec eux, ... mais
comme un nouvel ordre du discours, capable d’assumer la totalité de ces
discours pulverisés et de ces attitudes partielles, de les parcourir transver-
salement, et de les réduire a leur principe unique» (9).

Ozilou iuibersetzt den Text der Edition von Quaracchi, fiigt allerdings in den
FuBinoten so gut wie alle Varianten der von F. Delorme 1934 publizierten
reportatio hinzu. Diese Ergiinzung verleiht dieser Ubersetzung einen besonderen
Wert und eine eigene Niitzlichkeit. Ein Beispiel kann Einblick in die Qualitit
der Ubersetzung, die nach meinen Stichproben als prizis und elegant bezeichnet
werden darf, vermitteln:

Metaphysicus autem, licet assurgat ex consideratione principiorum substan-
tiae creatae et particularis ad universalem et increatam et ad illud esse, ut
habet rationem principii, medii et finis ultimi, non tamen in ratione Patris et
Filii et Spiritus sancti. Metaphysicus enim arguit ad illud esse consideran-



414 Notabilia II1

dum in ratione principii omnia originantis; et in hoc convenit cum physico,
qui origines rerum considerat. Assurgit etiam ad considerandum illud esse
in ratione ultimi finis; et in hoc convenit cum morali sive ethico, qui reducit
omnia ad unum summum bonum ... Sed ut considerat illud esse in ratione

omnia exemplantis, cum nullo communicat et verus est metaphysicus (coll.
I, n. 12).

«Le métaphysicien ne peut bien s’élever de la considération des principes de
la substance créée et particuliere a la substance universelle et incréée; il peut
bien s’élever a cet étre en tant qu’il tient la raison de principe, de moyen et
de fin ultime, mais il ne le peut sous la raison de Pére, de Fils et d’Esprit
saint. Le métaphysicien, en effet, s’é1éve a cet étre en le considérant sous la
raison de principe originant toutes choses, et en cela il s’accorde avec le
physicien qui considére les origines des choses. Il s’é1éve encore a cet étre en
le considérant sous la raison de fin ultime, et en cela il s’accorde avec le
moraliste ou éthicien, qui reconduit toutes choses a un seul bien supréme
comme 2a la fin ultime ... Mais quand il considére cet étre sous la raison
d’exemplaire de toutes choses, il ne le partage avec personne et il est vrai

métaphysicien» (108).

Die umfingliche Einleitung betont die franziskanische und theologische
Dimension des Werkes, das in einem gewissen Sinne als Bonaventuras Testa-
ment gedeutet werden kann (vgl. 19ff.). Besonders wertvoll ist die genaue
Inhalts- und Strukturanalyse der 23 collationes (60-90). Die Bemerkungen zur
Auseinandersetzung Bonaventuras mit der Philosophie (53-60, 91-92) sind aus
der Perspektive der Philosophiegeschichte nicht ganz befriedigend. Das ganz
prizise Philosophieverstindnis Bonaventuras, das u.a. in Coll. I, nn. 12-35 und
Coll. IV, nn. 1-25 zum Ausdruck kommt, hitte eine Darstellung verdient. Die
eigentliche Grundlage der Kritik Bonaventuras einer bestimmten Philosophie,
nimlich des Aristotelismus, wird ebenfalls nicht thematisiert. Was der Franzis-
kaner seinen philosophischen Gegnern vorwirft, ist die Leugnung der gottli-
chen Ideen, aus der sich nach Coll. VI, 2-4 die grundlegenden Irrtiimer ergeben,
die der Bischof von Paris bereits 1270, nicht ohne Einflu3 Bonaventuras, ver-
urteilt hatte:

«Certains (philosophes) niérent, en effet, que 'exemplaire des choses fut
dans la cause premiére, et leur chef semble avoir été Aristote qui, au
commencement et a la fin de la Mézaphysique et en plusieurs autres endroits,
exécre <la théorie» des idées de Platon. C’est pourquoi il dit que Dieu ne
connait que soi seul, n’a besoin de la connaissance d’aucune autre chose et
meut en tant que désiré et aimé. Ces philosophes posent que Dieu ne connait
rien ou nul étre particulier. Aussi, Aristote en téte combat-il <la théorie> des

idées, comme dans /’Ethigue ou il dit que le bien supréme ne peut étre une
idée» (212; Coll. VI, n. 2).



Notabilia IIT ' 415

Dieser entscheidende Passus, zusammen mit VII, n. 3 (philosophi illuminati
posuerunt ideas), zeigt ganz eindeutig, daB3 Bonaventuras Kritik der Philosophie
selbst philosophische Voraussetzungen und Folgen hat, die auch philosophisch
relevant sind. Eine allzu exklusiv auf die Theologie ausgerichtete Interpretation
von Bonaventuras Denken verfehlt m.E. dessen Originalitit. In den Anmer-
kungen sind mir einige Ungenauigkeiten aufgefallen: Coll. VI, n. 6 und n. 27
(214, Anm. 25; 221, Anm. 71), wo Bonaventura Plotin erwihnt, verweist der
Herausgeber auf die Enneade 1, 2. Dieser Verwelis ist irrefiihrend, da Bonaven-
tura die Werke Plotins nicht aus erster Hand kennen konnte. Ebenso verwirrend
sind die Anmerkungen 197, Anm. 63, 199, Anm. 74, 422, Anm. 111, wo auf
Werke Platons verwiesen wird, die Bonaventura nicht zur Verfiigung standen.
Auch die 178, Anm. 56 und 212, Anm. 13 genannte Destructio destructionis des
Averroes war zur Zeit Bonaventuras noch nicht ins Lateinische ibersetzt.
Selbstverstindlich kénnen derartige Hinweise durchaus niitzlich sein, aber es
sollte fiir die Leserschaft klar werden, dal}3 es sich nicht um direkte Quellen
Bonaventuras handelt. Es ist schlieSlich bedauerlich, daB in den bibliographi-
schen Angaben, die mit den Indices verkniipft sind, bei Zeitschriftenartikeln die
Seitenzahlen fehlen und bei Biichern der Erscheinungsort. Trotz dieser Defizite
wird diese Ubersetzung auBerordentlich gute Dienste leisten und stellt einen
wesentlichen Beitrag zu der besseren Kenntnis der Theologie und Philosophie
Bonaventuras dar. Es ist zu hoffen, daB3 bereits binnen kurzem weitere Binde
erscheinen.

4.3. Ockham. Auf eine Ubersetzung der politischen Schriften Wilhelms
von Ockham wartet das deutschsprachige Publikum seit einiger Zeit. Es ist
JURGEN MIETHKE, dem ausgewiesenen Kenner politischer Theorie im Spitmit-
telalter, zu verdanken, dal3 dieses langjihrige Desiderat endlich eingel6st wor-
den ist. In der Bibliothek klassischer Texte prisentiert er eine signifikative Aus-
wahl aus dem Dialogus.'® Dieses unvollendete Werk des englischen Franziska-
ners, dessen erster Teil noch vor dem Tode von Papst Johannes XXII. (1334)
entstanden ist, hat ihn wahrscheinlich bis zu seinem Tode (1349) beschiftigt.
Beider Auswahl aus dem monumentalen Werk wihlte Miethke Ausschnitte, die
den «ganzen Ockham in seiner Radikalitit, seinem Rigorismus, seinem Opti-
mismus, seinem prophetischen Sendungsbewultsein und natiirlich auch mit
seinen Grenzen sichtbar werden lassen» (230). Durch die Zusammenstellung
sollen die grundlegenden Thesen und der Argumentationsstil dokumentiert
werden. Die Texte sind nicht nach einer systematischen Ordnung, sondern in
der authentischen Reihenfolge aufgefiihrt. Nach einigen lingeren Passagen aus

' WiLHELM voN OckHAM, Dialogus. Ausziige zur politischen Theorie, Ausgewihlt,

tibersetzt und mit einem Nachwort versehen von JURGEN MIETHKE, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 1992, X + 276 S.



416 Notabilia IIT

dem ersten Teil des Dialogns, in denen das Widerstandsrecht gegen einen Keét-
zerpapst behandelt wird (11-77), folgen Abschnitte aus der zertia Pars, u.a. zum
Evangelium als Gesetz der Freiheit, zum Verhiltnis von Papst und Rémischem
Reich und zum Naturrecht. Die vorzigliche, durch zahlreiche erklirende
Anmerkungen erginzte Ubersetzung vermittelt einen vortrefflichen Einblick in
die politische Theorie des Franziskaners, der bekanntlich erst wihrend seines
Arrestes in Avignon anfing, sich mit Fragen der Politik zu beschiftigen, wie er
selber in der eindrucksvollen Epistola an die Ordensbriider von 1334 ge-
steht:

«Wisset also (und jeder Christ soll es wissen), daf ich mich fast volle vier
Jahre in Avignon aufgehalten habe, bevor ich erkannte, dafl der dortige
Vorsteher in Ketzerei gefallen ist. Weil ich nicht leichtfertig glauben wollte,
daB ein Mann in so hoher Amtsstellung befehlen wiirde, daB Ketzereien
geglaubt werden sollten, hatte ich nicht dafiir gesorgt, seine ketzerischen
Gesetze zu lesen, noch weniger dafiir, sie mir zu verschaffen. Spiter aber
nahm ich auf Befehl meines Oberen die Gelegenheit wahr, las seine drei
Gesetze ... und priifte sie sorgfiltig. Dabei fand ich in ihnen vieles ketze-
risch, irrig, téricht, licherlich, fantastisch, falsch, dem rechten Glauben, den
guten Sitten, der natiirlichen Vernunft, der gewissen Erfahrung und der
briiderlichen Liebe zuwiderlaufend und offen entgegengesetzt» (3).

Ockham verweist in diesem Passus auf die AuBerungen von Johannes XXII. zur
Armutsdebatte. Er wurde zum Theoretiker der Politik als Verteidiger und
Apologet der franziskanischen Armut. In einem knappen, aber auBerordentlich
gehaltvollen Nachwort (207-242) beschreibt Miethke die Debatten des sog.
theoretischen Armutsstreites, Ockhams Stellungnahme in dieser Diskussion
sowie die Hauptthesen seiner politischen Lehre, die im Widerstand gegen einen
ketzerischen Papst entfacht wurde. Eine hervorragende Bibliographie sowie
ntitzliche Register, vor allem ein Schlagwortregister, erginzen diesen Band, der
ein auBerordentlich wichtiges, aber wenig bekanntes Kapitel der politischen
Philosophie des Mittelalters dem nicht spezialisierten Publikum erschlief3t.
Zweifellos gehoren die meisten von Ockham behandelten Themen der Ver-
gangenheit an und verdienen nur noch historisches Interesse. Wie im Bereich
der theoretischen Philosophie sind es weniger die Antworten, die Beachtung
verdienen, als vielmehr der methodische Ansatz und das kritische Potential von
Ockhams Texten:

«Aber in seinen Schriften hat Ockham in theoretischer Bemiihung und
kritischer Analyse Probleme erkannt und formuliert, ist auf kiinftige Ent-
wicklungen feinfiihlig eingegangen und hat, sie fast vorwegnehmend,
Orientierungshilfen bereitgestellt, so daf3 seine kritischen Anfragen die
eigenen Antworten des Theoretikers in threr Wirkung weit tiberdauerten»

(209).



	Notabilia III : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

