Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?
Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF

Ist Ehrfurcht vor dem lLeben
ein brauchbares Moralprinzip?

An «Ehrfurcht vor dem Leben» wird hiufig appelliert, insbesondere
in aktuellen Beitrigen zur Medizinethik und zur 6kologischen Ethik.
Doch der Hinweis auf die Haufigkeit des Vorkommens einer Parole ist
keine Antwort auf die Titelfrage. Die statistische Hiufigkeit des
Gebrauchs konnte sogar ein Indiz dafiir sein, da3 es sich — dhnlich wie
bei der vielbeschworenen Menschenwiirde! — um eine Leerformel
handelt, die allgemein zustimmungsfihig bleibt, solange man sie nicht
spezifiziert. Solche Leerformeln befriedigen den common sense und
bestitigen zugleich Hegels These, dafl der Alltagsverstand abstrakt
denkt, wenn er im Morder nur den Mérder, im Bedienten nur den
Bedienten usw. sieht, statt seine ganze Herkunftsgeschichte und seine
ibrigen Personlichkeitsmerkmale in Rechnung zu stellen.? Abstrakt-
heit kennzeichnet die Ferne zur Konkretion und zur Anwendbarkeit.
Der Verdacht der Abstraktheit 146t sich auf die Parole der Ehrfurcht vor
dem Leben iibertragen: Diese Ehrfurcht konnte darin bestehen, daf3
man einen Morder aus Ehrfurcht vor seinem Leben begnadigt oder daf3
man ihn mit Riicksicht auf sein Opfer hinrichtet.? Die leitende Frage:

' Vgl. dazu die scharfsinnigen Analysen von B. ScHONE-SEIFErRT: Philosophische
Uberlegungen zur « Menschenwiirde» und Fortpflanzungs-Medizin, in: Zestschrift fiir phi-
losophische Forschung 44 (1990) 442-473, und B. ScHULLER: Die Personenwiirde des Men-
schen als Beweisgrund in der normativen Ethik, in: 7heologie und Philosophie 53 (1978)
538-55; W. WoLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck — die Idee der Menschenwiirde
in normativer Ethik und Metaethik, Miinster 1987.

? G.W.F. HEGeL: Wer denkt abstrakt? (1807), in: Hegel: Werke Bd. 2: Jenaer
Schriften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1970, 575.

# Vgl. J.-C. WoLr: Verhiitung oder Vergeltung? Einfiithrung in ethische Straftheo-
rien, Miinchen, Freiburg i. Br. 1992, Kap. 9, wo ich darlege, warum sich aus dem Appell
an Ehrfurcht vor dem Leben keine eindeutige Stellungnahme zur Todesstrafe ergibt.



360 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares moralisches Kriterium?
ist zu verneinen.

Der Appell an Ehrfurcht vor dem Leben erfiillt eine dhnliche
Funktion wie der Slogan «Recht auf Leben» in der Abtreibungsdiskus-
sion: Wer konnte im Ernst gegen Ehrfurcht und Achtung vor dem
Leben sein? Wer sihe sich nicht gezwungen, der Liebe zum Leben
Lippenbekenntnisse zu zollen? Wer wire fiir Milachtung des Rechts
auf Leben und Freigabe von Mord? Doch die Kehrseite dieser Zustim-
mungsfihigkeit ist die Eignung solcher Leerformeln als Aushingeschild
fiir verdeckte ideologische Interessen. So gesehen scheint Ehrfurcht vor
dem Leben ein leeres Schlagwort zu sein.

Der Mut zu «zoophilen» (im Gegensatz zu nekrophilen) Bekennt-
nissen soll nicht verichtlich gemacht werden. Doch das Bekenntnis
bleibt vage, wenn wir nicht zwei Fragen kliren. Die erste lautet: Ist
Ehrfurcht vor dem Leben in dem Sinn, in dem sie Albert Schweitzer im
Rahmen seiner Kulturethik und innerhalb seiner Vision von absoluter
Ethik dargelegt hat, ein brauchbares Moralprinzip? Die zweite Frage
weist tiber Schweitzer hinaus und bezieht sich auf den Stellenwert einer
biozentrischen Ethik. Sie lautet: LaBt sich eine biozentrische Ethik, d. h.
eine Ethik der unterschiedslosen Achtung vor allem Leben, plausibel
vertreten?

1. Ist Schweitzers Ebrfurcht vor dem Leben
ein denknotwendiges Prinzip ?

Die geistesgeschichtliche Herkunft der Formel von der « Ehrfurcht
vor dem Leben» ist nicht restlos geklirt. Vielleicht hat Schweitzer in
seiner Pariser Zeit eine Anregung aus der Lektiire von Henri Bergson
empfangen.* Tatsichlich hat sich Schweitzer in der Kulturethik wie-
derholt zur Bergson geduBert, doch seine Kommentare sind sehr abfil-
lig. Bergson habe nie seine in Aussicht gestellte Ethik geschrieben.
Schweitzer beurteilt die Moglichkeit, von der — wie er meint — epigo-

* Fiir diesen Hinweis danke ich der Redaktion der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theolggie. Tatsichlich wurde der Begriff « Ehrfurcht vor dem Leben» bereits zwanzig
Jahre zuvor von Christian Wagner geprigt. Vgl. den Hinweis in E. Grasser: Ethik bei
Albert Schweitzer, in: Albert-Schweitzer-Studien, hrsg. von R. Briillmann, Bern und
Stuttgart 1989, 60.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 361

nalen Naturphilosophie Bergsons, Eduard von Hartmanns und Her-
mann Keyserlings zur Ethik zu gelangen, sehr skeptisch. Vielleicht
mussen wir Schweitzers autobiographische Notiz:

«Da kam ich, in meiner grolen Miidigkeit und Verzagtheit, plétzlich auf das
Wort <Ehrfurcht vor dem Leben>, das ich, soviel ich weif3, nie gehirt und nie
gelesen hatte.»’

als autoritativ betrachten. Doch ist nicht auszuschlieBen, daf3 es Vor-
bilder fiir diese Formel gibt, die Schweitzer selber nicht bewuf3t waren,
sind doch auch seine Bemerkungen zu Schopenhauer, von dessen
Naturdeutung Schweitzer deutlich geprigt ist, auf irrefithrende Weise
hart. Nachwirken diirfte auch die Lektiire von Goethes Wanderjahren,
in deren Pidagogischer Provinz die religios gefirbte Tugend der Ehr-
furcht (veneratio) eine prominente Rolle spielt.

Schweitzer geht in der Darlegung seiner Ethik der Ehrfurcht vor
dem Leben von einer Grundintuition aus — er nennt sie die doppelte
Erfahrung des Willens zum Leben in mir und des Willens zum Leben
auller mir. Dieser Ausgangspunkt erinnert auffillig an Schopenhauers
metaphysische Ausdeutung der Natur. Diese Parallele zu Schopenhauer
verliert jedoch an Bedeutung, wenn man bedenkt, dall Schweitzer die
Willensmetaphysik scheinbar miihelos in theologische Spekulation zu-
riickbuchstabieren kann — wihrend die Pointe von Schopenhauers Wil-
lensmetaphysik gerade darin besteht, daf3 sie den schopfungstheologi-
schen Rahmen, in dem bisher die teleologische Ausdeutung der Natur
stattgefunden hat, definitiv verabschiedet.® Fiir Schopenhauer gibt es
zwar noch Absichten in der Natur, doch verweisen sie keineswegs —
wenn auch noch so indirekt und verklausuliert — auf gottliche Absich-
ten. Ganz anders sieht es bei Schweitzer aus. In seinem Essay «Das
Christentum und die Weltreligionen» schreibt er:

5 [EL), 20 (Hervorhebung von mir); vgl. [LD], 131f. (Die Werke von Albert
Schweitzer werden nach den in der Bibliographie angegebenen Siglen zitiert.) Noch 1947
glaubte Schweitzer an die « Neuschopfung» dieses Begriffs der « Ehrfurcht vor dem Leben.
Vgl. H.W. Biur (Hg.): Albert Schweitzer. Leben, Werk und Denken 1905-1965. Mit-
geteilt in seinen Briefen, Heidelberg 1987, 182. Im schriftlichen NachlaB findet sich
dagegen die Notiz einer Stelle bei Jean Paul, in der Schweitzer den Begriff nachtriglich
gefunden hat. Diese Information verdanke ich dem NachlaB-Verwalter und Herausgeber
der «Philosophischen Schriften» Johann Ziircher.

¢ Vgl. J.-C. Worr: Schopenhauers Konzeption einer asketischen Tugendethik, in:
Conceptus 24, 62 (1990) 99-113.



362

Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Das Ritsel der Religion ist, dall wir Gott in uns anders erleben, als er uns in
der Natur entgegentritt. In der Natur erfassen wir ihn nur als unpersonliche
Schopferkraft, in uns aber als ethische Personlichkeit.’

Alle Probleme der Religion gehen zuletzt auf eines zuriick: dafl ich Gott
in mir anders erlebe, als ich ihn in der Welt erkenne. In der Welt tritt er mir
als ritselhafte, wunderbare Schopferkraft entgegen; in mir offenbart er sich
als ethischer Wille. In der Welt ist er unpersonliche Kraft, in mir offenbart
er sich als Personlichkeit. Der Gott, der in dem Denken iiber die Welt
erkannt wird, und der, den ich als ethischen Willen erlebe, lassen sich nicht
zusammenbringen. Beide sind eins; aber wie sie es sind, verstehe ich nicht.
Welches aber ist die entscheidende Erkenntnis Gottes? Die, die ich als
ethischen Willen erfahre. Unsere Erkenntnis Gottes aus der Natur ist
immer unvollkommen und inadiquat, weil wir die Dinge in der Welt nur
von aullen erschauen. Ich sehe den Baum wachsen, griinen und blithen.
Aber die Krifte, die dies bewirken, verstehe ich nicht. Thre formende
Fihigkeit bleibt mir ritselhaft.

In mir aber erkenne ich die Dinge von innen. In mir offenbart sich die
schopferische Kraft, die alles, was ist, hervorbringt und erhilt, in einer Art,
wie ich sie sonst nicht erkenne, als ethischer Wille, als etwas, das in mir
schopferisch sein will. Dieses erlebte Geheimnis ist fiir mein Denken,
Wollen und Verstehen entscheidend. Daraufhin darf ich alle Geheimnisse
der Erkenntnis der Welt und meines Seins in ihr zuletzt als ungelést und
unlosbar dahingestellt sein lassen. Mein Leben ist vollstindig und sicher
durch das eine, in mir erlebte Geheimnis bestimmt, daf3 Gott als ethischer
Wille sich in mir offenbart und von meinem Leben Besitz ergreifen
will.

Lassen Sie mich ein Gleichnis gebrauchen. Es gibt einen Ozean. Kaltes
Wasser, unbewegt. In dem Ozean aber ist der Golfstrom, heisses Wasser, das
vom Aquator zum Pole flieBt. Fragen Sie alle Gelehrten, wie es physikalisch
vorstellbar ist, dal3 zwischen den Wassern des Ozeans, wie zwischen zwei
Ufern, ein Strom heilen Wassers flie3t, bewegt in dem Unbewegten, heil3 in
dem Kalten. Sie kénnen es nicht erkliren. So ist der Gott der Liebe in dem
Gott der Weltkrifte eins mit ihm, und doch so ganz anders als er. Von
diesem Strome lassen wir uns ergreifen und dahintragen.®

Diese Stellen bezeugen, da3 Schweitzers Ethik auf religionsphilo-

sophischen Grundlagen fulit. Die Ehrfurcht vor dem Leben ist dem-
nach nicht eine rein sikulare oder religis neutrale Einstellung zur Welt
— etwa die Haltung der dsthetischen Bewunderung —, obwohl Schweit-

[CW], 46.
[CW], 58f.

7
8



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 363

zer ausdriicklich fiir eine Integration der 4dsthetischen Bewunderung in
die Ehrfurcht vor dem Leben pladiert.® Mit dem gliicklich gefundenen
Ausdruck «Ehrfurcht vor dem Leben» hat er den Schliisselbegriff fiir
seine nachdenkliche und theologisch gefirbte Weltfrommigkeit gefun-
den.

In der zweibindigen Kulturethik, die 1923 erschienen ist, verzichtet
Schweitzer weitgehend auf die Rede von Gott. Doch nennt er die
Ehrfurcht vor dem Leben selber tief religiés und mystisch, ja er traut ihr
eine Erneuerung der Kirche zu.!® Fiir Schweitzer gibt es einen unauf-
16slichen Zusammenhang zwischen einem nichteschatologisch verstan-
denen Reich Gottes und einem dem Kulturliberalismus verpflichteten
Fortschrittsideal. Diese moraltheologischen Zusammenhinge sollen
hier nicht weiter untersucht werden, denn seinem Anspruch nach will
Schweitzer die Ethik aus dem Denken entwickeln, so dal3 sie auch fiir
Nicht-Christen und Atheisten nachvollziehbar und akzeptabel ist. Sollte
das moglich sein, dann wiren theologische oder spezifisch christliche
Priamissen zur Begriindung der Ethik tberflissig.

In einigen der bekannten und viel zitierten Passagen appelliert
Schweitzer an plausible Wahrnehmungen. Er schreibt:

Das Wesen des Willens zum Leben ist, daB} er sich ausleben will. Er trigt den
Drang in sich, sich in héchstméglicher Vollkommenheit zu verwirklichen.
Im bliihenden Baum, in den Wunderformen der Qualle, im Grashalm, im
Kristall: iiberall strebt er danach, Vollkommenbheit, die in ihm angelegt ist,
zu erreichen.'!

Wahre Philosophie muf3 von der unmittelbarsten und umfassendsten
Tatsache des BewuBtseins ausgehen. Diese lautet: «Ich bin Leben, das leben
will, inmitten von Leben, das Leben will.» Dies ist nicht ein ausgekliigelter
Satz ... Mystik ethischen Einswerdens mit dem Sein wichst aus ihm her-
VOr.

Wie in meinem Willen zum Leben Sehnsucht ist nach dem Weiterleben
und nach der geheimnisvollen Gehobenheit des Willens zum Leben, die
man Lust nennt, und Angst vor der Vernichtung und der geheimnisvollen
Beeintrichtigung des Willens zum Leben, die man Schmerz nennt: also

? Auch idsthetische Ehrfurcht, insbesondere Ausschlu3 von Vandalismus, méchte
Schweitzer in die Moral aufnehmen. Vgl. [KE], 101 und die Stelle iiber den Kristall [KE],
201. Diesen Aspekt hat Singer in seiner Kritik an Schweitzer unterschitzt. Vgl. P. SINGER:
Praktische Ethik, Stuttgart 1984, 126 und meine Anmerkung.

10 [KE], 262.

I [KE], 201.



364

Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

auch in dem Willen zum Leben um mich herum, ob er sich mir gegeniiber
dullern kann, oder ob er stumm bleibt.

Ethik besteht also darin, daB3 ich die Nétigung erlebe, allem Willen zum
Leben die gleiche Ehrfurcht vor dem Leben entgegenzubringen wie dem
eigenen. Damit ist das denknotwendige Grundprinzip des Sittlichen gege-
ben. Gut ist, Leben erhalten und Leben férdern; bése ist, Leben vernichten
und Leben hemmen ...

Wahrhaft ethisch ist der Mensch nur, wenn er der Nétigung gehorcht,
allem Leben, dem er beistehen kann, zu helfen, und sich scheut, irgend
etwas Lebendigem Schaden zu tun. Er fragt nicht, inwiefern dieses oder
jenes Leben als wertvoll Anteilnahme verdient, und auch nicht, ob und
inwieweit es noch empfindungsfihig ist. Das Leben als solches ist ihm
heilig. Er reiB3t kein Blatt vom Baume ab, bricht keine Blume und hat acht,
dafl er kein Insekt zertritt. Wenn er im Sommer nachts bei der Lampe
arbeitet, hilt er lieber das Fenster geschlossen und atmet dumpfe Luft, als
daB3 er Insekt um Insekt mit versengten Fliigeln auf seinen Tisch fallen
1Bt 12

Auch ich bin der Selbstentzweiung des Willens zum Leben unterwor-
fen. Auf tausend Arten steht meine Existenz mit anderen im Konflikt. Die
Notwendigkeit, Leben zu vernichten und Leben zu schidigen, ist mir auf-
erlegt. Wenn ich auf einsamem Pfade wandle, bringt mein Ful3 Vernichtung
und Weh tiber die kleinen Lebewesen, die ihn bevélkern. Um mein Dasein
zu erhalten, muB ich mich des Daseins, das es schidigt, erwehren. Ich werde
zum Verfolger des Miuschens, das in meinem Haus wohnt, zum Mérder des
Insekts, das darin nisten will, zum Massenmorder der Bakterien, die mein
Leben gefihrden kénnen. Meine Nahrung gewinne ich durch Vernichtung
von Pflanzen und Tieren. Mein Gliick erbaut sich aus der Schidigung der
Nebenmenschen ...

Nur subjektive Entscheide kann der Mensch in den ethischen Konflik-
ten treffen. Niemand kann fiir ihn bestimmen, wo jedesmal die duBlerste
Grenze der Moglichkeit des Verharrens in der Erhaltung und Férderung
von Leben liegt. Er allein hat es zu beurteilen, indem er sich dabei von der
aufs hochste gesteigerten Verantwortung gegen das andere Leben leiten
148t.

Nie diirfen wir abgestumpft werden. In der Wahrheit sind wir, wenn
wir die Konflikte immer tiefer erleben. Das gute Gewissen ist eine Erfin-
dung des Teufels.'?

Die subjektiv, extensiv und intensiv ins Grenzenlose gehende Verant-
wortlichkeit fiir alles in seinen Bereich tretende Leben, wie sie der innerlich

12 [KE], 229f.
13 [KE], 237f.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 365

von der Welt freigewordene Mensch erlebt und zu verwirklichen sucht: dies
ist Ethik. '

Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge trigt, daf3 die Tiir
zu ist, damit ja der Hund nicht hereinkommt und das getane Werk durch die
Spuren seiner Pfoten entstelle, also wachen die europidischen Denker dar-
iiber, dal3 ihnen keine Tiere in der Ethik herumlaufen.!?

Diese zum Teil beriihmten Zitate vermitteln einen Eindruck von
den wichtigsten Intuitionen der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben.
Wenn Schweitzer das Prinzip der Ehrfurcht das denknotwendige
Grundprinzip nennt, so legt diese Formulierung nahe, dal3 es sich
dabei

1. um ein verniinftig begriindbares Prinzip handelt;

2. daf es sich um ein allgemeines Kriterium zur Unterscheidung
von moralisch richtigen und moralisch falschen Verhaltensweisen han-
delt:

3. daB3 es sich um das eine und einzige Grundprinzip der Moral
handelt, daB3 Schweitzer also einen Prinzipienmonismus vertritt, der
besagt, da3 es keine moralischen Forderungen gibt, die sich nicht aus
dem Prinzip der Ehrfurcht vor dem Leben ableiten lieBen.

Ob Ehrfurcht vor dem Leben ein begriindbares Prinzip ist, kann
hier nicht grundsitzlich entschieden werden; dal Schweitzer diese
Ehrfurcht nicht verniinftig begriindet, ist jedoch offensichtlich. Viel-
mehr appelliert er an grandiose Intuitionen, deren Faszination tibrigens
nicht bestritten werden soll. Was er suggeriert, ist eine voluntaristische
Auffassung der Natur — die man teilen kann oder nicht. Nach dieser
Auffassung bin ich Wille zum Leben, umgeben von Wille zum Leben.
Ob man — wie Kant — mehr die Vernunftnatur oder — wie Schopenhauer
— mehr die Willensnatur der Menschen hervorhebrt, ist wie gesagt Auf-
fassungssache. Doch selbst, wenn man die voluntaristische Vision von
Schopenhauer und Schweitzer teilt, 1i8t sich aus der Tatsache, dal ich
Wille zum Leben bin, umgeben von Wille zum Leben, keine Verhal-
tensnorm logisch ableiten — jedenfalls nicht ohne zusitzliche Primisse,
die bereits ein normatives Element enthielte. Die Besinnung auf den
Lebenswillen in und um uns braucht nicht einmal eine spezifische

14 [KE], 225.

15 [KE], 215. Beispiele fiir die Bedeutung des Tierschutzes in auBereuropiischen
Kulturen gibt Schweitzer in «Philosophie und Tierschutzbewegung», abgedruckt in [EL],
92-98.



366 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Haltung nahezulegen. «Denknotwendig»'® ist jedenfalls der Zusam-
menhang zwischen der lebensphilosophischen und voluntaristischen
Vision einerseits und der geforderten Ehrfurcht vor dem Leben ande-
rerseits nicht. Vielmehr ist denkbar, da3 jemand auf die Einsicht der
Selbstentzweiung des Willens mit einem selbstinteressierten und kon-
kurrenzbewuliten Verhalten antwortet. Weder die mitfithlende und
hilfsbereite Reaktion noch das robuste Konkurrenzverhalten sind
«denknotwendige» Folgen aus der Wahrnehmung bzw. Deutung des
Naturgeschehens.

In einem Brief vom 12. Oktober 1923 schreibt Schweitzer an Martin
Werner:

Ich will durchdenken, wie weit das voraussetzungslose Denken von sich aus
zu ethischen und religiésen Gedanken kommt. Ich glaube zu zeigen, daf3
wenn man das Denken bis ans Ende zu denken wagt, es zur absoluten Ethik
Jesu und Mystik kommt. Dies ist das Entscheidende fiir mich. Die tiefsten
Uberzeugungen des Christentums sind denknotwendig. Aber weil ich zu
dieser GewiBheit durchgedrungen bin, rede ich so kalt und niichtern wie
mdglich, um nicht mit den gewdhnlichen Apologeten des Christentums, die
gar nicht iberzeugen kénnen, verwechselt zu werden. Mein Beruf ist, diesen
Gedanken der Denknotwendigkeit der Grundideen des Christentums zu
Ende zu denken und zu erweisen, daf3 alles consequente Denken religios
und ethisch wird! eine unausgesprochene, schlichte Christlichkeit um-
schwebt meine Philosophie. Viele sind irritiert, weil ich nun mein Ver-
hiltnis zum Christentum nicht pricisiere. Aber die andern sollen meine
Gedanken mit dem Christentum auseinandersetzen, nicht ich.!’

16 Zur Kritik an der pritendierten « Denknotwendigkeit» vgl. auch W. PicuT: Albert
Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960, 122; U. H.J. KérTNER: Ehrfurcht vor
dem Leben — Verantwortung fiir das Leben. Bedeutung und Problematik der Ethik Albert
Schweitzers, in: Zeitschrift fir Theologie und Kirche 85 (1988) 329-348. Unhaltbar ist
dagegen der Rettungsversuch von U. KerN: «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugun-
gen, die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben» — Albert Schweitzers elemen-
tares ethisches Vernunftdenken, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 39
(1992) Bd. 1-2, 77-104, insb. 103: «Dessen Denknotwendigkeit ergibt sich eben aus dem
unbedingten Ausgeliefertsein der denkenden Vernunft in bezug auf das Leben.» «Aus-
geliefertsein» ist nur ein anderes Wort fiir «denknotwendig», ohne explikativen oder
argumentativen Wert. Kern geht gar nicht auf die bei Groos zusammengestellten Ein-
winde im Detail ein, verharmlost schwere Widerspriiche und Inkonsistenzen zu «Unaus-
gewogenheiten» und vergleicht am SchluB seines Aufsatzes das Prinzip der Ehrfucht vor
dem Leben - offenbar ohne Unbehagen — mit einer leeren Tafel.

17 Zitiert nach E. GrAsser: Albert Schweitzer als Theologe, Tiibingen 1979, 260.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 367

An anderen Stellen und in seinen autobiographischen Schriften
vermittelt Schweitzer jedoch den Eindruck, daf3 der Weg, auf dem er zur
Ehrfurcht des Lebens gelangte, v.a. erlebnishaft und intuitiv ist. Das
Wort «Ehrfurcht» weist auf eine religiose Ergriffenheit hin und 148t
sich daher nicht mit Ausdriicken wie «Achtung», «Respekt» oder
«Wertschitzung» tbersetzen.'® Rationale Argumente fiir eine solche
Haltung — wenn es sie tiberhaupt gibt — lassen sich bei Schweitzer nicht
finden. Damit soll nicht etwa gesagt werden, die Ehrfurcht vor dem
Leben sei per se irrational. Wir konnen das Leben so sehen und wert-
schitzen, wie das Schweitzer tut, aber es gibt keine verniinftigen Griin-
de, die besagen, dal3 wir die Ehrfurcht vor dem Leben annehmen
mussen.

2. Ist Ebrfurcht vor dem Leben ein Kriterium zur Unterscheidung
von Richtig und Falsch?

Diese Frage 1Bt sich rasch beantworten. Ehrfurcht vor dem Leben
ist kein allgemeines Kriterium zur Unterscheidung von moralisch rich-
tigen und moralisch falschen Verhaltensweisen. Ehrfurcht ist primar
ein Motiv, eine Haltung oder Einstellung, und nicht ein spezifisches
Verhalten. Ehrfurcht kann sich in ganz verschiedenen Handlungen
manifestieren. Ein Verhalten aus dem Motiv oder der Einstellung der
Ehrfurcht vor dem Leben ist nicht das Gegenstiick zu einem moralisch
falschen Verhalten, sondern es bildet das Gegenstiick zu einem gedan-
kenlosen Verhalten. Schweitzer hebt immer wieder hervor, daf3 Eht-
furcht vor dem Leben die Uberwindung von Gedankenlosigkeit, Rou-
tine und Abstumpfung bedeutet. Daraus geht hervor, daB Ehrfurcht vor
dem Leben keine konkrete Handlungsdirekte enthilt. Vielmehr ist
Ehrfurcht ein expressives Moment; ein und dieselbe Gesinnung mani-
festiert sich in einer Mannigfaltigkeit von Handlungsweisen. Als Wert-
schitzung bezieht sie sich auf einen Wert oder ein Gut, eine « Wiirde»
oder Qualitit. Diese Wertbegriffe artikulieren einen « Ausblick», doch
sie leiden an normativer Schwiche. Im Unterschied zu einer Verbots-

'8 Auf weitere geistesgeschichtliche Hintergriinde verweist Otto F. BoLLnow: Die
Ehrfurcht vor dem Leben als ethisches Grundprinzip (1976), wieder abgedruckt in: DErs.:
Zwischen Philosophie und Pidagogik. Vortrige und Aufsitze, Aachen 1988, 92-114.



368 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

tafel oder einer Geschwindigkeitslimite setzen sie keine klaren Grenzen
oder Schwellenwerte.'?

Eine differenzierte Auffassung von Respekt bzw. Achtung vertritt in
jingster Zeit Stephen D. Hudson. 2° Er unterscheidet nimlich zwischen
mindestens vier Typen von Achtung: 1. Wertschitzungs-Respekt, der
eine Sache des Grades ist und sich auf Verdienste (merits) bezieht (z. B.
Achtung vor einem Sportler); 2. Anweisungs-Respekt, der sich auf
Vorgabe von klaren Limiten bezieht (z.B. eine Geschwindigkeitsbe-
schrinkung respektieren); 3. Hindernis-Respekt (z.B. einem bissigen
Hund ausweichen); 4. Institutionen-Respekt, der sich auf Amter, Ein-
richtungen sowie ihre Reprisentanten und Symbole erstreckt.

Schweitzer hingegen analysiert den Begriff nicht. Doch er verlangt
von ihm 1. daB} er alles, was lebt, gleich bewertet und dal3 er 2. dem
Handeln als Richtschnur dienen kann. Es ist naheliegend, dal3 Ehr-
furcht vor dem Leben, so verstanden, in dilemmatischen Fillen eine
von diesen beiden Funktionen einbiilen muf3. Schweitzer liB3t im Kon-
fliktfall die zweite, normative Funktion fallen und iiberlil3t den Akteur
der subjektiven Gewissensentscheidung. Es wird auch nicht festgelegt,
ob sich Ehrfurcht auf individuelle Lebewesen oder auf Leben als meta-
physischen Weltgrund bezieht. Und schlieBlich ist es alles andere als
offensichtlich, was MiBlachtung oder mangelnde Ehrfurcht ist: Ist es
Schidigung, Rechtsverletzung, oder Hafl und Gedankenlosigkeit, also
gar nicht unbedingt eine spezifische Handlung?

Aus diesen Uberlegungen folgt, dal Ehrfurcht vor dem Leben keine
Norm und daher kein Element einer normativen Ethik ist. Sie 16st keine
Normierungsprobleme. Schweitzer scheint vielmehr die normative

' Obwohl die Ausdriicke « Achtung» und «Respekt» nicht religits gefirbt sind, leiden
sie an derselben normativen Schwiche. Vgl. W. FRANKENA: The Ethics of Respect for
Persons, in: Philosophical Topies 14,2 (1986) 149-167; vgl. auch die Sondernummer zum
Thema Respect for Persons, in: Tulane Studies in Philosophy 31 (1982). Im Unterschied zu
Kant, der Achtung aufs Sittengesetz bezieht, wird Achtung in der zeitgenossischen Lite-
ratur v.a. auf Personen bezogen — und zwar sowohl auf andere als auch auf die eigene
Person (Selbstachtung). Zentral ist Selbst- Achtung etwa fiir die Kantianische Position von
TH.E. HiLL Jr.: Autonomy and Self-Respect, Cambridge UP 1991.

20 S.D. Hupson: The Nature of Respect, in: Social Theory & Practice 6,1 (1980) 69-90.
Eine Konzeption der universalen und gleichen Achtung entwickelt U. WoLr: Das Pro-
blem des moralischen Sollens, Berlin/New York 1984, Kapitel 6 & 7. In: Das Tier in der
Moral (Frankfurt a.M., 1990) zieht die Autorin radikale Konsequenzen aus ihrer Position
des generalisierten Mitleids. Sie unterscheidet klar zwischen Biozentrik und Pathozentrik
und argumentiert fiir letztere.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 369

Ethik zu untergraben und in eine diffuse Haltungsethik aufzulésen;
moralische Entscheidungen sind demnach «subjektiv», «Sache des
Gewissens», und lassen sich keiner verbindlichen Lésung entgegenfiih-
ren.

3. Prinzipienmonismus

Schweitzer sagt, dal3 es sich bei der Ehrfurcht vor dem Leben um das
Grundprinzip der Sittlichkeit handle. Das kann man so verstehen, daf3
Ehrfurcht vor dem Leben das einzige Prinzip, oder daf} sie das einzige
Grundprinzip in einer lexikalischen Ordnung von (Grund-)Prinzipien,
oder dal sie im Konfliktsfall das dringlichste Prinzip (causa urgens)
sei.

Die These, dafl Ehrfurcht vor dem Leben das einzige Prinzip der
Moral sei, steht in Widerspruch zur Adiquatheitsforderung, die jede
Moraltheorie erfiillen mufl. Zur Addquatheitsforderung gehort die For-
derung, daf3 eine Theorie die wichtigsten und wohl erwogenen Urteile
der Alltagsmoral reprisentiert. So gesehen ist eine Ethik der Ehrfurcht
vor dem Leben inadidquat. Sie verabsolutiert eine einseitige Haltung
und bildet eine Art von «altmodischer Arztemoral», in der die Ideale
des Helfens und Schonen, Rettens und Bewahrens dominieren. Sie
blendet dagegen eine Reihe anderer Probleme aus, welche den Schutz
der Patientenautonomie betreffen. Die Forderung, nur in Einklang mit
der informierten Zustimmung des Patienten zu handeln, 143t sich nicht
unter eine pauschale Ehrfurcht vor dem Leben subsumieren. Schweit-
zer schwankt bezeichnenderweise zwischen einer engeren Fassung der
Ehrfurcht vor dem Leben, welche v.a. fiir Probleme des Tétens und des
Am-Leben-Erhaltens relevant ist, und einer weiteren Fassung der Ehr-
furcht vor dem Leben, welche eine Achtung aller kulturellen Werte und
personalen Leistungen einschlieBt. Nur in der zweiten Bedeutung
schlieBt Ehrfurcht vor dem Leben auch Respekt vor der Autonomie
von Personen ein.

Die bisher genannten Schwierigkeiten diirften geniigen, um die
Frage, ob Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip ist, zu
verneinen. Schweitzer zeigt nirgends, wie sich ein solches Prinzip ver-
niinftig begriinden liele, aber er macht auch nicht plausibel, daf} es
entweder nicht verniinftig begriindbar ist und/oder keiner Begriindung
bedarf. Vielmehr appelliert er an Erlebnisse und Traditionen und gibt



370 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Rechenschaft dariiber, wie er lebensgeschichtlich zur Haltung der Ehr-
furcht vor dem Leben gelangte. Obwohl er sie das Grundprinzip der
Ethik nennt, verteidigt er gleichwohl die Auffassung, dal3 es keine
allgemeinen Kiriterien zur Unterscheidung von moralisch richtigem
und falschem Verhalten gibt und dafl moralische Entscheidungen letzt-
lich eine personliche Angelegenheit, d.h. «Gewissenssache» sind.

4. Die wichtigsten Einwdinde gegen eine Ethik
der Ebrfurcht vor dem Leben

Nimmt man Schweitzers Absicht zu begriinden ernst, so dringen
sich folgende Einwinde auf:

1. Ehrfurcht vor dem Leben bedeutet eine notorische Uberforde-
rung des Menschen;

2. Ehrfurcht vor dem Leben verwickelt den Menschen permanent
in unvermeidbare Schuld;

3. Ehrfurcht vor dem Leben ist zu grobmaschig, um daraus spezi-
fische, inhaltlich bestimmte Handlungsanweisungen abzuleiten;

4. Ehrfurcht vor dem Leben ignoriert die von der Organisation des
Lebens vorgegebenen, moralisch relevanten (Wert-)Unterschiede;

5. Ehrfurcht vor dem Leben wird der Sonderstellung des Menschen
nicht gerecht;

6. Ehrfurcht vor dem Leben verabsolutiert bloes Am-Leben-Sein
als hochsten Wert — eine Auffassung, die nicht nur in sich unhaltbar ist,
sondern auch zu unannehmbaren SchluB3folgerungen fiihrt.

Schweitzer soll einmal gesagt haben: «Kritik liuft an mir ab wie das
Wasser an der Gans.»?! Obwohl er die genannten Einwinde, die Hel-
muth Groos?? spiter zusammengefa3t hat, im Wesentlichen bereits
gekannt hat, hielt er trotzdem an seiner Ethik der Ehrfurcht vor dem
Leben fest. Man kann darin — dhnlich wie in seiner Ablehnung der
formgeschichtlichen Methode in der Theologie — den Ausdruck einer
methodischen Unbekiimmertheit sehen. Doch der tiefere Grund liegt
vielleicht darin, dal Schweitzer von der pardnetischen Wirksamkeit des
von ihm verkiindigten und vorgelebten Ethos fest iiberzeugt war. Auf-

2t Zitiert nach H. STEFFAHN: Du aber folge mir nach. A. Schweitzers Werk und
Wirkung, Bern und Stuttgart 1974, 167.
22 H. Groos: Albert Schweitzer. GroBBe und Grenzen, Miinchen 1974, 502-597.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 571

schluBreich ist nicht nur die ergreifende Schilderung, wie Schweitzer zu
seiner grandiosen Vision gelangte, sondern auch die Tatsache, daf ihre
erste 6ffentliche Darlegung in einer Predigt zu St. Nicolai in Strassburg
am 23. Februar 1919 stattfand. Die Ehrfurcht vor dem Leben wurde als
Appell ans Mitgefiihl und Aufruf zur Umkehr des Menschen verstan-
den, denn «Die Natur kennt keine Ehrfurcht vor dem Leben.»?* Auf
den Aspekt des parinetischen und padagogischen Gebrauchs der Ehr-
furcht vor dem Leben werden wir im nichsten Abschnitt zuriickkom-
men. In der Tat sind es die Glaubwiirdigkeit von Schweitzers Person
und die Faszination seiner Predigt, welche die Schwichen seiner
Begriindung verschleiern. |

Den ersten Einwand — sein Ethos fithre zur Uberforderung — hat
Schweitzer lebenspraktisch beantwortet: Er hat sich selber das AuBerste
an Arbeitsleistung abgezwungen, aber er hat sich auch «Rekreation des
Gemiits» (ein alter Ausdruck fiir die Wirkungen der Musik) gegonnt,
ohne den Einwand der Uberforderung auf der Ebene der Theorie
grundsitzlich zu widerlegen. Man darf nicht iiber Schweitzer reden,
ohne seine Liebe zur Orgelmusik von Bach zu erwihnen. Miissen wir
annehmen, daB3 Schweitzer, wihrend er dem Orgelspiel frohnte, an
heftigen Schuldgefiihlen iiber unterlassene Pflichten gelitten hat? Wohl
kaum. Schweitzers Hang zu Maximalforderungen und Selbstaufopfe-
rung sowie seine Abneigung gegen Kompromisse und laue Zugestind-
nisse entspringen seiner Bewunderung fiir die Ethik Jesu, die er zwar
nicht gemil3 dem Selbstverstindnis von Jesus als eschatologische Inte-
rimsethik iibernimmt, sondern als von menschlicher Anstrengung zu
realisierende Kulturarbeit umdeutet, der er aber gleichwohl nichts von
ihrer «Unbedingtheit» und Radikalitit nehmen mochte.

Eng verbunden mit dem ersten Einwand ist der zweite, der besagt,
daB3 die Ehrfurcht vor dem Leben eine Forderung sei, welche den
Menschen permanent in unvermeidbare Schuld verwickle. Dieser Ein-
wand trifft u.a. auch eine Unklarheit des Begriffs der Schuld, denn im
Rahmen der Theologie wird Schuld auf Siinde, d.h. auf Abwendung
von Gott zuriickgefiihrt; der moralische Schuldbegriff wird theologi-
siert. Ertriglich ist ein Leben in unvermeidbarer Schuld nur in der
Hoffnung auf einen gnidigen Gott. Schweitzer gewinnt keine Klarheit
dariiber, ob z.B. das gedankenlose Zerdriicken einer Spinne Siinde,

23 [EL], 32.



372 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

sittliche Schuld oder ein Amalgam von beidem ist. Denn die fiir eine
moralische Beurteilung wichtige Frage, wer geschidigt werden kann,
liegt im Falle der Spinne nicht auf der Hand.

Wird Ethik hauptsichlich als Appell, Anruf und Erweckung des
Menschen verstanden und praktiziert, so mag es einen guten Sinn
ergeben, hohe Ideale und unvermeidbare Schuldverstrickung in Erin-
nerung zu rufen. Ob eine Ethik, die dem Menschen keine schuldfreien,
moralisch indifferenten Handlungsspielriume zubilligt und es zu einem
Gewissensentscheid macht, ob ich z. B. Orgel spiele oder an den
Wohltitigkeitsbazar gehe, zu groleren Anstrengungen und Leistungen
motiviert, ist allerdings zweifelhaft. Zu hohe Forderungen kénnen
kontraproduktiv sein. Die Moralisierung aller Lebensbereiche erregt
eher UberdruB3 an der Moral, als daB3 sie anspornt. Wie bereits ange-
deutet wurde, hat sich Schweitzer zwar in der Praxis, aber nicht mit
Argumenten vor diesem Einwand geschiitzt.

Angesichts der ersten beiden Einwinde gegen Uberforderung und
Verwicklung in unvermeidbare Schuld mull man sich vor Augen hal-
ten, dal3 Schweitzers Kulturethik nicht tout cour und eindeutig Not-
mierungstheorie, sondern primir eine Vision und Anregung zur Gestal-
tung eines sinnvollen Lebens in einer Welt des sinngefihrdenden und
sinnzerstorenden Lebenskampfes ist. Ehrfurcht vor dem Leben ver-
kniipft — im Widerstand gegen die Selbstentzweiung des Willens* — die
Dimpfung des eigenen Willens zum Ausleben auf Kosten anderer mit
der Riicksichtnahme auf anderes Leben, das leben will. Wie Schopen-
hauer sucht auch Schweitzer nach einem ethischen Gleichgewicht zwi-
schen Selbstverneinung und Selbstbejahung. Dieser Balanceakt verei-
nigt Resignation beziiglich der eigenen gedankenlosen Lebensgier und
Anerkennung und Forderung des « Guten» in uns, kurz: sittliche Selbst-
verwirklichung. Schweitzer vermittelt eine Anleitung dazu, den Sinn-
abgrund des «sich selber fressenden Willens» in der Natur — so lautet das
drastische Epitheton Schopenhauers — zu ertragen und aktiv zu verar-
beiten. Dieser Sinnabgrund ist auch fiir solche Leser, welche weder eine

2 «Der grofie Wille zum Leben, der die Natur erhilt, ist in ritselhafter Selbstent-

zweiung mit sich selbst» [EL], 32. Der Ausdruck «Selbstentzweiung des Willens» kommt
haufig bei Schopenhauer vor; die Tatsache, daB3 er bereits im Text von Schweitzers
Strassburger Predigt auftaucht, und eine Reihe stilistischer Merkmale der Charakterisie-
rung des blinden, sinnlosen Treibens in der Natur sind Indizien dafiir, wie sehr er von
Schopenhauer inspiriert ist. Uberdies schlieBen sie ein bloB isthetisches Verstindnis der
Ehrfurcht vor dem Leben aus. Die Wiirdigung Schopenhauers in der Kulturethik (vgl.
[KE], 153-161) ist dagegen oberflichlich und unfair.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 373

Schopenhauerische Diagnose noch eine christliche Weltdeutung gou-
tieren, erfahrbar. Wenn wir uns tiber alle Meinungs- und Wertungs-
streite hinaus iiber etwas einig sind, dann iiber die Schrecken und Ubel
von Hunger, Krieg und Repression. Die Ethik der Ehrfurcht vor dem
Leben ist daher mehr als eine Normierung unseres Handelns — sie ist ein
Aufruf zu Trotz, Hoffnung und Aktivitit gegen das «Vergeblich» und
«Umsonst».

Auch der dritte Einwand ist nur unter der Annahme zugkriftig, da3
Schweitzer — was er ja auch immer wieder beteuert — einen Beitrag zur
normativen Ethik, insbesondere zur Begriindung und Anwendung des
Totungsverbotes leisten wollte. An diesem Anspruch gemessen, ist
Schweitzers Ethik ein «non-starter», denn der primire oder direkte
moralische Grund fiir das T6tungsverbot liegt in der Schidigung des
Opfers und nicht im Mangel an Ehrfurcht vor dem Leben auf seiten des
Titers. Nicht die Ausdruckshandlung, sondern die Wirkhandlung steht
im Vordergrund der moralischen und gesetzlichen Normierung.
Schweitzer hat tber die Aufgabenstellung seiner Kulturethik keine
letzte Klarheit zu geben vermocht. Insbesondere hat er es unterlassen,
eine Linie zu ziehen zwischen der Normierung von Handlungen, der
Parinese und der Erérterung von Sinnfragen.

AufschluBreich sind die drei letzten Einwinde. Schweitzer hat die
Existenz einer objektiven Wertskala bestritten. Ehrfurcht vor dem
Leben ist unterschiedslose Ehrfurcht vor allen Lebewesen, unabhingig
von ihrer evolutionidren Entwicklungsstufe, ithren Qualifikationen und
Leistungen. Er schreibt:

Besonders befremdlich findet man an der Ethik der Ehrfurcht vor dem
Leben, daf sie den Unterschied zwischen héherem und niederem, wert-
vollerem und weniger wertvollem Leben nicht geltend mache. Sie hat ihre
Griinde, dies zu unterlassen.

Das Unternehmen, allgemeingiiltige Wertunterschiede zwischen den
Lebewesen zu statuieren, liuft darauf hinaus, sie danach zu beurteilen, ob sie
uns Menschen nach unserm Empfinden niher oder ferner zu stehen schei-
nen, was ein ganz subjektiver MaBstab ist. Wer von uns weil3, was das andere
Lebewesen an sich und in dem Weltganzen fiir eine Bedeutung hat?

Im Gefolge dieser Unterscheidung kommt dann die Ansicht auf, dal3 es
wertloses Leben gibe, dessen Schidigung und Vernichtung nichts auf sich
habe. Unter wertlosem Leben werden dann, je nach den Umstinden, Arten
von Insekten oder primitive Volker verstanden. >

» [LD], 193f.



374 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Schweitzer verzichtet nicht etwa auf den Wertbegriff; vielmehr
verwendet er einen Wertbegriff, der nicht graduierbar ist und jedem
Lebewesen als solchem gleichermaflen zukommt. Warum Leben als
solches, bzw. jedes lebende Individuum diesen Wert hat, sagt Schweitzer
nicht ausdriicklich, doch er scheint anzunehmen, daf} ihm dieser Wert
aufgrund seines Lebenswillens zukommt. Und weil es keine objektiven
Anhaltspunkte fiir die Begriindung einer Werthierarchie gibt und der
Wille zum Leben das einzige Merkmal ist, das allen Lebewesen unter-
schiedslos zukommt, besteht Ehrfurcht vor dem Leben in der Ehrfurcht
vor dem Lebenswillen ohne jede Diskrimination.

An dieser Stelle muf3 nochmals auf die Inadidquatheit der Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben hingewiesen werden. Andere relevante
Eigenschaften wie Leidensfihigkeit oder Autonomie lassen sich nicht
unter die Protektion des Lebenswillens subsumieren. Mit Riicksicht auf
diese Eigenschaften gibt es sehr wohl signifikante Unterschiede zwi-
schen verschiedenen Lebewesen.

Der Vorwurf, Schweitzer verabsolutiere den Wert des Am-Leben-
Seins, wird durch den Wortlaut seines Prinzips nahegelegt. Doch es gibt
bei Schweitzer eine engere und eine weitere Bedeutung von «Lebeny.
Die engere Bedeutung bezieht sich auf den puren Lebenswillen und auf
das Toétungsverbot, wihrend die weitere Bedeutung auch andere Pri-
ferenzen (z.B. fiir « Wohl und Wehe», Freiheit u.a. Qualititen des
Lebens), d.h. eine umfassende Riicksichtnahme auf Elemente des
Wohls und Lebensqualititen umfaf3t. Ehrfurcht vor dem Leben kann
sich demnach verschieden manifestieren: einerseits als Absehen von
der Vernichtung und Rettung vor dem Tod. Diese Ehrfurcht, welche
sich v.a. im Toétungsverbot zusammenfassen 1iB3t, miiBite sich unter-
schiedslos auf alle Lebewesen erstrecken. Schweitzer scheut nicht vor
dieser ungemein radikalen Forderung zuriick. Ehrfurcht vor dem Leben
bezieht sich andererseits nicht nur auf bedrohtes Leben, sondern ebenso
sehr auf Leiden. Sie scheint Sympathie und Mitleid einzuschlieflen. Ja
sie wird als praktische Antwort auf die quilenden Fragen der Theodizee
betrachtet, wenn Schweitzer schreibt:

Pessimistisch bin ich darin, daf3 ich das nach unseren Begriffen Sinnlose des
Weltgeschehens in seiner ganzen Schwere erlebe. Nur in ganz seltenen
Augenblicken bin ich meines Daseins wirklich froh geworden. 2¢ Ich konnte

¢ Ein dhnlicher Ausspruch wird von Goethe iiberliefert.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 375

nicht anders als alles Weh, das ich um mich herum sah, dauernd miterleben,
nicht nur das der Menschen, sondern auch das der Kreatur. Mich diesem
Mit-Leiden zu entziehen, habe ich nie versucht.?’ Es erschien mir selbst-
verstindlich, dafl wir alle an der Last von Weh, die auf der Welt liegt,
mittragen missen. ®

5. Der pardnetische Gebrauch der Ebrfurcht vor dem Leben

Wie wir gesehen haben, steht Ehrfurcht vor dem Leben bei Schweit-
zer fiir eine umfassende « Wertantwort». Obwohl Schweitzer die Ehr-
furcht vor dem Leben so einfiihrt, als handle es sich dabei um das
Grundprinzip einer normativen Ethik, so macht er davon hauptsichlich
pardnetischen Gebrauch. Parinese ist Ermunterung und Ermahnung;
sie dient der Starkung der Verzagten, soll die Gedankenlosen aufriitteln,
die Hartherzigen erweichen und die Verstockten bedrohen. Parinese
unterscheidet sich von Begriindung, obwohl sie oft mit ihr verwechselt
oder vermischt wird. ? Wihrend Begriindung das zu Begriindende nicht
einfach voraussetzen darf, setzt Parinese das Wissen des Richtigen und
Falschen voraus und motiviert dazu, es auch wirklich und unermiidlich
zu tun. Von bloBem Befehlen unterscheidet sie sich dadurch, dal3 sie
ausspricht, warum jedes Individuum einen personlichen Grund hat und
warum es dem Leben einen Sinn verleiht, moralisch zu sein.?° Dieser
personliche Grund liegt nach Schweitzers eigenem Bekenntnis in der
unertriglichen Absurditit der ungebrochenen Teilnahme an einem
sinnwidrigen Lebenskampf. Die Folgen der Konkurrenz bestehen in

27 «From this community of suffering I have never tried to withdraw myself.» So
iibersetzt H. CLARK: The Ethical Mysticism of Albert Schweitzer, Toronto 1962, 48.

2 [LD)], 200.

2 Vgl. B. ScHULLER: Ermahnen, Verurteilen, Argumentieren, in: DEgRrs.: Die Be-
griindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Diis-
seldorf 21980, 15-57.

30 Die Frage « Warum moralisch sein?» ist mehrdeutig. So sind z B. die Fragen zu
unterscheiden, warum es eine «Institution» der Moral geben soll und warum auch ich mich
in propria persona an die Regeln der Moral halten soll, selbst wenn es mir keinen Vorteil
bringt, ich bei Zuwiderhandlung keine Sanktionen zu befiirchten habe und die Schidigung
anderer vielleicht gar nicht registrierbar ist. Eine andere (aber verwandte) Frage lautet, ob
und in welchem Maf3e es rational ist, Opfer fiir andere zu erbringen. Vgl. K. NIELSEN:
Why Be Moral? Prometheus Books, Buffalo, New York 1989. In der Parinese werden auch
diese Fragen kaum grundsitzlich diskutiert; es wird vorausgesetzt, dal3 es «sinnvolly,
«verniinftig» oder «fiir den Handelnden selber das Beste» ist, moralisch zu sein.



376 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Gefiihls- und Gedankenlosigkeit und in Verrohung unserer Fihigkei-
ten zur Identifikation und Sympathie. Hinter dem robusten Egoismus
und seiner kurzfristigen Triumphe lauert der Abgrund einer langfristi-
gen Vergeblichkeit: Das kosmische Umsonst des Willens zur Macht, das
Schopenhauer mit dem Rad des Ixion verglichen hat.?' In der Unter-
driickung von Menschen und Tieren und in der Umweltzerstorung
endet das ungeziigelte Ausleben des menschlichen Willens zum Leben.

In der paridnetischen Suggestion liegt die eigentliche Stirke der
Ehrfurcht vor dem Leben. Das geht bereits daraus hervor, dal3 es sich
dabei weniger um ein Prinzip oder eine Norm als vielmehr um eine
«Tugend» handelt. Der Appell an Ehrfurcht vor dem Leben wird zu
einem Mittel und Weg der Ermahnung, nicht gedankenlos, nicht abge-
stumpft iber Leben und Tod zu entscheiden, kein Lebewesen als
ersetzbares Ding oder als Wegwerfware zu betrachten, moralische Kon-
flikte nicht aus der Welt zu disputieren oder zu ignorieren, das Gute, ja
das Best-Mogliche zu tun und das Bose zu meiden, ohne einem falschen
Lohn- oder Verdienstdenken zu verfallen.

Parinese als literarisches Genus spielt eine wichtige Rolle im Neuen
Testament. «Dem Gewissen eines anderen einzuschirfen, es komme
darauf an, aus selbstloser Liebe zu handeln, das ist eine Umschreibung
dessen, was hier unter <Parinese) verstanden ist.»3? Ein typisches Bei-
spiel fiir die Erweiterung der Parinese zu Aussagen iiber das gute Leben
ist z.B. der Wehruf Jesu iiber die Reichen in Luk. 6,24 und 25.33 Das
biblische Denken hat zwar Platz fiir eine moralische Werkfreudigkeit,
aber nicht fiir «pharisidische» Werkgerechtigkeit. Eine besonders
scharfe Zurickweisung des selbstgefilligen Verdienstdenkens findet
man etwa in Lukas 17,6—10. Die biblische Ethik fordert, daf3 wir das
AuBerste tun und uns trotzdem nicht anders sehen, als hitten wir
lediglich unsere Schuldigkeit getan. Sie schwankt zwischen der Fixie-
rung sozialer Pflichten und enthusiastischer Endzeitstimmung, in der
die Gebote der Reinheit von allen erfiillt werden. Schweitzers Ethik
spiegelt dieses Spannungsverhiltnis zwischen sozialer Ethik und Ent-

3! SCHOPENHAUER, Simtliche Werke, hg. von Arthur Hiibscher, Wiesbaden 1972,
Bd. II, 231.

32 W. WoLsgrT: Ethische Argumentation und Parinese in 1 Kor 7, Diisseldorf 1981,
42,

33 [NT], 142.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 37k

husiasmus der charismatischen Selbstiiberwindung. Seine Texte oszil-
lieren zwischen dem Bemiihen um Begriindung und Verkiindigung des
Reiches Gottes, in dem wir das Gute nicht mehr tun sollen, sondern tun
werden. V

6. Laif3t sich eine biozentrische Ethik plausibel vertreten?

Bei Schweitzer finden sich zwei Stringe zur Offnung der Ethik fiir
nicht-menschliche Lebewesen. Der eine Strang besteht in der Mitleids-
ethik. Der andere Strang besteht in der gleichen Ehrfurcht vor allem
Leben, das leben will. Der Bereich des Mitleids ist enger als der Bereich
der Ehrfurcht vor dem Leben, denn Mitleid ist nur méglich gegentiber
Organismen, die zur Subspezies der leidens- oder empfindungsfihigen
Wesen gehoren. Dal3 sich Mitleid iiber unsere Spezies hinaus auf lei-
dende Tiere erstreckt, ist ein wichtiges Faktum, auf das Schweitzer im
Anschluf3 an Schopenhauer eindriicklich verwiesen hat. Er schreibt:

Ein so bedeutender Denker wie Wilhelm Wundt entstellt seine Ethik durch
folgende Sitze: «Das einzige Objekt des Mitgefiihls ist der Mensch ... Die
Tiere sind fiir uns Mitgeschopfe, ein Ausdruck, durch welchen die Sprache
schon darauf hinweist, da} wir nur mit Bezug auf den letzten Grund alles
Geschehens, die Schopfung, hier eine Art Nebenordnung anerkennen. So
kénnen denn auch den Tieren gegeniiber Regungen entstehen, die dem
Mitgefiihl einigermafien verwandt sind; aber zum wahren Mitgefiihl fehlt
immer die Grundbedingung der inneren Einheit unseres Willens mit dem
ihren.» Als Kronung dieser Weisheit stellt er zum Schlusse die Behauptung
auf, dal von einer Mitfreude mit Tieren jedenfalls nicht die Rede sein
konne, als hitte er nie einen durstigen Ochsen saufen sehen. 4

Im Blick auf elementare Bediirfnisse, keine Schmerzen zu empfin-
den, nicht veringstigt oder isoliert zu werden etc., trigt uns das Argu-
ment der Goldenen Regel, das uns auffordert, uns in die Lage der von
unseren Handlungen Betroffenen zu versetzen, tiber die Speziesbarriere
hinaus. Die Grenze, die der traditionelle ethische Humanismus zwi-
schen empfindenden Wesen, die der Spezies homo sapiens angehoren,
und nicht-menschlichen empfindungsfihigen Lebewesen zieht, ist will-
kiirlich. Die Kritik am «Speziesismus» fiihrt wie von selbst zum Patho-

3¢ [KE], 216.



378 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

zentrismus, d.h. zur direkten Beachtung von Leiden, unabhingig von
der Spezieszugehorigkeit des leidenden Individuums.

Doch wenn die Schranken der Spezies gesprengt werden — fallen
dann nicht alle Schranken? Gibt es nicht einen flieBenden Ubergang
vom Pathozentrismus zum Biozentrismus, d.h. zur gleichen Beachtung
aller Organismen? Haben wir m.a.W. nicht auch gegeniiber nicht-
empfindungsfihigen Lebewesen, d.h. primitiven Tieren (z.B. Einzel-
lern) und Pflanzen direkte Pflichten? Diese Uberzeugung ist die Kon-
sequenz der Ehrfurcht vor allem Leben. Wie wir sahen, beruht diese
Ausweitung auf der gleichen Bewertung des Willens zum Leben. Denn,
so wurde gesagt, das einzige Merkmal, das allen Lebewesen zukommt,
ist der Wille zum Leben, und fiir die Hoherbewertung des Lebenswil-
lens einiger Wesen gibt es keinen objektiven Anhaltspunkt. Weshalb
sollte der Lebenswille einer Person einen héheren Wert haben als der
Wille einer Tulpe? Fiir eine erwachsene Person selber mag zwar der
Wert ihres Lebens wichtiger sein, doch vom «Standpunkt des Univer-
sums» ist das moglicherweise nicht der Fall.

Die Rede vom «Willen» ist allerdings zweideutig. Wenn eine Per-
son leben will, dann handelt es sich um einen bewufiten Willen. Wir
kénnen uns in diesen Willen «versetzen», wir kénnen verstehen oder
nachempfinden, was in einer Person vorgeht. Auch bei vielen Tieren ist
uns das ohne weiteres moglich. Die Ehrfurcht vor dem Lebenswillen
eines Wesens, das sein eigenes Wohl und Wehe empfindet, deckt sich
mit dem Mitleid mit einem Wesen, dem es etwas ausmacht, ob es leben,
sich frei bewegen und Lust und Schmerz empfinden kann. Doch wie
verhilt es sich mit der Ehrfurcht vor einem «empfindungslosen Wil-
len», dem es nichts ausmachen kann, ob er befriedigt oder frustriert
wird? Ist es tiberhaupt sinnvoll, Wesen, die nicht empfindungsfihig
sind, einen Willen in Analogie zu einem bewul3ten Willen zuzuschrei-
ben? Oder involviert dieser Analogieschlufl vom bewufB3ten Willen auf
den «Willen in der Natur» eine metaphysische Konstruktion, nimlich
eine empirisch nicht tberprifbare Annahme einer « Wesensverwandt-
schaft» allen Lebens??*> Wie Schopenhauer hat auch Schweitzer den
Willen nicht nur in die biologische, sondern auch in die physikalische

*> Schopenhauer setzt Empfindungen mit Affektionen des Willens gleich; dabei
werden die Empfindungsqualititen unterschlagen und eine fragwiirdige Basis fiir den sog.
AnalogieschluB} gelegt. Zur Kritik vgl. D. W. HamLyN: Schopenhauer, Routledge, Lon-
don, Boston and Henley, 1980, 83f.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 379

Natur projiziert. Fir Schopenhauer sind z.B. die Gravitationsgesetze
Manifestationen des Willens in der Natur, fiir Schweitzer die Wachs-
tumstendenz von Kristallen. Wenn es das Mitleid und die Goldene
Regel ist, welche uns tiber die eigene Spezies hinausfiihrt, stoft sie
angesichts von Wesen ohne Empfindungsfihigkeit nicht auf eine
undurchdringliche Mauer?

Diese Fragen sollen verdeutlichen, daf3 der Schritt vom Pathozen-
trismus zum Biozentrismus kein selbstverstindlicher Schritt ist, sondern
einer metaphysischen Zusatzannahme bedarf. Diese Zusatzannahme
versteckt sich in der Vorstellung vom «Standpunkt des Universumsny.
Schweitzers Frage lautet: « Wer von uns weil3, was das andere Lebewe-
sen an sich und in dem Weltganzen fiir eine Bedeutung hat?»3¢ Wer
kann diesen Standpunkt einnehmen und von ihm aus werten? Wenn
wir annehmen, daB3 Gott diese Stellung einnehmen kénnte, dann wiirde
das heiflen, da3 Gott die Dinge nicht nur von seinem Standpunkt aus
bewertet und sich daran berauscht, was die Dinge ihm lieb und wert
sind, sondern daB} er sie von ihrem Standpunkt aus bewertet. (Andern-
falls hitte die Schopfung nur einen instrumentellen Wert, der z. B. darin
besteht, Gottes Langeweile zu vertreiben.) Gott miifite sich in sie ver-
setzen und erkennen, was fiir sie, aus ihrer Perspektive, gut und schlecht
ist. Damit bleibt die Frage weiter bestehen, welche Wesen einen
eigenen Standpunkt und ein eigenes «BewuBtsein» haben kénnen.
Wertungen setzen ein «Zentrumy» voraus, d.h. eine Instanz, fir die
Dinge gut und schlecht sind. Das «Universump» ist jedoch kein solches
Zentrum. Und Gott ist hoffentlich nicht das einzige Zentrum. Gott ist
vielleicht gar kein Zentrum von Wertungen in dem uns bekannten
Sinne, in dem nimlich Wertungen Empfindungsfihigkeit vorausset-
zen.

Diese unscheinbare Bemerkung, dal3 Werten aus der «Perspektive
des Ganzen» moglicherweise etwas ganz anderes bedeutet als Wertun-
gen in unserem Sinne, sticht in ein theologisches Wespennest. Denn in
der Bibel gibt es auch ein Mitleidsverbot. Die Strafgerechtigkeit Gottes
darf nicht von Mitleid aufgeweicht werden.?” Wer glaubt, das Mitleids-
verbot unterscheide den Gott des Alten Testaments von dem Gott des

36 [LD], 193.

37 «Und du sollst in dir kein Mitleid aufsteigen lassen: Leben fiir Leben, Auge fiir
Auge, Zahn fiir Zahn, Hand fiir Hand, FuB fiir FuB.» 5 Mos. 19,21. Die Aufforderung wird
wiederholt und steht auch in 19,13,



380 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Neuen Testaments, irrt sich, denn das Problem kehrt im Neuen Testa-
ment wieder, nimlich angesichts des unvermeidbaren Leidensweges
Jesu. Gott darf kein Mitleid haben mit seinem Sohn oder mit dessen
weinender Mutter; Mitleid wiirde den Gang der Heilsgeschichte auf-
halten. *® Daf3 der Gott der Liebe gleichwohl Erbarmen hat, kann nur so
erklirt werden, daB3 es unparteiliches Erbarmen mit allen Leiden ist,
und nicht parteiische Begiinstigung seines Sohnes. Dies fiihrt zum
scheinbaren Paradox, dal3 er seinen Sohn wie alle anderen Menschen
sterben 140t Uberspitzt formuliert: «So sehr hat Gott seinen Sohn
geliebt, daf3 er ihn am Kreuz verdursten lie3.» Diese Unparteilichkeit
erstreckt sich auf «die ganze Schépfung». «Denn wir wissen, daf3 die
gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt und in Geburtswehen
liegt.»** Doch die Rede von der «ganzen Schopfung» kann sich sinn-
gemill nur auf die leidensfihigen Wesen beziehen. Obwohl sich das
Versprechen der Erneuerung der Schopfung auf alles, was ist, beziehen
14B8t, wire die Rede von «seufzenden Biumen» oder «seufzenden Fel-
sen» wohl nur metaphorisch zu verstehen. Auch der Rekurs auf Gott als
héchste Instanz des unparteiischen Erbarmens gibt uns keinen Auf-
schluf iiber den Sinn eines Erbarmens mit Dingen und Wesen, fir die
selber nichts gut oder schlecht sein kann.

Empfindungsfihige Wesen sind Zentren von Wertungen. Fiir sie
sind Dinge gut und schlecht, unabhingig davon, ob diese Wesen fiir

38 Auf das theologische Problem, daB3 die Emotion des Mitleidens unsere Einsicht in
den Heilsplan Gottes tritben kénnte, verweist U. KRoNAUER: Vom Nutzen und Nachteil
des Mitleids. Eine Anthologie, hrsg. von U.K., Frankfurta.M. 1990, Einleitung. Miilite ein
mitleidiger Gott angesichts der Leiden der Tiere nicht «verzweifeln» ? Eine philosophische
Mitleidsethik beruht nicht auf vereinzelten Aufwallungen des Mitleids, sondern auf
generalisiertem Mitleid. Der Streit um die Bewertung des Mitleids dreht sich u.a. um den
Gegensatz zwischen parteilichem und unparteilichem Mitgefiihl. Ein weit schwierigeres
theologisches Problem, wie Gott, der kein Nervensystem hat, gleichwohl in der Lage ist,
Schmerzen «nachzuempfinden», kann hier nicht erértert werden. Eine interessante theo-
logische Konsequenz angesichts der Leiden der Tiere hat der katholische Philosoph Peter
Geach gezogen. Die physischen Leiden der «niedrigeren Tiere» brauchen ihn gar nicht zu
kiimmern. Gott kiimmert sich nur um das «Heil». Er schreibt: «One virtue, if I am right,
that God cannot share with his creatures is the virtue of sympathy with physical suffering.»
B. GeacH: Providence and Evil, Cambridge UP 1977, 79. Meine SchluBfolgerung aus
dieser Bemerkung ist allerdings anders als die von Geach. Wenn Gott so radikal andere
Standards der Bewertung hitte, dann brauchten wir uns zur Losung unserer Wertungs-
probleme, sofern sie nicht die spirituelle Erlésung betreffen, in keiner Weise auf Gott zu

beziehen. Die Rolle Gottes als eines moralischen Gesetzgebers wire ausgespielt!
3 Paulus, Der Brief an die Romer 8,22.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ejn brauchbares Moralprinzip? 381

andere einen Wert haben. Sie sind daher auch mégliche Empfinger,
Adressaten oder «NutznieBer» unserer Handlungen. Ob z. B. Biume
solche Empfinger sind, ob sie «irgendwie froh» sind, wenn wir sie
hegen, ob es ihnen egal ist, wenn wir sie schneiden, ob sie am Wald-
sterben «leiden», bleibt im Dunkeln. 4°

Zitierte Literatur

BAHnR, Hans Walter, (Hg.) Albert Schweitzer. Leben, Werk und Denken mit-
geteilt in seinen Briefen, Heidelberg 1987.

BoLLNow, Otto Friedrich: Die Ehrfurcht vor dem Leben als ethisches Grund-
prinzip (1976), wieder abgedruckt in: DERrs.: Zwischen Philosophie und
Padagogik. Vortrige und Aufsitze, Aachen 1988, 92—-114.

BrULLMANN, R.: (Hg.): Albert-Schweitzer-Studien, Bern und Stuttgart 1989.

CLArk, Henry: The Ethical Mysticism of Albert Schweitzer, Toronto 1962.

FRANKENA, William: The Ethics of Respect for Persons, in: Philosophical Topics
14,2 (1986) 149-167.

GEAcH, Peter: Providence and Evil, Cambridge UP 1977.

GRrAsser, Erich: Albert Schweitzer als Theologe, Tiibingen 1979.

Groos, Helmut: Albert Schweitzer. Grofle und Grenzen, Miinchen 1974,

HamLyN, David W.: Schopenhauer, Routledge, London, Boston and Henley
1980.

HeGeL, G.W.F.: Wer denkt abstrakt? (1807) In: Hegel: Werke Bd. 2: Jenaer
Schriften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1970.

HiLvr Jr., Thomas E.: Autonomy and Self-Respect, Cambridge UP 1991.

Hubson, Stephen D.: The Nature of Respect, in: Socia/ Theory and Practice 6
(1980) 69-90.

KErN, Udo: «Es ist uns aber bestimmt, von ﬂberzeugungen, die wir aus innerer
Notwendigkeit denken, zu leben» — Albert Schweitzers elementares
ethisches Vernunftdenken, in: Fresburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 39 (1992) Bd. 1-2, 77-104.

Ko6rTNER, U.H.J.: Ehrfurcht vor dem Leben — Verantwortung fiir das Leben.
Bedeutung und Problematik der Ethik Albert Schweitzers, in: Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 85 (1988) 329-348.

4 Fine biozentrische Position verteidigt P. W. TayLor: Respect for Nature. A
Theory of Environmental Ethics, Princeton UP 1986. Doch Taylor grenzt sich scharf von
einer Mitleidsethik ab und betont, daB «der Grund fiir Respekt nicht im emotionalen
Appell liegt, den Lebewesen fiir uns haben mégen» (8. 91).



382 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

KRONAUER, Ulrich: Vom Nutzen und Nachteil des Mitleids. Eine Anthologie,
hrsg. von U.K., Frankfurt a.M. 1990.

Kunsg, Helga: The Sanctity-of-Life-Doctrine in Medicine. A Critique, Claren-
don Press, Oxford 1987.

NrieLsEN, Kai: Why Be Moral? Prometheus Books, Buffalo, New York 1989.

Picur, Werner: Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960,
122,

RacHELs, James: The End of Life. Euthanasia and Morality, Oxford UP
1986.

ScHONE-SEIFERT, Bettina: Philosophische Uberlegungen zur « Menschenwiirde»
und Fortpflanzungs-Medizin, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 44
(1990) 442-473.

SCHOPENHAUER, Arthur: Simtliche Werke, Leipzig (Brockhaus) 1922,

— Siamtliche Werke, hrsg. von Arthur Hiibscher, Wiesbaden 1972.

— Preisschrift iber das Fundament der Moral, Hamburg (Meiner) 1979.

ScHULLER, Bruno: Die Personenwiirde des Menschen als Beweisgrund in der
normativen Ethik, in: 7heologie und Philosophie 53 (1978) 538-55.

— Ermahnen, Verurteilen, Argumentieren. In: Ders.: Die Begriindung sittli-
cher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Diissel-
dorf 21980.

ScHwEITZER, Albert: Strassburger Predigten, Bern 1966 = [SP].

— Das Christentum und die Weltreligion. Zwei Aufsitze zur Religionsphiloso-
phie, Miinchen 1978 = [CW].

— Kultur und Ethik, Miinchen 1960, Sonderausgabe mit Einschluf3 von Verfall
und Wiederaufbau der Kultur, Miinchen 1960 = [KE].

— Aus meinem Leben und Denken, Hamburg 1959 = [LD].

— Die Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fiinf Jahrzehn-
ten, im Auftrag des Verfassers hg. von H.W. Bihr, Miinchen 1966 und 1976 =
[EL]

— Gespriche iiber das Neue Testament, hg. von Winfried Dobertin, Esslingen,
Miinchen 1988 = [NT].

— Wassollen wir tun? 12 Predigten iiber ethische Probleme, Heidelberg 21986 =
[WT].

SINGER, Peter: Praktische Ethik, iibers. von ]—C Wolf, Stuttgart 1984.

SpAEMANN, Robert: Uber den Begriff der Menschenwiirde, in: Scheidewege 15, 6
(1985) 20ff.

SteFFAHN, Harald: Du aber folge mir nach. A. Schweitzers Werk und Wirkung,
Bern und Stuttgart 1974,

TayrLor, Paul W.: Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics,
Princeton UP 1986.

WoLsgrT, Werner: Ethische Argumentation und Parinese in 1 Kor 7, Diissel-
dorf 1981.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 383

— Der Mensch als Mittel und Zweck — die Idee der Menschenwiirde in nor-
mativer Ethik und Metaethik, Miinster 1987.
WoLF, Jean-Claude: Schopenhauers Entwurf einer asketischen Tugendethik, in:
Conceptus 24, 62 (1990) 99-113.
— Verhiitung oder Vergeltung? Einfithrung in ethische Straftheorien, Miin-
chen, Freiburg i. Br. 1992.
WoLr, Ursula: Das Problem des moralischen Sollens, Berlin/New York
1984.
— Das Tier in der Moral, Klostermann, Frankfurt a.M. 1990.



	Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

