
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Ist Ehrfurcht vor dem Leben
ein brauchbares Moralprinzip?

An «Ehrfurcht vor dem Leben» wird häufig appelliert, insbesondere
in aktuellen Beiträgen zur Medizinethik und zur ökologischen Ethik.
Doch der Hinweis auf die Häufigkeit des Vorkommens einer Parole ist
keine Antwort auf die Titelfrage. Die statistische Häufigkeit des

Gebrauchs könnte sogar ein Indiz dafür sein, daß es sich — ähnlich wie
bei der vielbeschworenen Menschenwürde1 - um eine Leerformel
handelt, die allgemein zustimmungsfähig bleibt, solange man sie nicht
spezifiziert. Solche Leerformeln befriedigen den common sense und
bestätigen zugleich Hegels These, daß der Alltagsverstand abstrakt

denkt, wenn er im Mörder nur den Mörder, im Bedienten nur den
Bedienten usw. sieht, statt seine ganze Herkunftsgeschichte und seine

übrigen Persönlichkeitsmerkmale in Rechnung zu stellen.2 Abstraktheit

kennzeichnet die Ferne zur Konkretion und zur Anwendbarkeit.
Der Verdacht der Abstraktheit läßt sich aufdie Parole der Ehrfurcht vor
dem Leben übertragen: Diese Ehrfurcht könnte darin bestehen, daß

man einen Mörder aus Ehrfurcht vor seinem Leben begnadigt oder daß

man ihn mit Rücksicht auf sein Opfer hinrichtet.3 Die leitende Frage:

1 Vgl. dazu die scharfsinnigen Analysen von B. Schöne-Seifert: Philosophische
Überlegungen zur «Menschenwürde» und Fortpflanzungs-Medizin, in: Zeitschriftfür
philosophische Forschung 44 (1990) 442-473, und B. Schüller: Die Personenwürde des
Menschen als Beweisgrund in der normativen Ethik, in: Theologie und Philosophie 53 (1978)
538—55; W. Wolbert: Der Mensch als Mittel und Zweck — die Idee der Menschenwürde
in normativer Ethik und Metaethik, Münster 1987.

2 G.W.F. Hegel: Wer denkt abstrakt? (1807), in: Hegel: Werke Bd. 2: Jenaer
Schriften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1970, 575.

3 Tgl. J.-C. Wolf: Verhütung oder Vergeltung? Einführung in ethische Straftheorien,

München, Freiburg i. Br. 1992 Kap. 9, wo ich darlege, warum sich aus dem Appell
an Ehrfurcht vor dem Leben keine eindeutige Stellungnahme zur Todesstrafe ergibt.



360 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares moralisches Kriterium?
ist zu verneinen.

Der Appell an Ehrfurcht vor dem Leben erfüllt eine ähnliche
Funktion wie der Slogan «Recht auf Leben» in der Abtreibungsdiskussion:

Wer könnte im Ernst gegen Ehrfurcht und Achtung vor dem
Leben sein? Wer sähe sich nicht gezwungen, der Liebe zum Leben

Lippenbekenntnisse zu zollen? Wer wäre für Mißachtung des Rechts

auf Leben und Freigabe von Mord? Doch die Kehrseite dieser

Zustimmungsfähigkeit ist die Eignung solcher Leerformeln als Aushängeschild
für verdeckte ideologische Interessen. So gesehen scheint Ehrfurcht vor
dem Leben ein leeres Schlagwort zu sein.

Der Mut zu «zoophilen» (im Gegensatz zu nekrophilen) Bekenntnissen

soll nicht verächtlich gemacht werden. Doch das Bekenntnis
bleibt vage, wenn wir nicht zwei Fragen klären. Die erste lautet: Ist
Ehrfurcht vor dem Leben in dem Sinn, in dem sie Albert Schweitzer im
Rahmen seiner Kulturethik und innerhalb seiner Vision von absoluter
Ethik dargelegt hat, ein brauchbares Moralprinzip? Die zweite Frage
weist über Schweitzer hinaus und bezieht sich auf den Stellenwert einer
biozentrischen Ethik. Sie lautet: Läßt sich eine biozentrische Ethik, d. h.

eine Ethik der unterschiedslosen Achtung vor allem Leben, plausibel
vertreten?

1. Ist Schweitzers Ehrfurcht vor dem Lehen

ein denknotwendiges Prinzip

Die geistesgeschichtliche Herkunft der Formel von der «Ehrfurcht
vor dem Leben» ist nicht restlos geklärt. Vielleicht hat Schweitzer in
seiner Pariser Zeit eine Anregung aus der Lektüre von Henri Bergson
empfangen.4 Tatsächlich hat sich Schweitzer in der Kulturethik
wiederholt zur Bergson geäußert, doch seine Kommentare sind sehr abfällig.

Bergson habe nie seine in Aussicht gestellte Ethik geschrieben.
Schweitzer beurteilt die Möglichkeit, von der - wie er meint - epigo-

4 Für diesen Hinweis danke ich der Redaktion der Freiburger ZeitschriftfürPhilosophie
und Theologie. Tatsächlich wurde der Begriff «Ehrfurcht vor dem Leben» bereits zwanzig
Jahre zuvor von Christian Wagner geprägt. Vgl. den Hinweis in E. Grässer: Ethik bei
Albert Schweitzer, in: Albert-Schweitzer-Studien, hrsg. von R. Brüllmann, Bern und
Stuttgart 1989, 60.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 361

nalen Naturphilosophie Bergsons, Eduard von Hartmanns und
Hermann Keyserlings zur Ethik zu gelangen, sehr skeptisch. Vielleicht
müssen wir Schweitzers autobiographische Notiz:

«Da kam ich, in meiner großen Müdigkeit und Verzagtheit, plötzlich aufdas

Wort <Ehrfurcht vor dem Leben>, das ich, soviel ich weiß, nie gehört und nie

gelesen hatte.»5

als autoritativ betrachten. Doch ist nicht auszuschließen, daß es

Vorbilder für diese Formel gibt, die Schweitzer selber nicht bewußt waren,
sind doch auch seine Bemerkungen zu Schopenhauer, von dessen

Naturdeutung Schweitzer deutlich geprägt ist, auf irreführende Weise
hart. Nachwirken dürfte auch die Lektüre von Goethes Wanderjahren,
in deren Pädagogischer Provinz die religiös gefärbte Tugend der
Ehrfurcht (veneratio) eine prominente Rolle spielt.

Schweitzer geht in der Darlegung seiner Ethik der Ehrfurcht vor
dem Leben von einer Grundintuition aus — er nennt sie die doppelte
Erfahrung des Willens zum Leben in mir und des Willens zum Leben
außer mir. Dieser Ausgangspunkt erinnert auffällig an Schopenhauers
metaphysische Ausdeutung der Natur. Diese Parallele zu Schopenhauer
verliert jedoch an Bedeutung, wenn man bedenkt, daß Schweitzer die

Willensmetaphysik scheinbar mühelos in theologische Spekulation
zurückbuchstabieren kann — während die Pointe von Schopenhauers
Willensmetaphysik gerade darin besteht, daß sie den schöpfungstheologischen

Rahmen, in dem bisher die teleologische Ausdeutung der Natur
stattgefunden hat, definitiv verabschiedet.6 Für Schopenhauer gibt es

zwar noch Absichten in der Natur, doch verweisen sie keineswegs —

wenn auch noch so indirekt und verklausuliert — auf göttliche Absichten.

Ganz anders sieht es bei Schweitzer aus. In seinem Essay «Das

Christentum und die Weltreligionen» schreibt er:

5 [EL], 20 (Hervorhebung von mir); vgl. [LD], 131 f. (Die Werke von Albert
Schweitzer werden nach den in der Bibliographie angegebenen Siglen zitiert.) Noch 1947

glaubte Schweitzer an die «Neuschöpfung» dieses Begriffs der «Ehrfurcht vor dem Leben».

Vgl. H.W. Bähr (Hg.): Albert Schweitzer. Leben, Werk und Denken 1905-1965.
Mitgeteilt in seinen Briefen, Heidelberg 1987, 182. Im schriftlichen Nachlaß findet sich

dagegen die Notiz einer Stelle bei Jean Paul, in der Schweitzer den Begriff nachträglich
gefunden hat. Diese Information verdanke ich dem Nachlaß-Verwalter und Herausgeber
der «Philosophischen Schriften» Johann Zürcher.

6 Tgl. J.-C. Wolf: Schopenhauers Konzeption einer asketischen Tugendethik, in:
Conceptus 24, 62 (1990) 99-113.



362 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Das Rätsel der Religion ist, daß wir Gott in uns anders erleben, als er uns in
der Natur entgegentritt. In der Natur erfassen wir ihn nur als unpersönliche
Schöpferkraft, in uns aber als ethische Persönlichkeit.7

Alle Probleme der Religion gehen zuletzt aufeines zurück: daß ich Gott
in mir anders erlebe, als ich ihn in der Welt erkenne. In der Welt tritt er mir
als rätselhafte, wunderbare Schöpferkraft entgegen; in mir offenbart er sich
als ethischer Wille. In der Welt ist er unpersönliche Kraft, in mir offenbart
er sich als Persönlichkeit. Der Gott, der in dem Denken über die Welt
erkannt wird, und der, den ich als ethischen Willen erlebe, lassen sich nicht
zusammenbringen. Beide sind eins; aber wie sie es sind, verstehe ich nicht.
Welches aber ist die entscheidende Erkenntnis Gottes? Die, die ich als

ethischen Willen erfahre. Unsere Erkenntnis Gottes aus der Natur ist
immer unvollkommen und inadäquat, weil wir die Dinge in der Welt nur
von außen erschauen. Ich sehe den Baum wachsen, grünen und blühen.
Aber die Kräfte, die dies bewirken, verstehe ich nicht. Ihre formende

Fähigkeit bleibt mir rätselhaft.
In mir aber erkenne ich die Dinge von innen. In mir offenbart sich die

schöpferische Kraft, die alles, was ist, hervorbringt und erhält, in einer Art,
wie ich sie sonst nicht erkenne, als ethischer Wille, als etwas, das in mir
schöpferisch sein will. Dieses erlebte Geheimnis ist für mein Denken,
Wollen und Verstehen entscheidend. Daraufhin darf ich alle Geheimnisse
der Erkenntnis der Welt und meines Seins in ihr zuletzt als ungelöst und
unlösbar dahingestellt sein lassen. Mein Leben ist vollständig und sicher
durch das eine, in mir erlebte Geheimnis bestimmt, daß Gott als ethischer
Wille sich in mir offenbart und von meinem Leben Besitz ergreifen
will.

Lassen Sie mich ein Gleichnis gebrauchen. Es gibt einen Ozean. Kaltes
Wasser, unbewegt. In dem Ozean aber ist der Golfstrom, heisses Wasser, das

vom Äquator zum Pole fließt. Fragen Sie alle Gelehrten, wie es physikalisch
vorstellbar ist, daß zwischen den Wassern des Ozeans, wie zwischen zwei
Ufern, ein Strom heißen Wassers fließt, bewegt in dem Unbewegten, heiß in
dem Kalten. Sie können es nicht erklären. So ist der Gott der Liebe in dem
Gott der Weltkräfte eins mit ihm, und doch so ganz anders als er. Von
diesem Strome lassen wir uns ergreifen und dahintragen.8

Diese Stellen bezeugen, daß Schweitzers Ethik auf religionsphilosophischen

Grundlagen fußt. Die Ehrfurcht vor dem Leben ist demnach

nicht eine rein säkulare oder religiös neutrale Einstellung zur Welt

- etwa die Haltung der ästhetischen Bewunderung -, obwohl Schweit-

7 [CW], 46.
8 [CW], 58 f.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 363

zer ausdrücklich für eine Integration der ästhetischen Bewunderung in
die Ehrfurcht vor dem Leben plädiert.9 Mit dem glücklich gefundenen
Ausdruck «Ehrfurcht vor dem Leben» hat er den Schlüsselbegriff für
seine nachdenkliche und theologisch gefärbte Weltfrömmigkeit gefunden.

In der zweibändigen Kulturethik, die 1923 erschienen ist, verzichtet
Schweitzer weitgehend auf die Rede von Gott. Doch nennt er die
Ehrfurcht vor dem Leben selber tief religiös und mystisch, ja er traut ihr
eine Erneuerung der Kirche zu.10 Für Schweitzer gibt es einen
unauflöslichen Zusammenhang zwischen einem nichteschatologisch verstandenen

Reich Gottes und einem dem Kulturliberalismus verpflichteten
Fortschrittsideal. Diese moraltheologischen Zusammenhänge sollen
hier nicht weiter untersucht werden, denn seinem Anspruch nach will
Schweitzer die Ethik aus dem Denken entwickeln, so daß sie auch für
Nicht-Christen und Atheisten nachvollziehbar und akzeptabel ist. Sollte
das möglich sein, dann wären theologische oder spezifisch christliche
Prämissen zur Begründung der Ethik überflüssig.

In einigen der bekannten und viel zitierten Passagen appelliert
Schweitzer an plausible Wahrnehmungen. Er schreibt:

Das Wesen des Willens zum Leben ist, daß er sich ausleben will. Er trägt den

Drang in sich, sich in höchstmöglicher Vollkommenheit zu verwirklichen.
Im blühenden Baum, in den Wunderformen der Qualle, im Grashalm, im
Kristall: überall strebt er danach, Vollkommenheit, die in ihm angelegt ist,

zu erreichen.11
Wahre Philosophie muß von der unmittelbarsten und umfassendsten

Tatsache des Bewußtseins ausgehen. Diese lautet: «Ich bin Leben, das leben

will, inmitten von Leben, das Leben will.» Dies ist nicht ein ausgeklügelter
Satz... Mystik ethischen Einswerdens mit dem Sein wächst aus ihm hervor.

Wie in meinem Willen zum Leben Sehnsucht ist nach dem Weiterleben
und nach der geheimnisvollen Gehobenheit des Willens zum Leben, die

man Lust nennt, und Angst vor der Vernichtung und der geheimnisvollen
Beeinträchtigung des Willens zum Leben, die man Schmerz nennt: also

9 Auch ästhetische Ehrfurcht, insbesondere Ausschluß von Vandalismus, möchte
Schweitzer in die Moral aufnehmen. Vgl. [KE], 101 und die Stelle über den Kristall [KE],
201. Diesen Aspekt hat Singer in seiner Kritik an Schweitzer unterschätzt. Vgl. P. Singer:
Praktische Ethik, Stuttgart 1984, 126 und meine Anmerkung.

10 [KE], 262.
11 [KE], 201.



364 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

auch in dem Willen zum Leben um mich herum, ob er sich mir gegenüber
äußern kann, oder ob er stumm bleibt.

Ethik besteht also darin, daß ich die Nötigung erlebe, allem Willen zum
Leben die gleiche Ehrfurcht vor dem Leben entgegenzubringen wie dem

eigenen. Damit ist das denknotwendige Grundprinzip des Sittlichen gegeben.

Gut ist, Leben erhalten und Leben fördern; böse ist, Leben vernichten
und Leben hemmen

Wahrhaft ethisch ist der Mensch nur, wenn er der Nötigung gehorcht,
allem Leben, dem er beistehen kann, zu helfen, und sich scheut, irgend
etwas Lebendigem Schaden zu tun. Er fragt nicht, inwiefern dieses oder

jenes Leben als wertvoll Anteilnahme verdient, und auch nicht, ob und
inwieweit es noch empfindungsfähig ist. Das Leben als solches ist ihm

heilig. Er reißt kein Blatt vom Baume ab, bricht keine Blume und hat acht,
daß er kein Insekt zertritt. Wenn er im Sommer nachts bei der Lampe
arbeitet, hält er lieber das Fenster geschlossen und atmet dumpfe Luft, als

daß er Insekt um Insekt mit versengten Flügeln auf seinen Tisch fallen
läßt.12

Auch ich bin der Selbstentzweiung des Willens zum Leben unterworfen.

Auf tausend Arten steht meine Existenz mit anderen im Konflikt. Die

Notwendigkeit, Leben zu vernichten und Leben zu schädigen, ist mir
auferlegt. Wenn ich aufeinsamem Pfade wandle, bringt mein Fuß Vernichtung
und Weh über die kleinen Lebewesen, die ihn bevölkern. Um mein Dasein

zu erhalten, muß ich mich des Daseins, das es schädigt, erwehren. Ich werde

zum Verfolger des Mäuschens, das in meinem Haus wohnt, zum Mörder des

Insekts, das darin nisten will, zum Massenmörder der Bakterien, die mein
Leben gefährden können. Meine Nahrung gewinne ich durch Vernichtung
von Pflanzen und Tieren. Mein Glück erbaut sich aus der Schädigung der
Nebenmenschen

Nur subjektive Entscheide kann der Mensch in den ethischen Konflikten

treffen. Niemand kann für ihn bestimmen, wo jedesmal die äußerste

Grenze der Möglichkeit des Verharrens in der Erhaltung und Förderung
von Leben liegt. Er allein hat es zu beurteilen, indem er sich dabei von der
aufs höchste gesteigerten Verantwortung gegen das andere Leben leiten
läßt.

Nie dürfen wir abgestumpft werden. In der Wahrheit sind wir, wenn
wir die Konflikte immer tiefer erleben. Das gute Gewissen ist eine Erfindung

des Teufels.13

Die subjektiv, extensiv und intensiv ins Grenzenlose gehende
Verantwortlichkeit für alles in seinen Bereich tretende Leben, wie sie der innerlich

12 [KE], 229 f.
13 [KE], 237 f.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 365

von der Welt freigewordene Mensch erlebt und zu verwirklichen sucht: dies
ist Ethik.14

Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge trägt, daß die Tür
zu ist, damit ja der Hund nicht hereinkommt und das getane Werk durch die

Spuren seiner Pfoten entstelle, also wachen die europäischen Denker
darüber, daß ihnen keine Tiere in der Ethik herumlaufen.15

Diese zum Teil berühmten Zitate vermitteln einen Eindruck von
den wichtigsten Intuitionen der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben.
Wenn Schweitzer das Prinzip der Ehrfurcht das denknotwendige
Grundprinzip nennt, so legt diese Formulierung nahe, daß es sich
dabei

1. um ein vernünftig begründbares Prinzip handelt;
2. daß es sich um ein allgemeines Kriterium zur Unterscheidung

von moralisch richtigen und moralisch falschen Verhaltensweisen handelt:

3. daß es sich um das eine und einzige Grundprinzip der Moral
handelt, daß Schweitzer also einen Prinzipienmonismus vertritt, der
besagt, daß es keine moralischen Forderungen gibt, die sich nicht aus

dem Prinzip der Ehrfurcht vor dem Leben ableiten ließen.
Ob Ehrfurcht vor dem Leben ein begründbares Prinzip ist, kann

hier nicht grundsätzlich entschieden werden; daß Schweitzer diese

Ehrfurcht nicht vernünftig begründet, ist jedoch offensichtlich.
Vielmehr appelliert er an grandiose Intuitionen, deren Faszination übrigens
nicht bestritten werden soll. Was er suggeriert, ist eine voluntaristische
Auffassung der Natur — die man teilen kann oder nicht. Nach dieser

Auffassung bin ich Wille zum Leben, umgeben von Wille zum Leben.
Ob man —wie Kant — mehr die Vernunftnatur oder—wie Schopenhauer

- mehr die Willensnatur der Menschen hervorhebt, ist wie gesagt
Auffassungssache. Doch selbst, wenn man die voluntaristische Vision von
Schopenhauer und Schweitzer teilt, läßt sich aus der Tatsache, daß ich
Wille zum Leben bin, umgeben von Wille zum Leben, keine
Verhaltensnorm logisch ableiten - jedenfalls nicht ohne zusätzliche Prämisse,
die bereits ein normatives Element enthielte. Die Besinnung auf den
Lebenswillen in und um uns braucht nicht einmal eine spezifische

14 [KE], 225.

" [KE], 215. Beispiele für die Bedeutung des Tierschutzes in außereuropäischen
Kulturen gibt Schweitzer in «Philosophie und Tierschutzbewegung», abgedruckt in [EL],
92-98.



366 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Haltung nahezulegen. «Denknotwendig»16 ist jedenfalls der
Zusammenhang zwischen der lebensphilosophischen und voluntaristischen
Vision einerseits und der geforderten Ehrfurcht vor dem Leben
andererseits nicht. Vielmehr ist denkbar, daß jemand auf die Einsicht der

Selbstentzweiung des Willens mit einem selbstinteressierten und
konkurrenzbewußten Verhalten antwortet. Weder die mitfühlende und
hilfsbereite Reaktion noch das robuste Konkurrenzverhalten sind

«denknotwendige» Folgen aus der Wahrnehmung bzw. Deutung des

Naturgeschehens.
In einem Briefvom 12. Oktober 1923 schreibt Schweitzer an Martin

Werner:

Ich will durchdenken, wie weit das voraussetzungslose Denken von sich aus

zu ethischen und religiösen Gedanken kommt. Ich glaube zu zeigen, daß

wenn man das Denken bis ans Ende zu denken wagt, es zur absoluten Ethik
Jesu und Mystik kommt. Dies ist das Entscheidende für mich. Die tiefsten
Überzeugungen des Christentums sind denknotwendig. Aber weil ich zu
dieser Gewißheit durchgedrungen bin, rede ich so kalt und nüchtern wie

möglich, um nicht mit den gewöhnlichen Apologeten des Christentums, die

gar nicht überzeugen können, verwechselt zu werden. Mein Beruf ist, diesen

Gedanken der Denknotwendigkeit der Grundideen des Christentums zu
Ende zu denken und zu erweisen, daß alles conséquente Denken religiös
und ethisch wird! eine unausgesprochene, schlichte Christlichkeit
umschwebt meine Philosophie. Viele sind irritiert, weil ich nun mein
Verhältnis zum Christentum nicht präcisiere. Aber die andern sollen meine
Gedanken mit dem Christentum auseinandersetzen, nicht ich.17

16 Zur Kritik an der prätendierten «Denknotwendigkeit» vgl. auch W. Picht: Albert
Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960, 122; U. H.J. Körtner: Ehrfurcht vor
dem Leben - Verantwortung für das Leben. Bedeutung und Problematik der Ethik Albert
Schweitzers, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 85 (1988) 329—348. Unhaltbar ist

dagegen der Rettungsversuch von U. Kern: «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben» - Albert Schweitzers elementares

ethisches Vernunftdenken, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 39

(1992) Bd. 1-2, 77-104, insb. 103: «Dessen Denknotwendigkeit ergibt sich eben aus dem

unbedingten Ausgeliefertsein der denkenden Vernunft in bezug auf das Leben.»
«Ausgeliefertsein» ist nur ein anderes Wort für «denknotwendig», ohne explikativen oder
argumentativen Wert. Kern geht gar nicht auf die bei Groos zusammengestellten
Einwände im Detail ein, verharmlost schwere Widersprüche und Inkonsistenzen zu «Unaus-
gewogenheiten» und vergleicht am Schluß seines Aufsatzes das Prinzip der Ehrfucht vor
dem Leben - offenbar ohne Unbehagen - mit einer leeren Tafel.

17 Zitiert nach E. Grässer: Albert Schweitzer als Theologe, Tübingen 1979, 260.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 367

An anderen Stellen und in seinen autobiographischen Schriften
vermittelt Schweitzer jedoch den Eindruck, daß der Weg, auf dem er zur
Ehrfurcht des Lebens gelangte, v.a. erlebnishaft und intuitiv ist. Das

Wort «Ehrfurcht» weist auf eine religiöse Ergriffenheit hin und läßt
sich daher nicht mit Ausdrücken wie «Achtung», «Respekt» oder

«Wertschätzung» übersetzen.18 Rationale Argumente für eine solche

Haltung — wenn es sie überhaupt gibt - lassen sich bei Schweitzer nicht
finden. Damit soll nicht etwa gesagt werden, die Ehrfurcht vor dem
Leben sei per se irrational. Wir können das Leben so sehen und
wertschätzen, wie das Schweitzer tut, aber es gibt keine vernünftigen Gründe,

die besagen, daß wir die Ehrfurcht vor dem Leben annehmen
müssen.

2. Ist Ehrfurcht vor dem Lehen ein Kriterium zur Unterscheidung

von Richtig und Falsch

Diese Frage läßt sich rasch beantworten. Ehrfurcht vor dem Leben
ist kein allgemeines Kriterium zur Unterscheidung von moralisch
richtigen und moralisch falschen Verhaltensweisen. Ehrfurcht ist primär
ein Motiv, eine Haltung oder Einstellung, und nicht ein spezifisches
Verhalten. Ehrfurcht kann sich in ganz verschiedenen Handlungen
manifestieren. Ein Verhalten aus dem Motiv oder der Einstellung der
Ehrfurcht vor dem Leben ist nicht das Gegenstück zu einem moralisch
falschen Verhalten, sondern es bildet das Gegenstück zu einem
gedankenlosen Verhalten. Schweitzer hebt immer wieder hervor, daß
Ehrfurcht vor dem Leben die Überwindung von Gedankenlosigkeit, Routine

und Abstumpfung bedeutet. Daraus geht hervor, daß Ehrfurcht vor
dem Leben keine konkrete Handlungsdirekte enthält. Vielmehr ist
Ehrfurcht ein expressives Moment; ein und dieselbe Gesinnung
manifestiert sich in einer Mannigfaltigkeit von Handlungsweisen. Als
Wertschätzung bezieht sie sich auf einen Wert oder ein Gut, eine «Würde»
oder Qualität. Diese Wertbegriffe artikulieren einen «Ausblick», doch
sie leiden an normativer Schwäche. Im Unterschied zu einer Verbots-

18 Auf weitere geistesgeschichtliche Hintergründe verweist Otto F. Bollnow: Die
Ehrfurcht vor dem Leben als ethisches Grundprinzip (1976), wiederabgedruckt in: Ders.:
Zwischen Philosophie und Pädagogik. Vorträge und Aufsätze, Aachen 1988, 92-114.



368 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

tafel oder einer Geschwindigkeitslimite setzen sie keine klaren Grenzen
oder Schwellenwerte.19

Eine differenzierte Auffassung von Respekt bzw. Achtung vertritt in
jüngster Zeit Stephen D. Hudson.20 Er unterscheidet nämlich zwischen
mindestens vier Typen von Achtung: 1. Wertschätzungs-Respekt, der
eine Sache des Grades ist und sich auf Verdienste (merits) bezieht (z.B.

Achtung vor einem Sportler); 2. Anweisungs-Respekt, der sich auf
Vorgabe von klaren Limiten bezieht (z.B. eine Geschwindigkeitsbeschränkung

respektieren); 3. Hindernis-Respekt (z.B. einem bissigen
Hund ausweichen); 4. Institutionen-Respekt, der sich auf Ämter,
Einrichtungen sowie ihre Repräsentanten und Symbole erstreckt.

Schweitzer hingegen analysiert den Begriff nicht. Doch er verlangt
von ihm 1. daß er alles, was lebt, gleich bewertet und daß er 2. dem
Handeln als Richtschnur dienen kann. Es ist naheliegend, daß
Ehrfurcht vor dem Leben, so verstanden, in dilemmatischen Fällen eine

von diesen beiden Funktionen einbüßen muß. Schweitzer läßt im
Konfliktfall die zweite, normative Funktion fallen und überläßt den Akteur
der subjektiven Gewissensentscheidung. Es wird auch nicht festgelegt,
ob sich Ehrfurcht auf individuelle Lebewesen oder auf Leben als

metaphysischen Weltgrund bezieht. Und schließlich ist es alles andere als

offensichtlich, was Mißachtung oder mangelnde Ehrfurcht ist: Ist es

Schädigung, Rechtsverletzung, oder Haß und Gedankenlosigkeit, also

gar nicht unbedingt eine spezifische Handlung?
Aus diesen Überlegungen folgt, daß Ehrfurcht vor dem Leben keine

Norm und daher kein Element einer normativen Ethik ist. Sie löst keine

Normierungsprobleme. Schweitzer scheint vielmehr die normative

19 Obwohl die Ausdrücke «Achtung» und «Respekt» nicht religiös gefärbt sind, leiden
sie an derselben normativen Schwäche. Vgl. W. Frankena: The Ethics of Respect for
Persons, in: Philosophical Topics 14,2 (1986) 149—167; vgl. auch die Sondernummer zum
Thema Respect for Persons, in: Tulane Studies in Philosophy 31 (1982). Im Unterschied zu
Kant, der Achtung aufs Sittengesetz bezieht, wird Achtung in der zeitgenössischen
Literatur v.a. auf Personen bezogen - und zwar sowohl auf andere als auch auf die eigene
Person (Selbstachtung). Zentral ist Selbst-Achtung etwa für die Kantianische Position von
Th. E. Hill Jr.: Autonomy and Self-Respect, Cambridge UP 1991.

20 S. D. Hudson: The Nature of Respect, in: Social Theory & Practice 6,1 (1980) 69-90.
Eine Konzeption der universalen und gleichen Achtung entwickelt U. Wolf: Das
Problem des moralischen Sollens, Berlin/New York 1984, Kapitel 6 & 7. In: Das Tier in der
Moral (Frankfurt a.M., 1990) zieht die Autorin radikale Konsequenzen aus ihrer Position
des generalisierten Mitleids. Sie unterscheidet klar zwischen Biozentrik und Pathozentrik
und argumentiert für letztere.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 369

Ethik zu untergraben und in eine diffuse Haltungsethik aufzulösen;
moralische Entscheidungen sind demnach «subjektiv», «Sache des

Gewissens», und lassen sich keiner verbindlichen Lösung entgegenführen.

3. Prinzipienmonismus

Schweitzer sagt, daß es sich bei der Ehrfurcht vor dem Leben um das

Grundprinzip der Sittlichkeit handle. Das kann man so verstehen, daß

Ehrfurcht vor dem Leben das einzige Prinzip, oder daß sie das einzige
Grundprinzip in einer lexikalischen Ordnung von (Grund-)Prinzipien,
oder daß sie im Konfliktsfall das dringlichste Prinzip (causa urgens)
sei.

Die These, daß Ehrfurcht vor dem Leben das einzige Prinzip der
Moral sei, steht in Widerspruch zur Adäquatheitsforderung, die jede
Moraltheorie erfüllen muß. Zur Adäquatheitsforderung gehört die
Forderung, daß eine Theorie die wichtigsten und wohl erwogenen Urteile
der Alltagsmoral repräsentiert. So gesehen ist eine Ethik der Ehrfurcht
vor dem Leben inadäquat. Sie verabsolutiert eine einseitige Haltung
und bildet eine Art von «altmodischer Ärztemoral», in der die Ideale
des Helfens und Schonen, Rettens und Bewahrens dominieren. Sie

blendet dagegen eine Reihe anderer Probleme aus, welche den Schutz
der Patientenautonomie betreffen. Die Forderung, nur in Einklang mit
der informierten Zustimmung des Patienten zu handeln, läßt sich nicht
unter eine pauschale Ehrfurcht vor dem Leben subsumieren. Schweitzer

schwankt bezeichnenderweise zwischen einer engeren Fassung der
Ehrfurcht vor dem Leben, welche v.a. für Probleme des Tötens und des

Am-Leben-Erhaltens relevant ist, und einer weiteren Fassung der
Ehrfurcht vor dem Leben, welche eine Achtung aller kulturellen Werte und
personalen Leistungen einschließt. Nur in der zweiten Bedeutung
schließt Ehrfurcht vor dem Leben auch Respekt vor der Autonomie
von Personen ein.

Die bisher genannten Schwierigkeiten dürften genügen, um die

Frage, ob Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip ist, zu
verneinen. Schweitzer zeigt nirgends, wie sich ein solches Prinzip
vernünftig begründen ließe, aber er macht auch nicht plausibel, daß es

entweder nicht vernünftig begründbar ist und/oder keiner Begründung
bedarf. Vielmehr appelliert er an Erlebnisse und Traditionen und gibt



370 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Rechenschaft darüber, wie er lebensgeschichtlich zur Haltung der
Ehrfurcht vor dem Leben gelangte. Obwohl er sie das Grundprinzip der
Ethik nennt, verteidigt er gleichwohl die Auffassung, daß es keine

allgemeinen Kriterien zur Unterscheidung von moralisch richtigem
und falschem Verhalten gibt und daß moralische Entscheidungen letztlich

eine persönliche Angelegenheit, d.h. «Gewissenssache» sind.

4. Die wichtigsten Einwände gegen eine Ethik
der Ehrfurcht vor dem Lehen

Nimmt man Schweitzers Absicht zu begründen ernst, so drängen
sich folgende Einwände auf:

1. Ehrfurcht vor dem Leben bedeutet eine notorische Überforderung

des Menschen;
2. Ehrfurcht vor dem Leben verwickelt den Menschen permanent

in unvermeidbare Schuld;
3. Ehrfurcht vor dem Leben ist zu grobmaschig, um daraus

spezifische, inhaltlich bestimmte Handlungsanweisungen abzuleiten;
4. Ehrfurcht vor dem Leben ignoriert die von der Organisation des

Lebens vorgegebenen, moralisch relevanten (Wert-)Unterschiede;
5. Ehrfurcht vor dem Leben wird der Sonderstellung des Menschen

nicht gerecht;
6. Ehrfurcht vor dem Leben verabsolutiert bloßes Am-Leben-Sein

als höchsten Wert — eine Auffassung, die nicht nur in sich unhaltbar ist,
sondern auch zu unannehmbaren Schlußfolgerungen führt.

Schweitzer soll einmal gesagt haben: «Kritik läuft an mir ab wie das

Wasser an der Gans.»21 Obwohl er die genannten Einwände, die Hel-
muth Groos22 später zusammengefaßt hat, im Wesentlichen bereits

gekannt hat, hielt er trotzdem an seiner Ethik der Ehrfurcht vor dem
Leben fest. Man kann darin — ähnlich wie in seiner Ablehnung der
formgeschichtlichen Methode in der Theologie — den Ausdruck einer
methodischen Unbekümmertheit sehen. Doch der tiefere Grund liegt
vielleicht darin, daß Schweitzer von der paränetischen Wirksamkeit des

von ihm verkündigten und vorgelebten Ethos fest überzeugt war. Auf-

21 Zitiert nach H. Steffahn: Du aber folge mir nach. A. Schweitzers Werk und
Wirkung, Bern und Stuttgart 1974, 167.

22 H. Groos: Albert Schweitzer. Größe und Grenzen, München 1974, 502-597.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 371

schlußreich ist nicht nur die ergreifende Schilderung, wie Schweitzer zu
seiner grandiosen Vision gelangte, sondern auch die Tatsache, daß ihre
erste öffentliche Darlegung in einer Predigt zu St. Nicolai in Strassburg
am 23. Februar 1919 stattfand. Die Ehrfurcht vor dem Leben wurde als

Appell ans Mitgefühl und Aufruf zur Umkehr des Menschen verstanden,

denn «Die Natur kennt keine Ehrfurcht vor dem Leben.»23 Auf
den Aspekt des paränetischen und pädagogischen Gebrauchs der
Ehrfurcht vor dem Leben werden wir im nächsten Abschnitt zurückkommen.

In der Tat sind es die Glaubwürdigkeit von Schweitzers Person
und die Faszination seiner Predigt, welche die Schwächen seiner

Begründung verschleiern.
Den ersten Einwand — sein Ethos führe zur Überforderung — hat

Schweitzer lebenspraktisch beantwortet: Er hat sich selber das Äußerste

an Arbeitsleistung abgezwungen, aber er hat sich auch «Rekreation des

Gemüts» (ein alter Ausdruck für die Wirkungen der Musik) gegönnt,
ohne den Einwand der Überforderung auf der Ebene der Theorie
grundsätzlich zu widerlegen. Man darf nicht über Schweitzer reden,
ohne seine Liebe zur Orgelmusik von Bach zu erwähnen. Müssen wir
annehmen, daß Schweitzer, während er dem Orgelspiel fröhnte, an

heftigen Schuldgefühlen über unterlassene Pflichten gelitten hat? Wohl
kaum. Schweitzers Hang zu Maximalforderungen und Selbstaufopferung

sowie seine Abneigung gegen Kompromisse und laue Zugeständnisse

entspringen seiner Bewunderung für die Ethik Jesu, die er zwar
nicht gemäß dem Selbstverständnis von Jesus als eschatologische
Interimsethik übernimmt, sondern als von menschlicher Anstrengung zu
realisierende Kulturarbeit umdeutet, der er aber gleichwohl nichts von
ihrer «Unbedingtheit» und Radikalität nehmen möchte.

Eng verbunden mit dem ersten Einwand ist der zweite, der besagt,
daß die Ehrfurcht vor dem Leben eine Forderung sei, welche den
Menschen permanent in unvermeidbare Schuld verwickle. Dieser
Einwand trifft u.a. auch eine Unklarheit des Begriffs der Schuld, denn im
Rahmen der Theologie wird Schuld auf Sünde, d. h. auf Abwendung
von Gott zurückgeführt; der moralische Schuldbegriff wird theologi-
siert. Erträglich ist ein Leben in unvermeidbarer Schuld nur in der

Hoffnung auf einen gnädigen Gott. Schweitzer gewinnt keine Klarheit
darüber, ob z.B. das gedankenlose Zerdrücken einer Spinne Sünde,

23 [EL], 32.



372 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

sittliche Schuld oder ein Amalgam von beidem ist. Denn die für eine
moralische Beurteilung wichtige Frage, wer geschädigt werden kann,

liegt im Falle der Spinne nicht auf der Hand.
Wird Ethik hauptsächlich als Appell, Anruf und Erweckung des

Menschen verstanden und praktiziert, so mag es einen guten Sinn

ergeben, hohe Ideale und unvermeidbare Schuldverstrickung in
Erinnerung zu rufen. Ob eine Ethik, die dem Menschen keine schuldfreien,
moralisch indifferenten Handlungsspielräume zubilligt und es zu einem
Gewissensentscheid macht, ob ich z.B. Orgel spiele oder an den

Wohltätigkeitsbazar gehe, zu größeren Anstrengungen und Leistungen
motiviert, ist allerdings zweifelhaft. Zu hohe Forderungen können

kontraproduktiv sein. Die Moralisierung aller Lebensbereiche erregt
eher Überdruß an der Moral, als daß sie anspornt. Wie bereits
angedeutet wurde, hat sich Schweitzer zwar in der Praxis, aber nicht mit
Argumenten vor diesem Einwand geschützt.

Angesichts der ersten beiden Einwände gegen Überforderung und

Verwicklung in unvermeidbare Schuld muß man sich vor Augen halten,

daß Schweitzers Kulturethik nicht tout cour und eindeutig
Normierungstheorie, sondern primär eine Vision und Anregung zur Gestaltung

eines sinnvollen Lebens in einer Welt des sinngefährdenden und
sinnzerstörenden Lebenskampfes ist. Ehrfurcht vor dem Leben
verknüpft — im Widerstand gegen die Selbstentzweiung des Willens24 — die

Dämpfung des eigenen Willens zum Ausleben auf Kosten anderer mit
der Rücksichtnahme auf anderes Leben, das leben will. Wie Schopenhauer

sucht auch Schweitzer nach einem ethischen Gleichgewicht
zwischen Selbstverneinung und Selbstbejahung. Dieser Balanceakt vereinigt

Resignation bezüglich der eigenen gedankenlosen Lebensgier und

Anerkennung und Förderung des «Guten» in uns, kurz: sittliche
Selbstverwirklichung. Schweitzer vermittelt eine Anleitung dazu, den
Sinnabgrund des «sich selber fressenden Willens» in der Natur— so lautet das

drastische Epitheton Schopenhauers — zu ertragen und aktiv zu
verarbeiten. Dieser Sinnabgrund ist auch für solche Leser, welche weder eine

24 «Der große Wille zum Leben, der die Natur erhält, ist in rätselhafter Selbstentzweiung

mit sich selbst» [EL], 32. Der Ausdruck «Selbstentzweiung des Willens» kommt
häufig bei Schopenhauer vor; die Tatsache, daß er bereits im Text von Schweitzers
Strassburger Predigt auftaucht, und eine Reihe stilistischer Merkmale der Charakterisierung

des blinden, sinnlosen Treibens in der Natur sind Indizien dafür, wie sehr er von
Schopenhauer inspiriert ist. Überdies schließen sie ein bloß ästhetisches Verständnis der
Ehrfurcht vor dem Leben aus. Die Würdigung Schopenhauers in der Kulturethik (vgl.
[KE], 153—161) ist dagegen oberflächlich und unfair.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 373

Schopenhauerische Diagnose noch eine christliche Weltdeutung gou-
tieren, erfahrbar. Wenn wir uns über alle Meinungs- und Wertungsstreite

hinaus über etwas einig sind, dann über die Schrecken und Übel

von Hunger, Krieg und Repression. Die Ethik der Ehrfurcht vor dem
Leben ist daher mehr als eine Normierung unseres Handelns - sie ist ein
Aufruf zu Trotz, Hoffnung und Aktivität gegen das «Vergeblich» und
«Umsonst».

Auch der dritte Einwand ist nur unter der Annahme zugkräftig, daß

Schweitzer - was er ja auch immer wieder beteuert — einen Beitrag zur
normativen Ethik, insbesondere zur Begründung und Anwendung des

Tötungsverbotes leisten wollte. An diesem Anspruch gemessen, ist
Schweitzers Ethik ein «non-starter», denn der primäre oder direkte
moralische Grund für das Tötungsverbot liegt in der Schädigung des

Opfers und nicht im Mangel an Ehrfurcht vor dem Leben auf Seiten des

Täters. Nicht die Ausdruckshandlung, sondern die Wirkhandlung steht
im Vordergrund der moralischen und gesetzlichen Normierung.
Schweitzer hat über die Aufgabenstellung seiner Kulturethik keine
letzte Klarheit zu geben vermocht. Insbesondere hat er es unterlassen,
eine Linie zu ziehen zwischen der Normierung von Handlungen, der
Paränese und der Erörterung von Sinnfragen.

Aufschlußreich sind die drei letzten Einwände. Schweitzer hat die
Existenz einer objektiven Wertskala bestritten. Ehrfurcht vor dem
Leben ist unterschiedslose Ehrfurcht vor allen Lebewesen, unabhängig
von ihrer evolutionären Entwicklungsstufe, ihren Qualifikationen und
Leistungen. Er schreibt:

Besonders befremdlich findet man an der Ethik der Ehrfurcht vor dem

Leben, daß sie den Unterschied zwischen höherem und niederem,
wertvollerem und weniger wertvollem Leben nicht geltend mache. Sie hat ihre
Gründe, dies zu unterlassen.

Das Unternehmen, allgemeingültige Wertunterschiede zwischen den
Lebewesen zu statuieren, läuft darauf hinaus, sie danach zu beurteilen, ob sie

uns Menschen nach unserm Empfinden näher oder ferner zu stehen scheinen,

was ein ganz subjektiver Maßstab ist. Wer von uns weiß, was das andere

Lebewesen an sich und in dem Weltganzen für eine Bedeutung hat?

Im Gefolge dieser Unterscheidung kommt dann die Ansicht auf, daß es

wertloses Leben gäbe, dessen Schädigung und Vernichtung nichts auf sich
habe. Unter wertlosem Leben werden dann, je nach den Umständen, Arten

von Insekten oder primitive Völker verstanden.25

25 [LD], 193f.



374 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Schweitzer verzichtet nicht etwa auf den Wertbegriff; vielmehr
verwendet er einen Wertbegriff, der nicht graduierbar ist und jedem
Lebewesen als solchem gleichermaßen zukommt. Warum Leben als

solches, bzw. jedes lebende Individuum diesen Wert hat, sagt Schweitzer
nicht ausdrücklich, doch er scheint anzunehmen, daß ihm dieser Wert
aufgrund seines Lebenswillens zukommt. Und weil es keine objektiven
Anhaltspunkte für die Begründung einer Werthierarchie gibt und der
Wille zum Leben das einzige Merkmal ist, das allen Lebewesen
unterschiedslos zukommt, besteht Ehrfurcht vor dem Leben in der Ehrfurcht
vor dem Lebenswillen ohne jede Diskrimination.

An dieser Stelle muß nochmals auf die Inadäquatheit der Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben hingewiesen werden. Andere relevante

Eigenschaften wie Leidensfähigkeit oder Autonomie lassen sich nicht
unter die Protektion des Lebenswillens subsumieren. Mit Rücksicht auf
diese Eigenschaften gibt es sehr wohl signifikante Unterschiede
zwischen verschiedenen Lebewesen.

Der Vorwurf, Schweitzer verabsolutiere den Wert des Am-Leben-
Seins, wird durch den Wortlaut seines Prinzips nahegelegt. Doch es gibt
bei Schweitzer eine engere und eine weitere Bedeutung von «Leben».
Die engere Bedeutung bezieht sich auf den puren Lebenswillen und auf
das Tötungsverbot, während die weitere Bedeutung auch andere
Präferenzen (z.B. für «Wohl und Wehe», Freiheit u.a. Qualitäten des

Lebens), d.h. eine umfassende Rücksichtnahme auf Elemente des

Wohls und Lebensqualitäten umfaßt. Ehrfurcht vor dem Leben kann
sich demnach verschieden manifestieren: einerseits als Absehen von
der Vernichtung und Rettung vor dem Tod. Diese Ehrfurcht, welche
sich v.a. im Tötungsverbot zusammenfassen läßt, müßte sich
unterschiedslos auf alle Lebewesen erstrecken. Schweitzer scheut nicht vor
dieser ungemein radikalen Forderung zurück. Ehrfurcht vor dem Leben
bezieht sich andererseits nicht nur aufbedrohtes Leben, sondern ebenso
sehr auf Leiden. Sie scheint Sympathie und Mitleid einzuschließen. Ja
sie wird als praktische Antwort auf die quälenden Fragen der Theodizee
betrachtet, wenn Schweitzer schreibt:

Pessimistisch bin ich darin, daß ich das nach unseren Begriffen Sinnlose des

Weltgeschehens in seiner ganzen Schwere erlebe. Nur in ganz seltenen

Augenblicken bin ich meines Daseins wirklich froh geworden.26 Ich konnte

26 Ein ähnlicher Ausspruch wird von Goethe überliefert.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 375

nicht anders als alles Weh, das ich um mich herum sah, dauernd miterleben,
nicht nur das der Menschen, sondern auch das der Kreatur. Mich diesem

Mit-Leiden zu entziehen, habe ich nie versucht.27 Es erschien mir
selbstverständlich, daß wir alle an der Last von Weh, die auf der Welt liegt,
mittragen müssen.28

5. Der paränetische Gebrauch der Ehrfurcht vor dem Leben

Wie wir gesehen haben, steht Ehrfurcht vor dem Leben bei Schweitzer

für eine umfassende «Wertantwort». Obwohl Schweitzer die
Ehrfurcht vor dem Leben so einführt, als handle es sich dabei um das

Grundprinzip einer normativen Ethik, so macht er davon hauptsächlich
paränetischen Gebrauch. Paränese ist Ermunterung und Ermahnung;
sie dient der Stärkung der Verzagten, soll die Gedankenlosen aufrütteln,
die Hartherzigen erweichen und die Verstockten bedrohen. Paränese

unterscheidet sich von Begründung, obwohl sie oft mit ihr verwechselt
oder vermischt wird.29 Während Begründung das zu Begründende nicht
einfach voraussetzen darf, setzt Paränese das Wissen des Richtigen und
Falschen voraus und motiviert dazu, es auch wirklich und unermüdlich
zu tun. Von bloßem Befehlen unterscheidet sie sich dadurch, daß sie

ausspricht, warum jedes Individuum einen persönlichen Grund hat und

warum es dem Leben einen Sinn verleiht, moralisch zu sein.30 Dieser
persönliche Grund liegt nach Schweitzers eigenem Bekenntnis in der

unerträglichen Absurdität der ungebrochenen Teilnahme an einem

sinnwidrigen Lebenskampf. Die Folgen der Konkurrenz bestehen in

27 «From this community of suffering I have never tried to withdraw myself.» So

übersetzt H. Clark: The Ethical Mysticism of Albert Schweitzer, Toronto 1962, 48.
28 [LD], 200.
29 Vgl. B. Schüller: Ermahnen, Verurteilen, Argumentieren, in: Ders.: Die

Begründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie,
Düsseldorf 21980, 15-57.

30 Die Frage «Warum moralisch sein?» ist mehrdeutig. So sind z.B. die Fragen zu
unterscheiden, warum es eine «Institution» der Moral geben soll und warum auch ich mich
in propria persona an die Regeln der Moral halten soll, selbst wenn es mir keinen Vorteil
bringt, ich bei Zuwiderhandlung keine Sanktionen zu befürchten habe und die Schädigung
anderer vielleicht gar nicht registrierbar ist. Eine andere (aber verwandte) Frage lautet, ob
und in welchem Maße es rational ist, Opfer für andere zu erbringen. Vgl. K. Nielsen:
Why Be Moral? Prometheus Books, Buffalo, New York 1989. In der Paränese werden auch
diese Fragen kaum grundsätzlich diskutiert; es wird vorausgesetzt, daß es «sinnvoll»,
«vernünftig» oder «für den Handelnden selber das Beste» ist, moralisch zu sein.



376 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Gefühls- und Gedankenlosigkeit und in Verrohung unserer Fähigkeiten

zur Identifikation und Sympathie. Hinter dem robusten Egoismus
und seiner kurzfristigen Triumphe lauert der Abgrund einer langfristigen

Vergeblichkeit: Das kosmische Umsonst des Willens zur Macht, das

Schopenhauer mit dem Rad des Ixion verglichen hat.31 In der
Unterdrückung von Menschen und Tieren und in der Umweltzerstörung
endet das ungezügelte Ausleben des menschlichen Willens zum Leben.

In der paränetischen Suggestion liegt die eigentliche Stärke der
Ehrfurcht vor dem Leben. Das geht bereits daraus hervor, daß es sich
dabei weniger um ein Prinzip oder eine Norm als vielmehr um eine

«Tugend» handelt. Der Appell an Ehrfurcht vor dem Leben wird zu
einem Mittel und Weg der Ermahnung, nicht gedankenlos, nicht
abgestumpft über Leben und Tod zu entscheiden, kein Lebewesen als

ersetzbares Ding oder als Wegwerfware zu betrachten, moralische Konflikte

nicht aus der Welt zu disputieren oder zu ignorieren, das Gute, ja
das Best-Mögliche zu tun und das Böse zu meiden, ohne einem falschen
Lohn- oder Verdienstdenken zu verfallen.

Paränese als literarisches Genus spielt eine wichtige Rolle im Neuen
Testament. «Dem Gewissen eines anderen einzuschärfen, es komme
darauf an, aus selbstloser Liebe zu handeln, das ist eine Umschreibung
dessen, was hier unter <Paränese> verstanden ist.»32 Ein typisches
Beispiel für die Erweiterung der Paränese zu Aussagen über das gute Leben
ist z.B. der Wehruf Jesu über die Reichen in Luk. 6,24 und 25.33 Das
biblische Denken hat zwar Platz für eine moralische Werkfreudigkeit,
aber nicht für «pharisäische» Werkgerechtigkeit. Eine besonders
scharfe Zurückweisung des selbstgefälligen Verdienstdenkens findet
man etwa in Lukas 17,6-10. Die biblische Ethik fordert, daß wir das

Äußerste tun und uns trotzdem nicht anders sehen, als hätten wir
lediglich unsere Schuldigkeit getan. Sie schwankt zwischen der Fixierung

sozialer Pflichten und enthusiastischer Endzeitstimmung, in der
die Gebote der Reinheit von allen erfüllt werden. Schweitzers Ethik
spiegelt dieses Spannungsverhältnis zwischen sozialer Ethik und Ent-

31 Schopenhauer, Sämtliche Werke, hg. von Arthur Hübscher, Wiesbaden 1972,
Bd. II, 231.

32 W. Wolbert: Ethische Argumentation und Paränese in 1 Kor 7, Düsseldorf 1981,
42.

33 [NT], 142.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 377

husiasmus der charismatischen Selbstüberwindung. Seine Texte
oszillieren zwischen dem Bemühen um Begründung und Verkündigung des

Reiches Gottes, in dem wir das Gute nicht mehr tun sollen, sondern tun
werden.

6. Läßt sich eine hiozentrische Ethik plausibel vertreten

Bei Schweitzer finden sich zwei Stränge zur Öffnung der Ethik für
nicht-menschliche Lebewesen. Der eine Strang besteht in der Mitleidsethik.

Der andere Strang besteht in der gleichen Ehrfurcht vor allem
Leben, das leben will. Der Bereich des Mitleids ist enger als der Bereich
der Ehrfurcht vor dem Leben, denn Mitleid ist nur möglich gegenüber
Organismen, die zur Subspezies der leidens- oder empfindungsfähigen
Wesen gehören. Daß sich Mitleid über unsere Spezies hinaus auf
leidende Tiere erstreckt, ist ein wichtiges Faktum, auf das Schweitzer im
Anschluß an Schopenhauer eindrücklich verwiesen hat. Er schreibt:

Ein so bedeutender Denker wie Wilhelm Wundt entstellt seine Ethik durch

folgende Sätze: «Das einzige Objekt des Mitgefühls ist der Mensch Die
Tiere sind für uns Mitgeschöpfe, ein Ausdruck, durch welchen die Sprache
schon darauf hinweist, daß wir nur mit Bezug auf den letzten Grund alles

Geschehens, die Schöpfung, hier eine Art Nebenordnung anerkennen. So

können denn auch den Tieren gegenüber Regungen entstehen, die dem

Mitgefühl einigermaßen verwandt sind; aber zum wahren Mitgefühl fehlt
immer die Grundbedingung der inneren Einheit unseres Willens mit dem

ihren.» Als Krönung dieser Weisheit stellt er zum Schlüsse die Behauptung
auf, daß von einer Mitfreude mit Tieren jedenfalls nicht die Rede sein

könne, als hätte er nie einen durstigen Ochsen saufen sehen.34

Im Blick auf elementare Bedürfnisse, keine Schmerzen zu empfinden,

nicht verängstigt oder isoliert zu werden etc., trägt uns das Argument

der Goldenen Regel, das uns auffordert, uns in die Lage der von
unseren Handlungen Betroffenen zu versetzen, über die Speziesbarriere
hinaus. Die Grenze, die der traditionelle ethische Humanismus
zwischen empfindenden Wesen, die der Spezies homo sapiens angehören,
und nicht-menschlichen empfindungsfähigen Lebewesen zieht, ist
willkürlich. Die Kritik am «Speziesismus» führt wie von selbst zum Patho-

34 [KE], 216.



378 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

zentrismus, d.h. zur direkten Beachtung von Leiden, unabhängig von
der Spezieszugehörigkeit des leidenden Individuums.

Doch wenn die Schranken der Spezies gesprengt werden - fallen
dann nicht alle Schranken? Gibt es nicht einen fließenden Übergang

vom Pathozentrismus zum Biozentrismus, d.h. zur gleichen Beachtung
aller Organismen? Haben wir m.a.W. nicht auch gegenüber nicht-
empfindungsfähigen Lebewesen, d.h. primitiven Tieren (z.B. Einzellern)

und Pflanzen direkte Pflichten? Diese Überzeugung ist die

Konsequenz der Ehrfurcht vor allem Leben. Wie wir sahen, beruht diese

Ausweitung auf der gleichen Bewertung des Willens zum Leben. Denn,
so wurde gesagt, das einzige Merkmal, das allen Lebewesen zukommt,
ist der Wille zum Leben, und für die Höherbewertung des Lebenswillens

einiger Wesen gibt es keinen objektiven Anhaltspunkt. Weshalb
sollte der Lebenswille einer Person einen höheren Wert haben als der
Wille einer Tulpe? Für eine erwachsene Person selber mag zwar der
Wert ihres Lebens wichtiger sein, doch vom «Standpunkt des Universums»

ist das möglicherweise nicht der Fall.
Die Rede vom «Willen» ist allerdings zweideutig. Wenn eine Person

leben will, dann handelt es sich um einen bewußten Willen. Wir
können uns in diesen Willen «versetzen», wir können verstehen oder

nachempfinden, was in einer Person vorgeht. Auch bei vielen Tieren ist

uns das ohne weiteres möglich. Die Ehrfurcht vor dem Lebenswillen
eines Wesens, das sein eigenes Wohl und Wehe empfindet, deckt sich
mit dem Mitleid mit einem Wesen, dem es etwas ausmacht, ob es leben,
sich frei bewegen und Lust und Schmerz empfinden kann. Doch wie
verhält es sich mit der Ehrfurcht vor einem «empfindungslosen
Willen», dem es nichts ausmachen kann, ob er befriedigt oder frustriert
wird? Ist es überhaupt sinnvoll, Wesen, die nicht empfindungsfähig
sind, einen Willen in Analogie zu einem bewußten Willen zuzuschreiben?

Oder involviert dieser Analogieschluß vom bewußten Willen auf
den «Willen in der Natur» eine metaphysische Konstruktion, nämlich
eine empirisch nicht überprüfbare Annahme einer «Wesensverwandtschaft»

allen Lebens?35 Wie Schopenhauer hat auch Schweitzer den
Willen nicht nur in die biologische, sondern auch in die physikalische

35 Schopenhauer setzt Empfindungen mit Affektionen des Willens gleich; dabei
werden die Empfindungsqualitäten unterschlagen und eine fragwürdige Basis für den sog.
Analogieschluß gelegt. Zur Kritik vgl. D. W. Hamlyn: Schopenhauer, Routledge, London,

Boston and Henley, 1980, 83f.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 379

Natur projiziert. Für Schopenhauer sind z.B. die Gravitationsgesetze
Manifestationen des Willens in der Natur, für Schweitzer die
Wachstumstendenz von Kristallen. Wenn es das Mitleid und die Goldene
Regel ist, welche uns über die eigene Spezies hinausführt, stößt sie

angesichts von Wesen ohne Empfindungsfähigkeit nicht auf eine

undurchdringliche Mauer?
Diese Fragen sollen verdeutlichen, daß der Schritt vom Pathozen-

trismus zum Biozentrismus kein selbstverständlicher Schritt ist, sondern
einer metaphysischen Zusatzannahme bedarf. Diese Zusatzannahme
versteckt sich in der Vorstellung vom «Standpunkt des Universums».
Schweitzers Frage lautet: «Wer von uns weiß, was das andere Lebewesen

an sich und in dem Weltganzen für eine Bedeutung hat?»36 Wer
kann diesen Standpunkt einnehmen und von ihm aus werten? Wenn
wir annehmen, daß Gott diese Stellung einnehmen könnte, dann würde
das heißen, daß Gott die Dinge nicht nur von seinem Standpunkt aus
bewertet und sich daran berauscht, was die Dinge ihm lieb und wert
sind, sondern daß er sie von ihrem Standpunkt aus bewertet. (Andernfalls

hätte die Schöpfung nur einen instrumentellen Wert, der z. B. darin
besteht, Gottes Langeweile zu vertreiben.) Gott müßte sich in sie

versetzen und erkennen, was für sie, aus ihrer Perspektive, gut und schlecht
ist. Damit bleibt die Frage weiter bestehen, welche Wesen einen
eigenen Standpunkt und ein eigenes «Bewußtsein» haben können.

Wertungen setzen ein «Zentrum» voraus, d.h. eine Instanz, für die

Dinge gut und schlecht sind. Das «Universum» ist jedoch kein solches

Zentrum. Und Gott ist hoffentlich nicht das einzige Zentrum. Gott ist
vielleicht gar kein Zentrum von Wertungen in dem uns bekannten
Sinne, in dem nämlich Wertungen Empfindungsfähigkeit voraussetzen.

Diese unscheinbare Bemerkung, daß Werten aus der «Perspektive
des Ganzen» möglicherweise etwas ganz anderes bedeutet als Wertungen

in unserem Sinne, sticht in ein theologisches Wespennest. Denn in
der Bibel gibt es auch ein Mitleidsverbot. Die Strafgerechtigkeit Gottes
darf nicht von Mitleid aufgeweicht werden.37 Wer glaubt, das Mitleidsverbot

unterscheide den Gott des Alten Testaments von dem Gott des

36 [LD], 193.
37 «Und du sollst in dir kein Mitleid aufsteigen lassen: Leben für Leben, Auge für

Auge, Zahn für Zahn, Hand für Hand, Fuß für Fuß.» 5 Mos. 19,21. Die Aufforderung wird
wiederholt und steht auch in 19,13.



380 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Neuen Testaments, irrt sich, denn das Problem kehrt im Neuen Testament

wieder, nämlich angesichts des unvermeidbaren Leidensweges
Jesu. Gott darf kein Mitleid haben mit seinem Sohn oder mit dessen

weinender Mutter; Mitleid würde den Gang der Heilsgeschichte
aufhalten. 38 Daß der Gott der Liebe gleichwohl Erbarmen hat, kann nur so

erklärt werden, daß es unparteiliches Erbarmen mit allen Leiden ist,
und nicht parteiische Begünstigung seines Sohnes. Dies führt zum
scheinbaren Paradox, daß er seinen Sohn wie alle anderen Menschen
sterben läßt. Überspitzt formuliert: «So sehr hat Gott seinen Sohn

geliebt, daß er ihn am Kreuz verdursten ließ.» Diese Unparteilichkeit
erstreckt sich auf «die ganze Schöpfung». «Denn wir wissen, daß die

gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag seufzt und in Geburtswehen

liegt.»59 Doch die Rede von der «ganzen Schöpfung» kann sich

sinngemäß nur auf die leidensfähigen Wesen beziehen. Obwohl sich das

Versprechen der Erneuerung der Schöpfung auf alles, was ist, beziehen

läßt, wäre die Rede von «seufzenden Bäumen» oder «seufzenden

Felsen» wohl nur metaphorisch zu verstehen. Auch der Rekurs auf Gott als

höchste Instanz des unparteiischen Erbarmens gibt uns keinen
Aufschluß über den Sinn eines Erbarmens mit Dingen und Wesen, für die
selber nichts gut oder schlecht sein kann.

Empfindungsfähige Wesen sind Zentren von Wertungen. Für sie

sind Dinge gut und schlecht, unabhängig davon, ob diese Wesen für

38 Auf das theologische Problem, daß die Emotion des Mitleidens unsere Einsicht in
den Heilsplan Gottes trüben könnte, verweist U. Kronauer: Vom Nutzen und Nachteil
des Mitleids. Eine Anthologie, hrsg. von U.K., Frankfurt a.M. 1990, Einleitung. Müßte ein
mitleidiger Gott angesichts der Leiden der Tiere nicht «verzweifeln» Eine philosophische
Mitleidsethik beruht nicht auf vereinzelten Aufwallungen des Mitleids, sondern auf
generalisiertem Mitleid. Der Streit um die Bewertung des Mitleids dreht sich u.a. um den

Gegensatz zwischen parteilichem und unparteilichem Mitgefühl. Ein weit schwierigeres
theologisches Problem, wie Gott, der kein Nervensystem hat, gleichwohl in der Lage ist,
Schmerzen «nachzuempfinden», kann hier nicht erörtert werden. Eine interessante
theologische Konsequenz angesichts der Leiden der Tiere hat der katholische Philosoph Peter
Geach gezogen. Die physischen Leiden der «niedrigeren Tiere» brauchen ihn gar nicht zu
kümmern. Gott kümmert sich nur um das «Heil». Er schreibt: «One virtue, if I am right,
that God cannot share with his creatures is the virtue of sympathy with physical suffering.»
B. Geach: Providence and Evil, Cambridge UP 1977, 79. Meine Schlußfolgerung aus
dieser Bemerkung ist allerdings anders als die von Geach. Wenn Gott so radikal andere
Standards der Bewertung hätte, dann brauchten wir uns zur Lösung unserer Wertungsprobleme,

sofern sie nicht die spirituelle Erlösung betreffen, in keiner Weise auf Gott zu
beziehen. Die Rolle Gottes als eines moralischen Gesetzgebers wäre ausgespielt!

39 Paulus, Der Brief an die Römer 8,22.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 381

andere einen Wert haben. Sie sind daher auch mögliche Empfänger,
Adressaten oder «Nutznießer» unserer Handlungen. Ob z.B. Bäume
solche Empfänger sind, ob sie «irgendwie froh» sind, wenn wir sie

hegen, ob es ihnen egal ist, wenn wir sie schneiden, ob sie am
Waldsterben «leiden», bleibt im Dunkeln.40

Zitierte Literatur

Bähr, Hans Walter, (Hg.) Albert Schweitzer. Leben, Werk und Denken mit¬

geteilt in seinen Briefen, Heidelberg 1987.

Bollnow, Otto Friedrich: Die Ehrfurcht vor dem Leben als ethisches Grund¬

prinzip (1976), wieder abgedruckt in: Ders.: Zwischen Philosophie und
Pädagogik. Vorträge und Aufsätze, Aachen 1988, 92-114.

Brüllmann, R.: (Hg.): Albert-Schweitzer-Studien, Bern und Stuttgart 1989.

Clark, Henry: The Ethical Mysticism of Albert Schweitzer, Toronto 1962.

Frankena, William: The Ethics of Respect for Persons, in: Philosophical Topics

14,2 (1986) 149-167.
Geach, Peter: Providence and Evil, Cambridge UP 1977.

Grässer, Erich: Albert Schweitzer als Theologe, Tübingen 1979.

Groos, Helmut: Albert Schweitzer. Größe und Grenzen, München 1974.

Hamlyn, David W.: Schopenhauer, Routledge, London, Boston and Henley
1980.

Hegel, G.W.F.: Wer denkt abstrakt? (1807) In: Hegel: Werke Bd. 2: Jenaer
Schriften, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1970.

Hill Jr., Thomas E.: Autonomy and Self-Respect, Cambridge UP 1991.

Hudson, Stephen D.: The Nature of Respect, in: Social Theory and Practice 6

(1980) 69-90.

Kern, Udo: «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen, die wir aus innerer
Notwendigkeit denken, zu leben» - Albert Schweitzers elementares
ethisches Vernunftdenken, in: Freihurger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie

39 (1992) Bd. 1-2, 77-104.

Körtner, U.H.J.: Ehrfurcht vor dem Leben - Verantwortung für das Leben.

Bedeutung und Problematik der Ethik Albert Schweitzers, in: Zeitschriftfür
Theologie und Kirche 85 (1988) 329—348.

40 Eine biozentrische Position verteidigt P. W. Taylor: Respect for Nature. A

Theory of Environmental Ethics, Princeton UP 1986. Doch Taylor grenzt sich scharf von
einer Mitleidsethik ab und betont, daß «der Grund für Respekt nicht im emotionalen

Appell liegt, den Lebewesen für uns haben mögen» (S. 91).



382 Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

Kronauer, Ulrich: Vom Nutzen und Nachteil des Mitleids. Eine Anthologie,
hrsg. von U.K., Frankfurt a.M. 1990.

Kuhse, Helga: The Sanctity-of-Life-Doctrine in Medicine. A Critique, Claren¬

don Press, Oxford 1987.

Nielsen, Kai: Why Be Moral? Prometheus Books, Buffalo, New York 1989.

Picht, Werner: Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960,

122.

Rachels, James: The End of Life. Euthanasia and Morality, Oxford UP
1986.

Schöne-Seifert, Bettina: Philosophische Überlegungen zur «Menschenwürde»
und Fortpflanzungs-Medizin, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 44

(1990) 442-473.
Schopenhauer, Arthur: Sämtliche Werke, Leipzig (Brockhaus) 1922.

- Sämtliche Werke, hrsg. von Arthur Hübscher, Wiesbaden 1972.

- Preisschrift über das Fundament der Moral, Hamburg (Meiner) 1979.

Schüller, Bruno: Die Personenwürde des Menschen als Beweisgrund in der
normativen Ethik, in: Theologie und Philosophie 53 (1978) 538—55.

- Ermahnen, Verurteilen, Argumentieren. In: Ders.: Die Begründung sittli¬

cher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Düsseldorf

21980.

Schweitzer, Albert: Strassburger Predigten, Bern 1966 [SP].

- Das Christentum und die Weltreligion. Zwei Aufsätze zur Religionsphilosophie,

München 1978 [CW].

- Kultur und Ethik, München 1960, Sonderausgabe mit Einschluß von Verfall
und Wiederaufbau der Kultur, München 1960 [KE],

- Aus meinem Leben und Denken, Hamburg 1959 [LD],

- Die Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fünfJahrzehnten,

im Auftrag des Verfassers hg. von H.W. Bähr, München 1966 und 1976

[EL],

- Gespräche über das Neue Testament, hg. von Winfried Döbertin, Esslingen,
München 1988 [NT].

- Was sollen wir tun? 12 Predigten über ethische Probleme, Heidelberg21986
[WT],

Singer, Peter: Praktische Ethik, übers. vonJ.-C. Wolf, Stuttgart 1984.

Spaemann, Robert: Über den Begriff der Menschenwürde, in: Scheidewege 15, 6

(1985) 20ff.
Steffahn, Harald: Du aber folge mir nach. A. Schweitzers Werk und Wirkung,

Bern und Stuttgart 1974.

Taylor, Paul W.: Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics,
Princeton UP 1986.

Wolbert, Werner: Ethische Argumentation und Paränese in 1 Kor 7, Düssel¬

dorf 1981.



Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip? 383

- Der Mensch als Mittel und Zweck - die Idee der Menschenwürde in
normativer Ethik und Metaethik, Münster 1987.

Wolf,Jean-Claude: Schopenhauers Entwurfeiner asketischen Tugendethik, in:
Conceptus 24, 62 (1990) 99-113.

- Verhütung oder Vergeltung? Einführung in ethische Straftheorien, München,

Freiburg i. Br. 1992.

Wolf, Ursula: Das Problem des moralischen Sollens, Berlin/New York
1984.

- Das Tier in der Moral, Klostermann, Frankfurt a.M. 1990.


	Ist Ehrfurcht vor dem Leben ein brauchbares Moralprinzip?

