
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Bonaventura e le gerarchie angeliche : praenotata alla distinctio 9 della
lectura al II libro delle Sentenze

Autor: Mottoni, Barbara Faes de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Faes de Mottoni

Bonaventura e le gerarchie angeliche

Praenotata alia distinctio 9 délia lectura al II libro
delle Sentenze

L'intento di questo lavoro è offrire una lettura analitica dei
Praenotata. Questi infatti - almeno a mia conoscenza - non sono mai stati
esaminati né nella loro completezza né in tutti i loro dettagli. II loro
contenuto inoltre - le gerarchie angeliche -, anziché un capitolo
dell'angelologia di Bonaventura, e come tale da analizzare prima di tutto
in questo contesto, è stato considerato per lo più1 in funzione de11a

nozione di gerarchia ecclesiastica, come modello e chiarimento di essa, e

quindi «sacrificato» a quest'ottica ecclesiale.
Poiché nei Praenotata Bonaventura adotta la via narrationis2 —

owero présenta soprattutto definizioni e classificazioni che gli perven-
gono da una lunga e ormai attestata tradizione teologica (il che non
esclude tuttavia interventi ermeneutici personali) — questi vanno letti
tenendo sempre présente questa categoria «narrativa» nel suo valore,
ma anche nei suoi limiti. Per tale motivo, benché egli tratti delle
gerarchie angeliche anche in opere posteriori, come il Breviloquium e

soprattuto la Collatio 21 in Exaemeron, poiché in esse mi sembra pre-
valga un criterio di indagine piü interpretativo e meno storico-esposi-
tivo, si farà riferimento a questi scritti solo occasionalmente, riman-

1 Cfr. nota 3.
2 Ad intelligentiam autem eorum quae in hac parte dicuntur, primo procedendum est

via narrationis... Via autem narrationis est definitiva et divisiva, ideo oportet hic prae-
notare quarundam rerum definitiones et divisiones (In II Sent., Quaracchi, Firenze 1938,
vol. II, ed. minor p. 234).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 313

dando a quanto al riguardo hanno ampiamente illustrato due grandi
conoscitori del pensiero bonaventuriano, il Guardini e il Bougerol.3

Bonaventura premette alla distinzione 94 definizioni di gerarchia, di
angelo e di ordine angelico e divisioni inerenti a quest'ultima nozione.
Esse sono interessanti, perché offrono un quadro completo anche se

molto sintetico su tre temi veramente basilari dell'angelologia, che la

riflessione teologica ha elaborato già nel mondo tardo-antico, maturato
nel secolo XII5, «sistematizzato» compiutamente già nel primo quaran-

3 La chiave di lettura de] primo (R. Guardini, Systembildende Elemente in der
Theologie Bonaventuras, Leiden, Brill 1964) è soprattutto sistematica, quella del secondo
storica 0. G. Bougerol, Saint Bonaventure et la hiérarchie dionysienne [= Hiérarchie],
AHDL 44 [1969] pp. 131-167). Sulla linea del primo si pongono W. Dettloff, attento
prevalentemente al significato e alle articolazioni della gerarchia ecclesistica (cfr. soprattutto

Himmlische und kirchliche Hierarchie bei Bonaventura, in: Miscellanea mediaevalia

12/1 (1979) in part. pp. 41-51, ove malgrado l'indicazione del titolo non vi è una trat-
tazione della gerarchia celeste), e M. Schlosser (Cognitio et amor. Zum kognitiven und
voluntativen Grund der Gotteserfahrung nach Bonaventura, Veröfftl. d. Grabmann-
Institutes NF 35, München, Schöningh 1990), che pur non trattando direttamente il tema
in esame, nel ricco e preciso in indicazioni angelologiche excursus su Engel und Menschen
in der Gnade (pp. 123-130) sottolinea corne il Guardini abbia sopravvalutato nel pensiero
bonaventuriano l'influenza di Dionigi e quella degli angeli. Puramente espositive sono le

pagine dedicate all'argomento in esame da E. Woo nel suo articolo Theophanic Cosmic
Order in Saint Bonaventure, in: Franciscan Studies 32 (1972), in part. pp. 312-316, e molto
cursorie quelle di T. Overton, Saint Bonaventure's Illumination. Theory of Knowledge,
in: Miscellaneafrancescana 88 (1988), in part. pp. 110-111. La nostra chiave di lettura segue
quella di Bougerol e cerca di approfondire, anche alla luce di alcuni testi inediti, taluni
precedenti del pensiero bonaventuriano. A taie scopo si esamineranno passi della Summa

theologica del Prevostino dal ms. Vat. lat. 1174, della Summa aurea di Guglielmo di
Auxerre (ed. J. Ribailler, 1. 2, t. 1, tr. 4, c. 1, Paris, 1982), della Glossa in quatuor libros
Sententiarum (1. 2, d. 9, Quaracchi, Firenze, 1952) di Alessandro di Hales, della Lectura al

libro II delle Sentenze d. 9 di Odo Rigaldi dal ms. Vat. lat. 5982, su taluni punti colla-
zionato con i mss. Bruges, BM 208ff. 227ra-229vb, Paris, BN lat. 14910ff. 127vb-128vb,
Bruxelles, BR 11614££. 85rb-85va. I tre ultimi mss., visti in microfilms, sono stati gen-
tilmente messi a disposizione da P. Bataillon che desidero qui ringraziare.

4 Nella distinzione 9 del II libro delle Sentenze (ed. Quaracchi, Grottaferrata-Roma
1971, pp. 370 ff.) il Lombardo tratta propriamente della nozione di ordine angelico e di una
serie di problemi a essa connessi, ma non di quella di gerarchia. Sono i commentatori
medievali delle Sentenze, che per inquadrare la nozione di ordine angelico e approfondire
il significato della classificazione dionisiana degli ordini angelici in terne, enunciata nel
c. 1 della distinzione 9, affrontano il tema della gerarchia. Tra i precedenti di Bonaventura,
oltre a Guglielmo di Auxerre e ad Alessandro di Hales menzionati da Bougerol
(Hiérarchie, pp. 131-132), è da ricordare almeno il Prevostino: De ordinibus angelorum
dicendum est. Altius igitur exordientes quid sit gerarchia videamus et unde dicatur et

qualiter dividatur et quomodo ilia species de qua intendimus subdividatur (Vat. lat. 1174,
£ 26vb).

5 Si deve ricordare a questo proposito almeno il commento alla HC di Ugo di
S. Vittore e la vasta produzione angelologica di Alano di Lilla consegnata nella Expo-
sitio Prosae de angelis, nella Hierarchia e nella Summa quoniam homines.



314 Bonaventura e le gerarchie angeliche

tennio del secolo XIII nei Commenti alle Sentenze e della quale
Bonaventura è uno dei più completi portavoce e testimone; e perché tale

quadro - e ciö vale principalmente per le nozioni di gerarchia e di
ordine angelico — risulta in taluni punti da lui abilmente piegato ai fini
del suo personale discorso teologico. Egli, in altre parole, présenta una
dossografïa intorno a questi argomenti, con tanto di paternità in alcuni
casi, anonima in altri, alla quale all'occorrenza non esita ad apportare

per suoi intenti dottrinali, orientamenti signifïcativi. Dietro la schema-

ticità di ogni defïnizione e divisione insomma, vi sono attribuzioni
esplicite, ma anche paternità implicite e filiazioni da accertare: vale la

pena presentare le prime e tentare di identificare le seconde, per avere

un panorama il più possibile esaustivo della storia della cultura teologica
riportata da Bonaventura; come vale la pena segnalare di volta in volta
interventi, aggiunte, modifiche da lui apportati.

1. La nozione di gerarchia

Secondo Bonaventura, Dionigi nel capitolo 3 del De coelesti hierar-
chia propone tre deflnizioni di gerarchia:

(a) Hierarchia est divina pulchritudo ut simpla, ut optima, ut consummata
vel consummativa (HC 3,1, Dionys. II, p. 786).

(b) Hierarchia est ordo divinus, scientia et actio, deiforme quantum possibile

similans et ad inditas ei divinitus illuminationes proportionaliter in Dei
similitudinem ascendens (HC 3,1, Dionys. II, pp. 785-786).
(c) Hierarchia est ad Deum, quantum possibile est, similitudo et unitas,

ipsum habens scientiae sanctae et actionis ducem et ad suum divinissimum
decorem immutabiliter definiens ; quantum vero possibile est, reformat suos

laudatores (HC 3,2, Dionys. II, pp. 787, 788)6.

Riguardo ad (a) va osservato: ciö che Bonaventura présenta come
prima definizione non è per Dionigi propriamente taie, né tanto meno

6 P. 234. Per la concezione di gerarchia prima del secolo XIII e nel secolo XIII con
particolare riferimento a Tommaso, cfr. D. E. Luscombe, Conceptions of hierarchy before
the thirteenth century, in: Miscellanea mediaevalia 12/1 (1979) pp. 1—19, e Thomas Aquinas
and conceptions of hierarchy in the thirteenth century, in: Miscellanea mediaevalia 19

(1988) pp. 261-277, che perô non si sofferma sulle varie deflnizioni medievali di gerarchia,
ma piuttosto sulle sue applicazioni sociali e politiche.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 315

la prima, ma un'aggiunta esplicativa all'unica definizione di gerarchia
riportata in HC 3,1.7

Ma per quale motivo Bonaventura afferma che (a) è la prima defi-
nizione di gerarchia? La risposta è fornita da lui stesso: perché (a)

désigna la prima gerarchia increata ed esprime quest'ultima corne Tri-
nità e insieme unità; e da tale gerarchia - come spiegherà a lungo con
dovizia di particolari nella Collatio 21,2-15 in Exaemeron — dipende
strettamente e scalarmente l'intero universo delle gerarchie create, da

quello angelico a quello ecclesiastico fïno all'anima gerarchizzata.8

Egli modifïca cosl volontariamente il pensiero dionisiano: perché,
come si è detto, présenta una definizione di gerarchia che per Dionigi
non è propriamente tale; inoltre introduce una nozione di gerarchia
increata, a fondamento délia creata, assente nell'Areopagita; infine in
essa vede espresso Dio nel suo rapporto uno-trino, mentre Dionigi -
almeno in HC - considéra Dio, o più esattamente la tearchia, soprattutto
corne Uno-Bene.

Ma il dottore francescano non è stato né il primo né il solo ad

operare questa trasformazione. Tra il testo di Dionigi e la laconica
affermazione di Bonaventura «quia prima definitio est hierarchiae in-
creatae» e la più articolata enunciazione trinitaria che egli vi fa seguire9,
è sedimentata tutta una tradizione di cui il diretto capostipite è Ugo di

7 Afferma infatti l'Areopagita nella versione eriugeniana qui utilizzata da Bonaventura:

Est quidem hierarchia (secundum me) ordo divinus et scientia et actio. Deiforme
(quantum possibile) similans et ad inditas ei divinitus illuminationes proportionaliter in
Dei similitudinem ascendens. Divina pulchritudo ut simpla, ut optima, ut consummativa,
pura quidem est universaliter omni dissimilitudine (Dionys. II, pp. 785-786). Bougerol
(Saint Bonaventure et le Pseudo-Denys l'Aréopagite [= Denys]: Actes du Colloque Saint
Bonaventure, 9—12 septembre 1968, Orsay), in: Etudesfranciscaines 18 (1968) pp. 111—112,

approfondendo alcune preziose indicazioni di H. F. Dondaine (Le Corpus Dionysien de

l'université de Paris au XIIIe siècle [= Le Corpus], Roma, Storia e Letteratura 1953, p. 144,
ma cfr. anche p. 114, nota 121), ritiene che Bonaventura abbia utilizzato una versione del
Corpus Dionysianum propria délia scuola francescana, rielaborata tra il 1245 e il 1257, basata
essenzialmente sulla traduzione di Giovanni Scoto, in taluni luoghi corretta o in modo
originale, o con quella del Saraceno, o con PExtractio del Gallo, in altri punti sostituita con
quella del Saraceno, o insieme del Saraceno e del Grossatesta. La versione di HC alla quale
Bonaventura attinge, ha alla base la traduzione eriugeniana: quest'ultima è da lui citata
testualmente soltanto una volta, nove volte risulta modiflcata in modo originale, sei volte
corretta con quella del Saraceno, quattro è riportata erroneamente.

8 Cfr. Guardini, in part. pp. 146-152; Bougerol, Hiérarchie, pp. 133 e 142-146.
9 Prima autem definitio quae est hierarchiae increatae, exprimit ipsam quantum ad

trinitatem et unitatem, ita quod nec trinitas praeiudicat unitati, nec unitas trinitati, sed

unitas spectat ad perfectionem trinitatis et trinitas unitatis (p. 234).



316 Bonaventura e le gerarchie angeliche

S. Vittore10 - che ha certamente influenzato Bonaventura11 - e di cui
altri esponenti — seppure con terminologia diversa, poiché usano a

questo proposito il termine hierarchia supercaelestis — sono ad esempio
Alano di Ulla, Prevostino, Guglielmo di Auxerre, Alessandro di Hales e

Odo Rigaldi.12
E' Ugo infatti a distinguere nettamente in più luoghi del suo com-

mento ad HC una prima e somma gerarchia, da lui designata come
potestas divinitatis o Trinitatis, una seconda che è l'angelica, una terza che
è l'umana.13 Secondo Bougerol14, inoltre, è l'esegesi del Vittorino alla

divinapulchritudo di HC 3,1 ad aver offerto a Bonaventura lo spunto alla

sua esposizione trinitaria del passo in questione. Afferma infatti
Ugo:

Sensus hie est. Quod divina pulchritudo, quam summam nominamus ierar-
chiam, secundum quam caeterae factae sunt ierarchiae, pura est universa-

liter, idest omnino, utpote quae semper simpla quidem est unitate, optima
bonitate, consummativa perfectione.15

10 Ma è da sottolineare che già 1'Eriugena distingue tre gerarchie e accenna alla
Trinità come gerarchia delle gerarchie: TEAETAPXIC autem IEPO0EXIA, hoc est
TEAETAPXE sacerdotium, est summa sanctaque Trinitas, prima omnium ierarchiarum
ierarchia, ex qua omnes ierarchie in celo et in terra et facte et ordinate et tradite sunt
(Expositiones in Ierarchiam coelestem, a cura di J. Barbet, CChrCM 31, p. 13).

11 Cfr. Bougerol, Hiérarchie, p. 137.
12 Per tutto ciö cfr. infra la discussione sull'origine di taie termine.
13 Très sunt hierarchiae, in quarum descriptione theologus et narrator hierarchiarum

et potestatum sacrarum, quae in coelo et in terris sunt, Dionysius, opus consummatum
explicuit. Prima principalis omnium et forma et exemplar reliquarum summa et ineffabilis
potestas est Trinitatis, simplex et una et uniformis sine gradu et differentia et compara-
tione, summa et aeterna et perfecta et vera in omnia opera sua condenda et regenda propria
virtute omnipotens, nihil externum suscipiens, nihil suum amittens. Secunda hierarchia in
angelica natura formata est, adoptione et participatione et dignatione a prima et sub prima
et ad primam secunda, similitudine sublimis, gradum habens et differentiam suscipiens et
comparationem admittens, post summam Trinitatem secunda aemulatione, trina divisione
distincta. Tertia et ultima hierarchia in humana natura ordinata est secundam primo, et
primam secundo loco imitans et imaginem summam, et super excellentem similitudinem
per mediam participantia suscipiens, et referens per idipsum, ut ab uno totum sit, et ad

unum totum, et totum unum (In HC, 1. 1, c. 3, PL 175, 929B-930C); Prima et summa
hierarchia est potestas divinitatis. Secunda et media est potestas angelica ad similitudinem
primae potestatis facta et sub prima potestate constituta. Tertia et ultima hierarchia est

potestas humana ad similitudinem angelicae facta et sub ea constituta et per mediam earn
sub prima et summa (ibid., 931 C-D).

M Hiérarchie, p. 137.
15 PL 175, 993 B.



Bonaventura e le gerarchie ange liehe 317

Bonaventura amplia e interpréta i dati offertigli dall'esegesi di Ugo
utilizzando anche Agostino. II risultato di quest'operazione è che il testo
di HC 3,1 si carica in questa prospettiva trinitaria di significati e valenze
del tutto ignoti a Dionigi. Afferma infatti Bonaventura:

Ut igitur ostendatur ibi esse unitas in trinitate, dicit: <Hierarchia est divina
pulcritudo. > Pulcritudo enim consistit in pluralitate et aequalitate, sicut dicit
Augustinus in libro De vera Religione. Ut autem ostendat quod pluralitas
non praeiudicat unitati, dicit <ut simpla>, quia sic est ibi pluralitas, ut tarnen

non tollatur unitatis simplicitas. Ut etiam ostendat quod unitas non praeiudicat

pluralitati, subiungit <ut optima>, quia sic est in Deo unitas, ut tarnen
sit summa bonitas, per quam est perfecta communicatio, et sie personarum
pluralitas. Postremo, ut ostendat quod unitas spectat ad perfectionem plu-
ralitatis, et e converso, subdit <ut consummata> in quo significatur quod in
trinitate et unitate consistitit omnimoda et summa perfectio.16

La seconda definizione b)17 è la vera e propria definizione di
gerarchia proposta da Dionigi. Essa, insieme alla definitio magistralisls,
ha costituito un punto di avvio quasi obbligato e di costante riferimento
per i Medievali che hanno trattato questo argomento, e non solo, come è

owio, per i vari commentatori délia HC, ma anche per gli espositori del
testo del Lombardo.

Per Bonaventura tale definizione19 riguarda la gerarchia creata (os-
sia l'angelica e l'umana) e la désigna nel suo processo di egressus, ossia di
discesa da Dio secondo il duplice aspetto dell'imago e délia similitudo.
Per Bonaventura infatti, quando Dionigi afferma che la gerarchia è

«ordine divino, scienza ed attività» la descrive nel suo uscire da Dioper
modum imaginis: in quanto ordine - ossia potere ordinato, esplica il
dottore francescano evidentemente suggestionato dall'insegnamento di
Ugo20 — e awalendosi délia dottrina de lie appropriazioni divine, la

16 Cfr. p. 234.
17 Ancora una volta da Bonaventura citata testualmente nella versione eriuge-

niana.
18 Cfr. infra.
19 Come anche la terza c) da lui addotta, cfr. infra.
20 Deinde tria [sc. Dionysius] in defïnitione hierarchiae principalia proponit... ordo,

scientia et actio... Primum est ordo divinus; quia non est potestas, si ordinata non est a

Deo; propter hoc ait, ordo divinus. «Omnis» enim «potestas a Deo est; et quae a Deo sunt,
omnia bona et ordinata sunt; propterea qui potestati resistit a Deo ordinate, Deo resistit»
(Rom. XIII). Propter hoc ergo hierarchia est ordo divinus, idest potestas a Deo ordinata, et
secundum Deum disposita. A Deo quippe est per ordinationem; et secundum Deum est

per imitationem; et propterea ordo divinus, quia a Deo est, ut sit; et secundum Deum est,



318 Bonaventura e le gerarchie angeliche

gerarchia creata si rapporta al Padre, in quanto scienza al Figlio, in

quanto attività alio Spirito Santo «secondo la memoria, l'intelligenza e la

volontà»21.

Il nudo accenno alle tre potenze costitutive dell'anima (memoria,
intelligenza, volontà) rimanda discretamente, ma non per questo meno
signifîcativamente, al nucleo centrale della teologia bonaventuriana
dell'anima come immagine di Dio. Memoria, intelligenza e volontà,
radicate nell'unità dell'anima, riproducono, come afferma Gilson22,

«un piano interno di cui l'essenza divina costituisce il modello». Come

in Dio vi è unità di essenza e distinzione di tre persone, cosi nell'anima
umana vi è unità di essenza e distinzione dei suoi atti. La stretta con-
formità dell'anima a Dio non è soltanto numerica, ossia basata su una

corrispondenza dell'elemento ternario, ma anche strutturale e dinami-

ca, poiché fondata sulla corrispondenza reciproca tra ordine, origine e

relazioni dei singoli elementi costitutivi delle due trinità. Come infatti il
Padre genera la conoscenza eterna del Verbo, che quest'ultimo esprime,
e il Verbo, a sua volta, si ricongiunge al Padre attraverso lo Spirito Santo,
cosi - come già indicava Agostino - la memoria, ricettacolo di species,

genera la conoscenza dell'intelletto o Verbo e da ambedue spira l'amore
come legame che Ii unisce.23

Benché Bonaventura non approfondisca qui questo tema, sembra

che in nome del comune denominatore dell,imago vi debba essere una

corrispondenza fra i tre elementi costitutivi della gerarchia creata e le tre

potenze costitutive dell'anima.

ut qualis et quantus sit. Deinde quia omnis potestas quae a Deo ordinata est, ad aliquid
perficiendum atque complendum ordinata est, sequitur in definitione post ordinem
<scientia et actio) (PL 175, 992 C).

21 Secundae vero definitionis intellectus sic potest haberi. Definitur enim ibi angelica
hierarchia secundum egressum a Deo. Egreditur autem a Deo secundum rationem ima-
ginis et similitudinis, sicut et homo; et ideo in illa notificatione primo describit ipsam
hierarchiam egredientem a Deo per modum imaginis, cum dicit: <Hierarchia est ordo
divinus, scientia et actio); ut ordo, idest ordinata potestas, respondeat Patri, et scientia
Filio, et actio Spiritui sancto, secundum memoriam, intelligentiam et voluntatem (p. 234).
Nei Praenotata manca una precisazione importante (présente invece nella Collatio 21,17),
quella - già sottolineata da Ugo (cfr. PL 175, 992 B) - secondo cui nella definizione di
gerarchia devono essere sempre presenti tutti e tre gli elementi di essa, poiché: potentia
enim sine scientia hebes est, scientia sine actione infructuosa (Quaracchi V, p. 434; cfr.
anche Delorme, p. 241).

22 E. Gilson, La philosophie de Saint Bonaventure, Paris, Vrin 1953, p. 180.
23 In I Sent. 3, 2, 1, 1, p. 59, e In II Sent. 16, 2, 3, p. 417, ma soprattutto Itin. 3, 5, ed.

min. V, p. 198.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 319

Secondo Bonaventura, Dionigi descrive poi la gerarchia nel suo
uscire da Dio secondo similitudine, quando aggiunge «Deiforme in
quantum possibile est similans et ad inditas ei divinitus illuminationes
proportionaliter in Dei similitudinem ascendens.» In questa seconda

parte délia deflnizione il dottore francescano rintraccia due momenti
del processo di assimilazione a Dio: quello in cui l'assimilazione si

configura come habitus, ossia disposizione stabile e ciö corrisponde a

«Deiforme in quantum possibile est»; quello in cui è atto, azione che
eleva e conduce alia somiglianza con Dio, e cio corrisponde a «Et ad

inditas illuminationes etc.»24

Questa interpretazione délia seconda parte délia definizione (b) è

strettamente solidale con quella della prima: ne è la prosecuzione, ma
anche il superamento, dal momento che investe un altro piano, quello
della grazia. Nella teologia bonaventuriana infatti, la similitudo occupa
un grado più alto rispetto alFimmagine, poiché, come è noto, nell'or-
dine analogico tra il Creatore e la creatura il dottore francescano dopo
l'ombra, il vestigio e l'immagine25 pone la similitudo che indica un modo
eminente di partecipazione della creatura alla perfezione divina, anzi,

corne egli dira nella distinzione 16 «la similitudine principalmente
consiste nell'unione dell'anima a Dio, unione che avviene tramite il
dono della grazia»26. L'operazione di Bonaventura consiste dunque in

questo: nel leggere la definizione dionisiana di gerarchia (b) secondo i

suoi schemi teologici, appunto quelli deW imago e della similitudo, che

rinviano rispettivamente al piano della natura e della grazia.27

24 Afferma infatti Bonaventura: Similitudinis enim sive gratiae assimilantis actus est

sursum ducere, sicut eius origo est desursum descendere (p. 235). La reportatio Delorme, in
questo più vicina al testo dei Praenotata, sottolinea significativamente come la vera
influentia consista in questo processo di uscita discensiva da Dio e di ritorno anagogico a

Lui: Haec est vera influentia, scilicet a Deo egredi et ad Deum reduci, ut a Pâtre exivit
Filius et redivit ad Patrem (Delorme, p. 241). Per la reportatio Quaracchi, in questo ancora
più esplicita della Delorme, cfr. Bougerol, Hiérarchie, p. 135, il quale giustamente
sottolinea come nella Collatio 21,17 la definizione dionisiana di gerarchia sia commentata e

interpretata «in una più complessa prospettiva di influentia».
25 Per la differenza tra vestigio e immagine cfr. ad es. In I Sent., 3, 1, 1, 2, ad ult. p. 52.
26 In II Sent. 16, 2, 3, p. 418.
27 Ciö è soprattutto sottolineato nella Collatio 21 cit.: et per hoc sequitur quod

[hierarchia] sit deiformis quia format eam seu creaturam partim per naturam, partim per
gratiam, partim per gloriam: per imaginem, per similitudinem, per deiformitatem
(Quaracchi, V, p. 434, n. 17); ma cfr. anche In IISent., p. 417: Secundus modus distinguendi est

quod imago est in naturalibus et similitudo in gratuitis, qui similiter habet ortum ex illa
prima differentia. Quia enim imago dicit configurationem, et illa attenditur ex parte
naturalium potentiarum animae, scilicet memoriae, intelligentiae et voluntatis, hinc est



320 Bonaventura e le gerarchie angeliche

Nel terzo enunciato (c) - che in realtà per Dionigi non è propria-
mente un'altra definizione di gerarchia, ma il fine cui essa tende —

Bonaventura vede espresso il regressus, ossia il ritorno di essa a Dio.
Afferma infatti Bonaventura:

Notatur igitur in praedicta definitione hierarchia regrediens sive regressus
eius, primo quantum ad habilitatem, cum dicit: <Hierarchia est ad Deum,

quantum possibile est, similitudo et unitas.> Secundo quantum ad actuali-

tatem, cum dicit <Ipsum habens scientiae sanctae et actionis ducem.>Tertio

quantum ad immutabilitatem, cum subiungit: <Et ad suum divinissimum
decorem immutabiliter definiens.> Quarto quantum ad plenitudinis uber-

tatem, cum subinfert: <Quantum vero possibile est, reformans suos lauda-

tores>, in hoc scilicet, quod non solum sibi suffîcit, sed etiam propter ple-
nitudinem caritatis et gratiae potens est alios adiuvare.28

Bonaventura dunque legge nel testo dionisiano quattro momenti
progressivi del ritorno délia gerarchia a Dio: quello àc\Vhabilitas, ossia

délia ordinabilità29 délia gerarchia ad assimilarsi e a unirsi a Dio, quello
délia sua attualità, ovvero dello stato di realizzazione di taie processo di
unione sotto la guida di Dio, quello délia sua permanenza, quello infine
délia sua fecondità: per cui, conclude Bonaventura, la gerarchia in virtù
délia pienezza di carità e di grazia «è potente ad aiutare gli altri».

Quest'ultima affermazione di Bonaventura è in linea con il pensiero
dionisiano, poiché, corne afferma Bougerai30, suggerisce l'influenza
médiatrice degli ordini gerarchici superiori sugli inferiori, influenza che

- come è noto — è uno dei terni portanti di tutta la HC.31 II dottore
francescano la prospetta operando una trasformazione sintattica délia
versione eriugeniana. Dionigi infatti afferma32 che «la [gerarchia]... (i)ç

Suvaxôv 8è àjtoxu7toupevoç Kai xoùç éauxoï thaacoxaç àyàÀpaxa ûeîa
xeÀcov...»

quod imago est in naturalibus. Quia vero similitudo dicit convenientiam, quae ortum habet
a qualitate, et qualitas, in qua anima similatur Deo, haec est gratia, ideo similitudo dicitur
in gratuitis esse.

28 P. 235.
29 Per questa nozione cfr. Lexique Saint Bonaventure, Paris, éd. franciscaines 1969,

p. 78.
J0 Hiérarchie, p. 135.
51 Cfr. ad es. HC 4, 3, ma gli esempi si possono moltiplicare.
î2 De Gandillac traduce: la gerarchia ricevendo secondo la sua capacità il marchio

dell'impronta [délia bellezza divina], rende anche i suoi seguaci immagini di Dio... (Denys
l'Aréopagite, La Hiérarchie céleste, SC 58 bis, Paris, 1970, p. 88 Denys, Hiérarchie).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 321

L'Eriugena traduce: «Quantum vero possibile [sc. ierarchial] reformata

et suos laudatores agalmata divina perflcit...»33 traduce cioè apo-

typoumenos con il participio reformata. Ora Bonaventura presentando il
passo dionisiano, trasforma il participio reformata nell'indicativo reformat

ed eliminando l'et connette al verbo indicativo laudatores. Com-
mentando poi il passo sostituisce reformat con reformans. Il risultato di

questa operazione, che trova un antecedente già nel commento di
Ugo34, e che pertanto con ogni probabilità gli è stato suggerito dal

Vittorino stesso, è l'effetto dinamico di questa reformatio verso i gradi
inferiori.

Ma il dottore francescano nella sua riflessione sul signifïcato di
gerarchia non si limita a menzionare soltanto Dionigi. A coronamento
délia sua trattazione adduce infatti una quarta definizione d), che —

come egli afferma, senza dare alcuna spiegazione in merito - compete,
seppur non univocamente, sia alla gerarchia angelica che all'ecclesia-
stica. Essa è la seguente:

(d) Hierarchia est rerum sacrarum et rationabilium ordinata potestas, in
subditis debitum retinens principatum.35

Diversamente dalle precedenti, a essa Bonaventura non fa seguire
alcuna esegesi e si limita a qualiflcarla corne definitio magistralis. Con

questo termine si indicavano defïnizioni per lo più anonime, che erano
il risultato, su un certo argomento, di una unanimità relativa stabilitasi a

poco a poco tra i maestri di Sententiae già a partire dal secondo tren-
tennio del secolo XII (quindi antecedentemente alio sviluppo dell'isti-
tuzione universitaria e delle sue tecniche di insegnamento codificate).
Tali definizioni, che non avevano valore di «autorità», poiché erano
espressioni dei Magistri non dei Sancti, «controbilanciavano per la loro
qualità tecnica il credito delle definizioni ricevute dalla tradizione anti-
ca»36.

» Dionys., II, pp. 787-788.
34 II testo dionisiano commentato da Ugo è: quantum vero possibile reformat, et

suos laudatores agalmata divina perficit specula clarissima (PL 175,991 A,eanche995 A).
Ugo commenta cosl: [Hierarchia] quantum possibile est reformat suos laudatores, hoc est

eos qui in ipsa Deum laudant, et ad laudem Dei dispositi sunt et ordinati: reformat, dico, in
eo ipso quod imitatores Dei facit et ad similitudinem ipsius in suo ministerio convertit, et
convertendo ac reformando agalmata divina perficit... (ibid., 995 A).

35 P. 235.
34 M.D. Chenu, La Théologie au douzième siècle, Paris, Vrin 1966, p. 359.



322 Bonaventura e le gerarchie angeliche

La definizione in questione è frequentemente commentata dai teo-
logi della prima metà del secolo XIII, anzi per taluni di essi è Tunica
definizione di gerarchia (per esempio per Prevostino o per Guglielmo di
Auxerre) e pur avendo in taluni casi come forte concorrente la definizione

classica (b) di Dionigi, che era appunto una auctoritas in materia,
almeno in questo periodo non sarà soppiantata da quest'ultima, ma
continuera ad essere commentata insieme con essa.37 È opportuno
pertanto presentare alcune interpretazioni fornite da pensatori antece-
denti a Bonaventura per avere un quadro di riferimento più preciso del

retroterra di essa.

La sua origine, almeno alio stato attuale delle ricerche, è ignota.
Diversamente da quanto ritengono per esempio Guglielmo di Auxerre e

Odo Rigaldi38, di certo non è di Dionigi, poiché non si trova nelle sue

opere. Una delle prime testimonianze su di essa è data da Alano di Lilla.
Nella Quoniam homines, ampliando la definizione di gerarchia della

Expositioprosaei9, egli la présenta e limitandosi a commentare la prima
parte di essa, la intende cosl:

Ideo dicitur <rerum> pluraliter quia nec una res nec unius rei est gerarchia.
Set quia et quedam res sunt que ratione non utuntur inter quas gerarchia non
attenditur, adnectitur <rationabilium>. Set quia sunt res rationabiles a sacra-
mentis et sanctitate relegate, ut demones, quorum gerarchia non est, adnectitur

<sacrarum>. Set quia res rationabiles et sacrate sunt que in inferioribus
nullam retinent potestatem, cum inferiores non habeant, additur <ordinata

potestas>.40

Alano, dunque, sottolinea che la gerarchia è un potere che si attua
secondo ordine (potestas ordinata), che essa è istituibile soltanto tra una
pluralità di enti forniti dei caratteri della razionalità e della sacralità.

37 Cfr. per es. da Alessandro di Haies, Odo Rigaldi, Alberto Magno.
38 Quoniam igitur ordines distinguuntur per ierarchias inchoandum a ierarchia quam

describit beatus Dionysius sie: Ierarchia est rerum sacrarum et rationalium ordinata
potestas in subditis debitum retinens prineipatum (Summa aurea, tr. 4, c. 1, p. 85). Habet
notificari [sc. ierarchia] diffinitione reali et sie Dionysius diffinit multipliciter Secundo
sic: Iearchia est rerum sacrarum et rationalium ordinata potestas in subditis debitum
retinens prineipatum (Vat. lat. 5982, f. 91ra).

39 Per tutto ciö cfr. A. Bartola, «Ordo angelicus» e «Theophania» in Alano di Lilla,
Stud: medievali, 3 serie, 30 (1989) pp. 224sq.

40 P. Glorieux, La Somme «Quoniam homines» d'Alain de Lille, AHDL 28 (1953)
p. 280.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 323

L'interpretazione di Prevostino ha come caratteristica l'individua-
zione in tale definizione dei suoi elementi formali, ossia del genere e

délia differenza. Afferma infatti Prevostino:

<Ordinata potestas> ponitur pro genere, <rerum sacrarum> ad differentiam
profanarum — ut ligni, lapidis et aliarum — <rationabilium> ponitur ad

differentiam inrationabilium, in <subditids debitum retinens dominatum>

ponitur ad differentiam illorum subditorum qui non sunt aliis prelatis.41

L'esegesi di Guglielmo di Auxerre si pone sulla stessa linea inter-
pretativo-formale del Prevostino, con una variante tuttavia che lo avvi-
cina ad Alano, poiché, come per quest'ultimo, <sacre> sono le realtà che
si differenziano dai demoni e, aggiunge di suo Guglielmo, dagli uomini
pravi. Afferma infatti Guglielmo:

<Rerum ordinata potestas> ponitur ibi ut genus. <Rationalium> ponitur ad

differentiam irrationalium. <Sacrarum> ponitur ad differentiam demonum
et pravorum hominum, quorum etsi potestas sit ordinata, quia omnis pote-
stas a Domino est, sicut dicit Apostolus, non est tarnen sacer eorum prin-
cipatus. <In subditis debitum retinens principatum) ponitur ad differentiam
subditorum, que sunt res sacre et rationales, sed eorum tantum est obedire,
non principari, quia non habent subditos.42

Più cursoria e con un taglio marcatamente biblico etimologico del

tutto assente nelle interpretazioni precedenti, è l'esplicazione di Ales-
sandro di Haies, che commenta anch'egli solo la prima parte della
definizione. Alia luce dell'etimologia ebraica dei nomi di serafini e

cherubini, volgarizzata da Gerolamo43, egli ritiene che <rerum sacra-

rum> designi la gerarchia angelica somma, cioè i serafini, <rationabi-
lium> i cherubini, bessere la <potestas> ordinata sia prerogativa di tutte
le gerarchie angeliche. Afferma infatti:

<Rerum sacrarum> dicitur propter Seraphim, qui interpretatur ardens in
caritate; <rationabilium> dicitur propter Cherubim, qui interpretatur sciens

vel eminens in scientia; <ordinata> dicit propter omnes.44

41 Vat. lat. 1174, f. 26vb.
42 Summa aurea, pp. 85—86.
43 Cfr. infra nota 119.
44 Glossa, pp. 83-84.



324 Bonaventura e le gerarchie angeliche

Un'attenta considerazione meritano l'interpretazione di Alberto
Magno e di Odo Rigaldi. Alla definitio magistralis il Domenicano dedica

un intero articolo della Summa de creaturis in parte ripreso ne 11'/« II
Sent.45, dopo aver esaminato in due precedenti articoli il significato
della definizione classica di gerarchia b), e quello di HC 3,2, 165 B 46

«Hierarchiae nomen sacram quandam universaliter declarat dispositio-
nem» etc. Anzitutto, proprio perché attento lettore di Dionigi47, non
attribuisce a quest'ultimo la paternità della definizione in esame, ma la

ascrive a quibusdam.48 Soprattutto la confronta con le altre due e indi-
vidua la specifïcità di ognuna; non solo: egli utilizza una nozione di
matrice boeziana — quella di totum potestativum — che, almeno a mia

conoscenza, non era mai stata adottata nella discussione sul concetto di
gerarchia e che rivela per la prima volta un approccio fîlosofico, e quindi
non più soltanto teologico, nell'indagine su questo tema.

Per Alberto le tre definizioni di gerarchia si distinguono in ciô: la

prima b) viene attribuita, al mondo angelico o all'umano, in virtù di
quelli che sono gli elementi essenziali della gerarchia stessa e in virtù dei
loro effetti nelle sostanze che si dispongono gerarchicamente. Elementi
essenziali della gerarchia sono l'ordine, la scienza e l'azione ed è grazie a

questi che si attua il processo di assimilazione e ascensione a Dio delle
sostanze gerarchizzate. La seconda HC 3,2, 165 B) viene attribuita,
sempre al mondo angelico o all'umano, per comparazione dell'esem-

plato all'esemplare. La terza definitio magistralis), perché désigna la

sostanza propria della gerarchia.49 Alberto osserva a questo proposito

45 Prendo in esame queste due opere, poiché secondo Bougerol (Introduction à saint
Bonaventure, Paris, Vrin, 1988, p. 115), Bonaventura nel preparare la sua <lectura> delle
Sentenze, aveva davanti a sé la <lectura> di Odo Rigaldi e le reportationes di ciö che Alberto
Magno aveva <letto> o <disputato> prima della sua partenza da Parigi a Colonia, cioè prima
del 1248. Secondo Lottin (Problèmes concernant la Summa de creaturis et le Commentaire

de Sentences de saint Albert le Grand, R ThAM 17 [1950] pp. 319—328) la Summa de

creaturis è del 1241-1242, la redazione definitiva del libro II dell'/» Sent, è della fine del
1246 inizio 1247, mentre quella del Rigaldi è posteriore al 1244.

46 Ed. cit., p. 89.
47 Cfr. Dondaine, Le Corpus, p. 109.
48 Nella Summa de créât., tr. 4, q. 35, a. 1, Borgnet 34, p. 527, In II Sent., d. 9. a. 1,

Borgnet 27, p. 188, parla di «Magistri autem nostri»: non è improbabile che si riferisca
proprio a Prevostino e a Guglielmo di Auxerre.

49 Ad penultimum igitur dicimus quod prima diffinitio datur per ea quae sunt
essentialia hierarchiae et per effectum illorum in substantiis illis quae secundum hierar-
chiam disponuntur: ordo enim et scientia et actio essentialia sunt hierarchiae et ex his
effïcitur similatio deiformis et ascensio ad inditas illuminationes in Deum. Secunda autem
datur per comparationem exempli ad exemplar Tertia vero propriam substantiam



Bonaventura e le gerarchie angeliche 325

che la gerarchia è un totum potestativum50 e insieme un certo potere
potestas) e pertanto che gli elementi o parti essenziali di essa - ossia

l'ordine, la scienza e l'azione — sono poteri. Nei poteri aventi un ordine
(ordinati) — riguardino essi l'ambito naturale, civile o religioso — vige la

legge che il seguente presuppone sempre un precedente e rispetto a

quest'ultimo présenta qualcosa in più, ma non viceversa. Ne consegue
che le parti di un totum potestativum costituiscono il medesimo totum
secondo un ordine che è di progressiva perfezione. E ciö vale anche per
le parti essenziali della gerarchia: l'ordine pone infatti la gerarchia
secondo qualcosa, la scienza secondo qualcosa di maggiore, l'azione la

pone perfettamente.51 Questa interpretazione di Alberto riprende e

hierarchiae considérât. (Summa de créât., p. 532). Sine praeiudicio alior um dico quod
prima diffinitio data est penes ea quae sunt essentialia hierarchiae et penes proprium eius
effectum in substantiis quae sunt in ipsa: ordo enim et scientia et actio sunt de substantia
hierarchiae et ex his efficitur in substantiis ordinatis similitudo ad Deum et ascensus se

cundum inditas illuminationes. Secunda autem datur per compositionem (pro: compara -
tionem) exempli ad exemplar. Et tertia considérât propriam substantiam quae ordinatur in
hierarchia et in qua salvatur ordo hierarchicus (In II Sent. p. 190).

50 Alberto stesso ha cura di segnalare che <totum potestativum> è nozione desunta da
Boezio (cfr. De Divisione, PL 64,888 A sq.). Esso per le sue caratteristiche è in certo modo
intermedio tra <il totum universale) e il <totum integrale). Mentre infatti il totum
universale è in ciascuna sua parte e si predica di esse, il totum integrale non è in alcuna delle
sue parti né si predica di esse, il totum potestativum è in ciascuna delle sue parti, ma non
con la stessa potenza, poiché nella prima parte è meno potente, nella seconda lo è più,
nell'ultima infine è nella sua potenza totale : Dicendum quod secundum Boetium quoddam
est totum potestativum et illud quodammodo est medium inter totum universale et totum
integrale. Totum enim universale est in qualibet parte sua et praedicatur de ilia: sicut enim
probat Philosophus in VII Metaphysicae quod est per essentiam est idem universali et
particulari. Totum vero integrale non est in aliqua suarum partium nec predicatur de illis.
Sed totum potestativum est in qualibet partium, licet non aequipotenter, sed in prima
secundum minus et in secunda ut potentius et in ultima secundum totum posse (Summa de

créât., tr. 4, q. 36, a. 2, p. 540).
51 Ad solutionem igitur argumentorum praenotandum quod hierarchia est quoddam

totum potestativum et est quaedam potestas et ideo essentialia ipsius habent naturam
potestatis. In potestatibus autem ordinatis sic est quod semper sequens supponit praece-
dentem et habet plus. Et hoc probatur tarn in potestatibus naturae quam officiorum et
gratiae. In potestatibus enim naturae Vegetativum est in sensitivo et sensitivum in ratio-
nali, sed non convertitur ut vult beatus Dionysius in libro De divinis nominibus. In officiis
autem potestas decani est in potestate centurionis et potestas centurionis in potestate
tetrarchae, sed non convertitur. In gratiis etiam potestas subdiaconi est in potestate diaconi
et potestas diaconi in potestate presbyteri, sed non convertitur. Unde partes totius pote-
stativi secundum ordinem constituunt ipsum totum et prima constituit secundum quid,
secunda autem secundum plus et ultima perfecte... Eodem modo dicimus de partibus
essentialibus hierarchiarum, quae sunt ordo, scientia et actio, quod ordo ponit hierarchiam
secundum quid, et scientia plus, et actio perfecte (Summa de créât., p. 532).



326 Bonaventura e le gerarchie angeliche

approfondisce, utilizzando la nozione di totumpotestativum, quanto Ugo
aveva affermât» commentando la deflnizione (b) di gerarchia.52

Alia luce di questo chiarimento risulta che per Alberto la deflnizione
(b), che désigna la gerarchia secondo le sue parti essenziali, è una
deflnizione riguardante la gerarchia come totum potestativum, la magistrale

invece è una deflnizione désignante la sostanza della gerarchia
«secundum totum et non secundum partes et ideo dicit earn potestatem
ordinatam esse, quae ordinatio attenditur in modo participandi illumi-
nationes et transfundendi super alios.» 53

Odo Rigaldi pone quattro definizioni di gerarchia, che sono le

medesime riportate anche da Bonaventura, soltanto in un ordine
différente, poiché alla magistralis viene assegnato il secondo anziché il
quarto posto.

La prima désigna la gerarchia superceleste in quanto Trinità.54

Dopo aver ricordato che da alcuni la definitio magistralis e la classica

dionisiana (b) vengono interpretate materialiter e che la quarta 55 è data

penesfinem 56, egli propone la sua interpretazione : la definitio magistralis si

applica sia alla gerarchia angelica che all'umana, e — corne già aveva
sostenuto, e negli stessi termini, Guglielmo di Auxerre - è una defini-

52 Afferma infatti Ugo: Deinde tria in definitione hierarchiae principalia [sc.
Dionysius] proponit, quae perficiunt ipsam hierarchiae definitionem. Sunt autem haec: ordo,
scientia et actio. Horum trium si defuerit omnium aliquod non constat hierarchia. Primum
est ordo divinus; quia non est potestas, si ordinata non est a Deo; propter hoc ait ordo
divinus... Deinde quia omnis potestas, quae a Deo ordinata est, ad aliquid perficiendum,
atque complendum ordinata est, sequitur in definitione post ordinem scientia et actio.
Scientia quidem, qua quid faciendum sit, intelligant; actio vero, qua quod intellexerint
agendum, perficiant (PL 175, 992 B—D).

53 Summa de créât., p. 537.
44 Prima igitur diffinitio est ierarchie supercelestis et aliquid ponitur in ea spectans ad

unitatem essentie secundum quod dicit tdivina pulcritudo>, alie differentie ad personas.
Quod dicit <simpla> ad patrem, <ut optimal ad spiritum sanctum per appropriationem, <ut
consummatal ad filium; et si obicias de ordine differentiarum hoc non est nisi quia
appropriata diversis rationibus diversimode ordinantur sicut bonum, verum et e converso
(Vat. lat. 5982, f. 91 ra).

55 Corrispondente a quella da noi designata come (c): Hierarchia est ad Deum,
quantum possibile est similitudo et unitas...

56 Secunda diffinitio et tertia, ut dicunt quidam, intelliguntur materialiter. Quod
enim dicit <rerum sacraruml pertinet ad séraphin, quod dicit <rationalium> ad chérubin,
quod sequitur ad alios ordines. Similiter secunda: quod enim dicitur <ordo> ad séraphin
quia caritatis est ordinäre, quod dicitur <scientia> ad chérubin, quod subiungitur ad alios
ordines. De ultima diffinitione dicunt quod data est penes finem (ibid.). Esponente di una
interpretazione delle seconda deflnizione intesa materialiter è Alessandro di Hales; cfr.

supra.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 327

zione formale, perché data per genere e differenze.57 Essa, précisa Odo,
è formale «per comparationem ad substantias in quibus habet esse». La
(b), che come l'ultima riguarda soltanto gli angeli, è invece data «per
comparationem ad ea ex quibus vel in quibus habet esse ierarchia», ossia

per comparazione all'ordine, alla scienza e all'azione, poiché

ierarchia consistit in assimilatione ad deutn perfecta secundum quod
possibile est et ideo aliquid debet dici quod respondeat singulis personis:
<ordo> spiritui sancto, <scientia> filio, sed <actio> patri et in hiis attenditur
perfecta et compléta similitudo.

L'ultima, infine, è data «in comparatione ad finem», cioè «ad simi-
litudinem Dei», che è fine efficiente e regolante.

Cosi per Odo queste tre definizioni si distinguono nell'essere la

prima, lamagistralis, formale «per comparationem ad materiam in qua»;
la seconda (b) in certo modo materiale «per comparationem ad finem»
(il fine è appunto l'assimilazione a Dio), la terza finale «in comparatione
ad efficiens.»58

Confrontando la posizione di Bonaventura con quella di Odo emer-
gono punti di convergenza e di divergenza. Anzitutto, corne si è già
detto, ambedue presentano le medesime definizioni di gerarchia, riten-

gono che la magistralis si applichi sia al mondo angelico che all'umano,
che la prima riguardi la gerarchia divina nella quale vedono espressa la

Trinità, che le rimanenti si applichino solo al mondo angelico.
Mentre perô l'interpretazione délia definitio magistralis e delle altre

due definizioni di gerarchia angelica rivela da parte del Rigaldi un
abbozzo di utilizzazione di schemi aristotelici nell'individuazione
dell'elemento formale, materiale ed efficiente di esse, quella bonaven-
turiana delle definizioni (b) e (c) di gerarchia angelica si pone su un altro
piano: è una interpretazione tutta tesa a sottolineare e potenziare
l'aspetto dionisiano dell'egressus da Dio e del regressus a Lui. La terza

57 Possumus autem aliter dicere ut secunda diffinitio sit communis gerarchie angelice
et humane, sequentes solius angelice et est prima data per genus et differentias. Quod enim
dicitur tordinata potestas) ponitur pro genere, quod autem diciturtrerum sacrarum> dici-
tur ad differentiam demonum, quod dicitur <rationalium> ad differentiam ordinis in
irrationabilibus, quod subiungitur <debitum retinens principatum> excludit appetitum
dominandi in superiores (ibid.).

58 Prima igitur diffinitio est formalis per comparationem ad materiam in qua;
secunda materialis quodammodo per comparationem ad finem; tertia finalis sive per
finem data in comparatione ad efficiens (f. 91 rb).



328 Bonaventura e le gerarchie angeliche

deflnizione (c), proprio perché esprime il regressus, conclude ed esaurisce

il discorso sul significato e sulla funzione della gerarchia. Per questo
motivo la definitio magistralis deve essere sembrata a Bonaventura se non
proprio superflua (forse non è un caso che nella Collatio 21 non compaia
più), comunque marginale. Nei Praenotata egli la pone per completezza,
perché gli arriva da tutta una lunga e ormai attestata tradizione, ma di
essa non sa addurre giustificazione se non affermando un pö pedestre-
mente che essa «elicitur» per intendere le due definizioni di gerarchia
angelica precedentemente esposte 59 (cioè la (b) e la (c)). Corne la

definitio magistralis — che della deflnizione (b) présenta solo l'elemento
dell'ordinata potesta (e non Yactio e la scientia) e della (c) non présenta
alcun aspetto - permetta di far comprendere tali definizioni, non è

infatti assolutamente spiegato.

2. La nozione di angelo

Bonaventura analizza due definizioni di angelo, desunte rispettiva-
mente dal De fide orthodoxa II, 3 del Damasceno e dal DDN 4,22.60

Angelus est substantia incorporea, intellectualis, semper mobilis, arbitrio
libera, Deo ministrans, gratia non natura immortalitatem suscipiens.

Angelus est imago Dei, manifestatio occulti luminis, speculum darum,
splendidissimum, immaculatum, incontaminatum, incoinquinatum,
suscipiens, sicut conveniens est, totam speciositatem boniformis deiformitatis, et
in se resplendere faciens bonitatem silentii quod est in abditis.61

Secondo il dottore francescano esse differiscono in ciö: la prima
désigna l'angelo nel suo essere naturale (quantum ad esse), poiché indica
la sua sostanza, le sue virtù o facoltà, il suo operare e la sua durata62 ; la

59 Et sic patet ex praedictis defïnitionibus, quid sit ierarchia tarn divina quam angelica;

per quarum intellectum elicitur quaedam definitio magistralis, quae competit omni
gerarchia, licet non univoce, quae talis est: hierarchia est rerum sacrarum et rationabilium
ordinata potestas in subditis debitum retinens principatum (p. 235).

60 La versione latina del passo dionisiano abbina elementi della traduzione dell'Eriu-
gena a del Saraceno, cfr. Bougerol, Denys, p. 48.

6' P. 235.
62 Describitur enim ibi angelus quantum ad substantiam, quantum ad virtutem,

quantum ad operationem et quantum ad durationem. Substantia tangitur in hoc quod dicit :

<Angelus est substantia incorporea). Virtus in hoc quod subiungit: <Intellectualis, semper
mobilis, arbitrio libera), ubi notatur triplex virtus angelica, scilicet cognitiva, operativa et



Bonaventura e le gerarchie angeliche 329

seconda invece, l'angelo anche nel suo ordinamento e nella sua predis-
posizione soprannaturale (quantum ad bene esse) 6}, poiché rende noto
come l'angelo abbia Yimago per natura, la similitudo per grazia, la dei-

formitas per gloria M.

E' chiaro che per Bonaventura, proprio in virtù di tali peculiarità, la
seconda definizione è superiore alla prima: è chiaro soprattuto, che

ancora una volta65 egli interpréta Dionigi secondo le sue personali
catégorie teologiche - qui, oltre AY imago e alla similitudo vi coglie anche

la deiformitas effetto délia gloria66, che costituisce l'apice, il corona-
mento finale di tutto il processo di assimilazione délia creatura angelica
al Creatore ; e che egli si préoccupa di ritrovare nel testo dionisiano tali
catégorie nella loro duplice relazione ad sursum e ad deorsum, per sot-
tolineare cosi il carattere dinamico delFinfluenza divina che, manife-
standosi a tutti i gradi délia realtà angelica in una continuità ininterrotta,
dà ad essa fondamento, perfezionamento e conclusione. Afferma
infatti :

Ratio autem imaginis exprimitur quantum ad duo, scilicet quantum ad id
quod sursum est, et quantum ad id quod deorsum. Primum tangitur, cum
dicit: <Angelus est imago Dei>; secundum, cum subiungit: <manifestatio
occulti luminis>. Imago enim est, in quantum capax Dei est et particeps esse

potest; sed manifestatio luminis est, in quantum illuminationes, quas susci-

pit, inferioribus ostendit. Similiter quantum ad similitudinem gratiae descri-

bitur quantum ad duplicem respectum: ad sursum per positionem, ad deorsum

per privationem. Comparatio ad sursum tangitur, cum dicitur: <spe-

imperativa. Cognitiva in hoc quod dicitur <intellectualis>; operativa in hoc quod dicitur
<semper mobilis>, quia sine fatigatione potest operari; sed imperativa in hoc quod dicitur
<arbitrio libera) quam non oportet distingui ab aliis praedictis in re, sed sufficit quod
distinguatur ratione. Operatio vero tangitur cum dicitur <Deo ministrans). Duratio cum
subiungitur: <Gratia non natura immortalitatem suscipiens). Vocatur autem hie gratia non
aliquis habitus gratis datus, sed gratia dicitur gratuita Dei influentia (p. 235).

63 Differunt autem hae duae notificationes, quia prima describit angelum quantum ad

esse, secunda vero non solum quantum ad esse, sed etiam quantum ad bene esse (ibid.). Per
esse e bene esse cfr. Lexique Saint Bonaventure cit., p. 60.

64 Definitur namque ibi angélus non solum quantum ad esse naturae, sed etiam

quantum ad bene esse ; et ideo notificatur hie angelus in quantum habet Dei imaginem per
naturam, in quantum habet similitudinem per gratiam, in quantum habet deiformitatem

per gloriam (p. 236). Per la nozione di angelo imago Dei cfr. B. Faes de Mottoni,
«Angelus imago Dei» nel commento al II delle Sentenze di Bonaventura, in: Doctor
Seraphicus 37 (1990) pp. 61-71.

65 Come già aveva fatto interpretando la seconda definizione di gerarchia (b).
66 Per la differentia tra grazia gratum faciens e gloria cfr. almeno In II Sent., 27, 1, 3,

pp. 678-680.



330 Bonaventura e le gerarchie angeliche

culum darum, splendidissimum> ubi notatur, quod gratia desursum veniens

naturam conservât, naturam decorat, naturam consummat; et quantum ad

haec tria dicit: <speculum darum splendidissimum>. Comparatio vero ad id
quod deorsum est, per modum privationis notatur, cum dicit: <Immacula-

tum, incontaminatum, incoinquinatum>; per quae tria removet triplicem
foeditatem ab angelo quae répugnât gratiae... Similiter deiformitas gloriae
tangitur secundum duplicem comparationem, scilicet ad id quod sursum est,

et ad id quod deorsum est. Ad id quod sursum est, per hoc quod dicit:
<Suscipiens, sicut conveniens est, totam speciositatem boniformis deiformi-
tatis>. Comparatione enim ad Deum deiformis efficitur, cum speciositatem a

Deo suscipit. Comparatio vero ad id quod inferius est, notatur, cum dicitur:
<Et in se resplendere faciens bonitatem silentii, quod est in abditis>; hoc

autem est, dum refulgentiam divinae bonitatis, quam ipse habet, ostendit
aliis. 67

3. La nozione di ordine angelico

Bonaventura présenta la defïnizione di ordine angelico del Lom-
bardo e associa erroneamente quest'ultimo a Gregorio Magno, il quale
invece non propone alcuna definizione di ordine angelico. L'attribu-
zione a Gregorio è probabilmente frutto di una lettura cursoria del testo
lombardiano dettata dal fatto che il c. 2 délia distinzione 9 delle Sentenze

si apre con la definizione di ordine angelico del Lombardo per prose-
guire poi con l'elencazione delle prerogative dei singoli cori angelici
(classificati secondo l'ordine dionisiano perô quali sono date da

Gregorio. 68

Afferma dunque Bonaventura:

Tertio restât videre, quid sit ordo angelicus. Definitur autem sic a Gregorio,
et in littera adducitur haec defînitio a Magistro: «Ordo est multitudo cae-
lestium spirituum, qui inter se aliquo munere gratiae similantur, sicut in
naturalium donorum participatione convenium.»69

In taie definizione, secondo Bonaventura, l'ordine viene colto in tre
aspetti : nel suo fondamento, nel suo completamento e nella sua dispo-
sizione, che è intermedia tra i primi due. Il fondamento viene espresso

67 P. 236.
68 P. 371.
49 P. 236.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 331

in «ordo est multitudo caelestium spirituum», perché l'ordine si fonda
nella natura; il completamento, in «qui inter se aliquo munere gratiae
similantur», poiché l'ordine ha completamento dalla grazia; la disposi-
zione, in «sicut in naturalium donorum participatione conveniunt»,
poiché i beni naturali migliori dispongono a grazie maggiori.70

4. Le divisioni della gerarchia

Per rendere più agevole la spiegazione della suddivisione dei vari
ordini angelici, Bonaventura présenta una triplice classificazione della
gerarchia. Essa è la seguente:

(4.1) Hierarchiarum alia supercaelestis, alia caelestis, alia subcaelestis.

(4.2) Hierarchiarum caelestium alia superior, alia media, alia inferior, sive

quod idem est, alia epiphania, alia hyperphania, alia hypophania.
(4.3) Ordo primae hierarchiae triplex est, scilicet Seraphim, Cherubim et
Throni. Secundae hierarchiae similiter triplex est ordo secundum beatum

Dionysium: Dominationes, Potestates et Virtutes. Secundum Gregorium et
Bernardum: Dominationes, Principatus et Potestates. Similiter tertiae
hierarchiae triplex est ordo secundum Dionysium: Principatus, Archangeli et
Angeli. Secundum Gregorium et Bernardum: Virtutes, Archangeli et
Angeli.71

Come si puö notare in tale classificazione — anonima nei primi due

casi, con plurima paternità nell'ultima - soltanto (4.2) e (4.3) riguar-
dano esclusivamente la gerarchia celeste: sono infatti l'una (4.2) divi-
sione di (4.1), l'altra (4.3) sottodivisione di (4.2); (4.1) invece è all'ori-
gine delle altre due. In altre parole, la prima (4.1) è una divisione
attinente alia gerarchia in generale; la seconda (4.2), che si genera dalla

prima, riguarda specificamente la gerarchia angelica suddivisa nei suoi

tre ranghi superiore, medio, inferiore; la terza (4.3), che trae origine
dalla seconda, concerne i tre ordini di ogni rango angelico. Lo schema
bonaventuriano va pertanto letto nella sua connessione triadica di ter-

70 Pp. 236-237, ma cfr. anche d. 9, a.u., q. 5, p. 250: ad perfectionem ordinis duo
concurrunt, natura scilicet et gratia : natura tamquam fundamentum et dispositio, gratia
vero ut complementum et consummatio.

71 P. 237.



332 Bonaventura e le gerarchie angeliche

ne, non come un insieme di terne fra di esse arelate.72 II continuo
ricorso di Bonaventura all'elemento triadico, sia come strumento per
ordinäre e sistematiz2are il patrimonio teologico dei suoi predecessori,
sia come chiave73, è non solo un omaggio e un riconoscimento a tutta
una speculazione neoplatonica, in questo caso soprattutto dionisiana,
che strutturava la realtà intera, tranne la tearchica74, secondo divisioni
ternarie 75, ma anche e soprattutto il segno délia pecularità del suo
discorso teologico fortemente influenzato dall'insegnamento trinitario
di Agostino e dei Vittorini. La perfezione del numéro tre nasce infatti
dalla nécessita delle tre Persone in Dio ed è questa Trinità a esemplare e

a dare consistenza e ordine a tutto il creato, il quale in ogni ternario la

imita e la esprime in una continuità ininterrotta.76

(4.1) Hierarchia supercaelestis, caelestis, subcaelestis

Su questa distinzione, Bonaventura non si sofferma a lungo. Si limita
ad affermare che, poiché gerarchia si dà soltanto nella sostanza intel-

72 Va cioè visto cosi: i. supercelestis

^'Serafini
superiore—— Cherubini

"-Troni

Dominazioni yDom.
4.1 i. celestis 4.2 media;^-4.3-Potestà op.-Princ.

~-Virtù ^Potest.

Principati yV irtù
inferiore——Arcangeli opr-Arc.

Angeli Ang.

i. subcelestis
73 Cfr. supra l'angelo come imago, similitudo, deiformitas.
74 Cfr. supra quanto si è detto a proposito délia gerarchia increata.
75 Per Dionigi, come è noto, la gerarchia celeste comprende tre gerarchie ciascuna

delle quali è costituita da tre ordini, ciascuno dei quali, a sua volta, comprende tre gradi di
tre potenze. Di più, all'interno stesso di ciascuna intelligenza vi sono ordini o poteri primi,
mediani, ultimi. La gerarchia ecclesiastica présenta una divisione analoga, benché com-
prenda solo due triadi, ossia la gerarchia sacerdotale divisa in tre ordini e quella degli
iniziati anch'essa ripartita in tre ordini. Per tutto ciô cfr. R. Roques, L'Univers dionysien,
Paris, Aubier Montaigne 1954, pp. 69-70.

76 Sulla perfezione del numéro tre che è fondamento di ogni ordine cfr. In ISent., 2, a.

un., 4, pp. 42-43, e Guardini, pp. 150-151. Sulla continuità delle tre gerarchie cfr. ad es.

J. A. Wayne Hellmann, Ordo. Untersuchung eines Grundgedankes in der Theologie
Bonaventuras, Veröffentl. d. Grabmann-Institutes NF 18, München, Schöningh 1974,

pp. 127-131.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 333

lettuale, la quale è o divina, o angelica, o umana, la gerarchia si tripar-
tisce in divina, detta anche superceleste 77, angelica o celeste, umana o
subceleste.78

La partizione della gerarchia in superceleste, celeste e subceleste si

trova già nelle opere dei suoi maestri Alessandro di Hales e Odo Rigaldi,
prima di costoro in Guglielmo di Auxerre e in Prevostino e a monte in
Alano di Lilla che tratta ampiamente di essa.79 Tutti costoro concor-
dano nell'individuare nella gerarchia superceleste la Trinità divina e

nella celeste il mondo angelico, divergono invece nel qualificare la

subceleste. Mentre per Prevostino e Guglielmo di Auxerre, infatti,
quest'ultima désigna la gerarchia ecclesiastica e per Alessandro gli
uomini tout court, per Odo désigna piuttosto l'anima dell'uomo in virtù
del suo modo di conoscere. E' infatti il diverso modo di conoscere degli
esseri razionali o intellettuali che scandisce per il Rigaldi la tripartizione
suddetta: Dio conosce per se stesso, l'angelo attraverso specie innate

77 Per la trattazione della gerarchia divina cfr. supra quanto si è detto per la gerarchia
increata, e anche Collatio 21,2-15.

78 Primae divisionis manifesta est ratio et intelligentia. Quoniam enim hierarchia non
est nisi in substantia intellectuali, haec autem triplex est, scilicet divina, angelica et
humana; ideo triplex distinguitur hierarchia; et divina dicitur supercaelestis, angelica
caelestis, humana autem subcaeiestis (p. 237).

79 Alano di Lilla : Dividitur autem gerarchia in supercelestem, celestem et subce-
lestem. Supercelestis gerarchia est trium superessentialium ypostaseum supereminens et
primitiva potestas, ulli superiori obnoxia, in inferioribus ordinata, distinguens officia.
Ypostases superessentiales dicuntur très persone, quia super omnem essentiam sunt,
essendo, intelligendo, imperando... Unde et thearchia dicitur quasi principatus divinus...
Celestis principatus est intellectualium naturarum a corporum contagio defecatarum emi-
nens principatus, superiori gerarchie obediens, in inferioribus dominatum exercens...
Subcelestis vero gerarchia est ecclesiasticus fidelium conventus (Quoniam homines,
p. 281); per la trattazione di questi termini nella Quoniam homines, nell'Expositio prosae de

angelis e nella Hierarchia di Alano cfr. Bartola cit., pp. 228 sq. ; Prevostino: Est autem
triplex gerarchia: supercelestis que in tribus personis consistit, celestis autem in sanctis

angelis, subcelestis que in religiosis hominibus. De prima et ultima nichil ad presens (Vat.
lat. 1174, f. 26vb). Guglielmo di Auxerre : Est autem triplex ierarchia : supercelestis,
celestis et subcelestis. Supercelestis consistit in tribus personis; celestis in sanctis angelis;
subcelestis in prelatis religiosis (Summa aurea, p. 86). Alessandro di Hales: Item triplex
est hierarchia: supercaelestis, scilicet Trinitas; caelestis quae Angelorum; subcaeiestis

quae hominum (Glossa, p. 88); per Odo Rigaldi cfr. nota successiva.



334 Bonaventura e le gerarchie angeliche

ovvero per teofanie, l'anima dell'uomo attraverso specie acquisite.80 La
formula2ione conclusiva di Odo è identica a quella riportata da

Bonaventura.

(4.2) Epiphania, hyperphania, hypophania

L'origine délia seconda classiflcazione è più complessa. E' oppor-
tuno delineare alcuni tratti délia sua storia, poiché costituisce uno dei

capitoli più interessanti e vitali della circolazione di temi teologici a

cavalière del secolo XIII e di cui Bonaventura riporta l'eco ormai
lontana.

La definizione di ordine angelico come «caractère theophanie sim-

plicis et non ymaginarie et reciproce uniformis spirituum multitudo»; la

definizione di teofania come «ex consequentibus signis, non ex substan-

tificis geniis, mentibus ab ymaginibus defecatis superessentialis et dif-
finitive originis simpla et reciproca manifestatio»; le definizioni di
epifania corne «incalescentis affectionis incendio altiorisque intellectus

fastigio iudiciique libera resultatio distributa», di iperfania corne «di-
vina illuminatio sui participent scalari reverentia insigniens», di ipofa-
nia come «divinum participium nature legibus occurrens, archana reve-
lans pro discreta capacitate»81 ; queste definizioni dunque sono riportate
e commentate nella seconda metà del secolo XII da tutto un gruppo di
Porretani - Simone di Tournai, Alano di Lilla, Raoul Ardente, maestro
Martino — e dal cistercense Garniero di Rochefort, e, in parte o total-

mente, attribuite a Giovanni Scoto commentatore di HC. Già nel primo
trentennio del secolo XIII le definizioni di ordine angelico e di teofania

soprariportate scompaiono progressivamente dalla scena teologica82,
mentre le altre tre non vengono più attribuite all'Eriugena, ma sono

80 Ad intelligendum autem has diffinitiones et qualiter distinguantur, notandum
quod cum ierarchia sit sacer ordo non quorumcumque, sed rerum rationalium sive intel-
lectualium, triplex est ierarchia secundum quod res rationalis triplex est: quedam enim

cognoscens per seipsam ut deus, quedam per species innatas sive theopharias, ut angelus,
quedam per acquisitas, ut anima humana vel homo. Secundum hec ergo triplex est ierarchia:

supercelestis, celestis, subcelestis, idest divina, angelica et humana (Vat. lat. 5982,
f. 9Ira).

81 Epifania, iperfania, ipofania sono suddivisioni della teofania e sono alia base della
distinzione degli ordini angelici. Ho riportato queste definizioni nella formulazione di
Alano (Quoniam homines, pp. 281-285), esse perô circolano in diverse varianti.

82 Un solo esempio: Prevostino, Guglielmo di Auxerre, Alessandro di Haies ripor-
tano soltanto le definizioni di epifania, iperfania, ipofania.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 335

rapportate o a Dionigi — per esempio da Guglielmo di Auxerre o da

Odo Rigaldi (il primo lo fa in maniera più mediata invero83) - o

presentate anonime — per esempio da Prevostino o da Alessandro di
Haies 84 — o addirittura più tardi non vengono più citate e di esse rimane
solo l'eco lontana nella nuda adozione dei tre termini epifania, iperfa-
nia, ipofania, come appare appunto in Bonaventura.85

Ora, corne è stato dimostrato e ribadito86, i tre termini (insieme alle
definizioni di ordine angelico e di teofania su citate) non si trovano né

nel commento di Giovanni Scoto a HC, né nel testo di Dionigi. Contro
quest'ultima attribuzione già in passato si era levato Alberto Magno. La

sua profonda conoscenza di Dionigi, che già abbiamo rilevato in altra
occasione, lo induce a contestare violentemente questa paternité. Tali
definizioni, afferma il Domenicano, sono inventate, contro l'insegna-
mento di Dionigi, non reperibili in alcuna versione; l'interpretazione
datane, poi, non è conforme al suo spirito, anzi talvolta è in netto
contrasto con esso.87

Quanto alla loro origine, Alberto non se ne occupa; gli studiosi
moderni88 propendono a collocarla intorno alla meta del secolo XII in

83 Describitur autem sic a magistris epiphania et sumitur ista descriptio a verbis beati

Dionysii in Ierarchia sua (Summa aurea, p. 86) ; e Odo Rigaldi : Epiphania continet très
ordines, scilicet seraphin, cherubin et thronos et diffinitur a Dionysio sic: epiphania est
incalescentis affectionis incendio...» La lezione <a Dionysio) è riportata dai mss. Bruges,
Bruxelles e Parigi. Il ms. Vat. lat. 5982 f. 91rb reca <ab ypo>, e a margine una mano diversa
da quella del copista vi aggiunge <ysidoro>. La lezione <ysidoro> è errata. Sebbene Isidora
di Seviglia parli di ordinamenti angelici in Ethim. 7,5, non tratta delle nozioni di epifania,
iperfania, ipofania.

84 Prevostino: Media [sc. hierarchia] vera tripartita est: superior, media et infima,
quas <quidam> quibus placet grecissare, appellant epiphaniam, yperphaniam, ypophaniam
(Vat. lat. 1174, f. 26vb); Alessandro di Hales: Item, angelica dividitur in très: in
epiphaniam, hyperphaniam et hypophaniam (Glossa, p. 88).

85 Ciö per quanto attiene al mondo délia teologia. L'attribuzione a Giovanni Scoto,
come nota N. Haering, John Scottus in Twelfth-Century Angelology, in the Mind of
Eriugena, 1970, p. 163, si trava invece ancora nella Cronica di Helinando di Froidmont e

nello Speculum historiale di Vincenzo di Beauvais.
86 II problema è stato studiato la prima volta da H. Dondaine (Cinq citations de Jean

Scot chez Simon de Tournai, RThAM 17 (1950) pp. 303-311, poi ripreso e ampliato dalla
d'ALVERNY, Alain de Lille. Textes inédites, Paris, Vrin 1965, pp. 94 sq., e da Haering cit.

pp. 158-169.
87 Rejicimus autem verba quorumdam ficta et contra sententiam Dionysii inventa

quae in nulla translatione inveniuntur... Et dicunt quod epiphania est prima et illam
diffiniunt fingentes extranea ut mentiantur verba Dionysii... Hec autem verba Dionysii
non sunt nec sensus... et ideo tamquam vana abjicienda (In II Sent., d. 9, a. 2, p. 192), ma
cfr. già Summa de créât, tr. 4, q. 41 pp. 562-563.

88 Alverny, Alain, pp. 95-98.



336 Bonaventura e le gerarchie angeliche

quell'ambiente teologico nutrito di grammatica e di retorica amante dei

grecismi89, che utilizzava florilegi, collezioni di sentenze, riassunti e

volgarizzazioni più o meno fedeli a scopo didattico. Autore potrebbe
esserne stato Alano stesso che avrebbe condensato e adattato Giovanni
Scoto secondo uno schema che gli sembrava corrispondere alle linee
essenziali della concezione e divisione dell'ordine angelico eriugeniane.
Questi dunque nelle sue linee generali la circolazione e l'esito di tali
definizioni. Ma torniamo a Bonaventura.

Secondo il dottore francescano la tripartizione della gerarchia celeste

in superiore, media, inferiore (o che è lo stesso in epifania, iperfania,
ipofania) puö avvenire o in base a quelli che sono i suoi elementi
essenziali - ossia l'ordine, la scienza e l'azione 90 — o in base a quelli che

sono i suoi stati e le sue funzioni. E allora nel primo caso si avrà una
gerarchiapenes scientiam e questa è la suprema, che precisamente «prin-
cipaliter attenditur penes scientiam divinam»; una penes ordinem e questa

è la mediana, che principalmente è «penes potentiam ordinatam»;
una infine penes actionem e questa è l'inferiore, che principalmente è

«penes actionem administrativam», riguarda cioè l'azione di esercitare

un ufficio.
Se invece la tripartizione è operata secondo stati e funzioni, poiché

esistono tre stati, che in ordine decrescente sono, quello dei contem-
plativi, di coloro che sono preposti, degli attivi, allora si avrà che

gerarchia suprema è quella costituita dai contemplativi, media quella
formata dai preposti, inferiore quella degli attivi.91

Soffermiamoci su queste due distinzioni, ovvero su quella riguar-
dante gli elementi essenziali della gerarchia e su quella riguardante gli

89 Prevostino segnalava a questo proposito «quibus placet grecissare».
90 Tale distinzione in Delorme, p. 245, viene designata «secundum integritatem

ierarchicam».
91 Secundae autem divisionis ratio et manifestatio duplex est: vel secundum ea quae

essentialiter respiciunt hierarchiam vel secundum ea quae secundum status et officia
respiciunt hierarchiam. Si vero secundum ea quae essentialiter respiciunt hierarchiam,
quae sunt ordo, scientia et actio, sic triplicem oportet esse hierarchiam: unam penes
scientiam, et haec est suprema; alteram penes ordinem, et haec est media; tertiam vero
penes actionem, et haec est infima. Prima enim hierarchia principaliter attenditur penes
scientiam divinam, media vero penes potentiam ordinatam, tertia vero penes actionem
administrativam. Si vero secundum status et officia, sic similiter oportet esse très. Nam
quidam est status contemplativorum, quidam activorum, quidam praelatorum. Penes

statum contemplativorum est hierarchia suprema, penes statum activorum est hierarchia
infima, penes statum medium, scilicet praelatorum, assignatur hierarchia media

(p. 237).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 337

stati e gli uffici di essa. Bonaventura attribuisce esplicitamente a Dionigi
la prima. Afferma infatti: «Dionysius qui distinguit hierarchias penes
essentialia» e ancora: «Dionysius distinctionem hierarchiarum sumsit

penes ea quae sunt ipsis angelicis spiritibus intrinseca et essentialia.»92

E' corretta questa attribuzione A me sembra che Dionigi in nessun

luogo distingua le gerarchie in base alla scienza, all'ordine e all'attività,
ma unicamente in base al diverso modo di recepire le illuminazioni
tearchiche: la gerarchia superiore le riceve immediatamente e nel loro
massimo splendore, la mediana mediatamente tramite la prima e pernio
in uno splendore minore, l'inferiore ancora più mediatamente in uno
splendore attenuato.93 Bonaventura, dunque, attribuisce a Dionigi una
tesi che non è sua. Come è arrivato a questa attribuzione Probabilmente
attraverso una lettura delle opere dei suoi maestri Alessandro di Hales e

Odo Rigaldi. Il primo infatti interpréta la definizione classica di gerarchia

(=b) cosl: «et per hanc particulam <ordo divinus> notatur media
hierarchia; per hanc <scientia> superior; per hanc <actio> infïma» 94. E il
secondo in maniera più sfumata perché parla di appropriate : «... notan-
dum quod in qualibet ierarchia sunt ista tria, scilicet ordo, scientia et
actio, tamen per appropriationem loquendo scientia respondet superiori
ierarchie, ordo medie, et actio postreme»95.

92 Pp. 237 e 238-239.
93 Per tutto cio Roques, Univers, pp. 135 sq.
94 Glossa, p. 84.
95 Vat. lat. 5982, f.91rb. Alberto Magno invece nella Summa de créât, (tr. 4, q. 36,

a.2, p. 541) sottolinea come alia base della divisione delle gerarchie vi è il loro diverso
modo di recepire le illuminazioni :... Si forte dicatur, quod tria sunt de essentia hierarchiae,
scilicet ordo, scientia et actio, et penes ilia tria sunt très hierarchiae, secundum hoc oportet
quod ordo tantum conveniret uni hierarchiae, et scientia alteri, et actio tertiae, quod est
falsum. Si forte dicatur quod unumquodque istorum convenit tribus, sed plus uni quam alii
cuilibet eorum, sicut scientia magis convenit superiori, et actio magis inferiori et ordo
mediae. Contra: Supra probatum est auctoritatibus Dionysii quod penes actionem summa
perfectio est hierarchiae : ergo ilia maxime debet convenire superiori. Praeterea, non est
evidens ratio quod ordines primae hierarchiae sumantur penes differentias scientiae.
Similiter ordines mediae hierarchiae non omnia nomina sua accipiunt a ratione ordinis,
nec inferiores a ratione actionis Solutio. Dicimus quod penes diversitatem illuminatio-
num accipitur divisio hierarchiarum. Diversitas autem illuminationum cognoscitur ex
facultate recipientium et non ex potestate illuminantis Illuminatio autem non accipitur
nisi a natura intellectuali : et ideo facultas recipiendi illuminationem non invenitur nisi in
ilia. Cum igitur illuminatio duobus modis sit, a Deo, scilicet secundum quod est in se, et
secundum quod est in beatis, erit una facultas recipiendi illuminationem ab ipso existente
secundum quod ipse est in se, et penes hanc illuminationem et facultatem est suprema
hierarchia. Secundum autem quod ipse est in beatis, dupliciter ab ipso illuminationes sunt.
Sunt enim illuminationes proportionatae facultati angelicae secundum perspicacitatem



338 Bonaventura e le gerarchie angeliche

Riguardo alla seconda distinzione c'è da osservare che la distinzione
secondo stati nelFarticolazione contemplativi, preposti, attivi, sembra

essere propria di Bonaventura; che forse il termine praelati per quali-
ficare l'ordine angelico mediano potrebbe essergli stato suggerito da

Bernardo, che lo usa per designare i Principati96 rispetto alle Potestà;
che la distinzione secondo offici - e il Serafico si premura di dirlo - è

propriamente gregoriana.97 Stati ed uffici in realtà vanno di pari passo:
nei Praenotata Bonaventura si limita soltanto a proporre questa artico-
lazione, che invece nelle Collationes in Exaemeron svilupperà ampia-
mente e non solo in relazione alla gerarchia celeste 9S, ma soprattutto a

quella ecclesiastica - quest'ultima infatti è da lui strettamente esemplata
sulla prima - offrendo cosi un quadro di perfette e suggestive corri-
spondenze all'interno dei tre stati tra ordini ecclesiastici e ordini ange-
lici.99

(4.3) Gli ordini delle gerarchie

Come si è già detto, la terza classifïcazione (4.3) trae origine dalla
seconda (4.2) e riguarda la suddivisione in tre ordini di ciascun rango o
triade angelica. Come indica il richiamo esplicito a Dionigi da un lato, e

a Gregorio e Bernardo dall'altro, Bonaventura confronta qui due
différend tradizioni angelologiche. E' opportuno pertanto dare una breve

presentazione di esse, délia loro origine e del loro significato.

intelligentiae qua excellunt hominem, et penes facultatem ad illas illuminationes accipitur
media hierarchia. Sunt et ab ipso illuminationes proportionatae facultati intelligentiae
angelicae secundum facultatem qua contingunt intellectum humanum et illae sunt
illuminationes acceptae ab angelis et infusibiles hominibus, et penes facultatem ad illas
illuminationes accipitur infïma hierarchia.

96 Putamus principatos his [scilicet potestatibus] quoque praelatos... (De considera-
tione ad Eugenium Papam (Sancti Bernardi Opera, Romae, ed. cistercienses 1957, vol. III,
p. 473).

97 et Gregorius qui distinguât [sc. hierarchias] penes officia (p. 237); Gregorius
pensavit opera et officia (p. 239).

98 Sequitur de alia distinctione, quae sumitur secundum integritatem hierarchicam.
Integrator autem hierarchia ex tribus, quae sunt sacra potestas, sacra scientia, sacra ope-
ratio. Nam triplex est genus vitae in caelo, a quo exemplatur triplex genus vitae in terra,
scilicet genus vitae actuosae, quae respondet operationi, genus vitae otiosae, quae respon-
det scientiae, genus vitae ex utraque permixtae, quae potestati respondet; ideo distin-
guuntur activi, contemplativi et ex utroque permixti. Inter haec tria scientia respondet
supremae hierarchiae, actio infimae, ordo sive potestas respondet mediae (Delorme,
p. 245).

99 Per tutto ciô Bougerol, Hiérarchie, pp. 158-159.



Bonaventura e le gerarchie ange liehe 339

La classificazione degli ordini angelici secondo Dionigi

Il punto di avvio più remoto sono i testi paolini, principalmente
Col. 1,16 e Eph. 1,21, che presentano due liste di quattro nomi, di cui
tre (Principati, Potestà, Dominazioni) comuni ad ambedue. Esse sono:
Troni, Dominazioni, Principati, Potestà (Col. 1,16) ; Principati, Potestà,
Virtù, Dominazioni (Eph. 1,21). Nella seconda metà del secolo IV entra
in circolazione, sia nel mondo orientale che in quello occidentale, una
classificazione chiamata lista liturgica100, appunto per la sua presunta
origine liturgica, che présenta la seguente enumerazione: Angeli,
Arcangeli, Troni, Dominazioni, Principati, Potestà, Virtù, Cherubini,
Serafini.101 Molteplici varianti di essa, riguardanti per lo più la diversa
collocazione delle Virtù nella classificazione suddetta, si trovano nelle
varie liturgie greche e latine già a partire dalla seconda metà del secolo

IV. Fino a Dionigi, tuttavia, sia tra i Padri greci che tra i latini, non è

reperibile una dottrina univoca circa il numéro, l'ordinamento e la
funzione dei cori angelici.

Dionigi è il primo a offrire una partizione del mondo celeste arti-
colata in gerarchie o triadi ciascuna delle quali costituita di tre ordini.
Più propriamente egli attinge dall'Antico e dal Nuovo Testamento i
nomi di essi, desume da Proclo la partizione in triadi e le leggi inerenti la
loro funzione médiatrice. La classificazione dionisiana si présenta in tre
varianti :

A

Serafini
Cherubini I gerarchia o triade (HC 7,1)
Troni

Dominazioni
Virtù II gerarchia (HC 8,1, 237 C sq., cfr. anche HC 9,2, 260 A)
Potestà

100 Sarebbe nata da quella parte dell'anafora nella quale sia in Oriente che in Occi-
dente le creature specialmente celesti sono invitate ad associarsi aile lodi di Cristo, cfr.
B. Boissard, La doctrine des anges chez S. Bernard, AOC 9 (1953), p. 123.

101 Sue caratteristiche sono il numéro 9 dei cori angelici e una classificazione basata
sul raggruppamento di Col. 1,16 preceduto da Angeli e Arcangeli - generalmente
considerate essenze celesti di rango inferiore - completato dalle Virtù di Eph. 1,21 cui si

aggiungono i Cherubini e i Serafini (Boissard, p. 122).



340 Bonaventura e le gerarchie angeliche

Principati
Arcangeli III gerarchia (HC 9,1, 257 B sq.)

Angeli

B

Troni
Cherubini
Serafmi

Potestà

Dominazioni (HC 6,2, 201 A)
Virtù

Angeli
Arcangeli
Principati

C

Serafini
Cherubini (HC 7,1, 205 B sq.)

Troni

Dominazioni
Potestà (HC 8,1, 237 B sq.,)

Virtù

Principati
Arcangeli (HC 9,1, 257 B)

Angeli

Come si puö notare, la diversità di classifîcazione riguarda la

seconda triade. In A e in C le Dominazioni costituiscono il primo ordine
di essa, mentre in B il mediano; in B e in C le Virtù sono l'ordine
inferiore di essa, mentre in A quello mediano; le Potestà infîne sono un
ordine che occupa un posto différente in ogni variante. La variante A è

comunque quella che nel corso dei secoli veniva presentata come dio-
nisiana e veniva spesso contrapposta alla classifîcazione gregoriana.

Intento di Dionigi è far corrispondere a ciascuna triade, e all'interno
di essa a ciascuno dei tre ordini, una delle tre funzioni dell'attività
gerarchica, ossia l'unione o perfezione, l'illuminazione e la purificazio-
ne102, che si trovano realizzate eminentemente in Dio e da lui vengono

102 Per queste tre funzioni cfr. ancora una volta Roques, Univers, pp. 94sq.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 341

partecipate al mondo angelico e a quello ecclesiastico. Cosï alla prima
triade e al primo ordine di ogni triade dovrebbero corrispondere
l'unione o perfezione, alla seconda e all'ordine mediano di ogni triade,
l'illuminazione, all'ultima e all'ordine inferiore di ogni triade, l'attività
purificatrice.103 Ora tale principio, realizzato nella gerarchia ecclesia-

stica, non è applicato rigorosamente nella gerarchia celeste104, poiché
tutte e tre le funzioni, sebbene a livelli differenti, si ritrovano in ciascuna
triade e, al loro interno, in ogni ordine.105 Infatti per Dionigi l'attri-
buzione di una di queste funzioni a una triade o a un ordine particolare
va considerata nella gerarchia celeste come loro caratteristica prédominante,

ma non esclusiva: altrimenti verrebbero fortemente mutilate la
ricezione e la trasmissione alle singole triadi e ai singoli ordini, della

proodos divina, che malgrado il suo procedere discensivo via via più
obnubilato, resta sempre e comunque immagine della Tearchia, la quale
è insieme perfezione, illuminazione e purificazione.106

Per Dionigi la natura e la funzione di ogni triade è determinata dalla
sua collocazione gerarchica e dall'etimologia del nome proprio di cia-

scun ordine, poiché «tutti i nomi attribuiti agli spiriti celesti indicano la

proprietà deiforme di ciascuno di essi.»107 Cosi la prima triade si carat-
terizza per la sua vicinanza immediata alia Tearchia, per la sua unione
diretta con essa, per l'acquisizione senza intermediari delle illumina-
zioni diffuse da questa. Le etimologie dei nomi Serafini, Cherubini,
Troni confermano il carattere eccellente della prima triade: Serafino

significa colui che brucia o che riscalda ed egli brucia ogni impurità per
conformarsi perfettamente a Dio e volare verso di lui in uno slancio

amoroso. Cherubino significa abbondanza di scienza o effusione di

saggezza ed è colui che propriamente conosce e contempla lo splendore
tearchico nella sua potenza primordiale e lo comunica generosamente
alla seconda triade. Troni sono coloro che siedono stabilmente e ordi-
natamente intorno a Dio, lo portano, rifuggono da ogni bassezza.108

La seconda e la terza triade hanno la medesima struttura e modalità
di attività della prima. Diversamente da questa, perô sono in comuni-

105 Cfr. Roques, Univers, p. 96.
10,1 Benché proprio nel cap. 3 di tale opera venga posto il principio della distinzione

delle operazioni gerarchiche.
105 Cfr. Roques, Univers, p. 98 con relative note.
106 Cfr. Roques, Univers, p. 100.
107 HC 7,1, p. 205 B.
108 Cfr. Roques, Univers, pp. 136-141.



342 Bonaventura e le gerarchie angeliche

ca2ione indiretta con la divinità: la seconda lo è tramite la prima, e la

terza tramite la seconda. Le Dominazioni, trasposizione latina del
termine Kyriotetes, sono chiamate cosi perché prendono a modello la

libertà del Kyrios, del Dominus. Volgendosi liberamente alla divinità,
esse si assimilano al solo vero Kyrios e questa assimilazione le libera da

ogni schiavitù, purificandole dalla tirannia délia dissomiglianza. Virtù
significa valore, vigore, coraggio virile con il quale questo ordine ange-
lico imita la Virtù sopraessenziale che è fonte di ogni virtù. L'ordine
delle Potestà è detto cosi perché imita il principio e l'autore di ogni
potestà, esercitando il suo potere ordinatamente, senza abusi alla
maniera del bene stesso.109

Caratteristica délia terza triade è il connettere la gerarchia celeste

all'ecclesiastica. Essa présenta e trasmette le illuminazioni tearchiche in
maniera affîevolita, poiché esse possano essere percepite dal debole

sguardo delle intelligenze umane. Il nome Principati significa il prin-
cipato e l'egemonia deiformi di questo ordine. Gli Arcangeli per la loro
posizione mediana partecipano delle caratteristiche dei Principati e di
quelle degli Angeli. Come i primi si volgono al Principio sopraessenziale

da cui ricevono l'impronta; come i secondi sono messaggeri delle
illuminazioni divine che trasmettono all'ordine inferiore. Gli Angeli,
infine, sono anch'essi messaggeri e iniziatori. Essi, che sono i più vicini
agli uomini, Ii iniziano e trasmettono loro la purificazione, l'illumina-
zione e le perfezioni tearchiche, introducendoli ai misteri divini.110

Nel Medioevo il successo délia classificazione dionisiana è legato a

più fattori. Il primo e principale è Fenorme e indiscusso prestigio goduto
da questo autore ritenuto discepolo di S. Paolo e quindi depositario dei
suoi segreti. Il secondo, conseguenza del primo, è l'ampia circolazione
del suo pensiero trasmesso attraverso numerose versioni latine e com-
menti. Il terzo, riguardante più da vicino la classificazione in esame, è

l'adozione di essa da parte del Damasceno nel suo De fide orthodoxa e

l'ampia divulgazione di questo testo tra i teologi occidentali, a partire
dalla seconda metà del secolo XII in seguito alla traduzione di Burgun-
dio.

109 Cfr. Roques, Univers, pp. 141-143.
110 Cfr. Roques, Univers, pp. 143-147.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 343

La classificazione degli ordini angelici secondo Gregorio Magno

L'altra grande autorità per la classificazione degli ordini angelici è

Gregorio Magno111, anzi nell'alto Medioevo egli è 1'«autorità», sia perché

il Corpus Dionysianum viene tradotto la prima volta soltanto nel
1'835, sia perché risultava spesso ostico per la sua complessità dottrinale
e linguistica, quest'ultima non certamente facilitata dalle versioni di
Ilduino e dell'Eriugena. Gregorio è autore di due liste di cori angelici:
una si trova nei Moralia112, l'altra più importante e accompagnata da un
ampio commento, nell'omelia 34 al Vangelo.113 I Medievali si richia-
mano più frequentemente a quest'ultima114, che présenta gli spiriti
angelici in questo ordine:

Angeli
Arcangeli
Virtù
Potestà

Principati
Dominazioni
Troni
Cherubini
Serafini

Diversamente da Dionigi, Gregorio non raggruppa gli ordini angelici

in triadi; pone inoltre le Virtù sopra gli Arcangeli (mentre Dionigi,
corne si è visto le colloca tra le Dominazioni e le Potestà) ; soprattutto
caratterizza ciascun ordine secondo il suo ruolo funzionale, piuttosto che
secondo la sua natura essenziale (che per Dionigi consisteva nella par-
tecipazione fondante aU'illuminazione divina e nella trasmissione di

111 Cfr. Alverny, Alain, pp. 86-91, ej. M. Petersen, «Homo omnino Latinus?» The

Theological and Cultural Background of Pope Gregory the Great, Speculum 62/3 (1987)
pp. 530-551.

112 Nam cum per ipsa sacra eloquia angeli, archangeli, throni, dominationes, virtutes,
principatus, potestates, cherubim, et seraphim, aperta narratione memorantur, quantae
sint supernorum civium distinctiones ostenditur (Mor. 1. 32, c. 23, PL 76, 665 C).

113 PL 76, 1249 D.
114 Boissard, p. 127 nota 3 segnala che seguono l'ordinedeii/ora//alsidoro, Ps. Beda,

Ivo di Chartres, maèdaaggiungere anche Dante Conv. II, 5 (mentre in Paradiso 28,98-132

segue Dionigi), quello dell'omelia 34 ancora Isidora, Rabano Mauro, Onorio Augusto-
dunensis, Abelardo, Roberto Pullo.



344 Bonaventura e le gerarchie angeliche

essa ai gradi inferiori). Egli, in altre parole, interpréta ogni ordine
secondi i compiti e gli uffici che assolve, in primo luogo, nei confronti
dell'uomo.115

Tali differenze riguardano la struttura interna del mondo celeste.

Ciö che comunque importa sottolineare è il diverso significato che

assume l'angelologia nel suo complesso nel pensiero di questi due

autori. La prospettiva angelologica di Gregorio è diversa da quella di
Dionigi, poiché è strettamente solidale con il suo discorso antropolo-
gico, che nell'omelia 34 in questione è svolto soprattutto in funzione

soteriologica. Mentre per Dionigi infatti il mondo celeste è neoplato-
nicamente un mondo di intelligenze pure, avulse tranne l'ultimo grado
— quello propriamente angelico — dall'umano, per Gregorio, invece, la

superna civitas, la città celeste, sarà costituita di Angeli e insieme di
uomini. Questi ultimi aspirano a prendere il posto che in taie città è loro
riservato secondo Deut. 32,8: «Statuit terminos gentium secundum

numerum angelorum Dei». Il numéro degli uomini, in altre parole, che

dovrà ascendere al cielo, sarà uguale a quello degli Angeli rimasti fedeli
a Dio e i primi devono prepararsi a taie ritorno imitando, secondo le

capacità e le grazie loro concesse, le caratteristiche dei diversi cori
angelici. L'individuazione di tali caratteristiche è dunque operata in
funzione dell'uomo116, e non a caso Gregorio nello svolgimento
dell'omelia 34 ripresenta nuovamente le peculiarità e le funzioni celesti,
che permettono già su questa terra di assimilare certi uomini agli spiriti
angelici.117

115 Sed cur istos persistentium angelorum choros enumerando perstrinximus, si non
eorum quoque ministeria subtiliter exprimamus? Graeca etenim lingua angeli nuntii,
archangeli vero summi nuntii vocantur. Sciendum quoque quod angelorum vocabulum
nomen est officii, non naturae (PL 76, 1250 C); sed cum ad nos aliquid ministraturi
veniunt, apud nos etiam nomina a ministeriis tradunt (ibid., 1251 A).

116 Sed quid prodest nos de angelicis spiritibus ista perstringere, si non studeamus
haec etiam ad nostros profectus congrua consideratione derivare? Quia enim superna illa
civitas ex angelis et hominibus constat, ad quam tantum credimus humanum genus
ascendere, quantos illic contigit electos angelos remansisse debemus et nos aliquid ex
illis distinctionibus supernorum civium ad usum nostrae conversationis trahere, nosque
ipsos ad incrementa virtutum bonis studiis inflammare. Quia enim tanta illuc ascensura
creditur multitudo hominum, quanta multitudo remansit angelorum, superest ut ipsi
quoque homines qui ad celestem patriam redeunt ex eis agminibus aliquid illuc revertentes
imitentur (ibid. 1252, B,C).

1,7 Peresempio: Distincte namque conversationes hominum singulorum agminum
ordinibus congruunt, et in eorum sortem per conversationis similitudinem deputantur.
Nam sunt plerique qui parva capiunt, sed tarnen haec eadem parva pie annuntiare fratribus
non desistunt. Isti itaque in angelorum numerum currunt (ibid. C).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 345

Più vicini all'uomo sono gli Angeli, che, come indica il termine
<nuntius>, annunciano, eventi di portata minore, mentre gli Arcangeli,
che sono a un livedo superiore, comunicano eventi sommi.118 E tra gli
Arcangeli Gregorio menziona i tre maggiori - ossia Michèle il cui

nome signiflca «quis ut Deus», Gabriele che significa «fortitudo Dei»,
Raffaele che significa «medicina Dei»119 - spiegando il motivo di tale

designazione alia luce delle loro azioni.120 Seguono le Virtù il cui

compito consiste nell'operare prodigi e miracoli, le Potestà nell'assog-

gettare le potenze avverse, preservando gli uomini dalle tentazioni di

queste, i Principati, che nel loro ruolo di capi, presiedono ai buoni
Angeli, dispongono ciö che costoro devono fare, e Ii iniziano all'esple-
tamento dei ministeri divini, le Dominazioni, che dominano gli spiriti a

essi sottomessi, i Troni, che, in quanto «sedi» di Dio, permettono
l'esecuzione dei suoi giudizi, i Cherubini e i Serafini, infine, che con-
templano Dio, e che Gregorio qualifica secondo le etimologie tradizio-
nali121, analoghe a quelle dionisiane, ossia rispettivamente come «ple-
nitudo scientiae» e «<amore> ardentes vel incendentes»122.

Questi in sintesi gli elementi caratterizzanti le due tradizioni. Ma

quando si inizia a presentarle insieme e a confrontarle Mi sembra a

questo proposito che si possano fissare almeno due punti di riferimento:
Ugo di s. Vittore e il Lombardo.

Nel commento ad HC il Vittorino fornisce in dettaglio sia la clas-

sificazione gregoriana che riporta anonima123 che la dionisiana, mentre

118 Questo è il motivo per cui a Maria fu inviato non un angelo qualsiasi, ma

l'arcangelo Gabriele : Hi autem qui minima nuntiant, angeli, qui vero summa annuntiant,
archangeli vocantur. Hinc est enim quod ad Mariam virginem non quilibet angelus, sed

Gabriel archangelus mittitur (ibid. 1250 C-D).
119 Pur con alcune varianti queste etimologie si trovano in Gerolamo (Liber inter-

pretationis Hebraicorum nominum, CC 72, p. 140). e in Eucherio di Lione (Instructiones
2, 32, CSEL 31, p. 140). Esse sono un luogo comune délia tradizione la cui origine resta
sconosciuta (Petersen, p. 535).

120 Cfr. ibid., 1251 A-C.
121 Cfr. Gerolamo cit. pp. 74, 80, 103, ed Eucherio cit. p. 146.
122 Cfr. ibid., 1251 C-1252 B. La posizione di Bernardo è strettamente affine a quella

di Gregorio. Egli tratta degli ordini angelici principalmente nel sermone 19 al Cantico dei
Cantici (num. 2-6) e nel libro V, 4-5, del De consideratione, nel quale riproduce la lista
gregoriana dell'omelia 34 (Per tutto ciö cfr. Boissard cit., p. 128).

123 De ipsis autem ordinibus angelorum in primis quidem et ultimis eadem omnium
sententia constat. Nam seraphim, loco supremo positos, et post illos cherubim, ac deinde
thronos nulli, qui sanctarum Scripturarum testimonia novit, ignotum esse potest. Inferio-
ribus quoque ab imo sursum ascendentibus primum angelos atque archangelos collocari
manifestum est. Sequentes quatuor ordines quidam hoc modo disponunt, ut a thronis



346 Bonaventura e le gerarchie angeliche

nel De sacramentis présenta solo quest'ultima.124 Nel cap. 1 della distin-
zione 9 il Lombardo confusamente associa alla dionisiana la partizione
gregoriana come se si trattasse di una medesima classificazione : più
precisamente prima présenta la dionisiana in ordine ascendente rife-
rendola ai testi scritturari, poi, dopo aver sottolineato la tripartizione di
essa in ordini e al loro interno in terne, vi connette a titolo esplicativo,
quella di Gregorio.125

Questi due autori del secolo XII, dunque, con il veicolare l'inse-

gnamento di queste due auctoritates, hanno costituito il punto di awio
per un confronto sulle due tradizioni angelologiche, confronto operato
non solo, corne è naturale, dai commentatori dell'opera lombardiana,
ma anche dagli autori di Summae, quali ad esempio il Prevostino e

Guglielmo di Auxerre.
E a proposito del primo e a maggiore completezza di quanto sopra

delineato, c'è da rilevare che egli si fa portavoce anche di una terza
classificazione, che costituisce una variante di quella gregoriana, nasce

come illustrazione delle tre definizioni di epifania, iperfania ed ipofa-
nia126, di cui si è già parlato, ed è cosi schematizzabile :

deorsum primum dominationes, deinde principatus, deinde potestates, deinde virtutes
constituant, ut in hune modum novem ordines tribus ternariis distinguante : quorum
primus et supremus seraphim, cherubim, thronos continet ; secundus et médius dominationes,

principatus et potestates complectitur ; tertius et infimus virtutes, anchangelos et
angelos simul disponit. Sicque ab imo sursum primum angeli numerantur; deinde archan-

geli, deinde virtutes, deinde potestates, deinde principatus, deinde dominationes, deinde
throni, deinde cherubim, deinde seraphim. Theologus autem primum angelos ponit,
deinde archangelos, deinde principatus, et hos primo ternario députât. In secundo autem
primum potestates, deinde virtutes, deinde dominationes constituit. In tertio vero primum
thronos, postea cherubim, postea seraphim ab inferiori ad superiora progressione facta
collocandos censet (PL 175, 1024 D-1025 B).

124 De ordinibus angelorum hoc auctoritas promulgavit, novem in principio conditos
a Deo ordines angelorum, idest angelos, archangelos, principatus, potestates, virtutes,
dominationes, thronos, cherubim et seraphim, ut addito homine denarius consummaretur
perfectionis coelestis (PL 176, 260 C).

125 Post praedicta superest cognoscere de ordinibus angelorum quid Scriptura tradat;
quae in pluribus locis novem esse ordines angelorum promulgat, scilicet Angelos, Archangelos,

Principatus, Potestates, Virtutes, Dominationes, Thronos, Cherubim et Seraphim.
Et inveniuntur in istis ordinibus tria terna esse, et in singulis très ordines, ut Trinitatis
similitudo in eis insinuetur impressa. Unde Dionysius très ordines angelorum esse tradit,
ternos in singulis ponens. Sunt enim très superiores, très inferiores, très medii; superiores:
Séraphin, Chérubin, Throni; medii: Dominationes, Principatus, Potestates; inferiores:
Virtutes, Archangeli, Angeli (pp. 370-371).

126 Questa classificazione non è riconducibile ad Alano di Lilla e alla scuola dei
Porretani (cfr. supra). Alano di Lilla infatti (cfr. per es. Quoniam homines, p. 284) per
illustrare le tre definizioni suddette, segue rigorosamente lo schema gregoriano.



Bonaventura e ie gerarchie angeliche 347

Seraflni
Cherubini
Troni
Principati
Dominazioni
Potestà

Virtù
Arcangeli
Angeli

II punto di divergenza con Gregorio riguarda l'ordinamento dei

Principati e delle Dominazioni. Nella seconda gerarchia primi sono
infatti i Principati, seconde le Dominazioni. Afferma infatti il Prevo-
stino:

In secunda [gerarchial] similiter très sunt ordines, scilicet Principatus,
Dominationes et Potestates, que sic describitur: media gerarchia celestis est

divina illuminatio sui participent scalari reverentia insigniens, usum domi-
nandi edocens, arcensque contrarium. <Sui participent scalari reverentia

insigniens> hoc pertinet ad Principatus qui docent nos reverentiam exhibere
hiis quibus exhibenda est; <usum dominandi edocens> hoc ad Dominationes

pertinet, que docent nos qualiter debeamus dominari; <arcensque contra-
rium> hoc ad Potestates pertinet que arcent a nobis aerias potestates.127

E conclude:

De tribus ordinibus superioris gerarchie et de duobus inferioris, scilicet de

angelis et archangelis, nulla inter doctores variatio est, sed de tribus medie et

primo tertie vario modo loquuntur doctores. Quidam enim in secunda

gerarchia primo loco ponunt Principatus, in secundo Dominationes, sicut
dictum est in precedentibus. Quidam autem e contrario et dicunt quod
dicuntur Dominationes quia presunt Potestatibus et Principatibus, Principatus

vero que sunt ab inferioribus agenda disponunt. Abi Virtutes ponunt
in secundo loco secunde gerarchie, eis tarnen attribuunt officium illud quod
superius eis attribuimus, Principatus vero ponunt in principio tertio gerarchie

et dicunt quod ideo dicuntur principatus quia principatum supercelestis

gerarchie, scilicet patris et filii et Spiritus sancti, specialiter insinuant. Media

tarnen via communior est.128

127 Vat. lat. 1174, f. 27ra.
128 Ibid. La seconda classificazione è quella gregoriana, la terza nella successione

segue lo schema dionisiano, nel determinare perö le caratteristiche delle Virtù e dei

Principati non segue Dionigi.



348 Bonaventura e le gerarchie angeliche

La terza classifïcazione è ripresa anche da Guglielmo di Auxerre129,

che la attribuisce a Gregorio tout court130 e la confronta con quella di

Dionigi131, rilevando che la discrepanza tra i due non è reale, ma

apparente, poiché le Dominazioni di Dionigi assolvono il medesimo

ufficio dei Principati di Gregorio e la Dominazioni di quest'ultimo lo
stesso compito delle Virtù dell'Areopagita132.

Anche Alessandro di Haies riprende la terza classifïcazione133, si

pone il problema délia diversità dell'ordinamento dionisiano e di quello
gregoriano, ma non lo risolve.134

Questa terza classifïcazione, che, come si vedrà, viene presentata
anche da Odo Rigaldi, trova ancora una volta un acerrimo e acuto

oppositore in Alberto Magno. Criticando l'attribuzione a Dionigi delle

defïnizioni di epifania, iperfania ed ipofania non solo, come si è detto,
sottolinea come sia falsa, e come l'interpretazione che di esse è stata

proposta sia contraria all'insegnamento di Dionigi ma anche come
l'articolazione Principati, Dominazioni, Potestà, caratteristica «secondo

alcuni»135 dell'iperfania, non solo non sia rapportabile a Dionigi, ma

neppure a Gregorio: questi infatti pur ponendo, diversamente

dall'Areopagita, i Principati nella seconda gerarchia non li colloca

prima delle Dominazioni.136

129 Summa aurea, pp. 86-95 in particolare per la gerarchia mediana: Media ierarchia,
que dicitur pro yperphania, continet très ordines, scilicet principatus, dominationes et

potestates principatus qui pre ceteris possident donum reverentie dominationes que
docent nos qualiter debemus subditis dominari... potestates que arcent a nobis potestates
contrarias (p. 89).

130 Ex premissis patet quomodo assignanda est distinctio ordinum secundum
beatum Gregorium, licet aliter assignetur a beato Dionysio, sicut sequentia declarabunt
(p. 96).

131 Pp. 99-100.
132 Respondemus quod non est inter eos discrepantia nisi secundum superflciem, nec

est ibi realis preposteratio, sed tantum nominalis, quia dominationes secundum Dionysium
in Deum et ei famulantur omni Servitute deposita absque reflexione ad commodum
temporale vel eternum et hoc etiam docent homines. Hoc autem officium habent
principatus secundum Gregorium, qui solo reverentie fllialis motu Deum amant et bona eius

non sibi sed illi tribuerunt. Item dominationes secundum Gregorium essentialiter idem
sunt quod virtutes secundum Dionysium, quia virtutum secundum Dionysium est docere

prelatos Idem est autem opus dominationum secundum Gregorium (p. 100).
133 Glossa, p. 89.
134 Quaeritur quare secundum quosdam ponuntur Virtutes in ultimo ordine, et

Principatus in medio; secundum alios e converso (p. 91).
135 E' evidente che l'obiettivo polemico di Alberto è per lo meno Guglielmo di

Auxerre.
136 Hyperphaniam diffiniunt sic: Hyperphania est divina illuminatio sui particeps,

interscalari reverentia insigniens, usum dominandi edocens, arcens quod est contrarium.



Bonaventura e le gerarchie angeliche 349

Ma torniamo a Bonaventura, precisamente alia sua interpretazione
della terza divisione (=4.3), ossia della partizione della gerarchia supe-
riore I), di quella mediana (=11) e di quella inferiore (=111) rispetti-
vamente in tre ordini.

(I) Sia che venga considerata secondo ciö che le è essenziale — la

scienza -, sia secondo lo stato - quello di coloro che conducono vita
contemplativa— e gli uffici connessi a tale stato — la gerarchia superiore è

(soprattutto) quella che conosce e contempla; e poiché la contempla-
zione consiste nella conversione a Dio e quest'ultima necessariamente
richiede un triplice atto e triplice dono, di stabilità (tentionis), di cono-
scenza e di amore, la gerarchia superiore si ripartisce in tre ordini,
ciascuno dei quali caratterizzato da una di queste proprietà: l'ordine dei
Troni è quello della perfetta stabilità, l'ordine dei Cherubini del perfetto
conoscere, l'ordine dei Serafini del perfetto amore. E nella successione

di questa partizione, conclude Bonaventura, concordano sia Dionigi che

Gregorio, sebbene affrontino il problema da un différente punto di
vista.137

(II) Considerata secondo ciö che le è essenziale, la gerarchia mediana,

come si è visto, è per Bonaventura «penes ordinem», è cioè un

potere, una potenza che si qualifica per il suo essere ordinata: «habet
enim substantia ordinari mediante potentia». E poiché la perfezione di
taie potere consiste nel dominare, nell'opporre resistenza, nell'eseguire
un ordine, ecco che il primo caratterizza le Dominazioni, il secondo le

Potestà, il terzo le Virtù. E poiché dominare è più che opporre
resistenza, e opporre resistenza è più che eseguire un ordine, le tre classi

Et dicunt quod dicit Dionysius primum propter Principatus, quorum est interscalarem
reverentiam docere. Secundum propter Dominationes. Tertium propter Potestates: quod
est contra Dionysium, qui numquam posuit Principes in secunda hierarchia, sed in tertia:
et est contra omnes alios Sanctos, qui licet videantur ponere principes in secunda hierarchia,

tamen non ponunt ante Dominationes (In II Sent., 1. 9, a. 2, p. 192).
137 Quia enim suprema hierarchia secundum utrumque modum accipiendi attenditur

in scientia et statu contemplationis, quae consistit in conversione ad Deum, ideo cum ad

conversionem necessario requiratur triplex actus et triplex donum, scilicet tentionis,
cognitionis et dilectionis, ideo triplex ordo ibi ponitur. Quantum ad perfectam tentionem
est ordo Thronorum; quantum ad perfectam cognitionem ordo Cherubim; quantum ad

perfectam dilectionem ordo Seraphim... Quia igitur tam prima ratio quam secunda com-
prehendit haec tria, ideo omnes tractatores in hac distinctione concordant, scilicet
Dionysius, qui distinguit hierarchias penes essentialia, et Gregorius qui distinguit penes officia
(p. 237).



350 Bonaventura e le gerarchie angeliche

angeliche detentrici di tali qualità, si succedono secondo un ordine di

dignità decrescente; e a ragione, conclude Bonaventura, Dionigi pone le

Dominazioni al primo posto, le Potestà al secondo, le Virtù al

terzo.138

L'accenno a Dionigi è teoricamente in sé corretto, poiché la suc-
cessione Dominazioni, Potestà, Virtù corrisponde a quella che si è

designata come variante C délia classiflcazione dionisiana. Essa tuttavia,
almeno a mia conoscenza, non è usuale tra i Medievali: costoro infatti
riportano quasi sempre la A e più raramente la B. Inoltre da un esame
dei passi paralleli del Breviloquium e délia Collatio 21, in ambedue le

reportationesXil, risulta che Bonaventura adotta sempre lo schema A
(Dominazioni, Virtù, Potestà) e che pertanto, contrariamente a quanto
afferma nei Praenotata la potenza esecutiva qualificante le Virtù, ordine
mediano, è superiore alla difensiva delle Potestà.

Un breve accenno présente solo nella reportatio Quaracchi indica
che Bonaventura ha riconosciuto più tardi di aver commesso un errore
nei Praenotata invertendo di posto Virtù e Potestà e conseguentemente

138 Dictum est enim quod secunda hierarchia uno modo accipitur penes ordinem sive
ordinatam potestatem; habet enim substantia ordinari mediante potentia. Perfectio autem
virtutis sive potentiae consistit in tribus, scilicet in praesidendo, et penes hoc attenditur
ordo Dominationum; in resistendo et penes hoc attenditur ordo Potestatum; et in ope-
rando et penes hoc est ordo Virtutum. Et ordinantur hi ordines secundum maiorem
dignitatem et minorem, quia plus est praesidere quam repugnare et repugnare quam per se

operari posse. Ideo recte sie ordinantur ordines mediae hierarchiae a Dionysio, ut primo
ponantur Dominationes, secundo Potestates et tertio Virtutes (p. 238).

Breviloquium
pars 2, c.8, ed. min. V, p. 48J

Collatio 21

Quaracchi V, pp. 434, 435, 436-

'Dominazioni virtus imperativa
—Virtù virtus executiva
"^Potestà virtus expeditiva arcere potestas

contrarias

/Dominazioni imperare/imperat quod
faciendum est

—Virtù miraeuia facere et prosequi quod impera-
tum est/prosequitur imperatum

^Potestà ordinäre ut nihil sit contrarium

Delorme, pp. 245, 247, 248:



Bonaventura e le gerarchie angeliche 351

cercando una giustiflcazione per tale inversione con il considerare l'op-
porre resistenza un potere superiore all'eseguire un ordine140.

Anche se considerata dal punto di vista dello stato, che in questo
caso è quello délia praelatio, ossia di un ordine di precedenza, poiché
questo è triplice — degli angeli su altri angeli, sugli uomini buoni, e sui

demoni - la gerarchia mediana risulta costituita di tre ordini. Il primo,
che presiede ad altri angeli, è l'ordine delle Dominazioni, il secondo che

presiede agli uomini buoni, l'ordine dei Principati, il terzo, infine, che

presiede ai demoni, quello delle Potestà: e questa, conclude Bonaventura,

è la successione adottata da Gregorio e da Bernardo.141

Resta da dire qualcosa sullapraelatio. Corne si è accennato Bernardo
usa il termine in riferimento ai Principati, Bonaventura invece lo attri-
buisce qui a ogni ordine délia gerarchia mediana. Quanto egli spiega
nella distinzione 9, a.u. questione 6 circa la nozione di praelatio degli
angeli, permette di comprendere più chiaramente che cosa intenda con
essa, in che modo nella successione gerarchica qualiflchi ogni gerarchia
superiore rispetto all'inferiore e, all'interno di ogni singola gerarchia,
ogni ordine rispetto a quello successivo e pertanto corne non concerna
soltanto la gerarchia mediana delle Dominazioni, dei Principati e delle
Potestà.

Secondo il dottore francescano una cosa puö precedere un'altra o per
il suo valore (l'oro viene prima dell'argento) ; o per il suo valore e la sua
influenza (la natura celeste precede l'elemento terrestre); o perché
esercita un comando (il padrone viene prima del servo). Ora per una
perfettapraelatio si richiedono tutte e tre queste condizioni. Lapraelatio
che vige tra ordine e ordine nelle gerarchie angeliche (come anche nel

140 Secundum rationes ordinis vel aspectus in se ipsam [se. ierarchia] non est nisi
secundum potestatem ordinatam quantum ad tria: aut imperat quod est faciendum, aut
prosequitur imperatum, aut defensat quod factum est: et in hoc assistunt sibi spiritus, quia
unus imperat, alius prosequitur, alius défendit sicut in collegiis. Nisi sit ordinata susceptio,
virtutum communicatio, communicati defensio, non est ordo. Primum est Dominatio-
num, secundum Virtutum, tertium Potestatum. Et dixit quod non bene posuerat in alio
loco Potestates aut Virtutes, nec bene tunc viderat (Quaracchi V, p. 436).

141 Si autem secunda ierarchia sumatur penes statum medium, scilicet praelatorum,
sic similiter très habet ordines secundum triplicem praelationem angelorum. Praesunt
enim angeli angelicis spiritibus, et hi dicuntur Dominationes; praesunt etiam bonis
hominibus, et hi dicuntur Principatus; praesunt etiam daemonibus, et hi dicuntur
Potestates. Et sic patet ordo secundum dignitatem praelationum. Quia enim plus est praesidere
angelis quam hominibus et bonis hominibus quam daemonibus; ideo primo Dominationes,

secundo Principatus et tertio Potestates enumerantur a Gregorio et a Bernardo
(p. 238).



352 Bonaventura e le gerarchie angeliche

complesso della gerarchia ecclesiastica), alio stato attuale, ossia prima
del giudizio universale, assolve tutte le condizioni predette. Infatti nel
mondo celeste l'ordine angelico che viene prima di un altro è a questo
superiore e nei doni naturali e nei doni della grazia, influisce su di esso

attraverso i tre atti gerarchici del purgare, illuminare e perfezionare e gli
impone anche i servizi da espletare.142

(III) Per la terza gerarchia, l'inferiore, valgono le regole precedenti.
Considerata dal punto di vista di cid che le è essenziale, ossia l'azione di
esercitare un ufficio, di espletare un servizio actio ministerialis) essa

comporta tre ordini, a seconda del triplice destinatorio di tale azione. II
primo è l'ordine deputato a reggere i Principi, e questo è l'ordine dei

Principati, il secondo quello che regge più uomini e questo è l'ordine
degli Arcangeli, il terzo infine, quello che custodisce il singolo, e questo
è l'ordine degli Angeli. Anche questa ripartizione si articola secondo un
ordine decrescente, poiché è di valore maggiore l'essere preposto a un
principe che a più uomini - dal momento che il principe è a capo di
essi -, di valor maggiore, a sua volta, l'essere preposto a più uomini che

a uno singolo. E questi, conclude Bonaventura, sono la distinzione e

l'ordinamento proposti da Dionigi.143
Anche considerata dal punto di vista dello stato, la gerarchia si

ripartisce in tre ordini, poiché lo stato è in questo caso quello di coloro
che conducono vita attiva ed esplicano un'attività ad essa conseguente,
che è triplice. Quest'ultima infatti consiste o nell'operare o nell'istruire,
e nell'ambito di quest'ultimo, o nell'istruire su realtà superiori o infe-
riori. Alia luce di questa tripartizione l'operare appare prerogativa delle

Virtù, l'istruire su realtà superiori proprio degli Arcangeli, su realtà

142 P. 251. Per tutto ciö cfr. W. Dettloff, Das officium praelationis. Ein Beitrag aus
Bonaventuras Lehre von der Kirche, in : lus sacrum. Kl. Mördsdorf zum 60. Geburtstag,
München, Schöningh, 1969, in part. pp. 207—209.

145 Divisio etiam tertiae hierarchiae ex duplici ratione praesignata dependet. Si enim
tertia hierarchia sumatur penes actionem ministerialem, sic triplex est ordo angelicus,
secundum quod tripliciter contingit deputari ad regimen alterius vel ministerium. Quidam
enim sunt angeli ordinati ad regimen principum, et hi Principatus sunt; quidam vero ad

regimen multitudinis et hi dicuntur Archangeli; quidam ad custodiam personae singularis
et hi dicuntur Angeli. Et sie patet etiam ordo et sufficientia illorum ordinum, quia plus est

praesidere principi quam uni genti, prineeps enim praeest toti genti; et plus est deputari ad

custodiam multitudinis quam ad custodiam personae singularis. Et per istum modum
distinguit et ordinat Dionysius (p. 238).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 353

inferiori proprio degli Angeli.144 Anche in questo caso, come nei
precedent^ la distinzione e prerogativa di offici mostra come all'interno
della gerarchia questi tre ordini si collochino in una successione discen-
dente: l'operare infatti ha una dignità maggiore rispetto all'istruire,
l'istruire intorno a realtà superiori è superiore all'istruire su realtà
inferiori. E questa, conclude Bonaventura, è la classificazione proposta da

Gregorio e da Bernardo.145

Come si puô notare, tranne che nella tripartizione della prima
gerarchia (Serafini, Cherubini, Troni) nella quale l'ordine è presentato
in senso inverso, partendo dal grado più basso quello dei Troni,
Bonaventura ha sempre cura di segnalare che, sia per Dionigi che per
Gregorio e Bernardo, gli ordini si dispongono in subordinazione verticale.
Ora, per limitarci a Dionigi, ciô è indubbiamente conforme al suo
insegnamento.146 Bonaventura perö radicalizza e fissa questo principio
di subordinazione al massimo e lo giustifica alla luce di proprietà o

prerogative angeliche, che o non hanno riscontro nei testi dionisiani -
ad esempio quella secondo cui i Principati sono deputati a reggere i
principi147 - o vi sono appena accennate - ad esempio l'Areopagita dice

144 Afferma Bernardo: Putemus Angelos dici... qui singuli singulis hominibus dati
creduntur Putemus praeesse Archangelos qui, conscii mysteriorum divinorum, nonnisi
ob praecipuas et maximas causas mittuntur... Putemus super istos Virtutes esse, quorum
nutu vel opere signa et prodigia, in elementis sive ex elementis facta, apparent ad com-
monitionem mortalium (De consid., 8, p. 472).

145 Si vero accipiatur penes operationem vitae activae, sic etiam triplex est ordo,
secundum quod triplex est ministerium: aut enim ministerium consistit in operando aut in
docendo, et in docendo aut maiora aut minora. Primum est Virtutum, secundum Archan-
gelorum et tertium Angelorum. Et patet ordo, quia plus est facere quam docere sive dicere
et revelare maiora maius est quam revelare minora. Et penes hune modum sumsit
distinctionem tertiae hierarchiae Gregorius et Bernardus (p. 238).

146 La dottrina dionisiana della gerarchia postula non solo una subordinazione
verticale delle tre gerarchie, ma anche, all'interno di ciascuna di esse, dei tre ordini, che infatti
si distinguono in primi, medi ed ultimi (HC 4, 3,181 A). Dionigi afferma perö anche che i
tre ordini sia della prima (HC 6,2, 201 A) che della seconda (HC 8,1,240 A) che della terza
(HC 9, 2, 257 C) hanno il medesimo rango (omotageis). Roques a questo proposito
(Univers, pp. 145-146) ritiene che «l'aggettivo omotages non afferma un'identifïcazione

pura e semplice dei tre ordini di una stessa gerarchia. L'identifïcazione si fa in un certo
modo se si considéra che una gerarchia unica li include e li pone come un tutto rispetto aile
altre gerarchie; ma questa identificazione non va fino alla soppressione dei diversi ordini,
che sono essi stessi gerarchizzati tra di loro alla maniera delle tre triadi gerarchiche che li
compongono. »

147 Dionigi infatti cosl definisce i Principati: Manifestât enim ipsa [sc. hierarchia]
quidem coelestium principatum illud deiformiter principale et ductivum cum ordine sacro
et principalibus decentissimis virtutibus et ad superprincipale principium eas universaliter
converti et alias hierarchice ducere ad illud ipsum, quantum possibile, formari princificum



354 Bonaventura e le gerarchie angeliche

soltanto che gli Angeli sono rispetto ai due ordini superiori, più vicini
agli uomini, non che sono loro custodi.148 L'«infedeltà» che egli mostra
talvolta nei confronti di Dionigi non pregiudica tuttavia, almeno come
posizione di principio, la sua adesione ad esso. Dovendo optare tra la

classifîcazione dionisiana e la gregoriana, egli non ha dubbi ed esprime
la sua preferenza per la prima in base a tre ordini di motivi: l'«autorità»
di Dionigi in quanto ritenuto discepolo di S. Paolo, la testimonianza di
Gregorio, che nella sua trattazione angelologica si richiama a Dionigi
stesso149, l'approccio dottrinale di quest'ultimo al problema in esame.
Costui, ribadisce Bonaventura, ha ripartito le gerarchie assumendo

come criterio di distinzione cid che è loro intrinseco ed essenziale «et
ideo sie ordines distinxit sicut habent collocari in caelis», Gregorio
invece le ha distinte più secondo le loro funzioni «et ideo sie distinxit
secundum quod plus potest valere ad eruditionem nostram.» Per il
Serafico le due classificazioni non sono in opposizione: attestano
soltanto due punti di vista diversi che muovono, come si è visto, da

presupposti differenti e hanno finalità diverse.

Conclusione

Questa è la posizione di Bonaventura. Come si pone, riguardo a

questo argomento, rispetto a quella per esempio del suo predecessore

principium (Dionys. II, pp. 893-894). Per il testo greco cfr. HC 9,1,257 B. La tesi secondo
cui i Principati sono deputati a reggere i Principi è sostenuta, prima di Bonaventura, per
esempio da Filippo il Cancelliere e da Odo Rigaldi. Per il primo: nam principatus licet
ordinem dicat, tarnen dicit ordinem in regendo gentes in suis operationibus prohibendo
adversarias potestates, et ita ponit respectum ad actiones in homines, et hoc est commune
et secumdum beatum Gregorium et secundum beatum Dionysium; sed in hoc differt quod
principatus secundum beatum Bernardum et Gregorium in homines non distinguendo,
secundum Dionysium in homines qui sunt principes, quod competit tertie ierarchie
secundum beatum Dionysium (Summa de bono, q. 2, ed. N. Wicki, Bernae Francke, 1985,

p. 399). Est autem alia divisio secundum quam videtur beatus Dionysius tertiana sumere
ierarchiam. Nam très sunt differentie angelicarum operationum in homines, videlicet in
principes secundum quod huiusmodi, et hii dicuntur principatus et in gentes secundum

quod huiusmodi, et hii dicuntur archangeli... et in personas singulares, et hii dicuntur
angeli (ibid. p. 408). Per Odo: Ultimam autem ierarchiam multiplicat (Dionysius) per
comparationem ad eos quibus ministratur, quia aut principibus aut gentibus aut uni
homini. Primo modo Principatus, secundo modo Archangeli, sicut patet de Michaele qui
presidebat populo iudaico. Tertio modo angeli (Vat. lat. 5982, f. 91va).

148 HC 9, 2, 260 B.
149 Fertur vero Dionysius Areopagita, antiquus videlicet et venerabilis Pater, dicere...

(PL 76, 1254 B).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 355

Odo Rigaldi? Un breve confronto con questi permette di trarre alcune
conclusioni.

Come si è già detto Odo afferma che in ogni gerarchia vi sono
ordine, scienza ed azione e che tuttavia «per appropriationem loquen-
do» la scienza corrisponde alla gerarchia superiore, l'ordine alla media,
l'azione all'ultima. Chiarisce che la scienza, che qualifica la prima
gerarchia, è la scienza pratica che consiste nella contemplazione, «unde
secundum quod triplex est actus contemplationis, accipitur triplex ordo,
scilicet considerare vel cognoscere, diligere et quiescere in utroque:
penes diligere séraphin, penes cognoscere chérubin, penes quiescere
accipiuntur throni, quia in hiis dicitur deus sedere quasi quiescere; et
ordinantur secundum donorum nobilitatem.»150 Riguardo alla seconda

gerarchia specifïca che l'ordine puô avere una relazione ad inferius e

questo è proprio delle Dominazioni, ad superius e questo è dei Principati,
oppure ad oppositum e questo è delle Potestà. Riguardo alla terza che

l'azione che la qualifica è o l'operare e questo è delle Virtù, o il comu-
nicare maiora e questo è degli Arcangeli, oppure minora e questo è degli
Angeli. Alla fine di questa esposizione — nella quale mette insieme senza

distinguere la terza classificazione con lo schema gregoriano151 - ricorda
che questa interpretazione délia gerarchia — délia quale sottolinea la

sufficientia, la nécessitas e la congruenza — è quella corrente.152 Egli
tuttavia avanza anche una seconda interpretazione fondata sulla distin-
zione di origine gregoriana153 di una duplice attività degli Angeli154,

150 Vat. lat. 5982, f. 9Iva.
151 Poiché prima afferma che la prima differenza délia definizione di iperfania ossia

«interscalari reverentia insigniens» attiene ai Principati, la seconda differenza «usum
dominandi edocens» alla Dominazioni, la terza «arcensque contrarium» aile Potestà, poi
dice che nella seconda gerarchia vi sono le Dominazioni, i Principati e le Potestà, infïne
che in essa Yordo ad inferius caratterizza le Dominazioni, l'ordo superius i Principati, l'ordo
oppositum sibi le Potestà.

152 Patet igitur qualiter accipiantur et sufficientia et nécessitas et congruentia etiam
est ut sit perfecta assimilatio ad trinitatem ut quelibet hierarchia dicat trinitatem et sicut
très virtutes. Hec autèm assignatio est secundum communem modum dicendi (ibid.).

153 Aliud namque est ministrare, aliud assistere, quia hi administrant Deo, qui et ad

nos nuntiando exeunt; assistant vero qui sic contemplatione intima perfruuntar, ut ad

explenda foras opera minime mittantur (Horn. 34, PI 76, 1254 C).
1,4 Questa distinzione era già stata adottata per esempio da Alessandro di Haies e da

Filippo il Cancelliere. Alessandro: Spiritus, quos angelos dicimus, duo habent: virtutem
administrandi et assistendi Deo, quod est contemplari. Verumtamen ultimum habent
secundum magis et minus, et non aequaliter; sed potius secundum approximationem ad

primum, et quantum ad esse et quantum ad bene esse. Sed quia haec duo habent ordinata ad

invicem, illis tria assignantur secundum quod etiam numerantur sub novem, quia très



356 Bonaventura e le gerarchie angeliche

ossia contemplativa ed operativa, alia quale cerca di assimilare lo
schema triadico di Dionigi. La scienza viene ricondotta alla contem-
plazione, l'azione al ministerium, l'ordine in quantopotestas ordinata ad

ministerium, a una posizione intermedia.155 Ora il punto di divergenza
tra Dionigi e il suo commentatore Ugo da un lato (Gregorio) e Bernardo

dall'altro, è costituito per Odo dalla diversa interpretazione che essi

forniscono di tale potestas ordinata. Essa infatti puö essere considerata
«vel quantum ad modum vel per comparationem ad illos supra quos». E
similmente l'executio ministerii puö essere considerata «vel per
comparationem ad diversa ministerii opera vel per comparationem ad illos
quibus ministratur.» Ora Dionigi:

multitudinem ordinum accipit secundum diversum modum sumendi pote-
statem. Et hoc patet per Hugonem qui commentatur super ierarchiam

Dionysii dicit enim sie: medii sicut dispositione medii sunt, ita et officio;
dominationes sunt que singulari excellentia invisibilem annunciationem in
virtutibus solo imperio informant; virtutes que virtutem et imperium in
exequendo in potestatibus tradunt; potestates vero que conceptum manda-

tum in subiectis angelis per operationem perficiunt. Et sie diversificantur
secundum virtutem distantem sive potestatem informantem, ut dominationes

secundum potentiam ineeptam et alteri traditam ad exequendum; ut
virtutes secundum potentiam exequentem in potestatibus. Vel posset dici

secundum contemplationem, très secundum ordinem, très secundum administrationem.
Omnes tarnen haec omnia habent, sed dantur nominationes secundum uniuseuiusque
magis excellens (Glossa, p. 85). Filippo il Cancelliere: sicut habetur a Sanctis, angeli
habent duplicem vim, scilicet contemplativam et ammistratoriam, vel aliter angeli habent
vim Deo assistricem et ad nos conversivam. Nobilior autem est vis contemplativa vel Deo
assistens quam amministratoria sive ad nos conversiva. Quod patet ex terminis qui sunt
Deus et homo sive creatura (Summa de bono, p. 384); Sed occurrit questio una secundum
hoc. Videtur enim secundum hoc quod tantum debeant esse due ierarchie, cum sit duplex
vis in genere, et ita duplex genus operis et per consequens duplex excellentia... Licet sit
tantum duplex vis in genere, scilicet contemplativa et ministrativa, erunt tamen très
differentie. Cum enim intelligentia angelica habeat potestatem ordinatam in medio supe-
rioris et inferioris, prima autem sumatur secundum excellentiam operis ad superius, scilicet
Deum, ultima vero secundum excellentiam actionis ad inferius, media vero erit secundum
habitudinem potestatis in medio; etenim medium est accipere in se et ut tenet se cum
superiori et ut tenet se cum inferiori (ibid., p. 385).

155 Possumus tamen et aliter dicere quod duplex est opus angelorum contemplari et
ministrare: quantum ad actum contemplationis accipitur prima ierarchia secundum tri-
plicem actum ut dictum est, sed ultima accipitur secundum actum ministerii; media vero,
sicut media, dicitur secundum nomen, sic et medium habet officium ; unde media dicitur
secundum potestatem ordinatam ad ministerium, sed ultima secundum ministerii execu-
tionem (ibid.).



Bonaventura e le gerarchie angeliche 357

quod accipit ordinem potentie per comparationem ad angelos. Ultimam
autem ierarchiam multiplicat per comparationem ad eos quibus ministratur,
quia aut principibus aut gentibus aut homini.156

Bernardo invece, e altri moderni moltiplicano la gerarchia
mediana

comparando ordinem potentie in relationes ad eos supra quos possunt, quia
aut super angelos bonos et sie dominationes, aut super homines et sie

prineipatus, aut super malos et sie potestates. Ultimam autem ierarchiam

multiplicat in ordines secundum diversas operationes ministrantium, quia
aut ministrant operando et sie virtutes, aut docendo maiora et ita archangeli,
aut minora et sie angeli.157

Come si puö notare, mentre Bonaventura è più rigoroso di Odo nel

presentare la classificazione gregoriana che dà sempre univocamente
nella successione Dominazioni, Principati, Potestà, sul significato e la

funzione dellapotestas ordinata Odo è invece molto più chiaro ed esau-
stivo. Mentre il Serafico infatti si limita ad affermare senza spiegare che
«habet substantia ordinari mediante potentia» e che la perfezione della

potentia ordinata si realizza nel presiedere, resistere ed operare, Odo
individua la diversità di posizione tra Dionigi da un lato, e Bernardo e

Gregorio dall'altro nel loro diverso modo di considerare tale potenza:
Dionigi moltiplica la gerarchia mediana secondo l'ordine della potenza
«quantum ad modum aeeipiendi», Bernardo invece «secundum ordinem

potentie in presidendo angelis bonis et hominibus vel angelis
malis»158. Odo infine, diversamente da Bonaventura, non mostra una
propensione maggiore per la posizione di Dionigi rispetto a quella di
Gregorio. Infatti, benché più profondo interprète di Dionigi sul tema
dell'ordine come potenza ordinata, alla fine della sua esposizione, non
esprime alcun apprezzamento valutativo su questo autore.

La via narrationis seguita da Bonaventura, proprio perché definitoria
e classificatoria, a volte comporta semplifieazioni e radicalizzazioni. Ne
è un esempio, corne si è visto, l'attribuzione a Gregorio Magno di una
definizione di ordine angelico, che è invece del Lombardo, a Dionigi di

156 Vat. lat. 5982, f. 9 Iva.
Ibid.

158 Ibid. Ancora - ma in questo Odo e Bonaventura vanno di pari passo - Dionigi
moltiplica la gerarchia in relazione ai soggetti cui è indirizzata l'azione (principi, genti,
singolo uomo), Bernardo in relazione aile operazioni - operare, docere maiora, docere minora

- di coloro che esercitano il ministerium.



358 Bonaventura e le gerarchie angeliche

una successione nella gerarchia mediana in Dominazioni, Potestà e

Virtù che più tardi verra ritrattata, sempre all'Areopagita una distin-
zione della gerarchia in base alla scienza, all'ordine, all'attività che è

piuttosto una interpretazione dei Medievali del pensiero di questi.
La via narrationis non è neutra. Bonaventura présenta due defini-

zioni di gerarchia che per Dionigi non sono propriamente tali, perché in
esse puö introdurre la sua riflessione sui grandi temi della teologia
trinitaria e sul motivo del regressus a Dio. II puro criterio storico-espo-
sitivo, soprattutto quando si tratta di presentare nozioni basilari della

speculazione dionisiana, quali ad esempio la definizione classica di
gerarchia, tende a cedere il posto a quello interpretativo, come dimostra
l'assunzione dello schema imago-similitudo o quello delle tre potenze
costitutive dell'anima (memoria, intelligenza, volontà) come canoni
ermeneutici. L'opzione per Dionigi piuttosto che per Gregorio per
quanto attiene alia classiflcazione angelica è un ulteriore testimonianza
di come tale via sia «orientata».

La via narrationis è ricca: nella sua apparente linearità e secchezza

riassume e condensa Tintera storia delle nozioni di gerarchia, di angelo e

di ordine angelico, quale si è venuta a poco a poco costituendo ed

elaborando nel corso dei secoli fïno a Bonaventura, attraverso varie
mediazioni, quella di Ugo di S. Vittore, ad esempio, ma anche quella dei

primi francescani come Alessandro di Haies e Odo Rigaldi. Termini
quali epifania, iperfania, ipofania o la definitio magistralis richiamano
sobriamente tradizioni passate di cui i Praenotata riportano l'eco ormai
affïevolita: su questi Bonaventura non interviene, non attribuisce pater-
nità, si limita a presentarli e a ordinarli in maniera sistematica; è uno
storico muto, ma non per questo meno importante: in poche pagine egli
offre tutto il materiale angelologico del passato: è compito dello storico
moderno ricondurlo aile sue radici, enucleare le sue possibili fonti, i suoi

percorsi differenziati.


	Bonaventura e le gerarchie angeliche : praenotata alla distinctio 9 della lectura al II libro delle Sentenze

