
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: "Der Mensch ist unheilbar religiös" : zu Paul Tillichs dynamischem
Glaubensbegriff

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Schüssler

«Der Mensch ist unheilbar religiös»

Zu Paul Tillichs dynamischem Glaubensbegriff

«Es gibt kaum ein Wort der religiösen Sprache - weder der gelehrten

noch der volkstümlichen -, das mehr Mißverständnissen, Entstellungen

und fragwürdigen Begriffsbestimmungen ausgesetzt ist als das

Wort <Glaube>. Es gehört zu jenen Begriffen, die selber erst geheilt
werden müssen, ehe sie zur Heilung des Menschen gebraucht werden
können.» Diese Worte des evangelischen Theologen und Philosophen
Paul Tillich (1886—1965) aus seiner Schrift Dynamics offaith von 1957

- Tillich selbst wählte für die deutsche Ausgabe den Titel «Wesen und
Wandel des Glaubens»1 - treffen auch heute noch ins Schwarze. Daß
der Glaube eine «therapeutische Dimension» hat, die die Angst und die

Verzweiflung zu überwinden hilft und zur Freiheit führen will, wird
auch in den jüngsten Publikationen zu diesem Thema immer wieder
herausgestrichen.2 Paul Tillich ist einer der ersten, der hierauf aufmerksam

gemacht hat.

1 G VIII 111. — Ich zitiere Dynamics offaitb nach der Übersetzung aus G VIII
111-196, wobei ich Übersetzungsfehler stillschweigend korrigiere. - Die Werke Tillichs
werden wie folgt zitiert: Gesammelte Werke, Hg. R. Albrecht, 14 Bde., Stuttgart 1959 ff.

G; Ergänzungs- und Nachlaßbände zu den gesammelten Werken von Paul Tillich, 6

Bde., Stuttgart 1971 ff. E; Systematische Theologie, 3 Bde., Stuttgart 1955ff. S;
Religiöse Reden, 3 Bde., Stuttgart 1952ff. R (jeweils mit Band- u. Seitenangabe);
Dogmatik. Marburger Vorlesung von 1925, Hg. W. Schüssler, Düsseldorf 1986 Dog-
matik.

2 Vgl. dazu die einschlägigen Publikationen von E. Biser zum Thema; E. Drewermann

betont ja bekanntlich ebenfalls diesen Aspekt. Vgl. z.B. auch W. Beinert,
Heilender Glaube, Mainz 1990.



«Der Mensch ist unheilbar religiös: 299

Glaube - der Zustand des Ergriffenseins von dem,

was uns unbedingt angeht

Auch wer von Tillich kaum etwas gehört hat, der kennt doch
zumeist seine Bestimmung: Religion ist das, was uns unbedingt angeht
(religion is ultimate concern). Doch ist hierzu zu sagen, daß diese Bestimmung

natürlich eine Verkürzung ist; denn das, was uns unbedingt
angeht, ist nicht die Religion, sondern Gott (oder ein Götze). Glaube,
als der religiöse Akt, ist nach Tillich der Zustand des Ergriffenseins von
dem, was uns unbedingt angeht.3 Und Religion ist genauerhin der
Ausdruck dessen, was im Akt des Glaubens erfahren wird.4 Die Dinge
sind also komplizierter, als das gemeinhin dargestellt wird. Ich will hier
aber nicht weiter den Gottesbegriff Tillichs entfalten, auch nicht seinen

Religionsbegriff, vielmehr soll es im folgenden um Tillichs Glaubensbegriff

gehen. Auch wenn man nicht alle Implikationen seines

Glaubensbegriffs unkritisch teilen kann, so meine ich doch, daß Tillich hier
Wesentliches neu entdeckt, formuliert und fruchtbar gemacht hat für
unsere Zeit.

Tillich geht bei seiner Bestimmung des Glaubens nicht von dem
neutestamentlichen Befund aus, sondern von der allgemeinen
Menschheitserfahrung, daß der Mensch — wie jedes andere Lebewesen — um
vielerlei Dinge besorgt ist, daß er Anliegen hat, die dringlich, ja oft sogar
äußerst dringlich sind, und daß er daneben auch Anliegen hat, die

Unbedingtheit beanspruchen. Das unbedingte Anliegen eines
Menschen — sei es die Nation, sei es Erfolg im Leben - ist nicht nur
unbedingte Forderung, sondern enthält immer auch die Verheißung
höchster Erfüllung. «Wenn ein Volk Leben und Gedeihen der Nation
zu seinem höchsten Anliegen macht,» schreibt Tillich, «verlangt es, daß
ihm alle anderen Dinge geopfert werden, wie wirtschaftlicher Wohlstand,

Gesundheit und Leben, die Familie, die ästhetische und kognitive

Wahrheit, Gerechtigkeit und Menschlichkeit. Die extremen
Formen des Nationalismus, wie wir sie in unserer Zeit erlebt haben, sind

geradezu Musterbeispiele dafür, was ein <höchstes Anliegen) bedeutet,
und zwar in allen Bereichen menschlichen Daseins bis hinab zu den

trivialsten Angelegenheiten des täglichen Lebens. Alles hat dem einzi-

3 Vgl. G VIII 111 u.ö.
4 Vgl. dazu W. Schüssler, Jenseits von Religion und Nicht-Religion. Der Religionsbegriff

im Werk Paul Tillichs, Frankfurt a.M. 1989, 179.



300 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

gen Gott zu dienen, eben der Nation.»5 Ähnlich ist es, wenn z.B.

«Erfolg im Leben» zum unbedingten Anliegen gemacht wird: «Das ist
der <Gott> vieler Menschen in der vom Geist der Konkurrenz
beherrschten abendländischen Welt. Auch er erheischt wie jedes letzte

Anliegen unbedingte Befolgung seiner Gesetze, selbst wenn das die

Preisgabe echter menschlicher Beziehungen, eigener Überzeugungen
und des schöpferischen Eros bedeuten sollte. Seine Drohung ist sozialer
und wirtschaftlicher Abstieg; seine Verheißung, unbestimmt wie alle

Verheißungen dieser Art, stellt die Erfüllung des eigenen Seins in
Aussicht.»6

Glaube - ein ganzbeitlieber Akt aus der Mitte des Personseins

Die Bestimmung des Glaubens als Zustand des Ergriffenseins von
dem, was uns unbedingt angeht, ist weit von dem entfernt, was man
gemeinhin unter Glaube versteht. Glaube ist ein Akt der ganzen Person:

«Er vollzieht sich in der Mitte des personalen Lebens, und alle
Elemente des persönlichen Seins nehmen daran teil. Glaube ist der
zentralste Akt des menschlichen Geistes. Er ist kein Vorgang in einem
Teilbereich oder eine spezielle Funktion des menschlichen Gesamtseins.

Alle Funktionen des Menschen sind im Akt des Glaubens
vereinigt. Der Glaube ist jedoch nicht bloß der Inbegriff ihrer einzelnen
Elemente. Er überschreitet jeden Teilbereich wie auch ihre Gesamtheit
und wirkt zugleich auf jeden einzelnen von ihnen ein.»7

Ein solches Glaubensverständnis wendet sich gegen eine intellek-
tualistische, voluntaristische oder emotionale Verzerrung des Glaubens.

Der Glaube ist kein Wissensakt mit einem geringen Grad von
Gewißheit. Ein solcher Glaube ist nichts anderes als ein «Für-wahr-
Halten». In diesem Sinne «glaubt» der Mensch an alles mögliche, so z. B.

daß bestimmte Mitteilungen zutreffen u.ä. Die englische wie auch die
französische Sprache haben hierfür ein besonderes Wort zur Verfügung:
«believe» im Gegensatz zu «faith», «croyance» im Gegensatz zu «foi».
Im Deutschen fehlt leider eine solche Unterscheidung.

5 G VIII112.
6 G VIII 113.
7 G VIII 114.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 301

Glaube im Sinne des «Für-wahr-Haltens» kann einmal auf einer
Gewißheit beruhen, die genügt, eine ausreichende Wahrscheinlichkeit
zu verbürgen, zum anderen darauf, daß eine glaubwürdige Autorität die
betreffende Aussage verbürgt. Auf eine solche Art des Glaubens zu
verzichten, bedeutete, daß die Welt für uns wesentlich enger würde, als

sie tatsächlich ist. Ein solcher Glaube ist darum vernünftig, aber er ist
nicht das, was das Wesen religiösen Glaubens ausmacht. Denn dieser ist
mehr als Vertrauen auf Autoritäten, wenn auch Vertrauen immer ein
Element des Glaubens ist. «Glaube ist Teilhabe an dem, was uns unbedingt

angeht - Teilhabe mit dem ganzen Sein.»8

Genausowenig wie der Glaube mit einem Akt des Erkennens
gleichgesetzt werden darf, genausowenig ist der Glaube als ein Akt des

Willens zu begreifen. Wird der Mangel an Gewißheit, der dem intel-
lektualistischen Mißverständnis des Glaubens zugrunde liegt, durch
einen Willensakt ergänzt, so ist auch das noch kein Glaube. Wenn auch
Thomas von Aquin dies so nicht gelehrt hat9, so wurde der Glaube doch
— im Anschluß an ihn — immer wieder in dieser Weise mißdeutet.10

Schließlich ist der Glaube auch nicht mit dem Gefühl identisch.
Dieses Mißverständnis, das sich zu Unrecht auf Schleiermacher
beruft11, macht die Religion zur Privatsache des einzelnen, macht sie

damit aber letztlich harmlos. Von Wissenschaftlern und Politikern
wurde diese Deutung des Glaubens bereitwillig aufgenommen, beendet
sie doch die alten Konflikte zwischen Religion und Kultur. «Der
Glaube als Zustand des Ergriffenseins von dem, was uns unbedingt
angeht, fordert den ganzen Menschen und läßt sich nicht auf die
Subjektivität bloßen Fühlens beschränken. Ein solcher Glaube beansprucht
Wahrheit für sich und fordert Hingabe an das, was unbedingt angeht. Er

8 G VIII 133. Vgl. H. Waldenfels, Begegnung der Religionen. Theologische
Versuche I: Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien zur Theologie der Kulturen und
Religionen, Hg. H. Waldenfels, Bd. 1, Bonn 1990, 282.

9 Vgl. S.th. II/II, 4, lf.
10 Vgl. z.B. auch H. Vorster, Artikel «Glaube», in: Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Bd. 3, Hg. J. Ritter, Darmstadt, 1974, 627-643, 635; dazu B. Körner, Extra
ecclesiam nulla salus. Sinn und Problematik dieses Satzes in einer sich wandelnden
fundamentaltheologischen Ekklesiologie, in: Zeitschrift für katholische Theologie 114 (1992)
274-292, 286-288.

" Vgl. dazu W. Schüssler, Der philosophische Gottesgedanke im Frühwerk Paul
Tillichs (1910-1933). Darstellung und Interpretation seiner Gedanken und Quellen,
Würzburg 1986, 55 A. 531.



302 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

kann sich nicht damit abfinden, als unverbindliches Fühlen in einen

abgelegenen Winkel gestellt zu werden. Wenn der ganze Mensch ergriffen

ist, sind alle seine Kräfte ergriffen. Wird dieser Anspruch der Religion

verneint, wird die Religion selbst verneint.»12

Der Mensch - ein «animal religiosum»

Glaube - als Zustand des Ergriffenseins von dem, was uns unbedingt

angeht - kommt jedem Menschen zu, ja ist geradezu das

Charakteristikum menschlichen Seins. Denn nicht die klassische Bestimmung
des Menschen als animal rationale trifft das Entscheidende. Dagegen
spricht nicht nur, daß auch bei den Tieren Spuren von technischer
Vernunft nachweisbar sind; man hat sich ja bekanntlich hierauf weiter
zurückgezogen auf die «ontologische Vernunft», die es mit dem

Wahren, Schönen, Guten und Gerechten zu tun hat. Sicherlich, all das —

und nicht sein Vermögen, zu unterscheiden, zu berechnen und zu

begründen - macht den Menschen zu einem vernunftbegabten Wesen.
Aber trotz dieses umfassenderen Begriffs von Vernunft ist nach Tillich
die Auffassung abzulehnen, daß die «eigentliche Natur des Menschen»
mit der rationalen Struktur seines Geistes gleichzusetzen sei. Denn «der
Mensch hat die Möglichkeit, sich für oder gegen die Vernunft zu
entscheiden; er ist fähig, in seinem schöpferischen Tun über die Vernunft
hinauszugehen oder wider alle Vernunft zu zerstören.» Die Kraft, die
dem Menschen dieses Vermögen gibt, ist die «Macht seines Seins», «in
dessen innerstem Kern alle Elemente seines Seins vereinigt sind»13.

Der Glaube ist in diesem Sinne nicht ein Akt irgendeiner rationalen
Funktion und auch kein Akt des Unbewußten; er ist vielmehr der Akt,
in dem die rationalen wie die nichtrationalen Elemente des Seins
transzendiert werden.

Der Mensch ist wesenhaft ein Glaubender. Denn ohne ein letztes

Anliegen können wir nicht leben. In diesem Sinne ist der Glaube ein

12 G VIII138; vgl. G V 166. - Worin nun aber näherhin das Erkenntniselement im
Glauben besteht, wird bei Tillich nicht ganz deutlich. R. Slenczka, Artikel «Glaube VI»,
in: Theologische Realenzyklopädie, Hg. G. Müller, Bd. XIII, Berlin-New York 1984,
318-365, 359, spricht darum nicht zu Unrecht in diesem Zusammenhang von einer
«Apophatik», «insofern es eigentlich nichts gibt, woran der Glaube inhaltlich festgemacht
werden könnte.»

15 G VIII 115.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 303

Existential menschlichen Seins.14 «Atheismus kann folglich nur als

Versuch verstanden werden, jedes unbedingte Anliegen zu leugnen,
d. h. also Ablehnung der Frage nach dem Sinn des Lebens. Gleichgültigkeit

gegenüber dieser dringlichsten Frage ist die einzig denkbare
Form des Atheismus.»15 Es ist die Frage, ob ein solcher Atheismus

überhaupt möglich ist. Jedenfalls ist soviel klar: «Wen die Frage nach

Gott gleichgültig läßt, obwohl er weiß, daß sie zugleich die Frage nach
dem Sinn seines Lebens ist, der hat sich seiner eigentlichen Menschlichkeit

begeben.»16

Der Glaube und das wahrhaft Unbedingte

Bisher war vom Glauben in seiner formalen Bestimmung die Rede,
für die der jeweilige Inhalt unerheblich ist. Für den Gläubigen ist die

inhaltliche Seite des Glaubens natürlich als solche von größter
Wichtigkeit. Das kommt auch schon in dem Wort «Anliegen» zum Ausdruck,
denn es weist sowohl auf die subjektive wie auch auf die objektive Seite

des Glaubens hin. Etwas kann uns unbedingt angehen. Doch Unbe-

dingtheit darf nur das wahrhaft Unbedingte für sich beanspruchen. Es

würde nach Tillich wenig weiterhelfen, das, was im Akt des Glaubens
erfahren wird, als «Gott» oder «einen Gott» zu bezeichnen. Denn dann
stellte sich sofort die Frage ein: Was begründet in der Idee Gottes die

Göttlichkeit? Hierauf gibt es nur eine Antwort: das Element des

Unbedingten, des letztlich Gültigen. Das läßt uns verstehen, warum in der
Geschichte der Religion fast alles den Charakter des Letztgültigen
erlangt hat. Es läßt aber auch verstehen, daß das menschliche Bewußtsein

immer schon darauf aus ist, das wirklich Unbedingte von dem zu

scheiden, was zwar den Anspruch auf Unbedingtheit erhebt, aber in
Wirklichkeit nur vorläufig, vergänglich und endlich ist.

Etwas Vorläufiges, das fälschlich Unendlichkeit für sich
beansprucht, führt aber notwendig in die «existentielle Enttäuschung».
Denn das Zentrum, von dem der Götzenglaube ausgeht, liegt mehr oder

14 Ich halte es für mißverständlich, wenn W. Hertel, Existentieller Glaube: Eine
Studie über den Glaubensbegriff von Karl Jaspers und Paul Tillich, Meisenheim am Glan
1971, 74, meint, der von Tillich konzipierte Glaubensbegriff sei «ganz anthropologisch
gefaßt».

15 G VIII 142.
16 R III 97.



304 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

weniger an der Peripherie; «und somit führt dieser Glaube zu einem
Verlust der Wesensmitte und zur Zerstörung der Person. Der ekstatische

Charakter, der selbst solchem Irrglauben eignet, kann diese Folge

nur vorübergehend verschleiern.»17

Menschsein - zwischen Glauben und existentiellem Zweifel

Nach Tillich ist der Glaube gewiß, sofern er sich auf die Letztgültigkeit

als solche bezieht. Über den Inhalt unseres unbedingten Anliegens

gibt es keine Gewißheit - ganz gleich, ob dieser die Nation ist,

Erfolg im Leben, ein Gott oder gar der Gott der Bibel. Solche Dinge als

Gegenstand unseres letzten Anliegens anzunehmen, ist ein Wagnis und
somit ein Akt des Mutes. Der Glaube erfordert Mut, weil sich der

Gegenstand unseres letzten Anliegens als eine Sache von vorläufiger
und vergänglicher Bedeutung erweisen kann. Das kommt in aller
Schärfe zum Ausdruck im Verhältnis von Glauben und Zweifel.

Glaube und Zweifel sind unvereinbar, wenn man Glauben als Für-
wahr-Halten versteht. «Versteht man hingegen den Glauben als

Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht, ist der Zweifel ein
notwendiges Element im Glauben. »18 Der Zweifel, um den es hier geht, ist
weder der methodische oder wissenschaftliche Zweifel noch der
skeptische Zweifel, sondern es ist der existentielle Zweifel, der jedes Wagnis
begleitet. Der existentielle Zweifel, der in jedem Glaubensakt enthalten
ist, weiß um das Element der Ungewißheit in jeder existentiellen
Wahrheit.

Ein solcher dynamischer Glaubensbegriff, wie ihn Tillich hier
vertritt, scheint auf den ersten Blick jedem positiven Vertrauen, wie wir es

z.B. in den neutestamentlichen Aussagen finden, zu widersprechen.
Doch ist das nicht der Fall. Denn es handelt sich hierbei um eine

Strukturanalyse und nicht um die Beschreibung eines bestimmten
Zustandes. In diesem Sinne macht der Zweifel sich sicherlich nicht in
jedem Glaubensakt geltend, aber er ist als Element in der Struktur des

Glaubens immer vorhanden. Der Zweifel tritt immer nur unter

17 G VIII 119.
18 G VIII 124.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 305

bestimmten individuellen und sozialen Bedingungen hervor. «Existentieller

Glaube und Zweifel sind die Pole derselben Realität - des

Zustandes unbedingten Ergriffenseins.»19

Verzweiflung, Angst und der Mut zum Sein

In unserem Zeitalter ist es nicht so sehr die Angst vor Schicksal und
Tod, auch nicht die Angst vor Schuld und Verdammung, sondern die

Angst vor Verzweiflung und Sinnlosigkeit, die uns beherrscht. Wir
fürchten um den Sinn unserer Existenz. Die entscheidende Frage ist
darum: «Welcher Mut ist imstande, das Nichtsein in Form des Zweifels
und der Sinnlosigkeit in sich aufzunehmen?» Oder anders formuliert:
«Gibt es einen Glauben, der angesichts von Zweifel und Sinnlosigkeit
bestehen kann?»20 Der Glaube als theoretische Annahme von etwas,
das erkenntnismäßig zweifelhaft ist, kann den Zweifel und die Sinnlosigkeit

nicht überwinden. Überwinden kann diese nur ein Glaube, der
keine Meinung ist, sondern ein Zustand, «der Zustand des Ergriffenseins

von der Macht des Seins-Selbst». Der Mut zum Sein ist in diesem
Sinne ein Ausdruck des Glaubens. Und «Glaube ist die Erfahrung der
Macht des Seins-Selbst, die einem Seienden den Mut zum Sein

gibt.»21
«Wenn uns das letzte und höchste Anliegen mit überwältigender

Macht ergreift und wir dann auf unsere endlichen Sorgen blicken,»
schreibt Tillich in einer seiner Predigten, «... dann scheint alles genauso
zu sein wie zuvor, und doch ist alles verwandelt. Wir beschäftigen uns
noch mit all diesen Dingen, aber nun auf ganz andere Weise — die

Angst hat uns verlassen. Sie existiert zwar noch und versucht, sich

wieder einzuschleichen. Aber ihre Macht ist gebrochen, sie kann uns
nicht mehr zerstören.»22 Der Glaube beseitigt also das «Nein» des

Zweifels und die Angst vor dem Zweifel nicht; «er baut kein Schloß
zweifelsfreier Sicherheit - nur ein neurotisch verkehrter Glaube tut
das»23. Aber der Glaube nimmt das «Nein» des Zweifels und die Angst
der Unsicherheit in sich auf.

" G VIII 126; vgl. G V 170.
20 G XI 129.
21 G XI 128.
22 R II 150.
23 G V 170.



306 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

Das Symbol als Sprache des Glaubens

und die Gefahr des Buchstabenglaubens

Ist der Glaube ein Akt der ganzen Person und nicht identisch mit
einem Teilbereich, so ist klar, daß die Sprache des Glaubens nicht auf
derselben Ebene liegen kann wie die Sprache des Alltags oder die

Sprache der Wissenschaft. Es geht dem Glauben nicht um eine Ergänzung

unseres wissenschaftlichen Weltbildes, sondern um unser Heil.
Die Sprache des Glaubens ist darum notwendig Symbolsprache. Die
klassische Tradition hat dies auch nie anders gesehen, wenn hier von
Analogie oder Negativer Theologie gesprochen wird. Zwischen Symbol,

Analogie und Negativer Theologie gibt es zwar Unterschiede24,
doch geht es diesen verschiedenen Weisen von Gottes-Rede letztlich
um ein und dasselbe: um die Einsicht, daß das wahrhaft Unbedingte
den Bereich alles Bedingten unendlich transzendiert und daß es darum

von keiner endlichen Wirklichkeit unmittelbar und angemessen
ausgedrückt werden kann. «Religiös gesprochen heißt dies: Gott transzendiert

seinen eigenen Namen.»25

Hier könnte man einwenden: Ist die Sprache des Glaubens «nur»
symbolisch? Ein solcher Einwand hat zur Voraussetzung, daß es hier
etwas gäbe, was «mehr» als symbolisch wäre - also das Buchstäbliche.
Doch ist nach Tillich das Buchstäbliche auf dem Gebiet des Glaubens
immer «weniger» als das Symbolische. Zudem übersieht ein solcher
Einwand den Unterschied zwischen Zeichen und Symbolen. Symbole
haben mit Zeichen gemeinsam, daß sie auf etwas hinweisen, was außerhalb

ihrer selbst liegt; jedoch besteht der wesentliche Unterschied darin,
daß Symbole — im Gegensatz zu Zeichen — an der Wirklichkeit dessen

partizipieren, die sie «be-deuten», auf die sie hinweisen.26

Demgegenüber zieht der Buchstabenglaube, d.h. das Wörtlichnehmen

der Symbole, das Göttliche hinab in den Bereich der endlichen
Wirklichkeit. Tillich verdeutlicht dies an dem Satz «Gott hat seinen
Sohn gesandt»: «Das Wort <hat> impliziert Zeitlichkeit. Gott aber ist
über unserer Zeitlichkeit... Der Satz enthält auch eine Metapher des

Raumes. <Jemanden senden> heißt, ihn von einem Ort zum andern
bewegen. Auch das ist symbolische Ausdrucksweise Sagt man weiter,

24 Vgl. dazu W. Schüssler, a.a.O. (Anm. 11), 111 u. A. 328, 157-161.
25 G VIII 141.
26 Vgl. dazu W. Schüssler, a.a.O. (Anm. 4), 155-175.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 307

er <hat gesandt), so bedeutet das, wörtlich genommen, daß er etwas
verursacht hat. Gott ist dadurch der Kategorie der Kausalität
unterworfen. Und wenn wir schließlich von <ihm und seinem Sohn>
sprechen, so sprechen wir von zwei verschiedenen Wesen und wenden
damit die Kategorie der Substanz auf ihn an. Dies alles ist sinnlos, wenn
wir es wörtlich auffassen. Wenn es dagegen symbolisch genommen
wird, ist es ein tiefer Ausdruck der christlichen Erfahrung, ja der höchsten

christlichen Erfahrung im Hinblick auf das Verhältnis von Gott
und Mensch.»27

Der befreite Glaube

Der Buchstabenglaube hat nach Tillich seine Berechtigung bis zu
dem Zeitpunkt, wo der forschende Geist das wörtliche Für-wahr-Hal-
ten der Symbole in Frage stellt. Ist dieser Augenblick gekommen, so

eröffnen sich zwei Möglichkeiten. Der von der Sache her geforderte
Weg ist nach Tillich die Überwindung des Buchstabenglaubens und die

Einsicht in die notwendig symbolische Redeweise der Religion. Aber
für viele Menschen ist dieser Weg nicht gangbar, weil sie lieber ihr
Fragen unterdrücken als die Ungewißheit auf sich zu nehmen, die so

entsteht. Damit beginnt nach Tillich das zweite Stadium des

Buchstabenglaubens, das bewußte. Hier weiß man um das Recht des Fragens,
unterdrückt es aber. Auch dieses Stadium ist nach Tillich noch in
gewissem Sinne zu rechtfertigen, dann nämlich, wenn das «kritische
Bewußtsein» wenig entwickelt ist und leicht beunruhigt werden
kann.28

Der «befreite» Glaube, für den Tillich kämpft, ist demgegenüber
imstande, die Elemente der Kritik in sich aufzunehmen; er ist nicht
fanatisch. Wird der Zweifel dagegen unterdrückt, so liegt nur ein
«Scheinsieg» vor. Denn das, was unterdrückt wird, ist ja damit nicht
beseitigt. Es ist immer noch da und macht sich auch bemerkbar. Und
jeder unterdrückte Zweifel, der innerlich nicht überwunden ist, macht
sich als Fanatismus bemerkbar. Ein solcher Fanatismus muß sich nach

Tillich notwendig entwickeln und gegen alle diejenigen wenden, die

Repräsentanten der unterdrückten Elemente sind, weil der fanatische

27 G V 219.
28 G VIII 147.



308 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

Mensch ja fühlt, daß er etwas unterdrückt hat. Das Ja des Fanatikers ist
nicht mehr das naive Ja, nicht mehr das ungebrochene Ja. Sein Ja muß

jetzt geschützt werden gegen alle diejenigen, die die unterdrückten
Elemente von außen her repräsentieren. Der Fanatiker wendet sich so

notwendig gegen die Repräsentanten des kritischen Denkens. Er gibt
viele Gründe dafür an, aber die eigentlich treibende Kraft ist seine

Angst, daß die anderen beitragen werden, daß die Unterdrückung nicht
mehr funktioniert, daß das, was er unterdrückt hat, vielleicht doch

aufsteigt und dann den Zwiespalt wieder verursacht oder sogar eine
wirkliche Katastrophe produziert.

Und das spezifisch Christliche

Von verschiedener Seite hat man Paul Tillich in bezug auf sein

Glaubensverständnis immer wieder vorgehalten, es würde kaum noch
eine Beziehung zum spezifisch Christlichen aufweisen. Glaube, so
argumentierte man, ist doch immer «Glaube an». Auch wandte man ein:
Geht nicht erst von einem personalen Gegenüber, das im Glauben
erfahren wird, also von dem Anruf her, der im Glauben erlebt wird, das

Ergriffensein aus, welches Tillich demgegenüber als konstitutiv für den
Glauben selbst versteht?29 Hinter diesen Anfragen steht unausgesprochen

die Vermutung, Tillich würde eine Glaubensbestimmung, die

vom neutestamentlichen Befund ausgeht, ablehnen.
Hierzu ist zu sagen: Tillichs formaler Glaubensbegriff ist nicht auf

das Christentum beschränkt; ja Tillich behauptet gerade, daß ein
Zustand des Ergriffenseins von etwas, das uns unbedingt angeht, über
die gesamte Menschheit geht. Sicherlich, dieses Ergriffensein kann
nicht nur vom wahren Gott, sondern auch von Götzen ausgehen. Der
Übergang vom einen zum anderen ist gerade das, was die Geschichte
der Religion ausmacht.

Tillichs Glaubensbegriff ist in diesem Sinne eine äußerste Abstraktion30,

die aber, da sie aus dem «theologischen Zirkel»31 heraus formu-

29 So in einer Diskussion im Anschluß an Tillichs Vortrag: Der Absolutheitsan-
spruch des Christentums, Tübingen, 9.12.1962 (Tonbandaufzeichung; im Privatbesitz des

Vf.).
30 Vgl. G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube? Natürliche

Theologie als ökumenisches Problem, Paderborn 1987, 332, versteht Tillichs «universalen

Glaubensbegriff» geradezu als «Abhebung zu Barths christologisch enggeführtem
Glaubensverständnis».

31 Vgl. dazu S I 15-22.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 309

liert ist — Tillich sagt wiederholt, daß seine Glaubensbestimmung die
«abstrakte Übersetzung» des großen Gebotes sei: «Der Herr, unser
Gott, ist ein Gott. Und du sollst Gott, deinen Herrn, lieben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemüte, und von allen deinen
Kräften»32 —, auch auf den christlichen Glauben zutreffen muß. In
diesem Sinne versteht er den christlichen Glauben auch als «Zustand
des Ergriffenseins durch das neue Sein, das in Jesus als dem Christus
erschienen ist»33.

Zweifellos wird in anderen theologischen Systemen der Begriff des

Glaubens in einem sehr viel engeren Sinne gebraucht. Das alles
widerspricht aber nicht Tillichs Bestimmung des Glaubens. Der allgemeine
Glaubensbegriff, wie ihn Tillich formuliert, wird hierdurch in keiner
Weise angetastet. Nehmen wir uns aufgrund religiöser oder theologischer

Voreingenommenheit selbst die Möglichkeit zur Abstraktion, und
formulieren wir den Glaubensbegriff nicht auf eine Weise, die über

unser eigenes Sein hinausgreift, so nehmen wir uns letztlich die
Möglichkeit, mit anderen Religionen und auch mit der säkularisierten Kultur

ins Gespräch zu kommen.
Wird der Glaube zu eng gefaßt, so ist nach Tillich auch die Gefahr

gegeben, in einem Dialog z.B. mit einem Humanisten die christliche
Grundlage zu verlieren. Tillichs ganzes Interesse ist es demgegenüber,
den möglichen Verlust des Fundaments dadurch zu verhindern, daß das

Fundament in einer Weise ausgedrückt wird, daß es standhalten kann,
weil es die möglichen Einwände im Prinzip in sich faßt und infolgedessen

von den Einwänden nicht wirklich getroffen werden kann.34

Man kann natürlich den Begriff des Glaubens für eine bestimmte
Bedeutung des griechischen Wortes pistis, wie es im Neuen Testament
vorkommt, reservieren. Dagegen ist grundsätzlich nichts einzuwenden.
Trotzdem sollte man dann bedenken, was Tillich einmal in einer
Diskussion hierzu bemerkt hat: Dann sollte man kein Theologe werden,
sondern ein einfacher Christ bleiben. In dem Moment nämlich, wo
jemand Theologe ist, muß er fragen, wie sich der christliche Glaubensbegriff

zu dem unbedingten Ergriffensein verhält, das in vielen Men-

52 S I 19; vgl. G IX 100; E IV 61 f.
» S III 156.
54 Vgl. a.a.O. (Anm. 29). - So könnte z. B. gut gezeigt werden, daß KarlJaspers' Kritik

des Offenbarungsglaubens, wie er sie in seiner Schrift «Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung» von 1962 vertritt, die Position Paul Tillichs in keiner Weise
trifft.



310 «Der Mensch ist unheilbar religiös»

sehen überall in der Welt zu finden ist. Soll dieses Moment gerettet
werden, so ist es damit zu retten, daß ein universaler Glaubensbegriff
verwendet wird.35

Mit dem Glaubensbegriff verhält es sich ähnlich wie mit dem

Religionsbegriff. Auch der Religionsbegriff kann entweder eng oder weit
gefaßt werden, je nach dem theologischen oder philosophischen Standpunkt

des Definierenden. «Man kann die Bedeutung des Wortes <Re-

ligion> einengen aufden <cultus deorum> (die Verehrung der Götter) und
dabei die vormythologischen wie die nachmythologischen Stadien der

Religion ausschließen, also einerseits diejenigen, in denen es noch keine
Götter gab, und andererseits die, in denen es keine Götter mehr gab»,
schreibt Tillich, «... oder man kann diese beiden Stufen der Religion
miteinbeziehen. Dann muß man Religion so definieren, daß das

Verhältnis zu Göttern kein notwendiger Bestandteil der Definition ist. Man
kann aber noch einen Schritt weiter gehen und in den Begriff <Religion>
diejenigen säkularen Bewegungen einschließen, die gewisse Züge mit
den eigentlichen Religionen gemeinsam haben, während sie in anderen

Zügen entschieden von ihnen abweichen.»36

Zusammenfassung

Tillichs Bestimmung des Glaubens als Zustand des Ergriffenseins
von dem, was uns unbedingt angeht, akzentuiert wesentliche Elemente,
die z.T. von anderen, unwesentlicheren überlagert und verdeckt werden.

Man muß nicht unkritisch alle Implikationen von Tillichs
Glaubensbegriff teilen, doch hat er auf entscheidende Momente aufmerksam

gemacht, die ich hier noch einmal kurz zusammenfassen möchte.
1. Der Glaube ist ein Akt der ganzen Person, ja der zentralste Akt

der Person, der wirkliches Menschsein erst konstituiert.
2. Die Weite von Tillichs Glaubensbegriff erlaubt es uns, sowohl

mit der säkularen Kultur als auch mit den nichtchristlichen Religionen
ins Gespräch zu kommen, ermöglicht so sowohl eine Theologie der

35 Vgl. a.a.O. (Anm. 29).
36 G V 52.



«Der Mensch ist unheilbar religiös» 311

Kultur37 wie auch eine Theologie der Religionen38. In diesem Sinne
löst sie das bekannte Paulus-Wort ein: Den Juden ein Jude, den Heiden
ein Heide. Kultur-Theologie bedeutet in diesem Sinne: den Profanen
ein Profaner werden.39 Das ist keine schlechte Annäherung, sondern
der einfache Versuch, den Gesprächspartner auf der Ebene abzuholen,

wo dieser steht; es heißt auch, ihn zuerst einmal ernstzunehmen als

jemand, der auch ein unbedingtes Anliegen hat, an das angeknüpft
werden kann. Daß eine solche Theologie leicht mißverstanden und so

selbst in den Geruch der Profanität kommen kann, ist eine andere
Sache.

3. Ein solcher dynamischer Glaubensbegriff, wie ihn Tillich
vertritt, will den heutigen Menschen erlösen - auch von den Übeln dieser
Zeit: von Angst, Verzeiflung und Sinnlosigkeit; will hinführen zu
einem «befreiten» Glauben, der nicht noch neue Ängste heraufbeschwört.

4. Haben wir heute das Ende der religiösen oder christlichen Ära
erreicht, von dem so viel gesprochen wird? Tillich zeigt uns, daß dies

nicht der Fall ist. Denn der Mensch, so wurde deutlich, ist wesentlich, ja

«unheilbar» religiös.40 «Das religiöse Prinzip kann nicht aufhören,»

ermutigt uns Tillich, «denn die Frage nach dem letzten Sinn des Lebens

läßt sich nicht zum Schweigen bringen, solange Menschen leben. Religion

als Religion kann nicht untergehen, aber eine partikulare Religion
kann nur solange am Leben bleiben, wie sie sich selbst als Religion
transzendiert.»41

37 Vgl. dazu W. Schüssler, Theologie muß Angriff sein. Das Religions- und
Theologieverständnis Paul Tillichs, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 34

(1987) 513-529, 521-523; ders., a.a.O. (Anm. 4), 70-116.
38 Vgl. dazu W. Schüssler, Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der

Religionen. Zu Paul Tillichs religionsphilosophischem Beitrag zum interreligiösen Dialog,
in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 77 (1993) Heft 2, 137—151;

Ders., a.a.O. (Anm. 4), 117-154.
39 Vgl. Dogmatik, 72.
40 Wobei Tillich hier sicherlich entscheidend von F. W.J. Schelling beeinflußt ist, für

den der Mensch auch «von Grund auf religiös» ist. Vgl. zu Schelling: A. Franz, Der
Mensch als Wesen der Transzendenz. Zum religiös-metaphysischen Ansatz der
Spätphilosophie F.W.J. Schellings, in: L. Honnefelder/W. Schüssler (Hg.), Transzendenz. Zu
einem Grundwort der klassischen Metaphysik, Paderborn 1992, 247-263, bes. 261.

41 G V 98.


	"Der Mensch ist unheilbar religiös" : zu Paul Tillichs dynamischem Glaubensbegriff

