Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: "Der Mensch ist unheilbar religioés” : zu Paul Tillichs dynamischem
Glaubensbegriff

Autor: Schussler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WERNER SCHUSSLER

«Der Mensch ist unheilbar religios»

Zu Paul Tillichs dynamischem Glaubensbegriff

«Es gibt kaum ein Wort der religiésen Sprache — weder der gelehr-
ten noch der volkstiimlichen —, das mehr Mi3verstindnissen, Entstel-
lungen und fragwiirdigen Begriffsbestimmungen ausgesetzt ist als das
Wort <Glaube). Es gehort zu jenen Begriffen, die selber erst geheilt
werden miussen, ehe sie zur Heilung des Menschen gebraucht werden
kénnen.» Diese Worte des evangelischen Theologen und Philosophen
Paul Tillich (1886-1965) aus seiner Schrift Dynamics of faith von 1957
— Tillich selbst wihlte fiir die deutsche Ausgabe den Titel « Wesen und
Wandel des Glaubens»' — treffen auch heute noch ins Schwarze. Dal3
der Glaube eine «therapeutische Dimension» hat, die die Angst und die
Verzweiflung zu iberwinden hilft und zur Freiheit fithren will, wird
auch in den jiingsten Publikationen zu diesem Thema immer wieder
herausgestrichen. ? Paul Tillich ist einer der ersten, der hierauf aufmerk-
sam gemacht hat.

' G VII 111. - Ich zitiere Dynamics of faith nach der Ubersetzung aus G VIII
111-196, wobei ich Ubersetzungsfehler stillschweigend korrigiere. — Die Werke Tillichs
werden wie folgt zitiert: Gesammelte Werke, Hg. R. ALBRECHT, 14 Bde., Stuttgart 1959 ff.
= G; Erginzungs- und NachlaBbinde zu den gesammelten Werken von Paul Tillich, 6
Bde., Stuttgart 1971ff. = E; Systematische Theologie, 3 Bde., Stuttgart 1955ff. = S;
Religiose Reden, 3 Bde., Stuttgart 1952ff. = R (jeweils mit Band- u. Seitenangabe);
Dogmatik. Marburger Vorlesung von 1925, Hg. W. Schiissler, Diisseldorf 1986 = Dog-
matik.

? Vgl. dazu die einschligigen Publikationen von E. Biser zum Thema; E. DREWER-
MANN betont ja bekanntlich ebenfalls diesen Aspekt. Vgl. zB. auch W. BEINERT,
Heilender Glaube, Mainz 1990.



«Der Mensch ist unheilbar religios» 299

Glanbe - der Zustand des Ergriffenseins von dem,
was uns unbedingt angeht

Auch wer von Tillich kaum etwas gehort hat, der kennt doch
zumeist seine Bestimmung: Religion ist das, was uns unbedingt angeht
(religion is ultimate concern). Doch ist hierzu zu sagen, daf3 diese Bestim-
mung natiirlich eine Verkiirzung ist; denn das, was uns unbedingt
angeht, ist nicht die Religion, sondern Gott (oder ein Gotze). Glaube,
als der religiose Akt, ist nach Tillich der Zustand des Ergriffenseins von
dem, was uns unbedingt angeht.> Und Religion ist genauerhin der
Ausdruck dessen, was im Akt des Glaubens erfahren wird. * Die Dinge
sind also komplizierter, als das gemeinhin dargestellt wird. Ich will hier
aber nicht weiter den Gottesbegriff Tillichs entfalten, auch nicht seinen
Religionsbegriff, vielmehr soll es im folgenden um Tillichs Glaubens-
begriff gehen. Auch wenn man nicht alle Implikationen seines Glau-
bensbegriffs unkritisch teilen kann, so meine ich doch, daf3 Tillich hier
Wesentliches neu entdeckt, formuliert und fruchtbar gemacht hat fiir
unsere Zeit.

Tillich geht bei seiner Bestimmung des Glaubens nicht von dem
neutestamentlichen Befund aus, sondern von der allgemeinen Mensch-
heitserfahrung, daB3 der Mensch — wie jedes andere Lebewesen — um
vielerlei Dinge besorgt ist, daf3 er Anliegen hat, die dringlich, ja oft sogar
dulerst dringlich sind, und daf} er daneben auch Anliegen hat, die
Unbedingtheit beanspruchen. Das unbedingte Anliegen eines Men-
schen — sei es die Nation, sei es Erfolg im Leben — ist nicht nur
unbedingte Forderung, sondern enthilt immer auch die VerheiBBung
hochster Erfiillung. « Wenn ein Volk Leben und Gedeihen der Nation
zu seinem hochsten Anliegen macht,» schreibt Tillich, «verlangt es, dal3
ihm alle anderen Dinge geopfert werden, wie wirtschaftlicher Wohl-
stand, Gesundheit und Leben, die Familie, die 4dsthetische und kogni-
tive Wahrheit, Gerechtigkeit und Menschlichkeit. Die extremen For-
men des Nationalismus, wie wir sie in unserer Zeit erlebt haben, sind
geradezu Musterbeispiele dafiir, was ein <hochstes Anliegen> bedeutet,
und zwar in allen Bereichen menschlichen Daseins bis hinab zu den
trivialsten Angelegenheiten des tiglichen Lebens. Alles hat dem einzi-

3 Vgl. G VIII 111 uw.e.
4 Vgl. dazu W. ScHUSSLER, Jenseits von Religion und Nicht-Religion. Der Religions-
begriff im Werk Paul Tillichs, Frankfurt a.M. 1989, 179.



300 «Der Mensch ist unheilbar religios»

gen Gott zu dienen, eben der Nation.»® Ahnlich ist es, wenn zB.
«Erfolg im Leben» zum unbedingten Anliegen gemacht wird: «Das ist
der <Gott» vieler Menschen in der vom Geist der Konkurrenz be-
herrschten abendlindischen Welt. Auch er erheischt wie jedes letzte
Anliegen unbedingte Befolgung seiner Gesetze, selbst wenn das die
Preisgabe echter menschlicher Beziehungen, eigener Uberzeugungen
und des schopferischen Eros bedeuten sollte. Seine Drohung ist sozialer
und wirtschaftlicher Abstieg; seine Verheilung, unbestimmt wie alle
VerheiBungen dieser Art, stellt die Erfillung des eigenen Seins in
Aussicht.»®

Glanbe — ein ganzheitlicher Akt aus der Mitte des Personseins

Die Bestimmung des Glaubens als Zustand des Ergriffenseins von
dem, was uns unbedingt angeht, ist weit von dem entfernt, was man
gemeinhin unter Glaube versteht. Glaube ist ein Akt der ganzen Per-
son: «Er vollzieht sich in der Mitte des personalen Lebens, und alle
Elemente des personlichen Seins nehmen daran teil. Glaube ist der
zentralste Akt des menschlichen Geistes. Er ist kein Vorgang in einem
Teilbereich oder eine spezielle Funktion des menschlichen Gesamt-
seins. Alle Funktionen des Menschen sind im Akt des Glaubens ver-
einigt. Der Glaube ist jedoch nicht blof3 der Inbegriff ihrer einzelnen
Elemente. Er iiberschreitet jeden Teilbereich wie auch ihre Gesamtheit
und wirkt zugleich auf jeden einzelnen von ihnen ein.»’

Ein solches Glaubensverstindnis wendet sich gegen eine intellek-
tualistische, voluntaristische oder emotionale Verzerrung des Glau-
bens. Der Glaube ist kein Wissensakt mit einem geringen Grad von
GewiBheit. Ein solcher Glaube ist nichts anderes als ein «Fir-wahr-
Halten». In diesem Sinne «glaubt» der Mensch an alles mogliche, so z. B.
daB bestimmte Mitteilungen zutreffen u.i. Die englische wie auch die
franzosische Sprache haben hierfiir ein besonderes Wort zur Verfiigung:
«believe» im Gegensatz zu «faith», «croyance» im Gegensatz zu «foi».
Im Deutschen fehlt leider eine solche Unterscheidung.

> G VIII 112
¢ G VIII 113.
7 G VIII 114.



«Der Mensch ist unheilbar religics» 301

Glaube im Sinne des «Fiir-wahr-Haltens» kann einmal auf einer
GewiBheit beruhen, die geniigt, eine ausreichende Wahrscheinlichkeit
zu verbiirgen, zum anderen darauf, daf} eine glaubwiirdige Autoritit die
betreffende Aussage verbiirgt. Auf eine solche Art des Glaubens zu
verzichten, bedeutete, dal3 die Welt fiir uns wesentlich enger wiirde, als
sie tatsichlich ist. Ein solcher Glaube ist darum verniinftig, aber er ist
nicht das, was das Wesen religiésen Glaubens ausmacht. Denn dieser ist
mehr als Vertrauen auf Autorititen, wenn auch Vertrauen immer ein
Element des Glaubens ist. « Glaube ist Teilhabe an dem, was uns unbe-
dingt angeht — Teilhabe mit dem ganzen Sein.»?®

Genausowenig wie der Glaube mit einem Akt des Erkennens
gleichgesetzt werden darf, genausowenig ist der Glaube als ein Akt des
Willens zu begreifen. Wird der Mangel an GewiBheit, der dem intel-
lektualistischen MiBlverstindnis des Glaubens zugrunde liegt, durch
einen Willensakt erginzt, so ist auch das noch kein Glaube. Wenn auch
Thomas von Aquin dies so nicht gelehrt hat?, so wurde der Glaube doch
— im Anschlufl an ihn — immer wieder in dieser Weise mif3deutet.'®

SchlieBlich ist der Glaube auch nicht mit dem Gefiihl identisch.
Dieses Millverstindnis, das sich zu Unrecht auf Schleiermacher be-
ruft'!, macht die Religion zur Privatsache des einzelnen, macht sie
damit aber letztlich harmlos. Von Wissenschaftlern und Politikern
wurde diese Deutung des Glaubens bereitwillig aufgenommen, beendet
sie doch die alten Konflikte zwischen Religion und Kultur. «Der
Glaube als Zustand des Ergriffenseins von dem, was uns unbedingt
angeht, fordert den ganzen Menschen und 1463t sich nicht auf die Sub-
jektivitit bloBen Fiihlens beschrinken. Ein solcher Glaube beansprucht
Wahrheit fiir sich und fordert Hingabe an das, was unbedingt angeht. Er

8 G VIII 133. Vgl. H. WALDENFELS, Begegnung der Religionen. Theologische Ver-
suche I: Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien zur Theologie der Kulturen und
Religionen, Hg. H. Waldenfels, Bd. 1, Bonn 1990, 282.

? Vgl. S.th. II/1], 4, 1£.

' Vgl. z.B. auch H. VorsTER, Artikel «Glaube», in: Historisches Wérterbuch der
Philosophie, Bd. 3, Hg. J. Ritter, Darmstadt, 1974, 627-643, 635; dazu B. KGRNER, Extra
ecclesiam nulla salus. Sinn und Problematik dieses Satzes in einer sich wandelnden fun-
damentaltheologischen Ekklesiologie, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 114 (1992)
274-292, 286-288.

" Vgl. dazu W. ScutissLEr, Der philosophische Gottesgedanke im Frithwerk Paul
Tillichs (1910-1933). Darstellung und Interpretation seiner Gedanken und Quellen,
Wiirzburg 1986, 55 A. 531.



302 «Der Mensch ist unheilbar religios»

kann sich nicht damit abfinden, als unverbindliches Fiihlen in einen
abgelegenen Winkel gestellt zu werden. Wenn der ganze Mensch ergrif-
fen ist, sind alle seine Krifte ergriffen. Wird dieser Anspruch der Reli-
gion verneint, wird die Religion selbst verneint.»'?

Der Mensch - ein «animal religiosum »

Glaube — als Zustand des Ergriffenseins von dem, was uns unbe-
dingt angeht — kommt jedem Menschen zu, ja ist geradezu das Charak-
teristikum menschlichen Seins. Denn nicht die klassische Bestimmung
des Menschen als animal rationale trifft das Entscheidende. Dagegen
spricht nicht nur, daB3 auch bei den Tieren Spuren von technischer
Vernunft nachweisbar sind; man hat sich ja bekanntlich hierauf weiter
zurtickgezogen auf die «ontologische Vernunft», die es mit dem
Wahren, Schénen, Guten und Gerechten zu tun hat. Sicherlich, all das—
und nicht sein Vermoégen, zu unterscheiden, zu berechnen und zu
begriinden — macht den Menschen zu einem vernunftbegabten Wesen.
Aber trotz dieses umfassenderen Begriffs von Vernunft ist nach Tillich
die Auffassung abzulehnen, daf} die «eigentliche Natur des Menschen»
mit der rationalen Struktur seines Geistes gleichzusetzen sei. Denn «der
Mensch hat die Moglichkeit, sich fiir oder gegen die Vernunft zu ent-
scheiden; er ist fihig, in seinem schopferischen Tun iiber die Vernunft
hinauszugehen oder wider alle Vernunft zu zerstéren.» Die Kraft, die
dem Menschen dieses Vermogen gibt, ist die « Macht seines Seins», «in
dessen innerstem Kern alle Elemente seines Seins vereinigt sind»!3.
Der Glaube ist in diesem Sinne nicht ein Akt irgendeiner rationalen
Funktion und auch kein Akt des UnbewuBten; er ist vielmehr der Akt,
in dem die rationalen wie die nichtrationalen Elemente des Seins
transzendiert werden.

Der Mensch ist wesenhaft ein Glaubender. Denn ohne ein letztes
Anliegen konnen wir nicht leben. In diesem Sinne ist der Glaube ein

12 G VII 138; vgl. G V 166. — Worin nun aber niherhin das Erkenntniselement im
Glauben besteht, wird bei Tillich nicht ganz deutlich. R. SLENczka, Artikel «Glaube VI»,
in: Theologische Realenzyklopidie, Hg. G. Miiller, Bd. XIII, Berlin-New York 1984,
318-365, 359, spricht darum nicht zu Unrecht in diesem Zusammenhang von einer
«Apophatik», «insofern es eigentlich nichts gibt, woran der Glaube inhaltlich festgemacht
werden konnte.»

13 G VIII 115.



«Der Mensch ist unheilbar religios» 303

Existential menschlichen Seins.'* «Atheismus kann folglich nur als
Versuch verstanden werden, jedes unbedingte Anliegen zu leugnen,
d.h. also Ablehnung der Frage nach dem Sinn des Lebens. Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber dieser dringlichsten Frage ist die einzig denkbare
Form des Atheismus.»'> Es ist die Frage, ob ein solcher Atheismus
tiberhaupt moglich ist. Jedenfalls ist soviel klar: « Wen die Frage nach
Gott gleichgiiltig 1463t, obwohl er weil3, daB sie zugleich die Frage nach
dem Sinn seines Lebens ist, der hat sich seiner eigentlichen Menschlich-
keit begeben.»'®

Der Glaunbe und das wabrhaft Unbedingte

Bisher war vom Glauben in seiner formalen Bestimmung die Rede,
fiir die der jeweilige Inhalt unerheblich ist. Fiir den Glaubigen ist die
inhaltliche Seite des Glaubens natiirlich als solche von gréfiter Wich-
tigkeit. Das kommt auch schon in dem Wort « Anliegen» zum Ausdruck,
denn es weist sowohl auf die subjektive wie auch auf die objektive Seite
des Glaubens hin. Etwas kann uns unbedingt angehen. Doch Unbe-
dingtheit darf nur das wahrhaft Unbedingte fiir sich beanspruchen. Es
wiirde nach Tillich wenig weiterhelfen, das, was im Akt des Glaubens
erfahren wird, als «Gott» oder «einen Gott» zu bezeichnen. Denn dann
stellte sich sofort die Frage ein: Was begriindet in der Idee Gottes die
Gottlichkeit? Hierauf gibt es nur eine Antwort: das Element des Unbe-
dingten, des letztlich Giiltigen. Das i3t uns verstehen, warum in der
Geschichte der Religion fast alles den Charakter des Letztgiiltigen
erlangt hat. Es 146t aber auch verstehen, dal3 das menschliche BewuBt-
sein immer schon darauf aus ist, das wirklich Unbedingte von dem zu
scheiden, was zwar den Anspruch auf Unbedingtheit erhebt, aber in
Wirklichkeit nur vorlaufig, verginglich und endlich ist.

Etwas Vorldufiges, das filschlich Unendlichkeit fiir sich bean-
sprucht, fithrt aber notwendig in die «existentielle Enttiuschungy.
Denn das Zentrum, von dem der Gotzenglaube ausgeht, liegt mehr oder

' Ich halte es fiir miBverstindlich, wenn W. HerTEL, Existentieller Glaube: Eine
Studie iiber den Glaubensbegriff von Karl Jaspers und Paul Tillich, Meisenheim am Glan
1971, 74, meint, der von Tillich konzipierte Glaubensbegriff sei «ganz anthropologisch
gefalit».

15 G VIII 142.

16 R IIT 97.



304 «Der Mensch ist unheilbar religics»

weniger an der Peripherie; «und somit fiihrt dieser Glaube zu einem
Verlust der Wesensmitte und zur Zerstorung der Person. Der ekstati-
sche Charakter, der selbst solchem Irrglauben eignet, kann diese Folge
nur voriibergehend verschleiern.»'’

Menschsein — zwischen Glaunben und existentiellem Zweifel

Nach Tillich ist der Glaube gewil3, sofern er sich auf die Letztgil-
tigkeit als solche bezieht. Uber den Inhalt unseres unbedingten Anlie-
gens gibt es keine GewiBheit — ganz gleich, ob dieser die Nation ist,
Erfolg im Leben, ein Gott oder gar der Gott der Bibel. Solche Dinge als
Gegenstand unseres letzten Anliegens anzunehmen, ist ein Wagnis und
somit ein Akt des Mutes. Der Glaube erfordert Mut, weil sich der
Gegenstand unseres letzten Anliegens als eine Sache von vorliufiger
und verginglicher Bedeutung erweisen kann. Das kommt in aller
Schirfe zum Ausdruck im Verhiltnis von Glauben und Zweifel.

Glaube und Zweifel sind unvereinbar, wenn man Glauben als Fiir-
wahr-Halten versteht. « Versteht man hingegen den Glauben als Ergrif-
fensein von dem, was uns unbedingt angeht, ist der Zweifel ein not-
wendiges Element im Glauben.»'® Der Zweifel, um den es hier geht, ist
weder der methodische oder wissenschaftliche Zweifel noch der skep-
tische Zweifel, sondern es ist der existentielle Zweifel, der jedes Wagnis
begleitet. Der existentielle Zweifel, der in jedem Glaubensakt enthalten
ist, weil um das Element der UngewiBheit in jeder existentiellen
Wahrheit.

Ein solcher dynamischer Glaubensbegriff, wie ihn Tillich hier ver-
tritt, scheint auf den ersten Blick jedem positiven Vertrauen, wie wir es
z.B. in den neutestamentlichen Aussagen finden, zu widersprechen.
Doch ist das nicht der Fall. Denn es handelt sich hierbei um eine
Strukturanalyse und nicht um die Beschreibung eines bestimmten
Zustandes. In diesem Sinne macht der Zweifel sich sicherlich nicht in
jedem Glaubensakt geltend, aber er ist als Element in der Struktur des
Glaubens immer vorhanden. Der Zweifel tritt immer nur unter

7 G VIII 119.
18 G VIII 124.



«Der Mensch ist unheilbar religits» 305

bestimmten individuellen und sozialen Bedingungen hervor. « Existen-
tieller Glaube und Zweifel sind die Pole derselben Realitit — des
Zustandes unbedingten Ergriffenseins.»'?

Verzweiflung, Angst und der Mut zum Sein

In unserem Zeitalter ist es nicht so sehr die Angst vor Schicksal und
Tod, auch nicht die Angst vor Schuld und Verdammung, sondern die
Angst vor Verzweiflung und Sinnlosigkeit, die uns beherrscht. Wir
fiirchten um den Sinn unserer Existenz. Die entscheidende Frage ist
darum: « Welcher Mut ist imstande, das Nichtsein in Form des Zweifels
und der Sinnlosigkeit in sich aufzunehmen?» Oder anders formuliert:
«Gibt es einen Glauben, der angesichts von Zweifel und Sinnlosigkeit
bestehen kann?»?° Der Glaube als theoretische Annahme von etwas,
das erkenntnismifBig zweifelhaft ist, kann den Zweifel und die Sinnlo-
sigkeit nicht iiberwinden. Uberwinden kann diese nur ein Glaube, der
keine Meinung ist, sondern ein Zustand, «der Zustand des Ergriffen-
seins von der Macht des Seins-Selbst». Der Mut zum Sein ist in diesem
Sinne ein Ausdruck des Glaubens. Und «Glaube ist die Erfahrung der
Macht des Seins-Selbst, die einem Seienden den Mut zum Sein
gibt.»?!

«Wenn uns das letzte und hochste Anliegen mit tberwiltigender
Macht ergreift und wir dann auf unsere endlichen Sorgen blicken,»
schreibt Tillich in einer seiner Predigten, «... dann scheint alles genauso
zu sein wie zuvor, und doch ist alles verwandelt. Wir beschiftigen uns
noch mit all diesen Dingen, aber nun auf ganz andere Weise — die
Angst hat uns verlassen. Sie existiert zwar noch und versucht, sich
wieder einzuschleichen. Aber ithre Macht ist gebrochen, sie kann uns
nicht mehr zerstoren.»?? Der Glaube beseitigt also das «Nein» des
Zweifels und die Angst vor dem Zweifel nicht; «er baut kein Schlof3
zweifelsfreier Sicherheit — nur ein neurotisch verkehrter Glaube tut
das»??. Aber der Glaube nimmt das « Nein» des Zweifels und die Angst
der Unsicherheit in sich auf.

'? G VIII 126; vgl. G V 170.
G X1 129,

3 G XI 128.

22 R II 150.

@ GV 170



306 «Der Mensch ist unheilbar religios»

Das Symbol als Sprache des Glaubens
und die Gefabr des Buchstabenglanbens

Ist der Glaube ein Akt der ganzen Person und nicht identisch mit
einem Teilbereich, so ist klar, daf3 die Sprache des Glaubens nicht auf
derselben Ebene liegen kann wie die Sprache des Alltags oder die
Sprache der Wissenschaft. Es geht dem Glauben nicht um eine Ergin-
zung unseres wissenschaftlichen Weltbildes, sondern um unser Heil.
Die Sprache des Glaubens ist darum notwendig Symbolsprache. Die
klassische Tradition hat dies auch nie anders gesehen, wenn hier von
Analogie oder Negativer Theologie gesprochen wird. Zwischen Sym-
bol, Analogie und Negativer Theologie gibt es zwar Unterschiede 24,
doch geht es diesen verschiedenen Weisen von Gottes-Rede letztlich
um ein und dasselbe: um die Einsicht, daB3 das wahrhaft Unbedingte
den Bereich alles Bedingten unendlich transzendiert und daf3 es darum
von keiner endlichen Wirklichkeit unmittelbar und angemessen ausge-
driickt werden kann. «Religits gesprochen heil3t dies: Gott transzen-
diert seinen eigenen Namen.»?’

Hier kénnte man einwenden: Ist die Sprache des Glaubens «nur»
symbolisch? Ein solcher Einwand hat zur Voraussetzung, dal3 es hier
etwas gibe, was «mehr» als symbolisch wire — also das Buchstibliche.
Doch ist nach Tillich das Buchstibliche auf dem Gebiet des Glaubens
immer «weniger» als das Symbolische. Zudem iibersieht ein solcher
Einwand den Unterschied zwischen Zeichen und Symbolen. Symbole
haben mit Zeichen gemeinsam, dal3 sie auf etwas hinweisen, was aufler-
halb ihrer selbst liegt; jedoch besteht der wesentliche Unterschied darin,
daf3 Symbole — im Gegensatz zu Zeichen — an der Wirklichkeit dessen
partizipieren, die sie «be-deuteny, auf die sie hinweisen. 26

Demgegeniiber zieht der Buchstabenglaube, d. h. das Wértlichneh-
men der Symbole, das Gottliche hinab in den Bereich der endlichen
Wirklichkeit. Tillich verdeutlicht dies an dem Satz «Gott hat seinen
Sohn gesandt»: «Das Wort <hat> impliziert Zeitlichkeit. Gott aber ist
tiber unserer Zeitlichkeit ... Der Satz enthilt auch eine Metapher des
Raumes. <Jemanden senden> heil}t, ihn von einem Ort zum andern
bewegen. Auch das ist symbolische Ausdrucksweise ... Sagt man weiter,

24 Vgl. dazu W. ScCHUSSLER, 2.2.0. (Anm. 11), 111 u. A. 328, 157-161.
3 G VIII 141.
26 Vgl. dazu W. SCHUSSLER, 2.2.0. (Anm. 4), 155-175.



«Der Mensch ist unheilbar religiGs» 307

er <hat gesandt>, so bedeutet das, wortlich genommen, dal3 er etwas
verursacht hat. Gott ist dadurch der Kategorie der Kausalitit unter-
worfen. Und wenn wir schlieBlich von <ihm und seinem Sohn» spre-
chen, so sprechen wir von zwei verschiedenen Wesen und wenden
damit die Kategorie der Substanz auf ihn an. Dies alles ist sinnlos, wenn
wir es wortlich auffassen. Wenn es dagegen symbolisch genommen
wird, ist es ein tiefer Ausdruck der christlichen Erfahrung, ja der hoch-
sten christlichen Erfahrung im Hinblick auf das Verhiltnis von Gott
und Mensch.»?’

Der befreite Glaube

Der Buchstabenglaube hat nach Tillich seine Berechtigung bis zu
dem Zeitpunkt, wo der forschende Geist das wortliche Fiir-wahr-Hal-
ten der Symbole in Frage stellt. Ist dieser Augenblick gekommen, so
erdffnen sich zwei Moglichkeiten. Der von der Sache her geforderte
Weg ist nach Tillich die Uberwindung des Buchstabenglaubens und die
Einsicht in die notwendig symbolische Redeweise der Religion. Aber
fiir viele Menschen ist dieser Weg nicht gangbar, weil sie lieber ihr
Fragen unterdriicken als die UngewiBheit auf sich zu nehmen, die so
entsteht. Damit beginnt nach Tillich das zweite Stadium des Buchsta-
benglaubens, das bewulte. Hier weifl man um das Recht des Fragens,
unterdriickt es aber. Auch dieses Stadium ist nach Tillich noch in
gewissem Sinne zu rechtfertigen, dann nimlich, wenn das «kritische
BewuBtsein» wenig entwickelt ist und leicht beunruhigt werden
kann. *®

Der «befreite» Glaube, fiir den Tillich kimpft, ist demgegentiber
imstande, die Elemente der Kritik in sich aufzunehmen; er ist nicht
fanatisch. Wird der Zweifel dagegen unterdriickt, so liegt nur ein
«Scheinsieg» vor. Denn das, was unterdriickt wird, ist ja damit nicht
beseitigt. Es ist immer noch da und macht sich auch bemerkbar. Und
jeder unterdriickte Zweifel, der innerlich nicht tiberwunden ist, macht
sich als Fanatismus bemerkbar. Ein solcher Fanatismus mul3 sich nach
Tillich notwendig entwickeln und gegen alle diejenigen wenden, die
Reprisentanten der unterdriickten Elemente sind, weil der fanatische

2 GV 219
2% G VIII 147.



308 «Der Mensch ist unheilbar religics»

Mensch ja fiihlt, daf} er etwas unterdriickt hat. Das Ja des Fanatikers ist
nicht mehr das naive Ja, nicht mehr das ungebrochene Ja. Sein Ja muf3
jetzt geschiitzt werden gegen alle diejenigen, die die unterdriickten
Elemente von aullen her reprisentieren. Der Fanatiker wendet sich so
notwendig gegen die Reprisentanten des kritischen Denkens. Er gibt
viele Griinde dafiir an, aber die eigentlich treibende Kraft ist seine
Angst, daf die anderen beitragen werden, dafl die Unterdriickung nicht
mehr funktioniert, daB3 das, was er unterdriickt hat, vielleicht doch
aufsteigt und dann den Zwiespalt wieder verursacht oder sogar eine
wirkliche Katastrophe produziert.

Und das spezifisch Christliche?

Von verschiedener Seite hat man Paul Tillich in bezug auf sein
Glaubensverstindnis immer wieder vorgehalten, es wiirde kaum noch
eine Beziehung zum spezifisch Christlichen aufweisen. Glaube, so argu-
mentierte man, ist doch immer «Glaube an». Auch wandte man ein:
Geht nicht erst von einem personalen Gegeniiber, das im Glauben
erfahren wird, also von dem Anruf her, der im Glauben erlebt wird, das
Ergriffensein aus, welches Tillich demgegentiber als konstitutiv fiir den
Glauben selbst versteht??’ Hinter diesen Anfragen steht unausgespro-
chen die Vermutung, Tillich wiirde eine Glaubensbestimmung, die
vom neutestamentlichen Befund ausgeht, ablehnen.

Hierzu ist zu sagen: Tillichs formaler Glaubensbegriff ist nicht auf
das Christentum beschriankt; ja Tillich behauptet gerade, dal3 ein
Zustand des Ergriffenseins von etwas, das uns unbedingt angeht, tiber
die gesamte Menschheit geht. Sicherlich, dieses Ergriffensein kann
nicht nur vom wahren Gott, sondern auch von Gétzen ausgehen. Der
Ubergang vom einen zum anderen ist gerade das, was die Geschichte
der Religion ausmacht.

Tillichs Glaubensbegriff ist in diesem Sinne eine dullerste Abstrak-
tion?°, die aber, da sie aus dem «theologischen Zirkel»3! heraus formu-

? So in einer Diskussion im Anschlu3 an TiLLicus Vortrag: Der Absolutheitsan-
spruch des Christentums, Tiibingen, 9.12.1962 (Tonbandaufzeichung; im Privatbesitz des
V£.).

0 Vgl. G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube? Natiirliche
Theologie als skumenisches Problem, Paderborn 1987, 332, versteht Tillichs «#niversalen
Glanbensbegriff» geradezu als « Abhebung zu Barths christologisch enggefiihrtem Glaubens-
verstindnis».

3' Vgl. dazu ST 15-22.



«Der Mensch ist unheilbar religits» 309

liert ist — Tillich sagt wiederholt, daB} seine Glaubensbestimmung die
«abstrakte Ubersetzung» des groBen Gebotes sei: «Der Herr, unser
Gott, ist ein Gott. Und du sollst Gott, deinen Herrn, lieben von ganzem
Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemiite, und von allen deinen
Kriften»3? —, auch auf den christlichen Glauben zutreffen muf. In
diesem Sinne versteht er den christlichen Glauben auch als «Zustand
des Ergriffenseins durch das neue Sein, das in Jesus als dem Christus
erschienen ist»?3.

Zweifellos wird in anderen theologischen Systemen der Begriff des
Glaubens in einem sehr viel engeren Sinne gebraucht. Das alles wider-
spricht aber nicht Tillichs Bestimmung des Glaubens. Der allgemeine
Glaubensbegriff, wie ithn Tillich formuliert, wird hierdurch in keiner
Weise angetastet. Nehmen wir uns aufgrund religiéser oder theologi-
scher Voreingenommenheit selbst die Moglichkeit zur Abstraktion, und
formulieren wir den Glaubensbegriff nicht auf eine Weise, die tiber
unser eigenes Sein hinausgreift, so nehmen wir uns letztlich die Mog-
lichkeit, mit anderen Religionen und auch mit der sikularisierten Kul-
tur ins Gesprich zu kommen.

Wird der Glaube zu eng gefal3t, so ist nach Tillich auch die Gefahr
gegeben, in einem Dialog z. B. mit einem Humanisten die christliche

Grundlage zu verlieren. Tillichs ganzes Interesse ist es demgegentiber,
den méglichen Verlust des Fundaments dadurch zu verhindern, dal3 das

Fundament in einer Weise ausgedriickt wird, daf} es standhalten kann,
weil es die moglichen Einwinde im Prinzip in sich fat und infolge-
dessen von den Einwinden nicht wirklich getroffen werden kann.3*

Man kann natiirlich den Begriff des Glaubens fiir eine bestimmte
Bedeutung des griechischen Wortes pistis, wie es im Neuen Testament
vorkommit, reservieren. Dagegen ist grundsitzlich nichts einzuwenden.
Trotzdem sollte man dann bedenken, was Tillich einmal in einer Dis-
kussion hierzu bemerkt hat: Dann sollte man kein Theologe werden,
sondern ein einfacher Christ bleiben. In dem Moment nimlich, wo
jemand Theologe ist, mul3 er fragen, wie sich der christliche Glaubens-
begriff zu dem unbedingten Ergriffensein verhilt, das in vielen Men-

32 §119; vgl. G IX 100; E IV 61f.

3 S IIT 156.

34 Vgl. a.a.0. (Anm. 29). - So kénnte z. B. gut gezeigt werden, daB3 Karl Jaspers’ Kritik
des Offenbarungsglaubens, wie er sie in seiner Schrift « Der philosophische Glaube ange-
sichts der Offenbarung» von 1962 vertritt, die Position Paul Tillichs in keiner Weise
trifft.



310 «Der Mensch ist unheilbar religics»

schen tiberall in der Welt zu finden ist. Soll dieses Moment gerettet
werden, so ist es damit zu retten, dal ein universaler Glaubensbegriff
verwendet wird. *

Mit dem Glaubensbegriff verhilt es sich dhnlich wie mit dem Reli-
gionsbegriff. Auch der Religionsbegriff kann entweder eng oder weit
gefafit werden, je nach dem theologischen oder philosophischen Stand-
punkt des Definierenden. «Man kann die Bedeutung des Wortes <Re-
ligion» einengen auf den <c#/tus deorum> (die Verehrung der Goétter) und
dabei die vormythologischen wie die nachmythologischen Stadien der
Religion ausschlieBen, also einerseits diejenigen, in denen es noch keine
Gotter gab, und andererseits die, in denen es keine Goétter mehr gaby,
schreibt Tillich, «... oder man kann diese beiden Stufen der Religion
miteinbeziehen. Dann muf3 man Religion so definieren, dal3 das Ver-
hiltnis zu Gottern kein notwendiger Bestandteil der Definition ist. Man
kann aber noch einen Schritt weiter gehen und in den Begriff <Religion»
diejenigen sikularen Bewegungen einschlieflen, die gewisse Ziige mit
den eigentlichen Religionen gemeinsam haben, wihrend sie in anderen
Ziigen entschieden von ithnen abweichen.»?3¢

Zusammenfassung

Tillichs Bestimmung des Glaubens als Zustand des Ergriffenseins
von dem, was uns unbedingt angeht, akzentuiert wesentliche Elemente,
die z.T. von anderen, unwesentlicheren iiberlagert und verdeckt wer-
den. Man mul3 nicht unkritisch alle Implikationen von Tillichs Glau-
bensbegriff teilen, doch hat er auf entscheidende Momente aufmerksam
gemacht, die ich hier noch einmal kurz zusammenfassen mochte.

1. Der Glaube ist ein Akt der ganzen Person, ja der zentralste Akt
der Person, der wirkliches Menschsein erst konstituiert.

2. Die Weite von Tillichs Glaubensbegriff erlaubt es uns, sowohl
mit der sikularen Kultur als auch mit den nichtchristlichen Religionen
ins Gesprich zu kommen, erméglicht so sowohl eine Theologie der

3 Vgl. a.a.0. (Anm. 29).
36 GV 52



«Der Mensch ist unheilbar religits» 311

Kultur?” wie auch eine Theologie der Religionen?®. In diesem Sinne
l6st sie das bekannte Paulus-Wort ein: Den Juden ein Jude, den Heiden
ein Heide. Kultur-Theologie bedeutet in diesem Sinne: den Profanen
ein Profaner werden.?’ Das ist keine schlechte Anniherung, sondern
der einfache Versuch, den Gesprichspartner auf der Ebene abzuholen,
wo dieser steht; es heil3t auch, ihn zuerst einmal ernstzunehmen als
jemand, der auch ein unbedingtes Anliegen hat, an das angekniipft
werden kann. Daf} eine solche Theologie leicht miverstanden und so
selbst in den Geruch der Profanitit kommen kann, ist eine andere
Sache.

3. Ein solcher dynamischer Glaubensbegriff, wie ihn Tillich ver-
tritt, will den heutigen Menschen erlésen — auch von den Ubeln dieser
Zeit: von Angst, Verzeiflung und Sinnlosigkeit; will hinfiihren zu
einem «befreiten» Glauben, der nicht noch neue Angste heraufbe-
schwort.

4. Haben wir heute das Ende der religiésen oder christlichen Ara
erreicht, von dem so viel gesprochen wird? Tillich zeigt uns, daf3 dies
nicht der Fall ist. Denn der Mensch, so wurde deutlich, ist wesentlich, ja
«unheilbar» religits.*® «Das religiose Prinzip kann nicht aufhéren,»
ermutigt uns Tillich, «denn die Frage nach dem letzten Sinn des Lebens
1483t sich nicht zum Schweigen bringen, solange Menschen leben. Reli-
gion als Religion kann nicht untergehen, aber eine partikulare Religion
kann nur solange am Leben bleiben, wie sie sich selbst als Religion
transzendiert.»*!

37 Vgl. dazu W. ScuissLER, Theologie mull Angriff sein. Das Religions- und Theo-
logieverstindnis Paul Tillichs, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 34
(1987) 513-529, 521-523; ders., a.a.0. (Anm. 4), 70-116.

38 Vgl. dazu W. ScutssLer, Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der
Religionen. Zu Paul Tillichs religionsphilosophischem Beitrag zum interreligiésen Dialog,
in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 77 (1993) Heft 2, 137-151;
Degs., 2.2.0. (Anm. 4), 117-154.

3 Vgl. Dogmatik, 72.

40 Wobei Tillich hier sicherlich entscheidend von F. W.]. Schelling beeinfluf3t ist, fiir
den der Mensch auch «von Grund auf religits» ist. Vgl. zu Schelling: A. FrANz, Der
Mensch als Wesen der Transzendenz. Zum religiés-metaphysischen Ansatz der Spitphi-
losophie F.W.]. Schellings, in: L. HONNEFELDER/W. ScHissLER (Hg.), Transzendenz. Zu
einem Grundwort der klassischen Metaphysik, Paderborn 1992, 247-263, bes. 261.

4GV 98



	"Der Mensch ist unheilbar religiös" : zu Paul Tillichs dynamischem Glaubensbegriff

