
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie
: zur heutigen relecture einer frühchristlicher Tradition

Autor: Jensen, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anne Jensen

Christusrepräsentation,
kirchliche Ämter und

Vorsitz bei der Eucharistie

Zur heutigen relecture einer frühchristlichen Tradition

Lange Zeit hat die Frage der Ämter die Christenheit gespalten, ja, sie

tut es auch heute noch: Trotz aller theologischen Konvergenz- und
Konsensdokumente haben viele der christlichen Konfessionen immer
noch keine Eucharistiegemeinschaft untereinander hergestellt. Nach
mehr als neunhundert Jahren wurden zwar die wechselseitigen Ex-
Kommunikationen von 1054 zwischen Rom und Konstantinopel
aufgehoben, aber es erfolgte keine «/»-Kommunikation». Wir leben also in
einer Art eucharistischem Niemandsland - theologisch eine recht
fragwürdige Angelegenheit!

1. Das heutige Ordinationsverständnis

In der ökumenischen Verständigung über die kirchlichen Ämter hat
die ostkirchliche Theologie vermittelnd zwischen der katholischen
Lehre vom Weihepriestertum und dem protestantischen «Dogma» vom
allgemeinen Priestertum aller Gläubigen wirken können, so daß sich
allmählich eine funktionale, stärker an der realen kirchlichen Praxis als

an der Doktrin orientierte Theologie der Ämter durchgesetzt hat. Der
Gedanken des priesterlichen Handelns an der Stelle Christi {in persona
Christi) trat in den Hintergrund. Schon für die Dekrete des 2. Vatika-
nums spielte die sogenannte «eucharistische Ekklesiologie», die auf den
russisch-orthodoxen Theologen Nikolai Afanasiev zurückgeht, eine



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 283

wichtige Rolle: In ihr erscheint der mit der Gemeinde feiernde Bischof
vor allem als der Repräsentant der im heiligen Geist zur Eucharistie
versammelten Gemeinde und ist somit Garant kirchlicher Einheit und

Einmütigkeit: der koinonia, àct communio, einer Theologie, die seither in
der Ökumene weit rezipiert worden ist.

Sie bildete auch den Hintergrund des sogenannten Lima-Papiers,
dem bisher wichtigsten Konvergenzpapier von Faith and Order, an
dessen Erarbeitung auch katholische Theologen beteiligt waren.1 Dort
findet sich nur noch eine abgeschwächte Reminiszenz an den

Repräsentanzgedanken: «Es ist Christus, der zum Mahl einlädt und ihm
vorsteht. In den meisten Kirchen wird dieser Vorsitz durch einen
ordinierten Amtsträger zum Ausdruck gebracht. Der Diener (minister)2
der Eucharistie ist der Botschafter, der die göttliche Initiative
repräsentiert und die Verbindung der Ortsgemeinde zu den anderen lokalen
Gemeinschaften in der universalen Kirche zum Ausdruck bringt»
(BEM/E 29).

Zwar sprechen wir im deutschen Sprachraum meist immer noch

von Priester und Priesterweihe, aber inhaltlich ist das, was Edward
Schillebeeckx sehr treffend die «Sazerdotalisierung des geistlichen
Amtes» genannt hat3, weitgehend überwunden, nämlich: die fast
ausschließliche Ausrichtung des Priestertums auf die Feier der Eucharistie,

genauer die «Darbringung des Meßopfers», und die Überhöhung der
Kleriker über die sogenannten Laien — ein Terminus, den man in der

Theologie vermeiden sollte, denn alle Christen sind «Laien», d.h.
Angehörige des «Volkes Gottes», des laos theoü. Inhaber und Inhaberinnen

eines kirchlichen Amtes sind gewiß von Christinnen und Christen

zu unterscheiden, die kein Amt ausüben, aber eine Unterscheidung

1 Baptism, Eucharist and Ministry (abgekürzt BEM), in: Dokumente wachsender
Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche
auf Weltebene, Hg. H. Meyer/H.J. Urban/L. Vischer, Paderborn 1983; engl.: Growth
in Agreement. Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a World
Level, ed. H. Meyer/L. Vischer (Faith and Order Paper 108), Genf 1984.

2 Ein Beispiel für die Schwierigkeit, das hilfreiche englische Wort «ministry»
einheitlich wiederzugeben: Die Dokumente des Weltkirchenrates sind daher besser in der
englischen Originalfassung zu lesen, denn die wahlweise Wiedergabe mit «Amt» oder
«Dienst» verführt zu theologischen Akzentsetzungen, mit denen gelegentlich ein übles

Spiel getrieben wird.
3 E. Schillebeeckx, Das kirchliche Amt, Düsseldorf 1981 (sowie die Neubearbeitung:

Christliche Identität und kirchliches Amt. Plädoyer für den Menschen in der Kirche,
Düsseldorf 1985).



284 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

kann man nicht mittels eines inklusiven Begriffs vornehmen — abgesehen

von der Konfusion, die durch das «weltliche» Verständnis des

«Laien» als Nicht-Fachmann, das protestantische Verständnis des

Laien als Nicht-Theologen und die landläufige Gleichsetzung von
Ordensleuten und Klerikern als «Nicht-Laien» entsteht.

Die Weihe des Priesters hat also die Aura des Sakralen verloren und
ist weitgehend durch den nüchternen Begriff der Ordination ersetzt;
selbst wenn noch von Priesterweihe die Rede ist, wird sie im Sinne der
altkirchlichen Handauflegung verstanden. Auch ein Theologe wie Gisbert

Greshake, der an der klassischen Sprechweise von priesterlicher
Existenz für die Amtsträger festhält, erklärt den «wesenhaften» Unterschied

zwischen Klerus und Laien nicht mehr als ontologische Differenz,

sondern als sakramentale Zeichenhaftigkeit. Obwohl er von der

Kategorie der «Christusrepräsentation» äußerst reichen Gebrauch
macht, bezeichnet er sie dennoch nachdrücklich als «einseitig» und

«ergänzungsbedürftig».4
Trotz dieser skizzierten Entwicklung hat nun seltsamerweise das in

persona Christi neuerdings in der Ämtertheologie wieder eine unerwartete

Bedeutung erlangt. Im römisch beeinflußten Entwurf des geplanten

«Frauenhirtenbrief» in den USA war zu lesen, daß nur ein Mann
Christus bei der Eucharistiefeier repräsentieren könne, ein Argument,
das aus dem Dokument der Glaubenskongregation zur Frage der Zulassung

der Frauen zum Priesteramt (Inter Insigniores) von 1976

stammt.5
Dort wird mit der notwendigen «natürlichen Ähnlichkeit»

argumentiert, um das geltende Kirchenrecht zu legitimieren, das männliches

Geschlecht als Bedingung für eine gültige Ordination voraussetzt.
Für diese Lehre beruft man sich auf die scholastische Theologie, nach

der «die sakramentalen Zeichen das, was sie bezeichnen, durch eine
natürliche Ähnlichkeit repräsentieren»6. Einmal abgesehen von der

Frage, ob die «natürliche Ähnlichkeit» mit Christus biologisch zu
verstehen ist, liegt hier eine äußerst problematische Ausweitung des Sakra-

4 G. Greshake, Priestersein. Zur Theologie und Spiritualität des priesterlichen
Amtes, Freiburg 1982, 73ff.

5 Inter Insigniores. Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre zur Frage der

Zulassung der Frauen zum Priesteramt (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 3, Hg.
Deutsche Bischofskonferenz), 1976; lat.: AAS 69, 1977, 98—116.

6 Inter Insigniores 5, mit wörtlichem Thomaszitat.



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 285

mentenbegriffes vor, wenn nicht der kirchliche Akt der Ordination,
sondern die Person des Ordinierten als Sakrament verstanden wird,
doch auf die komplizierte Geschichte des ordo-Begriffs, der sowohl den
Stand der Kleriker wie den Ritus der Ordination bezeichnen kann, ist
hier nicht einzugehen.

Wenn ein Theologumenon, das der Vergangenheit anzugehören
schien, plötzlich wieder herangezogen und als zentrales Argument
verwendet wird, legt sich der Verdacht eines ideologischen Interesses
nahe. Dieser Verdacht verstärkt sich, wenn man feststellen muß, daß

plötzlich auch orthodoxe Theologen, die uns sonst wegen unseres
«Christomonismus» kritiseren, sich in der Frage der Frauenordination
das in persona Christi zu eigen machen.7 Wie wenig diese Sicht der
orthodoxen Tradition entspricht, läßt sich an einer bekannten
mittelalterlichen Kontroverse zwischen Rom und Byzanz verdeutlichen.

2. In persona Christi Ein alter Streitpunkt zwischen Ost und West

In den Jahrhunderten nach 1054 - dem Jahr der wechselseitigen
Exkommunikationen — redeten und stritten die Griechen und Lateiner
zunächst weiter miteinander in der Hoffnung, sich wieder einigen zu
können. Erst der Untergang von Byzanz im Jahr 1453 machte ja die

Fortsetzung von Unionsverhandlungen, wie sie 1439 beim Konzil von
Florenz-Ferrara betrieben worden waren, für lange Zeit unmöglich. In
den mittelalterlichen Kontroversen wurden unter anderem auch die
östliche und westliche Form der Eucharistiefeier gegeneinander ausgespielt.

Nikolaus Kabasilas, ein bekannter griechischer Theologe des

14. Jahrhunderts, berichtet davon in seiner «Erklärung der Göttlichen
Liturgie».8 Diese Schrift ist an sich nicht kontroverstheologischer
Natur, sondern ein katechetisch-erbaulicher Kommentar, für orthodoxe

Christen geschrieben. In einer Art Exkurs heißt es dort:

7 Mit einer Variante, die das Argument auf den ersten Blick als ostkirchlich erscheinen

läßt: Der Zelebrant bei der Eucharistiefeier wird nicht als «Sakrament» angesehen,
sondern als «Ikone» Christi; vgl. den Abschlußbericht der Interorthodoxen Theologischen
Kommission zur Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche und die Frage der Ordination
von Frauen, Rhodos 1988; veröffentlicht in: Una Sancta 44 (1989) 252-260.

8 «L'explication de la Divine Liturgie», SC 4bls (eine deutsche Übersetzung gibt es

leider nicht, aber eine englische). Es sei daran erinnert, daß im ostkirchlichen Bereich mit
«theia leitourgia» nicht die Liturgie allgemein, sondern die Eucharistiefeier bezeichnet
wird.



286 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

«Manche Lateiner greifen uns an. Sie sagen, nach den Worten des Herrn
<Nehmt und eßt>, sei kein Gebet nötig, um die Gaben zu heiligen, denn sie

sind es schon durch das Wort des Herrn. Jene, so fahren sie fort, die nach den

Worten Christi das Brot und den Wein erneut nennen und um ihre Heiligung

bitten, als habe sie nicht bereits stattgefunden, leiden nicht nur an

Unglauben, sondern tun auch etwas ganz Leeres und Überflüssiges»

(29,1).

Die Attacke richtet sich gegen die Epiklese, die Herabrufung des

Heiligen Geistes, die in den ostkirchlichen Riten den Höhepunkt der
Eucharistiefeier darstellt. Im feierlichen Hochgebet wird dort zunächst
die Heilsgeschichte von der Schöpfung bis zur Passion und
Auferstehungjesu doxologisch kommemoriert; in diese Anamnese eingeschlossen

ist auch die «Erinnerung» an das Kommende: die zu erwartende
Wiederkunft des Herrn und die Vollendung der Welt. Dann folgt in der

Liturgie die an den Vater gerichtete Anrufung:

«Sende herab Deinen Heiligen Geist auf uns und diese Gaben hier, und
mache dieses Brot zum kostbaren Leib Deines Christus und was in diesem

Kelche ist zum kostbaren Blut Deines Christus, sie verwandelnd durch
Deinen Heiligen Geist.»9

Der Zelebrant, der so betet, spricht offensichtlich nicht im Namen
Jesu, sondern im Namen der Gemeinde, also in persona ecclesiae. Hinter
der von Kabasilas angeführten polemischen Kritik der Lateiner an den

byzantinischen Gebeten steht dagegen die Auffassung der lateinischen
Scholastik, wonach der Priester bei der Feier der Sakramente in persona
Christi handelt und spricht. Er wurde als «Gegenüber» wahrgenommen,

als «Spender» von Gnade, die Gemeinde dagegen, bzw. die
einzelnen Glieder der Gemeinde entsprechend als «Empfänger». Die
mittelalterlichen Versuche, eine systematische Sakramententheorie
anhand aristotelischer Kategorien zu entwickeln, gingen von den Riten
der Eucharistiefeier aus, in der damaligen Frömmigkeit «das heilige
Sakrament» schlechthin. Diese Riten ließen sich besonders leicht in
hylè/materia und morphè/forma einteilen, in ein «materielles» Zeichen

(Brot und Wein) und eine als «wirksam» charakterisierte Deuteformel
(der als «Wandlungswort» verstandene Abendmahlsbericht).

Bekanntlich ist es recht schwierig, die übrigen der sieben als

«Sakrament» definierten liturgischen Feiern in dieses Schema zu pressen,

9 Wortlaut der Epiklese in der Johannes-Chrysostomos-Liturgie.



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 287

da ja nicht immer eine «Materie» Verwendung findet und auch nicht
immer eine Symbolhandlung vollzogen wird. Schon bei der Taufe hat
das Wasser nicht mehr die gleiche Funktion wie Brot und Wein, denn es

wird ja nicht «verwandelt.»10 Aufgrund dieser Schematisierung mit
forma und materia konnte es zu Streitigkeiten kommen, wo das eigentlich

sakramentale Geschehen anzusiedeln sei: So wurde etwa 1439 beim
Konzil in Florenz nicht die Handauflegung, die heute gemeinhin als das

«sichtbare Zeichen» der sakramentalen Ordinationen angesehen wird,
als die materia der Priesterweihe definiert, sondern die Übergabe von
Kelch und Patene.11

Diese höchst restriktive Eingrenzung von materia und forma hing
mit dem Interesse zusammen, sich der Wirksamkeit der Sakramente zu

vergewissern, einem Bedürfnis nach «Gnadengarantie», wie es im Text
des Kabasilas deutlich zum Ausdruck kommt: Unterstellen dort doch
die Lateiner den Griechen, daß diese nicht genug Vertrauen in die
Kraft der Wandlungsworte hätten und deshalb sicherheitshalber noch
ein Gebet hinterherschickten. Dieses Sicherheitsbedürfnis führt in der
mittelalterlichen westlichen Theologie zu einer starken Verrechtli-
chung der liturgischen Funktionen. Am deutlichsten wird dies in der

forma des Bußsakraments, wo der Priester nunmehr als Richter fungiert,
der dem schuldig Gewordenen eine Strafe auferlegt und ihn schließlich
amnestiert.12

Gerade hier zeigt sich, wie wenig konsequent die Rede vom Handeln

inpersona Christi ist: Bei der lateinischen Lossprechungsformel Ego
te absolvo (Ich spreche dich los) in der Ich-Form, die in Florenz
ausdrücklich als forma definiert wurde (D 1323), werden ja keine Worte
oder Handlungen des historischen Jesus wiederholt, sondern der Priester

ist selbst das grammatische Subjekt, der die Absolution im Namen
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes erteilt; im römischen
Meßkanon dagegen betet der Zelebrant in der Wir-Form zu Gott -
genau wie in der griechischen Anaphora auch - und gedenkt dabei des

letzten Abendmahls, wobei er die Worte Jesu zitiert. Diese werden in

10 In den ostkirchlichen Riten wird auch das Wasser für die Taufe durch eine
feierliche Epiklese «geheiligt». Ähnlich wird im Westen in der Osternacht das Taufwasser

geweiht, aber diese Weihe wird anders gewichtet als die Konsekration der eucharistischen
Gaben.

" Denzinger 1326 (ed. P. Hünermann, 37. Aufl., 1991).
11 Im östlichen Ritus erscheint der Beichtvater dagegen als seelenkundiger heilender

Arzt.



288 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

der scholastischen Theologie von dem Gebet isoliert, zu dem sie gehören,

und so traktiert, als handle es sich um eine rituelle Formel in der
Ich-Form. Dieser Versuch, alte liturgische Texte in den Dienst ganz
anders gearteter dogmatischer Interessen zu stellen, ist natürlich äußerst

fragwürdig und kann nicht als legitime Anwendung des an sich gesunden

Prinzips von der lex orandi als der lex credendi angesehen werden,
d.h. der Berufung auf die Liturgie als eine Quelle theologischer
Erkenntnis.

Im übrigen stimmt die Sache auch historisch nicht, denn das sehr

wahrscheinlich durch Hippolyt von Rom in der ersten Hälfte des

3. Jahrhunderts festgehaltene Eucharistiegebet in griechischer Sprache,
eines der ältesten uns erhaltenen frühchristlichen liturgischen Textes,
endet nicht mit dem Abendmahlsbericht, sondern mit der direkt
anschließenden feierlichen Epiklese.13

Die Epiklese ist also keineswegs als Sondergut der Griechen
anzusehen, sondern als gemeinsames frühchristliches Erbe. Und die
sakramentalen Formeln in der indikativischen statt der deprekativen Form
sind ganz eindeutig eine westliche Innovation. Beachtlich ist, daß
Kabasilas in seiner Schrift die Polemik nicht umkehrt: Wohl weist er die
lateinische Kritik an der Epiklese zurück, doch ohne deswegen die in
Rom übliche lex orandi herabzusetzen. Stattdessen zeigt er auf, daß der
römische Meßkanon selbst zahlreiche epikletische Elemente enthält,
was sachlich richtig ist, und er argumentiert theologisch korrekt, wenn
er betont, daß die Form des Bittgebets der sakramentalen Wirkkraft
keinen Abbruch tut.

In der Tat hatten ja die Christinnen und Christen Roms ihre eigene
liturgische Tradition in lateinischer Sprache nicht entwickelt, um sich

von ihren griechischen Glaubensgenossinnen und -genossen abzusetzen,

sondern hier schufen sich zunächst zwei verschiedene Spiritualitäten
und Denkweisen ihren Ausdruck. Der stärker an historischer

Erinnerung orientierte Westen legte den Akzent auf die Person Jesu, bzw.

13 Hippolyte de Rome. La Tradition Apostolique (ed. Bernard Botte), SC llbls
(5. verbesserte Auflage in: Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 39);
Apostolische Überlieferung (Hg. W. Geerlings), FC 1. Es sei daran erinnert, daß vor dem
Konzil nur ein einziger römischer Meßkanon im Gebrauch war, jener, von dem bei
Kabasilas die Rede ist, den das Konzil von Trient schließlich verbindlich machte - daher
auch «tridentinische Messe» genannt. Nach dem 2. Vatikanum wurden zunächst drei
weitere Hochgebete eingeführt, darunter eine Adaption des erwähnten alten römischen
Ritus aus der Traditio Apostolica nach Hippolyt.



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 289

den nunmehr erhöhten Christus, um die Kontinuität mit dem Ursprung
zum Ausdruck zu bringen. Die Liturgiefeier wird als imitatio Christi, als

Nachahmung und «Wieder-Holung» des vergangenen Geschehens

gesehen. Im Osten sah man dagegen die Kontinuität mehr durch das

Wirken des heiligen Geistes garantiert, der die Gemeinde versammelt,
und man hatte stärker die eschatologische Dimension vor Augen : In der
Eucharistie wird die überweltliche Zukunft antizipiert — «der Himmel
auf Erden», nach dem sprichwörtlich gewordenen Ausruf des
russischen Großfürsten Vladimir nach einer in Byzanz erlebten Liturgiefeier.

Diese Betonung der überzeitlichen Dimension des mjsterion im
Osten und der damit verbundenen Zusammenschau der Heilsereignisse
läßt im Hinblick auf Kirchenstrukturen mehr Raum für eine
charismatisch-spirituelle Autorität, während die stärkere Fixierung des Westens
auf den chronologischen Ablauf zu einer Betonung der formalen
historischen Sukzession geführt hat, mit deren Hilfe Macht in der Kirche
legitimiert wurde.

Dieser von Kabasilas erwähnte Streit um die Epiklese zeigt, wie

gesagt, daß die Vorstellung priesterlichen Handelns in persona Christi
der orthodoxen Theologie fremd ist. Doch wie steht es mit dem Gedanken

der Christusrepräsentanz in der frühkirchlichen Überlieferung?

3. Christusrepräsentation und Lehenszeugnis

Eines ist zu beachten: Inter Insigniores hat in der Frage der Frauen-
ordination den sogenannten «einfachen Priester» im Blick, der
normalerweise in einer Gemeinde die Eucharistie feiert wie auch die übrigen
Sakramente «spendet» oder «verwaltet», wie es in der traditionellen
Terminologie heißt. Der Gedanke der Christusrepräsentanz hat in der

theologischen Diskussion vergangener Jahrhunderte jedoch eine
entscheidende Rolle für die Legitimierung von Macht gespielt, was sich in
der Zuspitzung der theologischen Formel ausdrückte: «in persona Christi

capitis» - Repräsentation Christi als Oberhaupt der Kirche. Dabei
standen nicht die Presbyter/Priester im Mittelpunkt des Interesses,
sondern die Bischöfe, und schließlich der Papst mit seinem Anspruch,
vicarius Christi zu sein. Hier ging es also um weit mehr als nur den
Vorsitz bei der Eucharistiefeier. Damit hat aber bereits eine Umkehrung

stattgefunden. Eines ist zu sagen: Wenn ein einzelner (oder eine

einzelne) der Eucharistiefeier vorsteht, so repräsentiert er/sie Christus



290 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

beim Abendmahl. Ein anderes ist zu meinen, daß nur die Bischöfe (und
die Presbyter/Priester als deren Beauftragte) Christus repräsentieren
können und daß deshalb nur sie der Eucharistie vorstehen dürfen. Ein
Drittes schließlich ist zu behaupten, daß die Christusrepräsentanz im
bischöflich-presbyteralen Amt männliches Geschlecht voraussetzt.

Nun hängen die Antworten, die uns alte Texte geben, nicht zuletzt

von den Fragen ab, die wir ihnen stellen. So kommt etwa Othmar Perler
zu dem Schluß: «Der Bischof ist in den Augen der alten Kirche die

Verlängerung Christi durch die Jahrhunderte. Er hat am Königtum und
am Priestertum des Messias in einem anderen Sinn teil als die Getauften
oder selbst die einfachen Priester.»14 Nach dem Zeugnis der Quellen,
die er selbst anführt, ist dies ein Fehlschluß, insbesondere hinsichtlich
des zweiten Teils der Aussage, wonach sich die Christusrepräsentanz
durch einen Bischof qualitativ von anderen Christusrepräsentanzen
unterscheidet. Wenn man nur die Frage stellt: «Wird Christus durch
den Bischof repräsentiert?», so lassen sich in der Tat Texte anführen, die
dazu berechtigen, die Frage mit einem eindeutigen Ja zu beantworten.
Stellt man an die Texte außerdem die Frage: «Wer repräsentiert
Christus?», kommt man zu dem Ergebnis: keineswegs nur der Bischof, wie
wir sehen werden.

Schon ein erster Befund ist überraschend: Die Texte, die wirklich
von einer Repräsentanz sprechen, sind nicht allzu zahlreich;15 weit
häufiger wird die Autorität der Bischöfe damit legitimiert, daß sie

Nachfolger der Apostel seien. Als Beispiel sei der Klemensbrief
angeführt, in dem es heißt, Gott habe Christus gesandt, und Christus die

Apostel. Diese «setzten ihre Erstlinge zu Bischöfen und Diakonen für
die künftigen Gläubigen ein» (42,4). Es geht dem Verfasser des Briefes

um etwas ganz Präzises: Um Machtkämpfe, wie sie in Korinth
vorgekommen waren, zu vermeiden, sollen kirchliche Amtsträger nicht
abgesetzt werden können, und er begründet das u.a. mit der von den

Aposteln geschaffenen Kirchenordnung. Dahinter steht die schlichte
Uberzeugung, die wir aus dem Römerbrief kennen: Autorität - sei es im

14 O. Perler, L'évêque, représentant du Christ selon les documents des premiers
siècles, in: L'Episcopat et l'Eglise universelle, ed. Yves Congar (Unam sanctam 39), Paris
1964 («L'évêque, aux yeux de l'Eglise ancienne, est le prolongement du Christ à travers les
siècles. Il participe à la royauté et au sacerdoce du Messie, à un autre titre que les baptisés ou
même que les simples prêtres.» 64).

15 Die entscheidenden Stellen finden sich in den Briefen des Ignatios von Antiochien
und in der syrischen Didaskalia.



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 291

Staat oder in der Kirche — kommt von Gott (Rom 13). Die «Bischöfe
und Diakone» werden an anderer Stelle mit den «Presbytern»
gleichgesetzt. «Für einen monarchischen Episkopat ist... aus dem Wortlaut
des Briefes keinerlei Anhaltspunkt zu gewinnen», betont Joseph A.
Fischer in seinem Kommentar völlig zu Recht.16 Wenn man von einem
solchen Text auf eine besondere Repräsentanz des Bischofs schließen

will, setzt man bereits ein bestimmtes Verständnis des Episkopats voraus

und liest es in den Text hinein.17
Der Gedanke, daß der Bischof Christus oder auch direkt Gott

repräsentiert, findet sich dagegen tatsächlich, und in sehr starken

Worten, in den Briefen des Ignatios von Antiochien (Anf. 2. Jh.) und in
der Disdaskalia (Anf. 3. Jh.). «Den Bischof müssen wir also wirklich wie
den Herrn selbst ansehen», heißt es beispielsweise im Schreiben an die

Epheser (5,1), um nur eine der zahlreichen Belegstellen anzuführen.
Doch ebenso heißt es: «Desgleichen sollen alle die Diakone achten wie
Jesus Christus ...» (An die Trallianer 3,118). Nicht zu Unrecht wird der

Martyrerbischof als der frühe große Verfechter des «monarchischen

Episkopates» angesehen — nicht zu Unrecht insofern, als er für die

Gemeindeleitung einen einzelnen an der Spitze sehen wollte, um die
Einheit zu garantieren. Was dabei allerdings gern übersehen wird, ist,
daß diesem einen in der Vorstellung des Ignatios zwei kollegiale
Gremien beigeordnet sind: das Presbyterium und die Diakone, was den
«monarchischen» Charakter dieses Episkopats zumindest etwas relativiert.

Wichtig ist auch, daß bei der Christus-Repräsentation zwischen
der bischöflichen und der diakonalen Funktion unterschieden wird:
Gerade die letztere repräsentiert den «Dienst» Jesu. Doch zweifellos
haben wir es bei Ignatios mit einer extremen Überhöhung aller
Amtsträger, nicht nur des Bischofs, zu tun.

Eines ist allerdings für die Beurteilung dieser Schrift zu bedenken:

Ignatios schreibt aus einer extremen Martyriumsbegeisterung heraus, in
einer allgemein sehr exaltierten Sprache. Und gerade der beschwörende
Ton seiner Briefe zeigt, daß die Realität in den Gemeinden anders

1<s Die Apostolischen Väter, Hg. J. A. Fischer, Darmstadt 1986, 10.
17 O. Perler: «Il est donc clair que pour Clément, l'évêque (et le diacre avec lui, à un

degré inférieur) continue la mission du Christ à travers les siècles. Il est son représentant
visible, son mandataire, chargé de la même fonction, munis des mêmes pouvoirs»,
a.a.O. 32.

18 Der Bischof wird an der gleichen Stelle mit dem Vater, die Priester dagegen mit
den Aposteln verglichen.



292 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

aussah, so daß seine Stimme nicht einfach mit dem Amtsverständnis der
Christen an der Schwelle zum zweiten Jahrhundert verwechselt werden
darf. Hier wäre auf das Gegenstück aus der christlichen Frühzeit zu

verweisen, die Didachë (Anf. 2. Jh.), in der die Propheten das höchste
Ansehen genießen, während Bischöfe und Diakone überhaupt nur einmal

erwähnt werden (vermutlich handelt es sich dort um eine
nachträgliche Ergänzung).19

Daß das Idealbild, das Ignatios malt, nicht der Realität entsprach,
zeigt sich deutlich, wenn man die Rolle der Martyrinnen und Märtyrer
im 2. und 3. Jahrhundert untersucht, wo sie im Konflikt mit dem

Episkopat erscheinen.20 Wenn man wieder nur nach den Bischöfen

unter den Märtyrern fragt, kommen beispielsweise im Bericht über den
Prozeß und das schließliche Christenmassaker von Lyon und Vienne im
Jahr 17721 nur zwei Aussagen über den greisen Bischof Pothinus in den
Blick: «In ihm <hat Christus triumphiert» und «Die Volksmasse tobte

gegen ihn, <als sei er Christus>» (V, 1,29 f.). Es handelt sich hier aber um
typische Aussagen über Märtyrer und Martyrinnen, unabhängig von
ihrem Amt, wie es sich aus den Martyriumsakten mit Leichtigkeit
belegen läßt: Sie können also nicht für eine spezifische Christusrepräsentanz

durch den Bischof vereinnahmt werden. Gerade im Bericht
über das Massaker in Lyon ist es auffällig, daß dem neunzigjährigen
Bischof nur eine sehr kurze Passage gewidmet ist. Die zentrale Figur ist
hier vielmehr die Sklavin Blandina, die wie keine andere in der Arena
von Lyon als jene bezeichnet wird, in der die mit ihr Gefolterten die

Gegenwart des Auferstandenen erfahren. Hier sei lediglich die wichtigste

Stelle zitiert:

«Blandina wurde an einem Pfahl aufgehängt, um eine Beute der losgelassenen

Tiere zu werden. Sie machte den Kämpfern, die sie in Kreuzesform
hängen sahen und die sie unentwegt beten hörten, viel Mut — weil sie durch
ihre Schwester bei diesem Kampf mit ihren leiblichen Augen jenen, der für
sie gekreuzigt wurde, vor sich sahen -, um jenen, die an ihn glauben, die
Gewißheit zu geben, daß alle, die um der Ehre Christi willen leiden, in

Ewigkeit Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott haben (V, 1, 41).»

19 Vgl. Didache 10,7; 11,3—13,7; 15,1 f. Zu den frühchristlichen Prophet(inn)en vgl.
A. Jensen, Gottes selbstbewußte Töchter. Frauenemanzipation im frühen Christentum?
Freiburg 1992, 254-362.

20 Vgl. dazu meine Untersuchung «Martyrium und Christus-Repräsentation», a.a.O.,
232-252.

21 Eusebios, Kirchengeschichte V, 1-5.



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 293

Die Aussage über Blandina, die den Mitchristen die Gewißheit der
Auferstehung vermittelt, ist so erstaunlich, daß sie gelegentlich von den
Übersetzern fälschlich auf Christus bezogen wird.22 Wenn man nur
nach Aussagen über Bischöfe sucht, kommen solche Stellen, wie gesagt,
überhaupt nicht in den Blick. Durch die Koppelung «Martyrerbischof»
wird dann die Autorität der frühchristlichen Märtyrer oder Bekenner

von vornherein auf den Bischof übertragen und somit ein möglicher
Konflikt zwischen den beiden Autoritäten verschleiert. Aber gerade
dieser im Briefwechsel Cyprians von Karthago (u. a.) gut bezeugte Streit
ist wichtig, um die Aussagen über die Repräsentationsfunktion des

Bischofs richtig einzuordnen.
Zur Terminologie: Wir sind es gewohnt, zwischen Märtyrern und

Bekennern zu unterscheiden — die einen haben ihr Leben für den
Glauben geopfert, die anderen nicht. In der Verfolgungszeit waren
diese Begriffe jedoch austauschbar und wurden für jene verwendet, die

unter Lebensgefahr ihren Glauben vor Gericht bekannt hatten, und
zwar auch dann, wenn sie die Verfolgung schließlich überlebten. In der
Gemeinde genossen sie höchstes Ansehen. Umgekehrt gab es in den
Gemeinden die lapsi, die in der Verfolgungssituation ihren Glauben

verleugnet hatten. Es wurde darüber gestritten, ob sie wieder zur
Kommunion zugelassen werden konnten. Hier wurden nun die noch lebenden

Märtyrer und Martyrinnen angerufen, und diese setzten sich unter
Umständen zu Gunsten der reuigen Abgefallenen ein, genauer, sie

nahmen selber deren Versöhnung vor, meist durch die Ausstellung
sogenannter Friedensbriefe. Im Briefwechsel Cyprians ist des öfteren
die Rede davon, und ein solches Schreiben ist im Wortlaut erhalten:

«Sämtliche Bekenner entbieten dem Vater Cyprian ihren Gruß. Wir teilen
dir mit, daß wir allen denen, die dir über ihr Verhalten nach ihrem
Vergehen Rechenschaft schuldig sind, den Frieden gewährt haben, und wir
wollen, daß diese Bescheinigung durch dich auch den anderen Bischöfen

bekanntgegeben wird. Wir wünschen, daß du mit den heiligen Märtyrern
Frieden habest. In Gegenwart zweier Kleriker, eines Exorzisten und eines

Lektors, hat Lucianus dies geschrieben.»23

Aus einem anderen Brief geht hervor, daß solche Bescheinigung
auch von Martyrinnen unterzeichnet waren.22 Das Interessante ist nun,

22 Vgl. dazu: A.Jensen, a.a.O. 198 und 250ff.
23 Zu den ordinierten Klerikerinnen vgl. A.Jensen, a.a.O. 74ff. («Witwe»); 141 ff.

(Diakonin) u.a.



294 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

daß Cyprian sich zwar über dieses Vorgehen beschwert, aber den Mar-
tyrinnen und Märtyrern das Recht, Abgefallene wieder aufzunehmen,
nicht grundsätzlich abspricht unter Berufung auf seine bischöfliche
Autorität, sondern nur, weil er es nicht für angebracht hält, den
Abgefallenen so schnell die Vergebung zu gewähren. An einer anderen Stelle

entschuldigt sich Cyprian bei der Gemeinde, weil er Bekennern kirchliche

Ämter übertragen hat, ohne die sonst übliche vorherige Konsultation

und gemeinsame Beschlußfassung: Dies sei nicht notwendig
gewesen, da Gott selbst sie durch die Gnade des Bekenntnisses
ausgezeichnet habe (38,1). Wichtig zu sehen ist hier: Die Autorität der Mar-
tyrinnen und Märtyrer in der Kirche war, ähnlich wie die der Prophetinnen

und Propheten, ausschließlich charismatischer Natur, im Unterschied

zu den übrigen Klerikern und Klerikerinnen, deren Charisma
zusätzlich der Legitimation durch die kirchliche Ordination oder

Einsetzung bedurfte.23

Wenn man um diese Fakten weiß, die eine deutliche Konkurrenz
zwischen bischöflicher und bekennerischer Autorität belegen, erscheinen

die Vorschriften in der Apostolischen Uberlieferung sowie die

Ausführungen über das Martyrium und die Anweisungen über den

Bischof in der Disdaskalia24 in einem etwas anderen Licht, als wenn
man sie unabhängig von diesem Konflikt liest. Bei Hippolyt heißt es,
daß die Bekenner (von Bekennerinnen ist nicht die Rede) für die Aufgabe

des Diakonats oder Presbyterats nicht ordiniert werden müssen, da
sie «durch ihr Bekenntnis den Rang eines Presbyters bereits haben» (9).
Nur um Bischof zu werden, müssen sie ordiniert werden. Hier wird
nicht, wie es auf den ersten Blick scheint, eine besondere Ehrenstellung
der Bekenner herausgestellt, sondern ihrer möglichen Konkurrenz dem
Bischofsamt gegenüber vorgebeugt, da sie ja nicht ihm, sondern nur den

Presbytern gleichgeordnet werden.25

Ein ähnliches Phänomen liegt in der Didaskalia vor, neben Ignatios
der wichtigsten Fundgrube für Aussagen über den Bischof als

Repräsentanten Gottes. In der Tat häufen sich dort Worte wie: «Er regiert an

24 Beide Schriften stammen aus der gleichen Zeit wie der Briefwechsel Cyprians
(1. Hälfte des 3. Jh.).

25 Die Wirkung einer solchen Strategie zeigt sich bei der graphischen Darstellung der
Ämterhierarchie im Kommentar von Wilhelm Geerlings: Dort wurden die Bekenner
nicht neben die Presbyter, sondern unter die Diakone gesetzt! (FC 1, 176).



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 295

Stelle des Allmächtigen, ja er soll von euch wie Gott geehrt werden»
(Kap. 9). Doch auch vom Märtyrer heißt es:

«Als ein Engel Gottes oder Gott auf Erden soll er von euch angesehen
werden, er, der in geistlichem Sinn mit dem heiligen Geist Gottes bekleidet
ist. Denn weil er der unvergänglichen Krone würdig geworden ist und das

Martyrertum des Leidens wieder erneuert hat, seht ihr durch ihn den Herrn,
unseren Erlöser» (Kap. 19).

Allerdings zieht der Verfasser der Didaskalia keinerlei
«kirchenrechtliche» Konsequenzen aus dieser ungeheuer starken Aussage,
sondern vermeidet es, das Verhältnis von bischöflicher und bekennerischer
Autorität anzusprechen. Nach dem Gesamttenor dieser Erbauungsschrift

kann aber nicht bezweifelt werden, daß nicht der Rang der

Märtyrer, sondern die Position des Bischofs gefestigt werden soll. Um so
erstaunlicher ist es, daß wir gerade in diesem ganz hierarchieorientierten

Dokument, das u.a. auch die Aktivität kirchlicher Witwen mit
heftigster Polemik einzuschränken sucht, ein in der frühchristlichen
Literatur einmaliges Repräsentationsmodell für die Taufliturgie
finden:

«Der Bischof hat den Vorsitz an der Stelle Gottes; der Diakon steht an der
Stelle Christi und soll von euch geliebt werden. Die Diakonin aber soll von
euch an der Stelle des Heiligen Geistes verehrt werden» (Kap. 9).

Außerdem werden noch die Presbyter und die Witwen und Waisen

genannt: Die ersteren repräsentieren die Apostel, die letzteren den
Altar. Hier ist also das ganze liturgische Szenario mit verschiedenen
Formen der Repräsentanz gedeutet.

Und noch eines ist wichtig, wenn man sich für den
Repräsentationsgedanken auf die Didaskalia berufen will: Die Aussagen, die dem
Bischof soviel Autorität verleihen, stehen in einem bestimmten Kontext:

Es geht wiederum um die in der Verfolgung Abgefallenen - ihnen
gegenüber soll der Bischof zwar zunächst Strenge üben und sie von der
Kirche ausschließen, dann aber vor allem die göttliche Milde repräsentieren

und sie auch wieder aufnehmen. Hier soll also offensichtlich die
Funktion der Vergebung, die die Märtyrer den Bischöfen streitig machten,

den letzteren vorbehalten werden, ohne daß es ausdrücklich gesagt
wird.



296 Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie

Schluß

Am Anfang dieser Untersuchung wurde ein Verdacht angemeldet:
Hinter der Wiederaufwertung des Theologumenons vom liturgischen
Handeln in persona Christi könnten sich ideologische Interessen verbergen.

Die Untersuchung der Quellen zeigt in der Tat, daß die frühchristlichen

Vorstellungen von der repraesentatio nicht zu der Argumentation

von Inter Insigniores passen. Wenn man den Repräsentationsgedanken

in eine heutige Theologie der Ämter integrieren will, müßte man
zumindest der Vielschichtigkeit der frühkirchlichen Tradition Rechnung

tragen. Doch es sollte auch umgekehrt nicht darum gehen, heutige
«progressive» Interessen mit Fakten aus der Vergangenheit zu
legitimieren, d. h. die Frauenordination nun gerade mit Hilfe des

Repräsentationsgedankens einzuklagen - das wäre die gleiche falsche
Argumentationsebene. Im Zeitalter der repräsentativen Demokratie, in der
selbstverständlich Männer Frauen und Frauen Männer «repräsentieren»,

ist das Argument ohnehin allerlei Mißverständnissen ausgesetzt
und mutet daher seltsam an.

Es geht auch nicht darum, die alte «Kirche der Märtyrer (und
Martyrinnen)» zu idealisieren und gegen heute auszuspielen. Noch
weniger ist das Martyrium als solches zu glorifizieren, schon gar nicht in
der Konnotation vom freiwilligen, möglicherweise begeisterten Opfertod,

den der Begriff für uns heute hat. Das Wort «Martyrium» wurde
deswegen hier mit «Lebenszeugnis» wiedergegeben. Authentische Zeugen

und Zeuginnen gibt es in jedem Jahrhundert der Kirchengeschichte
nur in kleiner Zahl. Die Klagen mancher Bischöfe über Bekenner- und
Asketenhochmut waren sicher nicht immer unberechtigt. Es geht
schließlich nicht darum, Prophétie grundsätzlich höher anzusetzen als

die Institution: Kirchen- und Gemeindeleitung ist nicht weniger ein
«Charisma» als inspirierte Rede - doch manche Propheten neigen zu

Unfehlbarkeitsansprüchen.
Wenn wir als Theologinnen und Theologen Ideologiekritik als

einen wichtigen Teil unseres Auftrags bei der Weitergabe christlicher
Überzeugungen ansehen, so bleibt die Erhebung des genauen historischen

Befundes wichtig, damit immer die ganze Tradition in den Blick
kommt - Ignatios und die Didachë beispielsweise -, ohne eine Schrift
von vornherein als Norm für die Beurteilung der anderen auszuwählen.
Wenn ein bezeugter Brauch als verbindliche Tradition angesehen werden

soll, müssen dafür zugleich überzeugende Gründe angeführt wer-



Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie 297

den. Cyprian hat hier Maßstäbe gesetzt: «Eine Gewohnheit (consuetudo)
ohne Wahrheit (Veritas) ist nichts als ein alter Irrtum!»26

Eine Dimension der frühchristlichen Vorstellung von einer reprae-
sentatio Christi sollten wir jedenfalls nicht aus den Augen verlieren: das

qualitative Kriterium. Niemand «repräsentiert»Jesus besser als jene, die

ihm in ihrer Lebenspraxis gleichen - eine «natürliche» Ähnlichkeit
kann niemand für sich in Anspruch nehmen.

26 Cyprian, Brief 74,9. «Wahrheit» hat hier den Sinn von «durch Vernunft (ratio)
begründet»: vgl. Briefe 71,3; 73,13.


	Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie : zur heutigen relecture einer frühchristlicher Tradition

