Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Christusreprasentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie
: zur heutigen relecture einer frihchristlicher Tradition

Autor: Jensen, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANNE JENSEN

Christusreprisentation,
kirchliche Amter und
Vorsitz bei der Eucharistie

Zur heutigen relecture einer frihchristlichen Tradition

Lange Zeit hat die Frage der Amter die Christenheit gespalten, ja, sie
tut es auch heute noch: Trotz aller theologischen Konvergenz- und
Konsensdokumente haben viele der christlichen Konfessionen immer
noch keine Eucharistiegemeinschaft untereinander hergestellt. Nach
mehr als neunhundert Jahren wurden zwar die wechselseitigen Ex-
Kommunikationen von 1054 zwischen Rom und Konstantinopel auf-
gehoben, aber es erfolgte keine «/z-Kommunikation». Wir leben also in
einer Art eucharistischem Niemandsland — theologisch eine recht frag-
wiirdige Angelegenheit!

1. Das heutige Ordinationsverstindnis

In der 6kumenischen Verstindigung iiber die kirchlichen Amter hat
die ostkirchliche Theologie vermittelnd zwischen der katholischen
Lehre vom Weihepriestertum und dem protestantischen « Dogma» vom
allgemeinen Priestertum aller Gldubigen wirken kénnen, so daf3 sich
allmihlich eine funktionale, stirker an der realen kirchlichen Praxis als
an der Doktrin orientierte Theologie der Amter durchgesetzt hat. Der
Gedanken des priesterlichen Handelns an der Stelle Christi (7# persona
Christi) trat in den Hintergrund. Schon fiir die Dekrete des 2. Vatika-
nums spielte die sogenannte «eucharistische Ekklesiologie, die auf den
russisch-orthodoxen Theologen Nikolai Afanasiev zuriickgeht, eine



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie ~ 283

wichtige Rolle: In ihr erscheint der mit der Gemeinde feiernde Bischof
vor allem als der Reprisentant der im heiligen Geist zur Eucharistie
versammelten Gemeinde und ist somit Garant kirchlicher Einheit und
Einmiitigkeit: der £oznonia, der communio, einer Theologie, die seither in
der Okumene weit rezipiert worden ist.

Sie bildete auch den Hintergrund des sogenannten Lima-Papiers,
dem bisher wichtigsten Konvergenzpapier von Faith and Order, an
dessen Erarbeitung auch katholische Theologen beteiligt waren.! Dort
findet sich nur noch eine abgeschwichte Reminiszenz an den Repri-
sentanzgedanken: «Es ist Christus, der zum Mahl einliddt und ihm vor-
steht. ... In den meisten Kirchen wird dieser Vorsitz durch einen ordi-
nierten Amtstriger zum Ausdruck gebracht. ... Der Diener (minister)?
der Eucharistie ist der Botschafter, der die gottliche Initiative repri-
sentiert und die Verbindung der Ortsgemeinde zu den anderen lokalen
Gemeinschaften in der universalen Kirche zum Ausdruck bringt»
(BEM/E 29).

Zwar sprechen wir im deutschen Sprachraum meist immer noch
von Priester und Priesterweihe, aber inhaltlich ist das, was Edward
Schillebeeckx sehr treffend die «Sazerdotalisierung des geistlichen
Amtes» genannt hat?, weitgehend tiberwunden, nimlich: die fast aus-
schlieBliche Ausrichtung des Priestertums auf die Feier der Eucharistie,
genauer die «Darbringung des MeBopfers», und die Uberhshung der
Kleriker iiber die sogenannten Laien — ein Terminus, den man in der
Theologie vermeiden sollte, denn alle Christen sind «Laien», d.h.
Angehorige des «Volkes Gottes», des Jaos theosi. Inhaber und Inhabe-
rinnen eines kirchlichen Amtes sind gewi3 von Christinnen und Chri-
sten zu unterscheiden, die kein Amt ausiiben, aber eine Unterscheidung

' Baptism, Eucharist and Ministry (abgekiirzt BEM), in: Dokumente wachsender
Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche
auf Weltebene, Hg. H. MEYER /H. ]. UrRBAN /L. ViscHER, Paderborn 1983; engl.: Growth
in Agreement. Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a World
Level, ed. H. MEYER /L. ViscHER (Faith and Order Paper 108), Genf 1984.

? Ein Beispiel fiir die Schwierigkeit, das hilfreiche englische Wort «ministry» ein-
heitlich wiederzugeben: Die Dokumente des Weltkirchenrates sind daher besser in der
englischen Originalfassung zu lesen, denn die wahlweise Wiedergabe mit « Amt» oder
«Dienst» verfithrt zu theologischen Akzentsetzungen, mit denen gelegentlich ein iibles
Spiel getrieben wird.

* E. ScHILLEBEECKX, Das kirchliche Amt, Diisseldorf 1981 (sowie die Neubearbei-
tung: Christliche Identitit und kirchliches Amt. Plidoyer fiir den Menschen in der Kirche,
Diisseldorf 1985).



284  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

kann man nicht mittels eines inklusiven Begriffs vornehmen — abgese-
hen von der Konfusion, die durch das «weltliche» Verstindnis des
«Laien» als Nicht-Fachmann, das protestantische Verstindnis des
Laien als Nicht-Theologen und die landliufige Gleichsetzung von
Ordensleuten und Klerikern als «Nicht-Laien» entsteht.

Die Weihe des Priesters hat also die Aura des Sakralen verloren und
ist weitgehend durch den niichternen Begriff der Ordination ersetzt;
selbst wenn noch von Priesterweihe die Rede ist, wird sie im Sinne der
altkirchlichen Handauflegung verstanden. Auch ein Theologe wie Gis-
bert Greshake, der an der klassischen Sprechweise von priesterlicher
Existenz fiir die Amtstriger festhilt, erklart den «wesenhaften» Unter-
schied zwischen Klerus und Laien nicht mehr als ontologische Diffe-
renz, sondern als sakramentale Zeichenhaftigkeit. Obwohl er von der
Kategorie der «Christusreprisentation» dullerst reichen Gebrauch
macht, bezeichnet er sie dennoch nachdriicklich als «einseitig» und
«erginzungsbedirftigy. *

Trotz dieser skizzierten Entwicklung hat nun seltsamerweise das 77
persona Christi neuerdings in der Amtertheologie wieder eine unerwar-
tete Bedeutung erlangt. Im rémisch beeinflulten Entwurf des geplan-
ten «Frauenhirtenbrief» in den USA war zu lesen, dal3 nur ein Mann
Christus bei der Eucharistiefeier reprisentieren kdnne, ein Argument,
das aus dem Dokument der Glaubenskongregation zur Frage der Zulas-
sung der Frauen zum Priesteramt (/nter Insigniores) von 1976
stammt. >

Dort wird mit der notwendigen «natiirlichen Ahnlichkeit» argu-
mentiert, um das geltende Kirchenrecht zu legitimieren, das minnli-
ches Geschlecht als Bedingung fiir eine giiltige Ordination voraussetzt.
Fiir diese Lehre beruft man sich auf die scholastische Theologie, nach
der «die sakramentalen Zeichen das, was sie bezeichnen, durch eine
natiirliche Ahnlichkeit reprisentieren»®. Einmal abgesehen von der
Frage, ob die «natiitliche Ahnlichkeit» mit Christus biologisch zu ver-
stehen ist, liegt hier eine dullerst problematische Ausweitung des Sakra-

4 G. GRESHAKE, Priestersein. Zur Theologie und Spiritualitit des priesterlichen
Amtes, Freiburg 1982, 73ff.

5 Inter Insigniores. Erklirung der Kongregation fiir die Glaubenslehre zur Frage der
Zulassung der Frauen zum Priesteramt (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 3, Hg.
Deutsche Bischofskonferenz), 1976; lat.: AAS 69, 1977, 98-116.

6 Inter Insigniores 5, mit wortlichem Thomaszitat.



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 285

mentenbegriffes vor, wenn nicht der kirchliche Akt der Ordination,
sondern die Person des Ordinierten als Sakrament verstanden wird,
doch auf die komplizierte Geschichte des ordo-Begriffs, der sowohl den
Stand der Kleriker wie den Ritus der Ordination bezeichnen kann, ist
hier nicht einzugehen.

Wenn ein Theologumenon, das der Vergangenheit anzugehtren
schien, plotzlich wieder herangezogen und als zentrales Argument ver-
wendet wird, legt sich der Verdacht eines ideologischen Interesses
nahe. Dieser Verdacht verstirkt sich, wenn man feststellen muf3, dal3
plotzlich auch orthodoxe Theologen, die uns sonst wegen unseres
«Christomonismus» kritiseren, sich in der Frage der Frauenordination
das 7in persona Christi zu eigen machen.” Wie wenig diese Sicht der
orthodoxen Tradition entspricht, 163t sich an einer bekannten mittel-
alterlichen Kontroverse zwischen Rom und Byzanz verdeutlichen.

2. In persona Christi? Ein alter Streitpunkt zwischen Ost und West

In den Jahrhunderten nach 1054 — dem Jahr der wechselseitigen
Exkommunikationen — redeten und stritten die Griechen und Lateiner
zunichst weiter miteinander in der Hoffnung, sich wieder einigen zu
konnen. Erst der Untergang von Byzanz im Jahr 1453 machte ja die
Fortsetzung von Unionsverhandlungen, wie sie 1439 beim Konzil von
Florenz-Ferrara betrieben worden waren, fiir lange Zeit unmoglich. In
den mittelalterlichen Kontroversen wurden unter anderem auch die
ostliche und westliche Form der Eucharistiefeier gegeneinander ausge-
spielt. Nikolaus Kabasilas, ein bekannter griechischer Theologe des
14. Jahrhunderts, berichtet davon in seiner «Erklirung der Gottlichen
Liturgie».® Diese Schrift ist an sich nicht kontroverstheologischer
Natur, sondern ein katechetisch-erbaulicher Kommentar, fiir ortho-
doxe Christen geschrieben. In einer Art Exkurs heil3t es dort:

7 Mit einer Variante, die das Argument auf den ersten Blick als ostkirchlich erschei-
nen liBt: Der Zelebrant bei der Eucharistiefeier wird nicht als «Sakrament» angesehen,
sondern als «Ikone» Christi; vgl. den AbschluBBbericht der Interorthodoxen Theologischen
Kommission zur Stellung der Frau in der Orthodoxen Kirche und die Frage der Ordination
von Frauen, Rhodos 1988; veroffentlicht in: Una Sancta 44 (1989) 252-260.

8 «L’explication de la Divine Liturgie», SC 4% (eine deutsche Ubersetzung gibt es
leider nicht, aber eine englische). Es sei daran erinnert, daB3 im ostkirchlichen Bereich mit
«theia leitourgia» nicht die Liturgie allgemein, sondern die Eucharistiefeier bezeichnet
wird.



286  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

«Manche Lateiner greifen uns an. Sie sagen, nach den Worten des Herrn
(Nehmt und eB3t», sei kein Gebet nétig, um die Gaben zu heiligen, denn sie
sind es schon durch das Wort des Herrn. Jene, so fahren sie fort, die nach den
Worten Christi das Brot und den Wein erneut nennen und um ihre Heili-
gung bitten, als habe sie nicht bereits stattgefunden, leiden nicht nur an

Unglauben, sondern tun auch etwas ganz Leeres und Uberfliissiges»
(2913

Die Attacke richtet sich gegen die Epiklese, die Herabrufung des
Heiligen Geistes, die in den ostkirchlichen Riten den Hohepunkt der
Eucharistiefeier darstellt. Im feierlichen Hochgebet wird dort zunichst
die Heilsgeschichte von der Schopfung bis zur Passion und Auferste-
hung Jesu doxologisch kommemoriert; in diese Anamnese eingeschlos-
sen ist auch die «Erinnerung» an das Kommende: die zu erwartende
Wiederkunft des Herrn und die Vollendung der Welt. Dann folgt in der
Liturgie die an den Vater gerichtete Anrufung:

«Sende herab Deinen Heiligen Geist auf uns und diese Gaben hier, und
mache dieses Brot zum kostbaren Leib Deines Christus und was in diesem
Kelche ist zum kostbaren Blut Deines Christus, sie verwandelnd durch
Deinen Heiligen Geist.»?

Der Zelebrant, der so betet, spricht offensichtlich nicht im Namen
Jesu, sondern im Namen der Gemeinde, also 7# persona ecclesiae. Hinter
der von Kabasilas angefiihrten polemischen Kritik der Lateiner an den
byzantinischen Gebeten steht dagegen die Auffassung der lateinischen
Scholastik, wonach der Priester bei der Feier der Sakramente 7z persona
Christi handelt und spricht. Er wurde als «Gegeniiber» wahrgenom-
men, als «Spender» von Gnade, die Gemeinde dagegen, bzw. die
einzelnen Glieder der Gemeinde entsprechend als « Empfinger». Die
mittelalterlichen Versuche, eine systematische Sakramententheorie an-
hand aristotelischer Kategorien zu entwickeln, gingen von den Riten
der Eucharistiefeier aus, in der damaligen Frommigkeit «das heilige
Sakrament» schlechthin. Diese Riten liefen sich besonders leicht in
hyle/materia und morphé/forma einteilen, in ein «materielles» Zeichen
(Brot und Wein) und eine als «wirksam» charakterisierte Deuteformel
(der als «Wandlungswort» verstandene Abendmahlsbericht).

Bekanntlich ist es recht schwierig, die iibrigen der sieben als «Sa-
krament» definierten liturgischen Feiern in dieses Schema zu pressen,

? Wortlaut der Epiklese in der Johannes-Chrysostomos-Liturgie.



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 287

da ja nicht immer eine «Materie» Verwendung findet und auch nicht
immer eine Symbolhandlung vollzogen wird. Schon bei der Taufe hat
das Wasser nicht mehr die gleiche Funktion wie Brot und Wein, denn es
wird ja nicht «verwandelt.»'® Aufgrund dieser Schematisierung mit
Jforma und materia konnte es zu Streitigkeiten kommen, wo das eigent-
lich sakramentale Geschehen anzusiedeln sei: So wurde etwa 1439 beim
Konzil in Florenz nicht die Handauflegung, die heute gemeinhin als das
«sichtbare Zeichen» der sakramentalen Ordinationen angesehen wird,
als die materia der Priesterweihe definiert, sondern die Ubergabe von
Kelch und Patene.!!

Diese hochst restriktive Eingrenzung von materia und forma hing
mit dem Interesse zusammen, sich der Wirksamkeit der Sakramente zu
vergewissern, einem Bedirfnis nach « Gnadengarantie», wie es im Text
des Kabasilas deutlich zum Ausdruck kommt: Unterstellen dort doch
die Lateiner den Griechen, daf3 diese nicht genug Vertrauen in die
Kraft der Wandlungsworte hiitten und deshalb sicherheitshalber noch
ein Gebet hinterherschickten. Dieses Sicherheitsbediirfnis fiithrt in der
mittelalterlichen westlichen Theologie zu einer starken Verrechtli-
chung der liturgischen Funktionen. Am deutlichsten wird dies in der
forma des BuB3sakraments, wo der Priester nunmehr als Richter fungiert,
der dem schuldig Gewordenen eine Strafe auferlegt und ihn schlieB3lich
amnestiert.'?

Gerade hier zeigt sich, wie wenig konsequent die Rede vom Han-
deln 7z persona Christi ist: Bei der lateinischen Lossprechungsformel Ego
te absolvo (Ich spreche dich los) in der Ich-Form, die in Florenz aus-
dricklich als forma definiert wurde (D 1323), werden ja keine Worte
oder Handlungen des historischen Jesus wiederholt, sondern der Prie-
ster ist selbst das grammatische Subjekt, der die Absolution im Namen
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes erteilt; im rémischen
MeBkanon dagegen betet der Zelebrant in der Wir-Form zu Gott —
genau wie in der griechischen Anaphora auch — und gedenkt dabei des
letzten Abendmahls, wobei er die Worte Jesu zitiert. Diese werden in

10 Tn den ostkirchlichen Riten wird auch das Wasser fiir die Taufe durch eine fei-
erliche Epiklese «geheiligty. Ahnlich wird im Westen in der Osternacht das Taufwasser
geweiht, aber diese Weihe wird anders gewichtet als die Konsekration der eucharistischen
Gaben.

"' DENZINGER 1326 (ed. P. Hiinermann, 37. Aufl., 1991).

'2 Im 6stlichen Ritus erscheint der Beichtvater dagegen als seelenkundiger heilender
Arazt.



288  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

der scholastischen Theologie von dem Gebet isoliert, zu dem sie geho-
ren, und so traktiert, als handle es sich um eine rituelle Formel in der
Ich-Form. Dieser Versuch, alte liturgische Texte in den Dienst ganz
anders gearteter dogmatischer Interessen zu stellen, ist natiirlich dulBerst
fragwiirdig und kann nicht als legitime Anwendung des an sich gesun-
den Prinzips von der /lex orand: als der lex credendi angesehen werden,
d.h. der Berufung auf die Liturgie als eine Quelle theologischer
Erkenntnis.

Im tbrigen stimmt die Sache auch historisch nicht, denn das sehr
wahrscheinlich durch Hippolyt von Rom in der ersten Hailfte des
3. Jahrhunderts festgehaltene Eucharistiegebet in griechischer Sprache,
eines der iltesten uns erhaltenen frithchristlichen liturgischen Textes,
endet nicht mit dem Abendmahlsbericht, sondern mit der direkt
anschlieenden feierlichen Epiklese.'

Die Epiklese ist also keineswegs als Sondergut der Griechen anzu-
sehen, sondern als gemeinsames frithchristliches Erbe. Und die sakra-
mentalen Formeln in der indikativischen statt der deprekativen Form
sind ganz eindeutig eine westliche Innovation. Beachtlich ist, dal3
Kabasilas in seiner Schrift die Polemik nicht umkehrt: Wohl weist er die
lateinische Kritik an der Epiklese zuriick, doch ohne deswegen die in
Rom iibliche /ex orandi herabzusetzen. Stattdessen zeigt er auf, daf der
romische MeBlkanon selbst zahlreiche epikletische Elemente enthilt,
was sachlich richtig ist, und er argumentiert theologisch korrekt, wenn
er betont, daB3 die Form des Bittgebets der sakramentalen Wirkkraft
keinen Abbruch tut.

In der Tat hatten ja die Christinnen und Christen Roms ihre eigene
liturgische Tradition in lateinischer Sprache nicht entwickelt, um sich
von ihren griechischen Glaubensgenossinnen und -genossen abzuset-
zen, sondern hier schufen sich zunichst zwei verschiedene Spiritualiti-
ten und Denkweisen thren Ausdruck. Der stirker an historischer Erin-
nerung orientierte Westen legte den Akzent auf die Person Jesu, bzw.

13 HreroLyrE DE RoMme. La Tradition Apostolique (ed. Bernard Borre), SC 11bis
(5. verbesserte Auflage in: Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 39); Apo-
stolische Uberlieferung (Hg. W. GEerLiNGs), FC 1. Es sei daran erinnert, daBl vor dem
Konzil nur ein einziger romischer MeBkanon im Gebrauch war, jener, von dem bei
Kabasilas die Rede ist, den das Konzil von Trient schlieBlich verbindlich machte — daher
auch «tridentinische Messe» genannt. Nach dem 2. Vatikanum wurden zunichst drei
weitere Hochgebete eingefiihrt, darunter eine Adaption des erwihnten alten rémischen
Ritus aus der 7raditio Apostelica nach Hippolyt.



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 289

den nunmehr erhéhten Christus, um die Kontinuitit mit dem Ursprung
zum Ausdruck zu bringen. Die Liturgiefeier wird als zmztatio Christi, als
Nachahmung und «Wieder-Holung» des vergangenen Geschehens
gesehen. Im Osten sah man dagegen die Kontinuitit mehr durch das
Wirken des heiligen Geistes garantiert, der die Gemeinde versammelt,
und man hatte stiarker die eschatologische Dimension vor Augen: In der
Eucharistie wird die tiberweltliche Zukunft antizipiert — «der Himmel
auf Erden», nach dem sprichwoértlich gewordenen Ausruf des russi-
schen Grofifiirsten Vladimir nach einer in Byzanz erlebten Liturgie-
feier. Diese Betonung der iiberzeitlichen Dimension des mysterion im
Osten und der damit verbundenen Zusammenschau der Heilsereignisse
1aB3t im Hinblick auf Kirchenstrukturen mehr Raum fiir eine charisma-
tisch-spirituelle Autoritit, wihrend die stirkere Fixierung des Westens
auf den chronologischen Ablauf zu einer Betonung der formalen histo-
rischen Sukzession gefiihrt hat, mit deren Hilfe Macht in der Kirche
legitimiert wurde.

Dieser von Kabasilas erwihnte Streit um die Epiklese zeigt, wie
gesagt, dall die Vorstellung priesterlichen Handelns 7z persona Christi
der orthodoxen Theologie fremd ist. Doch wie steht es mit dem Gedan-
ken der Christusreprisentanz in der frithkirchlichen Uberlieferung?

3. Christusreprisentation und Lebenszeugnis

Eines ist zu beachten: /nter Insigniores hat in der Frage der Frauen-
ordination den sogenannten «einfachen Priester» im Blick, der norma-
lerweise in einer Gemeinde die Eucharistie feiert wie auch die tbrigen
Sakramente «spendet» oder «verwaltet», wie es in der traditionellen
Terminologie heif3t. Der Gedanke der Christusreprisentanz hat in der
theologischen Diskussion vergangener Jahrhunderte jedoch eine ent-
scheidende Rolle fiir die Legitimierung von Macht gespielt, was sich in
der Zuspitzung der theologischen Formel ausdriickte: «in persona Chri-
sti capitis» — Reprisentation Christi als Oberhaupt der Kirche. Dabei
standen nicht die Presbyter/Priester im Mittelpunkt des Interesses,
sondern die Bischofe, und schlieBlich der Papst mit seinem Anspruch,
vicarius Christi zu sein. Hier ging es also um weit mehr als nur den
Vorsitz bei der Eucharistiefeier. Damit hat aber bereits eine Umkeh-
rung stattgefunden. Eines ist zu sagen: Wenn ein einzelner (oder eine
einzelne) der Eucharistiefeier vorsteht, so reprisentiert er/sie Christus



290  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

beim Abendmahl. Ein anderes ist zu meinen, daf} nur die Bischofe (und
die Presbyter/Priester als deren Beauftragte) Christus reprisentieren
kénnen und dal3 deshalb nur sie der Eucharistie vorstehen diirfen. Ein
Drittes schlieBlich ist zu behaupten, daB3 die Christusrepriasentanz im
bischoflich-presbyteralen Amt minnliches Geschlecht voraussetzt.

Nun hingen die Antworten, die uns alte Texte geben, nicht zuletzt
von den Fragen ab, die wir ihnen stellen. So kommt etwa Othmar Perler
zu dem Schluf3: «Der Bischof ist in den Augen der alten Kirche die
Verlingerung Christi durch die Jahrhunderte. Er hat am Kénigtum und
am Priestertum des Messias in einem anderen Sinn teil als die Getauften
oder selbst die einfachen Priester.»'* Nach dem Zeugnis der Quellen,
die er selbst anfiihrt, ist dies ein Fehlschluf3, insbesondere hinsichtlich
des zweiten Teils der Aussage, wonach sich die Christusreprisentanz
durch einen Bischof qualitativ von anderen Christusreprisentanzen
unterscheidet. Wenn man nur die Frage stellt: « Wird Christus durch
den Bischof reprisentiert?», so lassen sich in der Tat Texte anfiithren, die
dazu berechtigen, die Frage mit einem eindeutigen Ja zu beantworten.
Stellt man an die Texte auBBerdem die Frage: «Wer reprisentiert Chri-
stus?», kommt man zu dem Ergebnis: keineswegs nur der Bischof, wie
wir sehen werden.

Schon ein erster Befund ist iiberraschend: Die Texte, die wirklich
von einer Repridsentanz sprechen, sind nicht allzu zahlreich;'® weit
hiufiger wird die Autoritit der Bischofe damit legitimiert, dal3 sie
Nachfolger der Apostel seien. Als Beispiel sei der Klemensbrief ange-
fithrt, in dem es heifit, Gott habe Christus gesandt, und Christus die
Apostel. Diese «setzten ihre Erstlinge zu Bischéfen und Diakonen fiir
die kiinftigen Gldubigen ein» (42,4). Es geht dem Verfasser des Briefes
um etwas ganz Prizises: Um Machtkimpfe, wie sie in Korinth vor-
gekommen waren, zu vermeiden, sollen kirchliche Amitstriger nicht
abgesetzt werden konnen, und er begriindet das u.a. mit der von den
Aposteln geschaffenen Kirchenordnung. Dahinter steht die schlichte
Uberzeugung, die wir aus dem Rémerbrief kennen: Autoritit — sei es im

14 O. PERLER, L’¢évéque, représentant du Christ selon les documents des premiers
si¢cles, in: L’Episcopat et ’Eglise universelle, ed. Yves CoNGAR (Unam sanctam 39), Paris
1964 («L’évéque, aux yeux de ’Eglise ancienne, est le prolongement du Christ a travers les
siecles. Il participe a la royauté et au sacerdoce du Messie, a un autre titre que les baptisés ou
méme que les simples prétres.» 64).

'> Die entscheidenden Stellen finden sich in den Briefen des Ignatios von Antiochien
und in der syrischen Didaskalia.



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie =~ 291

Staat oder in der Kirche — kommt von Gott (Rom 13). Die «Bischofe
und Diakone» werden an anderer Stelle mit den «Presbytern» gleich-
gesetzt. «Fiir einen monarchischen Episkopat ist ... aus dem Wortlaut
des Briefes keinerlei Anhaltspunkt zu gewinnen», betont Joseph A. Fi-
scher in seinem Kommentar vollig zu Recht.'® Wenn man von einem
solchen Text auf eine besondere Reprisentanz des Bischofs schlieBen
will, setzt man bereits ein bestimmtes Verstindnis des Episkopats vor-
aus und liest es in den Text hinein.!’

Der Gedanke, dall der Bischof Christus oder auch direkt Gott
reprisentiert, findet sich dagegen tatsichlich, und in sehr starken
Worten, in den Briefen des Ignatios von Antiochien (Anf. 2. Jh.) und in
der Disdaskalia (Anf. 3. Jh.). « Den Bischof miissen wir also wirklich wie
den Herrn selbst ansehen», heif3t es beispielsweise im Schreiben an die
Epheser (5,1), um nur eine der zahlreichen Belegstellen anzufiihren.
Doch ebenso heif3t es: «Desgleichen sollen alle die Diakone achten wie
Jesus Christus ...» (An die Trallianer 3,1'#). Nicht zu Unrecht wird der
Martyrerbischof als der frithe grofle Verfechter des «monarchischen
Episkopates» angesehen — nicht zu Unrecht insofern, als er fiir die
Gemeindeleitung einen einzelnen an der Spitze sehen wollte, um die
Einheit zu garantieren. Was dabei allerdings gern tibersehen wird, ist,
dalB3 diesem einen in der Vorstellung des Ignatios zwei kollegiale Gre-
mien beigeordnet sind: das Presbyterium und die Diakone, was den
«monarchischen» Charakter dieses Episkopats zumindest etwas relati-
viert. Wichtig ist auch, daB3 bei der Christus-Reprisentation zwischen
der bischoflichen und der diakonalen Funktion unterschieden wird:
Gerade die letztere repriasentiert den «Dienst» Jesu. Doch zweifellos
haben wir es bei Ignatios mit einer extremen Uberhdhung aller Amts-
triager, nicht nur des Bischofs, zu tun.

Eines ist allerdings fiir die Beurteilung dieser Schrift zu bedenken:
Ignatios schreibt aus einer extremen Martyriumsbegeisterung heraus, in
einer allgemein sehr exaltierten Sprache. Und gerade der beschworende
Ton seiner Briefe zeigt, dal3 die Realitit in den Gemeinden anders

' Die Apostolischen Viter, Hg. ]. A. FiscHer, Darmstadt 1986, 10.

7 O. PerLER: «ll est donc clair que pour Clément, I’évéque (et le diacre avec lui, a un
degré inférieur) continue la mission du Christ 4 travers les siécles. Il est son représentant
visible, son mandataire, chargé de la méme fonction, munis des mémes pouvoirsy»,
a.2.0. 32.

'8 Der Bischof wird an der gleichen Stelle mit dem Vater, die Priester dagegen mit
den Aposteln verglichen.



292 Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

aussah, so daf3 seine Stimme nicht einfach mit dem Amtsverstindnis der
Christen an der Schwelle zum zweiten Jahrhundert verwechselt werden
darf. Hier wire auf das Gegenstiick aus der christlichen Friihzeit zu
verweisen, die Didaché (Anf. 2. Jh.), in der die Propheten das héchste
Ansehen genieB8en, wihrend Bischofe und Diakone tiberhaupt nur ein-
mal erwihnt werden (vermutlich handelt es sich dort um eine nach-
triagliche Erginzung).'?

Daf} das Idealbild, das Ignatios malt, nicht der Realitit entsprach,
zeigt sich deutlich, wenn man die Rolle der Martyrinnen und Martyrer
im 2. und 3. Jahrhundert untersucht, wo sie im Konflikt mit dem
Episkopat erscheinen.?® Wenn man wieder nur nach den Bischofen
unter den Martyrern fragt, kommen beispielsweise im Bericht iiber den
Prozel3 und das schlieBliche Christenmassaker von Lyon und Vienne im
Jahr 1772 nur zwei Aussagen tiber den greisen Bischof Pothinus in den
Blick: «In ihm <hat Christus triumphiert>» und «Die Volksmasse tobte
gegen ihn, <als sei er Christus»» (V, 1, 29£.). Es handelt sich hier aber um
typische Aussagen iiber Martyrer und Martyrinnen, unabhingig von
threm Amt, wie es sich aus den Martyriumsakten mit Leichtigkeit
belegen 14Bt: Sie konnen also nicht fiir eine spezifische Christusrepri-
sentanz durch den Bischof vereinnahmt werden. Gerade im Bericht
tiber das Massaker in Lyon ist es auffillig, dall dem neunzigjihrigen
Bischof nur eine sehr kurze Passage gewidmet ist. Die zentrale Figur ist
hier vielmehr die Sklavin Blandina, die wie keine andere in der Arena
von Lyon als jene bezeichnet wird, in der die mit ihr Gefolterten die
Gegenwart des Auferstandenen erfahren. Hier sei lediglich die wich-
tigste Stelle zitiert:

«Blandina wurde an einem Pfahl aufgehingt, um eine Beute der losgelas-
senen Tiere zu werden. Sie machte den Kiampfern, die sie in Kreuzesform
hiangen sahen und die sie unentwegt beten horten, viel Mut — weil sie durch
ihre Schwester bei diesem Kampf mit ihren leiblichen Augen jenen, der fiir
sie gekreuzigt wurde, vor sich sahen —, um jenen, die an ihn glauben, die
GewilBheit zu geben, daf} alle, die um der Ehre Christi willen leiden, in
Ewigkeit Gemeinschaft mit dem lebendigen Gott haben (V, 1, 41).»

2 Vgl. Didache 10,7; 11,3-13,7; 15,1f. Zu den friihchristlichen Prophet(inn)en vgl.
A. JENSEN, Gottes selbstbewuBte Tochter. Frauenemanzipation im frithen Christentum?
Freiburg 1992, 254-362. '

?* Vgl. dazu meine Untersuchung « Martyrium und Christus-Reprisentation», a.2.0.,
232-252.

21 Euseslos, Kirchengeschichte V, 1-5.



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 293

Die Aussage iiber Blandina, die den Mitchristen die GewilBheit der
Auferstehung vermittelt, ist so erstaunlich, dal3 sie gelegentlich von den
Ubersetzern filschlich auf Christus bezogen wird.?? Wenn man nur
nach Aussagen tiber Bischofe sucht, kommen solche Stellen, wie gesagt,
tiberhaupt nicht in den Blick. Durch die Koppelung « Martyrerbischof»
wird dann die Autoritit der frithchristlichen Martyrer oder Bekenner
von vornherein auf den Bischof tibertragen und somit ein méglicher
Konflikt zwischen den beiden Autorititen verschleiert. Aber gerade
dieser im Briefwechsel Cyprians von Karthago (u. a.) gut bezeugte Streit
ist wichtig, um die Aussagen iiber die Reprisentationsfunktion des
Bischofs richtig einzuordnen.

Zur Terminologie: Wir sind es gewohnt, zwischen Martyrern und
Bekennern zu unterscheiden — die einen haben ihr Leben fiir den
Glauben geopfert, die anderen nicht. In der Verfolgungszeit waren
diese Begriffe jedoch austauschbar und wurden fiir jene verwendet, die
unter Lebensgefahr ihren Glauben vor Gericht bekannt hatten, und
zwar auch dann, wenn sie die Verfolgung schlief3lich iiberlebten. In der
Gemeinde genossen sie hochstes Ansehen. Umgekehrt gab es in den
Gemeinden die /apsi, die in der Verfolgungssituation ihren Glauben
verleugnet hatten. Es wurde dartber gestritten, ob sie wieder zur Kom-
munion zugelassen werden konnten. Hier wurden nun die noch leben-
den Martyrer und Martyrinnen angerufen, und diese setzten sich unter
Umstinden zu Gunsten der reuigen Abgefallenen ein, genauer, sie
nahmen selber deren Versohnung vor, meist durch die Ausstellung
sogenannter Friedensbriefe. Im Briefwechsel Cyprians ist des 6fteren
die Rede davon, und ein solches Schreiben ist im Wortlaut erhalten:

«Samtliche Bekenner entbieten dem Vater Cyprian ihren Grull. Wir teilen
dir mit, dal} wir allen denen, die dir iiber ihr Verhalten nach ihrem Ver-
gehen Rechenschaft schuldig sind, den Frieden gewihrt haben, und wir
wollen, daf3 diese Bescheinigung durch dich auch den anderen Bischéfen
bekanntgegeben wird. Wir wiinschen, daB3 du mit den heiligen Martyrern
Frieden habest. In Gegenwart zweier Kleriker, eines Exorzisten und eines
Lektors, hat Lucianus dies geschrieben.»?3

Aus einem anderen Brief geht hervor, daf3 solche Bescheinigung
auch von Martyrinnen unterzeichnet waren.?? Das Interessante ist nun,

22 Vgl. dazu: A. JENSEN, 2.2.0. 198 und 250 ff.
23 7Zu den ordinierten Klerikerinnen vgl. A. JENSEN, 2.2.0. 74ff. («Witwen); 141{f.
(Diakonin) u.a.



294  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

dalB Cyprian sich zwar iiber dieses Vorgehen beschwert, aber den Mar-
tyrinnen und Martyrern das Recht, Abgefallene wieder aufzunehmen,
nicht grundsitzlich abspricht unter Berufung auf seine bischofliche
Autoritit, sondern nur, weil er es nicht fiir angebracht hilt, den Abge-
fallenen so schnell die Vergebung zu gewihren. An einer anderen Stelle
entschuldigt sich Cyprian bei der Gemeinde, weil er Bekennern kirch-
liche Amter iibertragen hat, ohne die sonst iibliche vorherige Konsul-
tation und gemeinsame BeschluB3fassung: Dies sei nicht notwendig
gewesen, da Gott selbst sie durch die Gnade des Bekenntnisses ausge-
zeichnet habe (38,1). Wichtig zu sehen ist hier: Die Autoritit der Mar-
tyrinnen und Martyrer in der Kirche war, dhnlich wie die der Prophe-
tinnen und Propheten, ausschlieBlich charismatischer Natur, im Unter-
schied zu den iibrigen Klerikern und Klerikerinnen, deren Charisma
zusitzlich der Legitimation durch die kirchliche Ordination oder Ein-
setzung bedurfte. 23

Wenn man um diese Fakten weil}, die eine deutliche Konkurrenz
zwischen bischoflicher und bekennerischer Autoritit belegen, erschei-
nen die Vorschriften in der Apostolischen Uberlieferung sowie die
Ausfiihrungen iiber das Martyrium und die Anweisungen iiber den
Bischof in der Disdaskalia?? in einem etwas anderen Licht, als wenn
man sie unabhingig von diesem Konflikt liest. Bei Hippolyt heif3t es,
daB die Bekenner (von Bekennerinnen ist nicht die Rede) fiir die Auf-
gabe des Diakonats oder Presbyterats nicht ordiniert werden miissen, da
sie «durch ihr Bekenntnis den Rang eines Presbyters bereits haben» (9).
Nur um Bischof zu werden, miissen sie ordiniert werden. Hier wird
nicht, wie es auf den ersten Blick scheint, eine besondere Ehrenstellung
der Bekenner herausgestellt, sondern ihrer moglichen Konkurrenz dem
Bischofsamt gegentiber vorgebeugt, da sie ja nicht ihm, sondern nur den
Presbytern gleichgeordnet werden.?

Ein dhnliches Phinomen liegt in der Didaskalia vor, neben Ignatios
der wichtigsten Fundgrube fiir Aussagen tiber den Bischof als Repri-
sentanten Gottes. In der Tat hiufen sich dort Worte wie: «Er regiert an

24 Beide Schriften stammen aus der gleichen Zeit wie der Briefwechsel Cyprians
(1. Halfte des 3. Jh.). '

*5 Die Wirkung einer solchen Strategie zeigt sich bei der graphischen Darstellung der
Amterhierarchie im Kommentar von Wilhelm Geerlings: Dort wurden die Bekenner
nicht neben die Presbyter, sondern unter die Diakone gesetzt! (FC 1, 176).



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 295

Stelle des Allmichtigen, ja er soll von euch wie Gott geehrt werden»
(Kap. 9). Doch auch vom Martyrer heil3t es:

«Als ein Engel Gottes oder Gott auf Erden soll er von euch angesehen
werden, er, der in geistlichem Sinn mit dem heiligen Geist Gottes bekleidet
ist. Denn weil er der unverginglichen Krone wiirdig geworden ist und das
Martyrertum des Leidens wieder erneuert hat, seht ihr durch ihn den Herrn,
unseren Erléser» (Kap. 19).

Allerdings zieht der Verfasser der Didaskalia keinerlei «kirchen-
rechtliche» Konsequenzen aus dieser ungeheuer starken Aussage, son-
dern vermeidet es, das Verhiltnis von bischoflicher und bekennerischer
Autoritit anzusprechen. Nach dem Gesamttenor dieser Erbauungs-
schrift kann aber nicht bezweifelt werden, dafl nicht der Rang der
Martyrer, sondern die Position des Bischofs gefestigt werden soll. Um so
erstaunlicher ist es, dall wir gerade in diesem ganz hierarchieorientier-
ten Dokument, das u.a. auch die Aktivitit kirchlicher Witwen mit
heftigster Polemik einzuschrinken sucht, ein in der frithchristlichen

Literatur einmaliges Reprisentationsmodell fiir die Taufliturgie fin-
den:

«Der Bischof hat den Vorsitz an der Stelle Gottes; der Diakon steht an der
Stelle Christi und soll von euch geliebt werden. Die Diakonin aber soll von
euch an der Stelle des Heiligen Geistes verehrt werden» (Kap. 9).

AuBlerdem werden noch die Presbyter und die Witwen und Waisen
genannt: Die ersteren reprisentieren die Apostel, die letzteren den
Altar. Hier ist also das ganze liturgische Szenario mit verschiedenen
Formen der Reprisentanz gedeutet.

Und noch eines ist wichtig, wenn man sich fiir den Reprisenta-
tionsgedanken auf die Didaskalia berufen will: Die Aussagen, die dem
Bischof soviel Autoritit verleihen, stehen in einem bestimmten Kon-
text: Es geht wiederum um die in der Verfolgung Abgefallenen — ihnen
gegeniiber soll der Bischof zwar zunichst Strenge tiben und sie von der
Kirche ausschlieBen, dann aber vor allem die géttliche Milde reprisen-
tieren und sie auch wieder aufnehmen. Hier soll also offensichtlich die
Funktion der Vergebung, die die Martyrer den Bischofen streitig mach-
ten, den letzteren vorbehalten werden, ohne daf3 es ausdriicklich gesagt
wird.



296  Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie

Sehlufs

Am Anfang dieser Untersuchung wurde ein Verdacht angemeldet:
Hinter der Wiederaufwertung des Theologumenons vom liturgischen
Handeln 7z persona Christi konnten sich ideologische Interessen verber-
gen. Die Untersuchung der Quellen zeigt in der Tat, dal3 die frithchrist-
lichen Vorstellungen von der repraesentatio nicht zu der Argumenta-
tion von Inter Insigniores passen. Wenn man den Reprisentationsgedan-
ken in eine heutige Theologie der Amter integrieren will, miite man
zumindest der Vielschichtigkeit der friithkirchlichen Tradition Rech-
nung tragen. Doch es sollte auch umgekehrt nicht darum gehen, heutige
«progressive» Interessen mit Fakten aus der Vergangenheit zu legiti-
mieren, d. h. die Frauenordination nun gerade mit Hilfe des Reprisen-
tationsgedankens einzuklagen — das wire die gleiche falsche Argumen-
tationsebene. Im Zeitalter der reprisentativen Demokratie, in der
selbstverstindlich Minner Frauen und Frauen Minner «reprisentie-
reny, ist das Argument ohnehin allerlei Mif3verstindnissen ausgesetzt
und mutet daher seltsam an.

Es geht auch nicht darum, die alte «Kirche der Martyrer (und
Martyrinnen)» zu idealisieren und gegen heute auszuspielen. Noch
weniger ist das Martyrium als solches zu glorifizieren, schon gar nicht in
der Konnotation vom freiwilligen, moglicherweise begeisterten Opfer-
tod, den der Begriff fiir uns heute hat. Das Wort « Martyrium» wurde
deswegen hier mit « Lebenszeugnis» wiedergegeben. Authentische Zeu-
gen und Zeuginnen gibt es in jedem Jahrhundert der Kirchengeschichte
nur in kleiner Zahl. Die Klagen mancher Bischofe iiber Bekenner- und
Asketenhochmut waren sicher nicht immer unberechtigt. Es geht
schlieBlich nicht darum, Prophetie grundsitzlich héher anzusetzen als
die Institution: Kirchen- und Gemeindeleitung ist nicht weniger ein
«Charismax als inspirierte Rede — doch manche Propheten neigen zu
Unfehlbarkeitsanspriichen.

Wenn wir als Theologinnen und Theologen Ideologiekritik als
einen wichtigen Teil unseres Auftrags bei der Weitergabe christlicher
Uberzeugungen ansehen, so bleibt die Erhebung des genauen histori-
schen Befundes wichtig, damit immer die ganze Tradition in den Blick
kommt — Ignatios #zd die Didaché beispielsweise —, ohne eine Schrift
von vornherein als Norm fiir die Beurteilung der anderen auszuwihlen.
Wenn ein bezeugter Brauch als verbindliche Tradition angesehen wer-
den soll, missen dafiir zugleich iiberzeugende Griinde angefiihrt wer-



Christusreprisentation, kirchliche Amter und Vorsitz bei der Eucharistie 297

den. Cyprian hat hier MafB3stibe gesetzt: « Eine Gewohnheit (consuetudo)
ohne Wahrheit (verstas) ist nichts als ein alter Irrtum!»?®

Eine Dimension der frithchristlichen Vorstellung von einer reprae-
sentatio Christi sollten wir jedenfalls nicht aus den Augen verlieren: das
qualitative Kriterium. Niemand «reprisentiert» Jesus besser als jene, die
ihm in ihrer Lebenspraxis gleichen — eine «natiirliche» Ahnlichkeit
kann niemand fiir sich in Anspruch nehmen.

26 CypRIAN, Brief 74,9. « Wahrheit» hat hier den Sinn von «durch Vernunft (ratio)
begriindet»: vgl. Briefe 71,3; 73,13.



	Christusrepräsentation, kirchliche Ämter und Vorsitz bei der Eucharistie : zur heutigen relecture einer frühchristlicher Tradition

