
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 3

Artikel: Abba, Vater! : Stand der Frage

Autor: Schelbert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Schelbert

Abba, Vater!

Stand der Frage

Vor gut 10 Jahren habe ich mich für die «Mélanges» zum 60.

Geburtstag von Prof. D. Barthélémy1 mit der Gottesanrede ABBA,
VATER! befaßt, wie sie Mk 14,36 Jesus zugeschrieben und Gal 4,6 sowie

Rom 8,15 den Christen in den Mund gelegt wird. Es schien mir von
allgemeinerem Interesse, über den Stand der Frage zu informieren und
daher ein geeignetes Thema für eine Abschiedsvorlesung zu sein, zu der
mich Herr Dekan H.-J. Venetz eingeladen hat.2 Das Thema betrifft ja
auch fast alle Fachgebiete, in denen ich an der theologischen Fakultät
lehren durfte.3

Damals ging ich von der breiten Rezeption der Deutung durch den
bedeutenden Exegeten J. Jeremias aus. Er sah in dieser Gottesanrede
ein einzigartiges Kennzeichen der ipsissima vox Jesu und das Herzstück
seiner einzigartigen Beziehung zu Gott, Ausdruck seiner Einzigartigkeit
schlechthin.4 Diese Wertung wird auch heute noch, wenn auch viel-

1 G. Schelbert, Sprachgeschichtliches zu <ABBA>, in: P. Casetti, O. Keel,
A. Schenker (Hrsg.), Mélanges Dominique Barthélémy. Etudes bibliques offertes à

l'occasion de son 60e anniversaire, Fribourg/Göttingen 1981, S. 395-447.
2 Gehalten am 25. Juni 1992; für die Veröffentlichung mit Anmerkungen versehen.

3 Die Fachgebiete waren: Einführung in die Theologie des Neuen Testaments, Wort
und Weg Jesu und deren Zeugnisse, Milieu biblique, Einführung in die zwischentesta-
mentliche Literatur, Aramäische Sprache.

4 ABBA. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte, Göttingen
1966, S. 59.63; Neutestamentliche Theologie, Erster Teil: Die Verkündigung Jesu,
Gütersloh 1971, S. 73.



260 Abba, Vater!

leicht etwas zurückhaltender und unter Hinweis auf Kritik, mit Berufung

auf ihn vertreten.5
Seit 1982 sind verschiedene Beiträge erschienen. Es sind vor allem

folgende sechs, die das Thema direkt oder indirekt betreffen:

1983: Pierre Grelot, Une mention inaperçue de «ABBA» dans le

Testament araméen de Lévi, Semitica XXXIII (1983) 101—

108;
1984: Klaus Beyer, Die aramäischen Texte vom Toten Meer, Göttin¬

gen 1984;
1985: Joseph A. Fitzmyer, ABBA and Jesus' Relation to Good, in: A

cause de l'Evangile. Mélanges offertes à Dom Jacques Dupont
(LD 123), Paris 1985, S. 15-38;
Rupert Feneberg, «Abba, Vater, alles ist dir möglich». Wie Jesus

gebetet hat, Entschluß 4 (1985) 15-27;
1987: Jacques Schlosser, Le Dieu de Jésus (LD 129) Paris 1987, bes.

S. 179-209;
1989: James Barr, «ABBA» isn't «DADDY», JThS 39/1 (1988)

28-46.
1991: Angelika Strotmann, «Mein Vater bist Du!» (Sir 51,10). Zur

Bedeutung der Vaterschaft Gottes in kanonischen und
nichtkanonischen frühjüdischen Schriften (FTS 39), Frankfurt a.M.,
1991.6

Drei Gesichtspunkte sollen zur Sprache kommen:

I. Sind neue Elemente zum bisherigen Dossier hinzugekommen?
II. Die philologischen Begründungen der genannten Deutung.

III. Der Stellenwert von ABBA als Gottesanrede Jesu.

5 Z.B. P. Hoffmann, «Er weiß, was ihr braucht ...» (Mt 6,7). Jesu einfache und
konkrete Rede von Gott, 5. Abba, in: H. Merklein, E. Zenger (Hrsg.), «Ich will euer
Gott werden». Beispiele biblischen Redens von Gott (SBS 100), Stuttgart 1981, S. 166—

169 ; J. Gnilka, Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte (HThK zum NT, Supplement

1), Freiburg i.Br., S. 265.
6 Zu erwähnen ist der kurz vorher erschienene Beitrag von D. Zeller, God as Father

in the Proclamation and in the Prayer ofJesus, in: A. Finkel, Lawrence Frizzeli (Hrsg.),
Standing before God. Studies on Prayer in Scriptures an Tradition with Essays in Honor of
John M. Österreichers. 117-125, vor allem S. 122-125(3. God as Father in the Prayer of
Jesus). Der Autor hatte mich dankenswerter Weise darauf aufmerksam gemacht.



Abba, Vater! 261

I. Das Dossier

1. Die Nominalform «abba»1

Xw2lï nicht für «abba» als Gottesanrede, wohl aber für die Form 'b'
('abbâ) für «der, bzw. mein Vater» hat P. Grelot 1983 auf eine bisher
übersehene Stelle hingewiesen. Es handelt sich um das schon 1907 von
R. H. Charles veröffentlichte Fragment des Testamentes Levi in Oxford
aus der Kairoer Geniza.8 Die Stelle lautet:

21 'UN1? rD"un Und ich segnete meinen Vater
22 'nvna in seinem Leben,

TIS1? nirai und ich segnete meine Brüder,
23 ':n:ru )'-w darauf segneten mich sie alle,

'im:: nun lio und auch der/mein Vater segnete mich.

Z. 21 ist 'HK als 'abhi (sprich: avî) zu vokalisieren. Die Form iUK in
Z. 23 ist hingegen nicht eindeutig zu umschreiben. Entweder handelt es

sich einfach um !ON als stat. emphaticus von 3K, also 'abhâ/«der Vater»,
bzw. im Zusammenhang gleichbedeutend mit 'abhi, d. h. «mein Vater».
Oder nun ist mit Reduplikation des 3 als 'abbâ mit der gleichen Bedeutung

zu lesen.

Die Handschrift stammt aus dem 10. Jahrh. Doch entspricht die

Sprache des Textes weitgehend den aus der 4. Höhle von Qumrân
stammenden Fragmenten.9 Grelot plädiert denn auch für die Ursprünglichkeit

von X3N als 'abbâ gelesen. Kl. Beyer hat den Text auch in sein
monumentales Werk «Die aramäischen Texte vom Toten Meer»
übernommen.10 Er betrachtet jedoch 'b' wie andere Eigenheiten als Spur
der späteren Sprache von Abschreibern des Textes. M.E. mit Recht.

Bislang ist die Form 'b' im Qumrân-Aramäisch jedenfalls nicht
nachgewiesen. Sie ist für alte Texte singulär.

7 Fitzmyer stellt das Dossier zusammen und bespricht es in II. The Historical Aspects
of the ABBA-Problem, a.a.O., S. 20—32. Bei Kl. Beyer vgl. Wörterbuch mit Angabe aller
Stellen, a.a.O., S. 503. Schlosser führt es a.a.O., S. 85-96 auf, bezieht auch die späteren
Targumtexte mit ein.

8 R. H. Charles, A. Cowley, An Early Source of the Testaments of Patriarchs,JQR
19 (1907) 566-583 (mit Photographie), aufgenommen in R.H.Charles, The Greek
Version of the Twelve Patriarchs, Oxford 1908, Hildesheim 1960, S. 246.

9 Vgl. zu den Fragmenten des Testaments Levi in Cambridge, ebenfalls aus der
Géniza von Kairo J. C. Greenfield, M. E. Stone, Remarks on the Aramaic Testament of
Levi from the Geniza, RB 86 (1970) 214-230; zur Sprache S. 221 it.

10 A.a.O., S. 194 mit Anm. 1, S. 189. Es betrifft an sich nicht die Form 'b' als solche,
sondern ihr Eintreten bereits für «mein Vater», wie es der Kontext fordert.



262 Abba, Vater!

Wäre JON, mit Recht als 'abbâ gelesen, ursprünglich, so wäre diese

Form bereits im 2. Jahrh. v. Chr. in der Umgangssprache so geläufig

gewesen, daß sie in einem literarischen Text neben 'abhi verwendet
werden konnte. Das spätere Auftauchen dieser Form im Aramäischen
als solcher im 1. Jh. n.Ch. hätte nichts Besonderes an sich.

Die Umschrift und damit die Aussprache von »uk als 'abbâ/Vater
ist freilich auf jeden Fall erst durch die neutestamentlichen Stellen

bezeugt.

Berücksichtigt man freilich mit Kl. Beyer entsprechend der assyrischen

keilschriftlichen Umschrift 'Ab-ba-a-(-a) auch die Personennamen

mit lux und nun ~u, als 'abbâ und bar 'abbâ gelesen, bereichert
sich das Dossier erheblich mit Belegen aus früher Zeit bis zu Barabbas

im Neuen Testament (Mk 15,7 etc)."

2. «Abba» als Gottesanrede12

Immer noch ist JUS als Gottesanrede oder Gottesbezeichung
erstmals durch das Neue Testament bezeugt. Wenn der GebetsrufJesu am
am Ölberg nach Mk 14,36 als historisch beurteilt wird, findet sie sich

zuerst im Munde Jesu... Sonst wären die paulinischen Stellen - Gal um
55, Rom um 58 — die frühesten Belege.

Géza Vermes verneint in seinem Werk «Jesus and the World of
Judaism» die Schlüssigkeit des argumentum ex silentio, daß nämlich
kein frommer Jude Gott als «abba» angeredet habe.13 Er dreht das

11 A.a.O., S. 503 und 445. Z.N. aus Ägypten (Elephantine 464 v.Chr.) KÜX vgl.
B. Porten, A. Yardeni, Textbook of Aramaic Documents from Ancient Egypt, 2

Contracts, Winisota Lake 1989, B. 2 Z. 16 Cowley 6,16, A., 20-21 (Porten transkribiert
allerdings mit Abah); Grabinschrift (aus Saqqâra, 482 v.Chr.), vgl. H. Donner,
W. Röllig, Kanaanäische und Aramäische Inschriften, Wiesbaden 1963, Nr. 267,1.2. Die
Autoren transkribieren einfach 'BH, sie deuten als N. pr. pers. Kurzform mit hykochorist.
Endung oder postpositivem Artikel -â (II, Kommentar, S. 316);... ich, Abba Grab (in
althebräischer Schrift), um Christi Geburt, Z. 1.3., Kl. Beyer, a.a.O., yJE 80, S. 346-347.
Vgl. weiter Nerab Tablets aus der Zeit des Nabonid (2. Hälfte 6. Jh. v. Chr., Z. 3 NUR T3
in: J. A. Fitzmyer, S.J., St. A. Kaufman, An Aramaic Bibliography, Part I, Old, Official,
and biblical Aramaic. Baltimore-London 1992, B. 1.27, S. 26—27, mit Verweis auf
F. Vattioni, Epigrafia Aramaica, Nr. 139, Aug 10 (1971) 519. Anm. 219 weist dabei auf
Barabbas (Mt 27,10) hin.

12 Fitzmyer, a.a.O., S. 24—36; Schlosser, a.a.O., S. 197-209.
13 In: 3. The Gospel ofJesus the Jew II, The Father and His Kingdom, London 1983,

S. 41.



Abba, Vater! 263

Argument um: Man müßte an repräsentativen, zeitgenössischen Gebeten

frommerJuden in aramäischer Sprache beweisen, daß sie nie gewagt
hätten, Gott mit «abba» anzureden.

Es gibt allerdings kaum Gebete in aramäischer Sprache. Es sind mir
nur zwei Gebete bekannt, das eine mehr oder weniger zeitgenössisch,
das andere um gut 100 Jahre älter.14 Es sind zudem literarische, einer
frühen Gestalt zugeschriebene Gebete. Trotzdem lassen sie m. E. erkennen,

wie nach Auffassung der Verfasser, ein Gott besonders nahestehender

Frommer in aramäischer Sprache gebetet haben mag.
Das eine Gebet wird Abraham, dem Erzvater und Gottesfreund, in

den Mund gelegt. Es findet sich im sog. Genesis-Apokryphon aus der
ersten Höhle von Qumran. Die Schrift wird in das 1. Jh. nach Christus
datiert. Die Anrede lautet:

VP1?}? Vn nrUK V~a Gebenedeit bist du, Gott, Höchster
l'oVy Via1? ,-io mein Herr, für alle Ewigkeiten!

ma nrux M Denn du bist Herr und Herrscher
"71331 n"713 "?y über das All und über alle Könige

D'1?® nniN Kjnx der Erde bist du Herrscher,

l'T lin^ljn "nynV Gericht zu tun an ihnen allen ...15

In diesem Gebet wird Gott nicht mit «Vater» oder gar «abba»

angeredet. Sara, seine Frau, die er als seine Schwester ausgegeben hatte,
war in den Harem des Pharao entführt worden. Es bestand die Gefahr,
daß sie von diesem befleckt und so für ihn selbst tabu wurde. Angesichts
dieser Gefahr appelliert Abraham an die Macht seines Gottes. In dieser
Hinsicht ist das Gebet mit dem Ölberggebet Jesu in etwa vergleichbar.

Das andere Gebet wird dem Stammvater Levi in den Mund gelegt.
Er, Levi, gilt dem Testament als Priester, Prophet und König. Er wird
also ebenfalls als ein Gott besonders Nahestehender betrachtet. Das

14 Sowohl Fitzmyer, a.a.O., S. 26-27, als auch Schlosser, a.a.O., S. 197-200, akzeptieren

die kritische Analyse der Simon ben Shetach nur im babylonischen Talmud bTaan
23ab zugeschriebenen Worte an Honi, den Kreiszieher, sowie des Hanin ha-Nechba

zugeschriebenen hebräischen Gebetes und ihre Konsequenzen. Sie sind nicht für die

frühe Zeit (1. Jh. vor bzw. 1. Jh. nach Chr.) verwertbar. Vgl. Schelbert, Sprachgeschichtliches

a.a.O., S. 390-405. D. Zeller, a.a.O., S. 124 (c) the history-of-religions
findings), sowie R. Feneberg, a.a.O., S. 23f. («Der uns Regen geben kann») verwerten die

genannten Stellen mit Recht gegen die Argumentation von J. Jeremias.
15 J. A. Fitzmyer, D. N. Harrington, A Manual of Palestinian Aramaic Texts BibOr

34 (Rom 1978) S. 114-115; Beyer, a.a.O., S. 175.



264 Abba, Vater!

Fragment des Testaments Levi aus der 4. Höhle von Qumran wird in
das 2. Jh. v. Chr. angesetzt. Es lautet:

nruN "»Ta Mein Herr, du

TninVa nn3(s du allein weißt
Ott/p nms Va (Zeige mir alle) Wege der Wahrheit!

P'ms Entferne (von mir
srn nnun schlechte (Gedanken) und Unzucht stoß

(MD) (von mir
muil y 13m iiD3(n Weisheit und Erkenntnis und Stärke

nruffC? ('V an) (gib mir zu preisen

l'Dlp T»om deine Barmherzigkeit vor dir
pmp 3131 Tsui was schön ist und gut vor dir

]DW Va 'a oVc/n V(K Keinen Satan laß herrschen in mir
"na 'Vi? gegen mich, mein Herr, und laß mich nahe

naV sinaV Manpi sein zu sein dir 16

Auch in diesem Gebet wird Gott nicht als Vater angeredet,
geschweige denn als 'abbâ.17

Ergebnis:

Das Dossier der Texte, in denen 'abbâ für Gott verwendet wird, ist
also nicht größer geworden. Es sind weiterhin außerhalb des Neuen
Testaments nur die 6 Texte bekannt, die P. Rüger aufgezählt hat.18 Die
wichtigsten davon sind Targum Jonathan Mal 2,10 und Targum zu
Ps 89,27. Die erstgenannte Stelle ist die älteste: «Es gibt nur einen Vater
('abbâ had) für uns alle». Sie ist spätestens ins 2. Jh. n. Chr. zu datieren.
Die zweite ist späteren Datums. Doch es ist die einzige Anrede an Gott.
«Er (der davidische König) wird mich rufen: Du bist mein Vater» ('abbâ

'att).

16 J.A. Fitzmyer, A Manual... Nr. 28, S. 96-99, Beyer, a.a.O., S. 193.
17 Man könnte noch auf das dem Herrengebet so nahestehende Qaddish-Gebet

hinweisen. Darin wird Gott indirekt als «unser Vater» angeredet: Möge geschehen eure
Bitte von Gott unserem Vater her (min qodam 'abûnâ debismayyâ). Nach J. Heinemann
ist es privaten Ursprungs und später in die Liturgie aufgenommen worden (Prayer in the
Talmud, Berlin 1977, S. 256). Es ist freilich ein Gemeinschaftsgebet, und die Frühdatierung

ist nicht ganz sicher.
18 TRE I, Berlin 1978, Aramäisch II. Im Neuen Testament, S. 603: 1. 2. b Taanith

23ab (indirekt); 3. Tg Jonathan Mai 2,10, Tg II Ijob 34, 36; 5. Lev. Rabba 32,1 (an allen
drei Stellen direkt); 6. Tg Ps 89,27 allein als Anrede.



Abba, Vater! 265

II. Philologische Begründung der Einzigartigkeit der Anrede19

Die Einzigartigkeit der Abba-Anrede - ihr Fehlen in jüdischen
Gebeten - wird mit der philologischen Erklärung der Form 'abbâ

begründet. Sie unterscheidet sich vom gewöhnlichen determinierten
Status {der Vater) 'abhâ, der auch als Vokativ verwendet wird (Vater!)-
auch für <mein Vater) statt 'abhi -, durch die Längung des Beth, also
'abbâ. So lautet die früheste griechische Wiedergabe in den neutesta-
mentlichen Stellen.

Es gibt vier relevante, zum Teil miteinander verbundene
Vorschläge :

1. «Abba» ein ursprüngliches kindliches Lallwort20

Die Form 'abbâ wird als ursprüngliches «kindliches Lallwort»
bestimmt. Die Form sei aus dem Lallen des Kleinkindes entstanden.
Diese Erklärung war für J. Jeremias wichtig.21 Der Semitist und Philologe

J. Barr hat die Relevanz dieser Erklärung der Entstehung der Form
'abbâ scharf kritisiert.22 Ein solcher Ursprung ist an und für sich
vorstellbar. Doch er führte in die Zeit der Entstehung der Sprache zurück.
Diese — allerdings auf veralteten sprachwissenschaftlichen Vorstellungen

beruhende — Erklärung für die aramäische Sprache der Zeit Jesu
oder etwas früher als relevant zu beurteilen, vermengt Ursprung und
Funktion eines Wortes. Barr erklärt dies als «nonsensical».23 J. Jeremias

19 Fitzmyer behandelt a.a.O., S. 18-20, I. The Philological Aspects of the ABBA-
Form; Kl. Beyer tut dies in der Grammatik a.a.O., S. 445; R. Feneberg, a.a.O., S. 15-18
(Aus der Kindersprache? Auch die erwachsenen Kinder); Schlosser, a.a.O., S. 185

Aspects philologiques, S. 195 Les connotations; D. Zeller, a.a.O., S. 123f. (b) the semantics

of «Abba»). Die Kritik der Vorschläge ist das Thema des Artikels von J. Barr. Die
«normalen» Formen des Nomens lauten: US 'âbh/ein Vater (indeterminiert); SUS

'abhâ/der Vater (determiniert); 'US 'abhi/mein Vater; T1US 'abhûk/dein Vater

; S3 lus 'abhûnâ/unser Vater (mit Pronominalsuffix am alten Stamm 'abu-);
pmUK 'abhûkôn/euer Vater.

20 Diese Deutung findet sich bei G. Schrenk, ThWbNT V, Stuttgart 1954, S. 948 für
das griech patèr, pa+ter Endung, S. 984-85 für <abba> als «Lallwort des Kleinkindes»;
S. 959 verweist er für den Begriff «Lallwort» zu ab als Urwort auf L. Köhler, Hebräische
Vokabeln II, ZWA 14 (1937) 169-172.

21 ABBA, a.a.O., S. 59ff.
22 A.a.O., S. 32-34.
23 A.a.O., S. 34.



266 Abba, Vater!

hat selbst vor einem solchen Mißverständnis gewarnt.24 Er hat jedoch
trotzdem weiter «abba» als Kindersprache und «Lallwort» charakterisiert.

Dies sprach und spricht besonders an und wurde auch von Exe-

geten und Theologen übernommen.25 Diese Begründung ist aufzugeben.

Im Zusammenhang mit der Gottesanrede darf der Begriff «Lallwort»

nicht mehr verwendet werden, damit falsche Vorstellungen
ausgeschlossen sind.

2. Angleichung an die Form 'IMMA

Die Doppelung des Beth kann durch Angleichung an «imma», die
normale Form für «Mutter!, die Mutter» (Typ Qill) erklärt werden.
Th. Nöldeke hat seinerzeit diese Assimilation an vielen Beispielen
aufgezeigt. 26 Diese Entstehung von 'abbâ ist an sich durchaus möglich. In
der aramäischen Sprache mit ihrem postpositiven Artikel -â' lag sie

wohl besonders nahe. Doch dann ist es ebenfalls eine alte aramäische
determinierte und vokativische, keineswegs erst zur Zeit Jesu oder
relativ kurz davor entstandene Form. Sie wäre ebensowenig spezielle
Kindersprache wie 'immâ, auch wenn Kinder naturgemäß diese Wörter
als erste lernen und am meisten brauchen.27 Die Tatsache, daß sie in

24 Neutestamentliche Theologie. Erster Teil: Die Verkündigung Jesu, Gütersloh
1971, S. 73; auch R. Feneberg weist darauf hin, a.a.O., S. 17£.

25 G. Schwarz, «Und Jesus sprach». Untersuchungen zur aramäischen Gestalt der
Worte Jesu (BWANT 18), Stuttgart 1985, S. 7; W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, Mainz
1982, S. 181.

26 Beiträge für semitische Sprachwissenschaft, Strassburg 1904, S. 69f., vgl.
J. Jeremias, ABBA, S. 60 mit Anm. 29.

27 So schon J. Jeremias, a.a.O., S. 61. Für unsere Ohren klingt abba ähnlich wie Papa
und weckt fast unweigerlich Assoziationen wie das vom gewöhnlichen «Vater» verschiedene

Wort «Papa». Im Aramäischen ist der Unterschied jedoch minim, zumal wenn die

explosive Aussprache des Beth vorauszusetzen ist wie im samaritanischen und auch

christlich-palästinischen Aramäisch. Vgl. R. Macuch, Grammatik des samaritanischen
Aramäisch, Berlin 1982, § 15, S. 70; Chr. Müller-Kessler, Grammatik des Christlich-
Palästinischen Aramäisch, Teil 1: Schriftlehre, Lautlehre, Formenlehre 3.1.2.2.1. Hildesheim,

1991, S. 50. Dasselbe gilt für die Murmelvokale. Im Samaritanischen und Christo-
palästinischen fällt der Vokal in offener unbetonter Silbe nicht aus, bzw. wird nicht
verkürzt, sondern bleibt erhalten, ja wird gedehnt (vgl. R. Macuch, a.a.O., § 14, e),
S. 60ff., und Müller-Kessler, a.a.O., 3.1.3.2., S. 54). Nach Kl. Beyer gilt dies auch für
das jüdisch-palästinische Aramäische bis zum 3. nachchr. Jahrh., a.a.O. S. 128ff. Der
gewöhnliche determinierte Status von 'ab lautet somit nicht 'abhâ (sprich: 'ava), sondern
abâ. Gegenüber der Umschrift 'abbâ im Neuen Testament ist der Unterschied somit
äußerst gering.



Abba, Vater! 267

alten aramäischen Texten für 'âb vorher nirgends bezeugt ist, mag
zufällig sein. Sätze mit «der Vater» bzw. einfachem «Vater!», d.h. ohne

Angabe, wessen Vater (mein, sein, dein), sind an und für sich selten. In
dem viel umfangreicheren Korpus des Alten Testamentes finden sich

nur die drei Ezechiel-Stellen 18, 4.19.20 mit «der Vater» (ha-'âb: Tg.
Jon.: 'abbâ).28

Zu Rom 8,15 erklären Chrysostomus, Theodor von Mopsuestia und
Theodoret, daß Kinder ihre Väter so anreden. Diese Aussagen sind

folgendermaßen zu verstehen: Sie waren in Antiochien in der Obhut
syrischer Ammen und Kindermädchen aufgewachsen. So nannten sie

als Kinder ihren Vater «abba» in deren Sprache, während man als

Erwachsener griechisch sprach.29 J. Jeremias hat selbst bemerkt, daß

auch Erwachsene ihren Vater so anreden.30

Auch für diese Begründung der Einzigartigkeit von abbâ gilt
dasselbe Urteil: Sie ist fallen zu lassen, um die unsachgemäße Assoziation

von 'abbâ mit besonderer Kindersprache zu vermeiden.

3. «Abba» als diminutive Zärtlichkeitsform

Kl. Beyer hat in der Grammatik zu den aramäischen Texten vom
Toten Meer 1984 einen Vorschlag von G. Dalman aufgenommen. Dieser

hatte die Form abbâ als «Diminutivform» wie Zakkai, 'Azzai, Natay
erklärt.31 Es wäre nach dieser Erklärung etwa mit «Väterchen» zu

28 Vgl. die im aramäischen Glossar in H. Donner, W. Röllig, Kanaanäische und
aramäische Inschriften III, Wiesbaden 1974, S. 27 angeführten Stellen zu 38 (meist
'abhî); ebenso in B. Porten, 2, Glossar S. XV, zu den aramäischen Texten aus Ägypten 2.

29 Vgl- J.Jeremias, ABBA, S. 61 mit Anm. 41.
30 ABBA, S. 61 mit Anm. 43; S. 65 erklärt er zum Verbot, jemanden auf Erden Vater

(voraussetzungsgemäß: abbâ) zu nennen, Jesus habe den Jüngern verboten, «die Anrede
Abba im Alltag als Höflichkeitsanrede (Unterstreichung von mir) zu verwenden (Mt 23,9).
Vgl. auch Neutestamentliche Theologie, S. 73. Darauflegen D. Zeller (a.a.O., S. 123f.
und R. Feneberg mit Recht besonderes Gewicht (a.a.O., «Auch die erwachsenen
Kinder», S. 17-18).

31 Grammatik des jüdisch-palästinensischen Aramäisch, Leipzig 21905, § 14,7. d.,
S. 90, und § 36, S. 179. J.Jeremias hatte schon darauf Bezug genommen (ABBA, S. 60).
Dalman verstand 'abbâ als «mein Vater» und -â' als Kontraktion von -ai zu â', mit Verweis
auf eppay, emmay des aram. Dialekts von Maclula. J. A. Fitzmyer beurteilt diese Erklärung

als sonderbar (strangely). Sie schaffe mehr Probleme, als sie löse. Die sekundäre

Doppelung des Beth erklärt er als Reduplikation zur Erhaltung des Vokals in der ersten
offenen unbetonten Silbe, wie z. B. in lissân, hebr. lâsôn (ABBA and Jesus' Relation to
God, in: A Cause de l'Evangile. Mélanges offerts à Dom Jacques Dupont (LD 123), Paris
1985, S. 18 f., Anm. 7.10).



268 Abba, Vater!

übersetzen. Beyer erklärt in ähnlicher Weise die Endung auf-â und die

Längung des vorangehenden Konsonanten zusammen mit den
Kurzformen der längeren semitischen theophoren Personennamen. Er
bezeichnet sie insgesamt als Diminutiv-, Anruf- oder Zärtlichkeitsformen

und -a als aramäisches Zärtlichke itssuffix; so auch für 'abbâ im
Glossar.32 Dies legt nahe, daß er die Besonderheit der Gottesanrede

Jesu in der Verwendung der «Zärtlichkeitsform» von 'âb sieht, auch

wenn er sich nicht ausdrücklich mit der Frage befaßt. «Bauer» hat diese

Erklärung übernommen.33

Für die längeren mit 'ab- zusammengesetzten Namen wie 'Abiyah,
'Abiel, 'Abraham, 'Abitüb usw. ist die Erklärung von einfachem 'abbâ

als diminutive Anrede-Form sicher entsprechend. Sie ist, wie erwähnt,
schon in assyrischer Silbenschrift mit der Wiedergabe des Eigennamens
'Ab-ba-a- (-a) bezeugt, ebenso in LXX 2Chron29,l, wo 'Abhîyah
(Name der Mutter des Ezechias mit 'Abbâ wiedergeben wird. Dies gilt
auch für die verschiedenen (br) 'b' ('abbâ) Namen.34

Entscheidend ist freilich, daß man diese Kurzformen wirklich
(noch) als «Zärtlichkeitsformen» empfand. Das scheint doch sehr fraglich.

Jedenfalls ist dies nicht in den erwähnten Namen mit 'abbâ wie
auch Bar-abbas Mk 15,7.11.15 der Fall. Darauf kommt es aber für die
Relevanz dieser Erklärung gerade an.

Für das einsilbige 'âb, dessen «gewöhnlicher» stat. det. 'abhâ lauten
würde, ist die Erklärung kaum überzeugend. Die Endung der
Determination von 'âb und das Zärtlichkeitssuffix sind identisch, so daß der
Unterschied (Längung des Beth zu abbâ) äußerst gering ist. Eine
diminutive Kurzform ist das im Targum Onkelos Num 3,24 etc. belegte bâ,
also mit Wegfall der ersten Silbe.35 Doch sogar diese Form wie die
zahlreichen Namen von Rabbinen mit vorangestelltem 'abbâ deutet die
Konkordanz zum Talmud Yerushalmi als «Ehrerbietungsausdruck für
einen rabbinischen Gelehrten oder einen sonst hochgeschätzten

32 A.a.O., S. 445.503.
33 W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch Berlin-New York Sp. 1,

61988.
34 Vgl. oben Anm. 10. Abbâ/h als Eigenname scheint vor allem Kurzname für

Abraham gewesen zu sein. Vgl. dazu S. Klein, Lehéqèr ha-shemôth weha-kinuyyîm,
Leshonénu 1 (1928/29) 325f. Für die Vater-Anrede sind diese Namen somit nicht von
direkter Bedeutung.

35 Vgl. auch Fitzmyer, a.a.O. S. 17, Anm. 6.



Abba, Vater! 269

Mann». Dieser Ehrenname ist im Unterschied zu den Eigennamen für
die Gottesanrede unmittelbar relevant.36

Auch die jeweilige griechische Wiedergabe von 'abbâ im Neuen
Testament durch den zweisprachigen Paulus Gal 4,6 und Rom 8,15 mit
dem zwar griechisch möglichen, jedoch typisch aramäischen Vokativ
mit der determinierten Form des Nomens legt das Verständnis als

diminutive Zärtlichkeitsform nicht eben nahe. Die griechische Sprache
hätte ja mit pap(p)as über einen entsprechenden Zärtlichkeitsausdruck
durchaus verfügt.37 Desgleichen weist der Kontext im Galater- und
Römerbrief nicht auf Zärtlichkeit, sondern auf Rechtsfolge (Erbrecht).
Es ist nicht eine Anrede von Kindern/tekna, sondern Söhnen!

4. Umgangssprache versus Hochsprache

Für eine weitere Begründung der Singularität der Verwendung von
'abbâ für Gott könnte man die Unterscheidung zwischen dialektaler
Umgangssprache und Hochsprache geltend machen. Der literarischen
Hochsprache würden 'abhâ und 'abhî entsprechen. Dagegen würde
'abbâ die dialektale Umgangssprache repräsentieren. Aus diesem
Grund hätte man seine Anwendung aufGott in Aussage und Anruf- im
Unterschied zu Jesus - als ungebührlich vermieden.

36 M. Kosovski, Concordance to the Talmud Yerushalmi (Palestinian Talmud).
Onomasticon. Thesaurus of Proper Names, Jerusalem 1985, ad vocem, S. 2. Die älteste
Persönlichkeit mit dieser Ehrenbezeichnung ist 'Abbâ Hilqiya, der Enkel des Kreisziehers
Honi. Er wird allerdings erst in der breiten Ausgestaltung der Honi-Überlieferung in
bTaan 23ab, also in der Amoräerzeit, 3. Jahrh. und später, genannt. Sofern der Name alte
Tradition ist (im Unterschied zu Honi wird er bei Fl. Josephus nicht erwähnt, wie
überhaupt keine Persönlichkeit mit diesem Ehrennamen), ist jedoch die Ehrenbezeichnung
'abbâ eher späteren Datums. Sie ist in der amoräischen Zeit häufig. Bei den Tannaiten
tragen diese Ehrenbezeichnung Abba Sha'ul ben Batnit (ältere Gruppe der 2. Generation
90—130), Abba Sha'ul (3. Generation 130—160), Abba Eleazar ben Gamla (4. Generation
160-200), ferner 7 Amoräer. Vgl. H. L. Strack, G. Stemberger, Einleitung in Talmud
und Midrasch, München 1982, S. 171 ff.

Zu abbâ vermerkt Kosovski: Ehrenbezeichnung für den Vater seitens der Söhne, in
Anrede und Aussage.

37 Barr verweist auf einen Brief Epikurs aus dem 4. Jh. an ein Kind: «Wenn du
gesund bist und deine Mamma (mammê) und wenn du in allem deinem Papa (papai)...»
(a.a.O., S. 38 nach Epicuro, ed. G. Arrighetti, Turin 1960). Ferner auf Pap. Giessen 80.3
aus dem 2.Jh. n.Chr.: «Es grüßt dich... Tinoutis und ihr Vater/Papa (papas). Die
mythologische Gestalt des Attis oder Zeus werden gelegentlich Papas genannt (a.a.O.,
5. 38).



270 Abba, Vater!

Das Problem besteht darin, wie man nicht-schriftliche Umgangssprache

feststellen kann, ohne daß in einem schriftlichen Dokument
daraufhingewiesen wird. In der Frage nach der aramäischen Umgangssprache

zur Zeit Jesu betrachtet die von P. Kahle ausgehende Schule

von A. Diez-Macho, M. McNamara u.a. die Sprache der palästinischen
Targume und des palästinischen Talmuds der byzantinischen Zeit als

deren Repräsentanten.38 Sprachen verändern sich unmerklich in
verschiedenster Hinsicht. Das geschieht auch durch Eindringen von
umgangssprachlichen Elementen in die literarische Sprache bis zu ihrer
Schriftwerdung schlechthin.39

In dieser spätaramäischen Sprachform der byzantinischen Zeit gibt
es keine andere Möglichkeit als 'abbâ für Determination und Vokativ
von 'âb wie auch für «mein Vater». Wollte man also auf aramäisch von
Gott als Vater sprechen oder ihn als Vater, mein Vater, anreden, blieb
keine andere Wahl als 'abbâ.40 Das Eindringen von 'abbâ in die
Schriftsprache geschah jedoch offenbar schon erheblich früher. Denn 'abbâ

findet sich bereits auch auf mehr oder weniger zeitgenössischen
Grabinschriften.41 'Abbâ hat schon im frühen Targum Onkelos das

indeterminierte weitestgehend und 'abhi vollständig verdrängt.42 So

gibt denn auch das Targum Jonathan zu den Propheten, wie erwähnt,

38 A. Diez-Macho, Targum Neofiti I, Madrid 1989-1979 (Einleitungen).
M. McNamara, Targums, In: The Interpreter's Dictionary of the Bible, Supplementary

Volume, Nashville 1976, S. 856-861.
39 St. A. Kaufmann urteilt: «Nevertheless (trotz Spätdatierung), those concerned

with the recovery of the language ofJesus can take heart here, for literary language almost
always reflects the colloquial speech of an earlier period. Thus the language of the

Palestinian Targum is still our best guide to the spoken dialect of first-century Galilee».
Gemeint ist freilich nicht das späte eklektische Targum Neofiti 1, sondern das

rekonstruierte ursprüngliche (On Methodology in the Study of the Targums and their Chronology,

JSNT 23 (1985) 117-124.123.
40 Vgl. M. Sokoloff, A Dictionary of the Jewish Palestinian Aramaic of the Byzantine

Periode, Ramat-Gan 1990, Artikel 'AB.. S. 31 f. Darin ist diese aramäische Sprachform

vollständig erfaßt. Es findet sich nur mehr abbâ bzw. 'aebbâ für «der, mein
Vater».

41 Z.B. um 50 n.Chr. 'b' dwsts/abbâ Dosetes; 'b' ist nachgetragen zu dwsts
'bwnhZabhûnâ (Beyer S. 341 yJE 12a.b.; S. 342 yJE 16c 'bh qbr bdnh/unser Vater ist in
diesem (Ossuar) begraben /??/; Fitzmyer, Harrington, S. 182£, 145 lesen: bryhZabbah
qebar beréyh/der Vater begrub seinen Sohn.

42 Vgl. H.J. Kasovski, Ozar Leshon Targum Onkelos. Concordance, I, Jerusalem
1986, ad vocem S. 1.



Abba, Vater! 271

Mal 2,10 «haben wir alle nicht nur einen Vater, erschuf uns nicht ein
einziger Gott» mit 'abbâ had wieder.43 Damit verliert natürlich die
Form 'abbâ jegliche Besonderheit.

Ergebnis:

Die angeführten philologischen Gründe für die Singularität der
Gottesanrede Jesu halten der Kritik nicht stand. Das gilt vor allem für
die Erklärung von 'abbâ als Lallwort sowie für die — durchaus
wahrscheinliche — Angleichung von 'abbâ an 'immâ in der aramäischen

Sprache als Kindersprache. Auch die Erklärung als sog. Zärtlichkeitsform

ist wenig überzeugend. Schließlich schwächt das feststellbare
frühe Eindringen von 'abbâ bis zur vollständigen Ersetzung von 'abhi in
den noch mittelaramäischen Targumen Onkelos und Jonathan die
Besonderheit von 'abbâ als Anredeform auch für Gott, was die aramäische

Sprache Jesu angeht. Denn es können sachgemäß nur aramäische

Sprachzeugnisse verglichen werden.

III. Der Stellenwert von 'abbâ als Gottesanrede JesuAA

Die Beurteilung der philologischen Gründe für die Singularität der
Gottesanrede Jesu mit 'abbâ betrifft bereits ihren Stellenwert und die ihr
beizumessende Tragweite.

1. Nicht ausschließlich 'abbâ für Gott als Vater im Munde Jesu

Es ist hier nicht der Ort, die verschiedenen «Vater»-Stellen in der

Jesus-Überlieferung kritisch zu prüfen.45 Ich setze voraus, daß Jesus

43 Um so mehr im späten Targum zu den Psalmen. Vgl. oben I.Ja, abbâ hat selbst im
Mittelhebräischen der Mischna 'abhi (für den irdischen Vater) verdrängt. Vgl.
G. Schelbert, a.a.O., III., S. 416ff.

44 Dazu Fitzmyer, a.a.O., S. 32-38 (III. The Christological Aspects of the Abba-
Problem); Schlosser, a.a.O., S. 203-209 (L'emploi de «abba» par Jésus). Sowohl die

Ausführungen von D. Zeller wie R. Feneberg betreffen vor allem die Kritik an der
Beurteilung des Stellenwertes der Abba-Anrede im Munde Jesu durch J.Jeremias.
R. Feneberg bezeichnet es als «Allerweltswort» (im Unterschied zum Tetragramm),
a.a.O., S. 25.

45 Vgl. Fitzmyer, a.a.O., S. 20-32; Schlosser, a.a.O., S. 203-205. D. Zeller zeigt,
daßJesus vor allem in weisheitlichen Mahnworten von Gott als Vater spricht, also von den

gemeinsamen Überzeugungen ausgeht und daraufbaut, a.a.O., S. 119-122.



272 Abba, Vater!

seinen Gott mit 'abbâ angeredet hat, daß also hinter «Vater!» die Form
'abbâ anzunehmen ist. So bezeugt es Mk 14,36 für das Ölberggebet Jesu
und legt es somit auch für andere Stellen nahe. Doch 'abbâ war sicher
nicht die einzige Form Jesu, von Gott als Vater zu sprechen. Es ist

selbstverständlich, jedoch nicht unnütz, daraufhinzuweisen, daß «dein
Vater» (Mt 6,4.6.18) 'abhük lautete. Ebenso steht hinter «euer Vater»

(Mt 5,45.48/Lk 6,36)'abhûkôn und hinter «unser Vater» (Mt 6,9) doch
wohl 'abhûna.46 «Mein Vater» konnte mit 'abbâ ausgedrückt werden.
Doch wenn der Akzent auf dem «mein» liegen sollte, ist doch wohl eher

an das zur Zeit Jesu noch verfügbare 'abhî zu denken. 47

Im spontanen Dankgebet Jesu Mt 11,26/Lk 10,21 fügt Jesus zur
einfachen Vater-Anrede die distanzierende Anrede «Herr des Himmels
und der Erde» hinzu.48 Den Abschluß bildet zwar eine zweite Vater-
Anrede, jedoch gefolgt von der feierlichen ehrfürchtigen und
distanzierenden Form, wie sie in Targumen üblich ist: «So war es ein Wohlgefallen

vor dir»/recû min qodamak, statt einfach «dein Wohlgefallen».

Es ist zwar wahr, daß Gott nur einmal in Jesusworten - abgesehen

von Königsgleichnissen - als «König» bezeichnet wird (Mt 5,34).
Andererseits jedoch ist das zentrale Thema der Verkündigung Jesu die
Nähe der Königsherrschaft Gottes (malkûta' dî 'aelahâ) «Reich des

Vaters»/makûtâ dî 'abbâ findet sich nur einmal bei Mt 26,29.
Man muß Barr's Schlußfolgerung zustimmen: «It remains difficult

to prove how constant and pervasive this element was in expression of
himself, and it is therefore difficult to prove that it was a quite central
keystone in our total understanding of him».49

46 Schlosser, a.a.O., S. 109-195. Sokoloff, Dictionary..., führt keinen Beleg mit
abbâ für <unser Vater> an. Wenn man <unser Vater> sagen wollte, stand 'abhûnâ (Tg
Onkelos), spätaramäisch '"bhûnan zur Verfügung.

Es scheint mir unwahrscheinlich, daß Paulus Rö 8,15 bei abbâ an das Herrengebet
gedacht hat. Wie könnte er ein paar Zeilen später schreiben, wir wüßten nicht, was und
wie wir beten sollten (Rom 8,26)?

47 Vgl. Mt 11,27/Lk 10,22; Mt 16,17; Lk 22,29. Die Schlußfolgerung, die Schlosser,

bezüglich der «Originalität» von 'abbâ im Munde Jesu aus der Tatsache zieht, daß auch
'abhi im Aramäischen zur Zeit Jesu noch zur Verfügung stand - Jesus verwende nur abbâ -
geht m.E. zu weit. Sie setzt voraus, daß Jesus ausschließlich 'abbâ verwendet habe.

48 Vgl. das Gebet Abrahams im Genesis-Apokryphon, oben S. 263.
49 A.a.O., S. 46.



Abba, Vater! 273

2. Keine Abwertung bei Vergleichen mit der Umwelt Jesu

Ein wichtiges Prinzip der Jesusforschung ist das Prinzip der
Unterscheidung. Es bedeutet: Ein Wort oder Verhalten Jesu ist um so
wahrscheinlicher echt jesuanisch, je mehr es sich einerseits von Glauben und
Verhalten der urchristlichen Gemeinde und andererseits vom
Jüdischen der Zeit Jesu unterscheidet. Es ist freilich besonders in seiner
zweiten Richtung mit größter Vorsicht und Umsicht anzuwenden. Es

setzt gründliche und umfassende Kenntnis der Quellen voraus. Ferner
müssen sich christliche Exegeten und Theologen vor der Versuchung
hüten, bei ihrem Leitinteresse, die Besonderheit Jesu herauszustellen,
schwarz-weiß zu malen.50

Für unsere Frage bedeutet dies: Es darf nicht die Offenbarung
Gottes im Alten Testament allgemein, und als Vater im besonderen,
unterbewertet, ja abgewertet werden. Man denke an die vertraute
Gottesbeziehung der Väter in den Erzählungen der Genesis. Man denke an
die prophetische Religion eines Hosea und Deuterojesaia, um nur diese

zwei zu nennen.51 Man denke an die theophoren persönlichen
Eigennamen, besonders an die keineswegs seltenen Namen mit «Vater» oder
«Bruder»/ah als theophorem Element.52

Dasselbe gilt für die reiche jüdische Gebetswelt. Man denke etwa an
den zweiten Segenspruch vor dem Schemac, das in die Zeit des Tempels
zurückgeht und das der fromme Jude, ohne Zweifel auch Jesus,
mindestens zweimal am Tag gesprochen hat: «Mit großer (ewiger) Liebe

50 Vgl. D. Kosch, Jesus der Jude - Zehn Thesen, Kilsr 7 (1992) 74-82. R. Feneberg
prangert die verschiedenen Versuche von J. Jeremias an, à tout prix die Einzigartigkeit
von Jesu Vateranrede zu begründen, sowie verdeckten Antijudaismus bei verschiedenen
anderen Exegeten und Theologen. Es wird J. Jeremias Unrecht getan, wenn man ihn mit
der Verirrung von G. Kittels Wendung zum Deutschchristentum zusammen bringt. Nach
Prof. Berndt Schaller ist es nicht zuletzt J. Jeremias zu verdanken, daß die Theologische
Fakultät in Göttingen nicht völlig ins Fahrwasser der «deutschchristlichen» Theologie
geriet, Göttinger Anzeiger vom 9. August 1975, zitiert von Ben F. Meyer, in: A Caricature

ofjoachimjeremias and His scholarly Work,/5Z, 110/3 (1991) 451-462.461, worin er ihn

gegen E. P. Sanders' negativer Beurteilung in Schutz nimmt. Dieser schreibt in seiner

Replik, Defending the Indefensible (JBL 463-477), er wäre erstaunt, wenn J. Jeremias ein
Antisemit gewesen wäre. «I never thought of» (S. 475). Meine Kritik soll auch in keiner
Weise die Verdienste des hervorragenden Exegeten schmälern, dessen Werk ich selbst
sehr viel verdanke.

51 Vgl. bes. Hosea 11 und Jes 49,15.
52 Abram, Abi'el, Eli'ab, Yo'ab, Abijah, Abihu', Abicézèr, Abishuac, Ahimèlèk.

Ahiram. Ahicézèr, Ahiqâm, Ahisamak, Yo'ah, Ahîhu'.



274 Abba, Vater!

hast du uns geliebt, unser Vater, barmherziger Vater/ha- ab ha-
rahmân ...». So wie an das einfache «unser Vater» in der 6. und 7. Bitte
des Achtzehngebetes.53

Für das Vaterbild der Umwelt Jesu ist besonders das (Gott-) Vaterbild

der sog. zwischentestamentlichen, bzw. frühjüdischen Literatur
wichtig. Dazu ist die eingangs zuletzt genannte Arbeit von Angelika
Strotmann mit demjesus Sirach 51,10 entnommenen Titel «mein Vater
bist Du!» bedeutsam. Sie hat die 51 Bezeichnungen bzw. 21 Gebetsrufe
in 16 dieser Werke, in denen Gott als Vater bezeichnet wird, einfühlend
interpretiert. Die Untersuchung ergab: «Es dominieren die Konnotationen:

Erbarmen, Treue, Verläßlichkeit, Hilfe, Rettung, affektive Liebe,

Fürsorge etc... Nicht die individuelle Anrede Gottes mit <mein
Vater> im Vokativ oder gar mit <Abba> ist Maßstab für Intimität und
Nähe zwischen Gott als Vater und den Menschen als Sohn und Tochter,
sondern die Art und Weise, in der sich Gott fraglos und selbstverständlich

für seine Kinder einsetzt und sich ihren Wünschen und Bedürfnissen

aussetzt. Eine besondere Nähe drückt dabei zweifellos die vor allem
den Gerechten gewährte Teilhabe an Gottes Macht, Herrlichkeit und
Erkenntnis aus, oder anders ausgedrückt, an seinem <Erbe>, einem

Aspekt der Vaterschaft Gottes, der neben anderen dann auch im Neuen
Testament eine besondere Bedeutung erhält.»54

Ihr letzter Text ist der Schluß eines Dankliedes aus der sog.
Dankliedrolle von Qumran (1 Q 9,29b-36). Es ist wohl vom «Lehrer der

Gerechtigkeit» verfaßt. Sein Offenbarer-Bewußtsein kann ja auch mit
demjenigen Jesu verglichen werden.

Ich möchte zum Schluß diese Worte auch mir persönlich, wenigstens

zum Teil zu eigen machen dürfen und danken für das, was ich an

unserer Theologischen Fakultät im Kreis der Kollegen und Studierenden

lernend und lehrend weitergeben durfte:

«Von meinem Vater her hast Du mich erwählt
und vom Mutterschoß an mich geweiht.
Vom Mutterleib an hast Du mir Gutes getan
und von der Mutterbrust her gilt mir Dein Erbarmen.

53 «Begnade uns, unser Vater, mit der Erkenntnis von Dir her » «Vergib uns, unser
Vater, denn wir haben gesündigt... » Vgl. die alte palästinische Rezension bei G. Dalman,
Die Worte Jesu, 6. Das Achtzehngebet, Leipzig 1898, S. 299.

54 S. 379.



Abba, Vater! 275

Am Schoß meiner Amme erschienst Du mir
von jung auf im Verständnis Deines Gerichts.
Durch gewisse Wahrheit hast Du mich gestützt
und mit Deinem heiligen Geist mich erfreut.
Bis auf den heutigen Tag leitet mich Deine Hand,
und Deine gerechte Züchtigung begleitet meine Verkehrtheit.
Deine heilvolle Wacht (sucht) mein Leben zu retten,
bis ins Alter hinein umsorgtest Du mich.
Denn mein Vater kennt mich nicht
und meine Mutter überließ mich Dir.
Ja, Du bist ein Vater allen den Söhnen Deiner Wahrheit,
freust Dich ihrer, wie eine liebende Mutter über ihr Kind
und wie ein Pfleger hegst Du am Busen alle deine Geschöpfe.»55

A. Strotmann faßt zusammen: «Die Vaterbezeichnung in 1 QH
9,35 vereinigt die folgenden Aspekte auf sich: affektive Liebe, Treue,
Fürsorge, Schutz, Erziehung... Obwohl zur Vaterbezeichnung Gottes in
1 QH 9,35b der Aspekt einer am göttlichen Erbarmen ausgerichteten
Erziehung gehört, tritt dieser Aspekt doch in der unmittelbaren Umgebung

der Vaterbezeichnung Gottes ganz zurück zugunsten einer sich

uneingeschränkt zuwendenden Liebe des Vaters zu seinen Kindern. Es

erstaunt daher nicht, daß eine solche uneingeschränkte Liebe in den

Vergleichen von Z. 36 als Liebe zu einem Säugling bzw. einem Kleinkind

dargestellt wird Auffällig ist der erste Vergleich, der in Anlehnung

an Jes 49,15 die Vaterschaft Gottes als Freude einer Mutter über
ihren Säuling beschreibt. Die Liebe Gottes zeigt sich damit als emotionale

und naturhaffe, letztlich aber unbegründbare und fraglose Zuneigung,

wie sie als typisch für die mütterliche Liebe angesehen wird .»56

Gott ist für den Beter ein mütterlicher Vater, wie ihn Jesus im Gleichnis
vom verlorenen Sohn offenbart (Lk ll,3f£).

Ergebnis

1. Das Dossier für 'abbâ bezogen auf Gott hat sich zwar nicht über die
sechs bekannten Stellen vermehrt. Doch das Fehlen in anderen
Texten - in Frage kommen zum Vergleich nur solche in aramäischer

55 Übersetzung nach Maier/Schubert, Die Qumran-Essener (UTB 224), München-
Basel 1973, S. 221.

56 S. 353f. 1QH 9,35 ist eine einzigartige Aufnahme von Jes 49,15. 49,15.



276 Abba, Vater!

Sprache - erlaubt keine weitragenden Folgerungen, da nur wenige
Gebetstexte in aramäischer Sprache bekannt sind.

2. Die als Begründung für die Singularität der 'abbâ-Anrede im Munde

Jesu vorgebrachten philologischen Erklärungen vermögen das

Gewicht der ihr zugeschriebenen Bedeutung nicht zu tragen. Sie sollten
m. E. ad acta gelegt werden.

3. Die Einzigartigkeit Jesu offenbart sich nicht in der Gottesanrede
'abbâ, sondern in seiner ganzen Gottesverkündigung, bzw.

überhaupt in seiner gesamten Verkündigung und gelebten Botschaft,
erhellt und gedeutet durch die Osterwiderfahrnisse.57

Nachtrag

Mittlerweile sind einige weitere Arbeiten zum Thema erschienen
oder mir bekannt geworden. Sie bestätigen meine Schlußfolgerungen.
Es sind folgende Beiträge:

A. Sand, «Abba»-Vater — Gotteserfahrung und Gottesglaube Jesu,
Renovatio 48 (1992) 204—218.

E.M. Schuller, 4Q 372 1: A Text about Joseph, RQ 14 (1990)
349-76.

E.M. Schuller, The Psalm of 4Q 372 1. Within the Context of Second

Temple Prayer, CBQ 54 (1992) 67—79.

M.R. D'Angelo, Theology in Mark and Q: Abba and «Father» in
Context HThR 85 (1992) 149-74.

M. R. D'Angelo, ABBA and «Father»: Imperial Theology and the Jesus

Tradition,JBL 111/4 (1992) 611-630.

I. Zum Dossier

Die erwähnten Beiträge bringen keine neuen Elemente in das

aramäische Abba-Dossier.

57 So widmet Fitzmyer die letzten Seiten seines Beitrages Lk 10,21-22 und Mt
11,25—27 und leitet seine Exegese mit den Worten ein: «Ifuniqueness is to be attributed to
that relationship, however, one finds it expressed not in abba alone, but in Jesus' prayer of
praise preserved in...», vor allem in der «revelatory utterance in v. 22... (a.a.O.,
S. 35 ff.).



Abba, Vater! 277

Für das griechische Dossier der Vater-Anrede im Neuen Testament
weist A.Sand auf die sonst kaum beachtete Stelle 1 Petr 1,17 hin:
«... und wenn ihr den als Vater anruft, den der unparteiisch richtet...»
(209). Das hebräische Dossier hat E. M. Schuller mit der Veröffentlichung

von 4Q 372 sowie mit dem Hinweis auf den noch unveröffentlichten

Text 4Q 460 5.6 bereichert. Das bedeutet: Es sind die einigen
bisher bekannten frühen Beispiele für die Anrede 'abi w'aelohay bzw.
'abî wa'adônî, mein Vater und mein Gott, mein Vater und mein Herr.
Bisher sind nur die Vater-Anreden in den griechischen Gebeten
3 Makk 6,3.8., Apk. Ezech. fragm. 3, Weish 14,3 bekannt gewesen.
4Q 472 enthält im Rahmen eines erzählenden Textes eine Joseph —

anscheinend dem Stamm Josephs — zugeschriebene Tephillah:

(16) Und er sprach:
«Mein Vater und mein Gott,
überlaß mich nicht in die Hand der Heidenvölker;

(17) schaffe Du mir Recht, damit nicht zugrunde gehen Bedrückte und
Arme.
Nicht hast Du nötig die Hilfe irgend einer Nation oder eines

Volkes.

(18) (Dein Finger) ist größer und stärker als irgend etwas auf dem
Erdkreis.
Denn Du erwählst die Wahrheit,
und in Deiner Hand ist

(19) keine Gewalttat.
Vielmehr ist Deine Barmherzigkeit viel,
und Deine Huld(erweise) groß für alle, die dich suchen ...1

II. Zur philologischen Erklärung

Die Beiträge bringen keine neuen Erklärungen. M.R. D'Angelo
stützt sich auf die Kritik von J. Barr.2

1 Das Fragment gehörte zu den John Strugnell zugewiesenen Texten. Umschrift und

Photographie finden sich RevQ 14 (1990) 352f. Zur Identifizierung dieses «Joseph», vgl.
367-376.

Aus Strugnell's Los hatte E. M. Schuller schon 4Q 381 und 380 veröffentlicht: Non-
Canonical Psalms From Qumran. A Pseudepigraphic Collection (Harvard Semitic
Studies 28), Atlanta 1986. Diese Psalmfragmente enthalten kein ab als Bezeichnung Gottes.

2 HThR, S. 150, Anm. 4JBL, S. 615.



278 Abba, Vater!

III. Zum Stellenwert der abba-Anrede

Die Arbeiten sind für die Frage des Stellenwertes der abba-Anrede
relevant.

A. Sand hat die gesamte Vater-Beziehung Jesu im Blick. Unter III
«Der Jude und sein Gott» kommt er kurz auf die Abba-Anrede zu

sprechen und stellt sie in die Reihe der «Urworte» wie rabbi, amen u. a.

Man habe sie so weitergegeben, weil sie «als fürJesus typisch und für die
Gemeinden besonders wichtig angesehen wurden»3.

In der Erstveröffentlichung von 4Q 372 hat E. Schuller lediglich
bemerkt: «4Q 372 und 4Q 460 legen nahe, daß diese Weise der
Gottesanrede im palästinischen Judentum allgemeiner war, als man bisher

angenomnen hatte.4

Eingehender kommt die Verf. in CBQ 1992 auf die Bedeutung der
neuen Belege zu sprechen:

Für das 'abbâ-Problem ergibt sich nach ihrer Meinung: Die Vater-
Anrede in 4Q 473 stellt die Annahme in Frage, daß in allen Fällen, auch
für pater mou, 'abbâ als Substrat anzunehmen sei.5 In der hebräischen

Sprache trifft die Voraussetzung selbstverständlich nicht zu. Für die
aramäische Sprachsituation ist dieser hebräische Text nicht direkt
relevant.

Wichtig ist er hingegen für den Stellenwert der 'abbâ-Vater-Anrede.
Er bestätigt die Ergebnisse der Untersuchung von A. Strotmann, der
dieser Text noch nicht zugänglich war. Die Vater-Anrede appelliert an
Gottes Macht, Hilfsbereitschaft und Fürsorge, ähnlich wie 'abbâ, Vater!
im Gebet Jesu in Gethsemani.

Die Anrede «mein Gott» bringt schon eine besondere Beziehung zu
Gott zum Ausdruck. Da Parallelen fehlen, ist die spezielle Nuance der
'abî-Anrede schwierig festzustellen. In den biblischen Texten legt Gott
als Vater Strafe und Verpflichtung auf (Jer 3,4—5,19; Mal 1,6; 2,10;
Jes 83,16), schenkt aber auch Gnade, Hilfe und Vergebung (Ps 103,13;
Jes 69,7—8). In diesem Josephs-Gebet finden sich ebenfalls Hinweise auf
Gottes Macht und seine Barmherzigkeit. Der Appell an sie begründet
wohl die Vater-Anrede.6

3 A.a.O., S. 209f.
4 RevQ, a.a.O., S. 362f.
5 CBQ, a.a.O., S. 79.
6 A.a.O., S. 75—79. M.R. D'Angelo nimmt darauf Bezug, HThR, S. 151 ff.; JBL

618 f.



Abba, Vater! 279

Den Arbeiten von M. R. D'Angelo geht es ebenfalls um die Frage
des Stellenwertes der 'abbâ-Anrede. Sie ist von einem feministischen
Interesse geleitet: Die 'abbâ-Anrede Jesu begründe nicht eine normative

Bedeutung der Rede von Gott für die Theologie des zwanzigsten
Jahrhunderts.7

Die Argumentationsschritte faßt die Verfasserin in der Ankündigung

ihrer zweiten Arbeit selber zusammen.8 Sie bestimmen jedoch
ebenso den ersten Artikel.

Als erster Schritt wird die geschichtliche Basis in Frage gestellt und
die Abba-Anrede Jesu als redaktionell beurteilt.

Als eine Art archimedischer Punkt gilt die einzige Abba-Anrede im
Gethsemani-Gebet Jesu nach Mk 14,36. Da jedoch die Szene so erzählt
wird, daß alleinJesus und der Leser involviert sind — die drei Jünger, die

Jesus mitnahm, schlafen —, wird sie als redaktionelles narratives
Selbstgespräch beurteilt. Die Gebets-Anrede entspreche der Praxis der
Gemeinde des Markusevangeliums, wie sie Gal 4,6 und Rom 8,17 für
die paulinischen Gemeinden bezeugen.9

Die Markus-Fassung des Gebetes Jesu dient allerdings eher als

Ausgangspunkt. Die durch die paulinischen Stellen für die 50er Jahre
angedeutete Sprachsituation kann doch wohl bereits für die Zeit Jesu

vorausgesetzt werden, so daß 'abbâ als aramäische determinierte Form
und als Vokativ im Munde Jesu wahrscheinlich bleibt, ohne freilich
'abhl für «mein Vater» auszuschließen.

Als Zweites wird mit dem Hinweis auf die bereits bekannten
griechischen früh-jüdischen Texte mit Vater-Anrede und als Bezeichnung
für Gott und nunmehr aufdie früh-jüdischen hebräischen Texte 4Q 372

16 und 4Q 460 5,6 ihre Einzigartigkeit im Munde Jesu in Abrede

gestellt.10
Da 'abbâ im Aramäischen der Zeit die gegebene Form ist, wenn man

von Gott als Vater sprechen oder ihn so anreden wollte, dürfen die

' HThR, S. 174;JBL, S. 611 : «Neither Jesus nor the NT can be shown to have used

the word <father> in a way that constitutes a transhistorical revelation that is unique and
will be irreparably lost if twentieth-century theology and practice choose other imagery for
God. »

8 HThR, S. 150, Anm. 4.
9 HThR, S. 156-162: «Abba! Father»: Prayers of Spiritual Power in Mark 151-156.

InJBL zeigt D. Angelo, wie alle üblichen Kriterien für die Historizität zu einem negativen
Ergebnis führen. Keine mehrfache Bezeugung, keine Differenz gegenüber dem Judentum,
keine solche gegenüber dem Gebrauch der christlichen Gemeinde. S. 614—616.

10 HThR, S. 151 ff.-JBL, S. 618f.



280 Abba, Vater!

hebräischen und griechischen Zeugnisse nebeneinander gestellt werden.

Nicht die Form als solche ist wichtig, sondern die Rede von Gott
als Vater.

Den Umstand, daß im griechischen Text die aramäische Form
gebraucht wird, möchte die Verf. entsprechend den paulinischen Stellen

als Flinweis auf geistgewirkte, machtvolle Rede erklären. Sie

vergleicht sie mit den fremdsprachlichen Machtworten in markinischen
Wundergeschichten.11 Diese Parallelisierung ist nicht überzeugend.
Die Situationen sind zu verschieden.

In einem dritten Schritt werden positiv die früh-jüdischen Texte

gemäß ihrem Kontext aus der Situation der Verfolgung durch Heidenvölker

gedeutet. Ebenso versucht sie bei verschiedenen Vater-Stellen in
der Jesus-Überlieferung auf der Ebene der Evangelisten, ja schon für
Jesus, aus ihrem Kontext eine «anti-imperiale» Spitze herauszuarbeiten.
Nicht der Kaiser hat Anspruch auf den Vater-Titel, sondern Gott allein.
So stellt die Verfasserin die Bedeutung des Vater-Titels in der «Roman

imperial theology» - für Caesar und besonders Augustus - als «pater
patriae» oder «parens patriae» dar. Das Reich wird als eine große
Familie verstanden, deren «pater familias» der Kaiser mit seiner «auc-
toritas» und väterlichen «pietas» ist. Sie beschreibt solches Verständnis
bei den Autoren des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts, Dio Chry-
sostomus und - wenn auch anderer Art - bei Epiktet.12

Sie findet sie aber schon bei Philos Konzeption von Gottes
Herrschaft als «monarchia» und bei der «oikonomia» im Epheserbrief sowie
in der Bezeichnung Gottes als Ursprung jeder «patris».13 Dabei handelt
es sich nicht um direkte Beeinflussung, sondern um Antwort auf
dieselben politischen Realitäten.14

Die Zunahme der Vater-Bezeichnung in jüdischen Gebeten und
anderen Texten möchte die Autorin auch aus dem Widerstand gegen
Rom, gegen den Vater-Kaiser erklären.15 Für die Jesus-Bewegung
macht sie die Verbindung von «Vater» und «Reich» im Herrengebet
geltend, und als Hintergrund die Ablehnung jeder Fremdherrschaft als

Verletzung des ersten Gebotes durch die «vierte Philosophie» nach

11 HThR, S. 160.
12 JBL, S. 623-625.
13 JBL, S. 625-626.
14 JBL, S. 625.
15 JBL, S. 626-627.



Abba, Vater! 281

Flavius Josephus.16 So weist die Rede vom «Vater» beiJesus weniger auf
besondere Intimität als vielmehr auf Widerstand gegen die römische

imperiale Ordnung. Hier wird das feministische Anliegen besonders

deutlich: So bleibt auch der Vater-Titel nachweislich der patriarchalischen

Vorstellung verhaftet und überwindet sie nicht wirklich.17
Die Vater-Stellen aus dem Zusammenhang zu deuten und nicht

umgekehrt unter Voraussetzung einer besonders vertrauten Bedeutung
von 'abbâ, ist ohne Zweifel berechtigt. Die Heranziehung der Titulierung

des Kaisers als Vater in der «Roman imperial theology» und ihre
Auswertung ist der besondere Beitrag der Verfasserin zum Thema.

Das leitende feministische, anti-patriarchale Interesse ist gewiß
nicht weniger legitim, als etwa das Interesse von J. Jeremias es war,
möglichstJesu Einzigartigkeit gegenüber seiner Umwelt herauszuarbeiten,

oder umgekehrt seitens jüdischer Autoren und im Interesse des

jüdisch-christlichen Gesprächs seitens christlicher Exegeten, Jesus in
den Rahmen des zeitgenössischen Judentums einzuordnen. Als
heuristische Gesichtspunkte öffnen sie den Blick für sonst übersehene

Aspekte. Letztlich muß freilich das oberste Interesse sein, sine ira et
studio den Sachverhalt zu erkennen, soweit die Quellen dies ermöglichen.

So räumt Mary Rose D' Angelo auch ein, daß Jesu Ablehnung des

Gebrauchs des Vater-Titels für irdische Väter mit dem Hinweis auf den

einen Vater im Himmel (Mt 23,9) einen innergemeindlichen Kontext
hat.16

16 Die Vater-Bezeichnung für Gott ist mit königlichen Vorstellungen verbunden,
HThR, S. 152-156.161 (Gethsemanigebet);S. 164—166 (Vaterunser, dein Reich 167—

173 (weisheitlicher Kontext von Q Mt 11,25-27/Lk 10,21-22) -JBL, S. 627-630.
17 A.a.O. 173f. Die Verf. wendet sich gegen die These, die R. Hamerton-Kelly,

God the Father. Theology and Patriarchy in the Teaching of Jesus, Philadelphia 1979

vertritt. Nach dessen Darstellung (S. 54-81) unterscheidet sich Jesu Verwendung von
«Vater» für Gott von der patriarchalischen Verwendung, insofern 'abbâ eine Beziehung zu
Gott zum Ausdruck bringe, welche mehr durch Intimität gekennzeichnet sei denn durch
Unterordnung, und dies im Zusammenhang mit Kritik an der patriarchalischen Familie
Vgl-JBL, S. 629 f., bes. im Zusammenhang mit Mt 23,9. Sie zitiert zustimmend Phyllis
Trible: «... To transfer male dominance from earth to heaven is not to eliminate but to
exacerbate it» («God the Father», Today 37 (1980) 118.

18 JBL, S. 629.


	Abba, Vater! : Stand der Frage

