Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Margarethe Billerbeck (édit.): Die Kyniker in der modernen Forschung. Aufsitze
mit Einfihrung und Bibliographie. Amsterdam: B.R. Griiner 1991,
VIII+324 p. (Bochumer Studien zur Philosophie 15).

11 est des livres dont on se demande, une fois qu’ils sont parus, comment on
pouvait auparavant s’en passer. C’est le cas de 'ouvrage de M. Billerbeck, qui
apparait tout naturellement aujourd’hui comme un instrument de travail indis-
pensable 2 ceux qui, de prés ou de loin, s’intéressent au cynisme. Commengant
par une synthése substantielle sur la recherche dans ce domaine, il regroupe
ensuite quinze des plus importantes études consacrées au cynisme entre 1851 et
1982, et fournit une bibliographie exhaustive sur la «moderne Forschungy.

L’auteur, dans une introduction tres claire et trés précise (p. 1-28), dresse un
bilan de la recherche des 150 derniéres années, depuis les chapitres célebres
qu’Ed. Zeller au milieu du si¢cle dernier consacra 2 la philosophie cynique dans
Die Philosophie der Griechen in ibrer geschichtlichen Entwicklung jusqu’aux travaux
les plus récents, qui sont nombreux d’ailleurs, puisque le cynisme suscite actuel-
lement un regain d’intérét aussi bien en Europe qu’aux Etats-Unis ou dans les
pays de I’Est. Sans négliger aucune interprétation, M. Billerbeck dégage les
grandes tendances de la recherche, les principales questions que celle-ci s’est
posées et les réponses souvent divergentes que les savants ont apportées. Qui fut
le fondateur du cynisme? Antisthéne, comme Iaffirmeérent E. Zeller et
F. Dimmler? Ou vaut-il mieux nuancer la position de Zeller en précisant,
comme le fit Th. Gomperz, que Diogene fut, lui, «le p¢re du cynisme pratique»?
A moins que I'on accepte une fois pour toutes, a la suite de Dudley dans sa
monographie History of Cynicism (London 1937), qui reste toujours la synthése de
référence, de voir dans le lien établi entre Antisthéne et le cynisme une cons-
truction due 4 certains Stoiciens soucieux d’établir ’origine socratique de leur
philosophie. Dans quelle mesure les cyniques furent-ils sur le plan social des
révolutionnaires? C’est sur cet aspect politico-social du mouvement que
L. M. Nachov et H. Schulz-Falkenthal, adoptant une interprétation marxiste de
I’histoire de la philosophie fondée sur ’opposition matérialisme / idéalisme,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 237

mirent ’accent dans de nombreux articles publiés au cours des vingt derniéres
années. Quelle fut 'importance du cynisme sur le plan littéraire? La réponse a
cette question qu’a donnée H. Niehues-Prébsting (Der Kynismus des Diogenes und
der Begriff des Zynismus, Miinchen 1979) est certainement la plus originale,
puisqu’il étudie, & partir des anecdotes et de la légende de Diogene, aussi bien
qu’a partir des témoignages de Diogéne Laérce, Dion Chrysostome et Lucien, la
réception du cynisme des origines 4 nos jours et les éléments qui ont permis de
passer de l'idée de Kynismus a celle de Zynismus. La morale cynique a fait elle
aussi ’'objet de nombreux travaux qui ont souvent établi une comparaison entre
la philosophie d’ Antisthéne et celle de Diogene: alors que C. W. Géttling (1851)
par exemple congoit le cynisme comme une philosophie du prolétariat grec,
proche du communisme au sens moderne du terme, K. von Fritz (1926 et 1927)
montre comment chez Antisthéne, le Socratique formé a Déristique et a la
rhétorique, ce qui est essentiel, C’est la théorie du ndvog et de I'doknoig qui
conduisent au bonheur, tandis que pour Diogéne qui n’enseigne pas, ce qui
importe d’abord, c’est de choquer en toute impudeur, afin de mieux attirer
Iattention sur I’exigence morale qui 'anime. Introduisant une nouvelle fagcon
d’appréhender les documents fournis par la tradition, notamment les anecdotes
transmises par Diogéne Laérce, G. A. Gerhard (1912) propose, quant a lui, de
distinguer entre deux fagcons de concevoir les attitudes de Diogéne, 'une qui
correspondrait 4 un cynisme rigoriste, le plus ancien a ses yeux, I'autre 2 un
cynisme hédoniste, deux visions du mouvement qui se seraient développées
dans la légende de Diogene a 'intérieur du cynisme littéraire. R. Hoistad (1948)
cependant, tout en acceptant I'idée de deux phases, donne a I’hédoniste la
primeur de ’ancienneté et attribue a I'influence d’Onésicrite, lui-méme marqué
par les Gymnosophistes, les anecdotes rigoristes. Sur le plan formel, la typologie
des chries, qui sont 'expression littéraire la plus caractéristique du cynisme,
philosophie pratique fondée sur 'exemple, a été étudiée par G. Rudberg dans
son article Zur Diogenes- Tradition (1935), qui explique comment la chrie peut
avoir été formée a partir d’'un dialogue primitif plus élaboré et plus long. Tout
comme Gerhard, Rudberg (Zum Diogenes- Typus, 1936) voit en Diogéne celui qui
a introduit dans I’éthique et la sagesse populaire grecque un élément non grec,
venu d’Asie mineure: ce n’est plus la dialectique ni le raisonnement logique qui
font autorité, mais la parole du maitre. M. Billerbeck prend également en
considération les travaux sur les cyniques postérieurs a Diogéne, notamment sur
Bion de Borysthéne qui passe pour le fondateur de la diatribe, sur Ménippe de
Gadara, l'inventeur du style onmovdaioyéiolov, qui influenga tant Varron et
Lucien, enfin sur des poetes tels Phoinix de Colophon ou Cercidas dont les
méliambes peuvent étre considérés comme de la diatribe poétique.

Le cynisme de I’époque impériale, par I'intermédiaire de ses principaux
représentants: Démétrius, I'ami de Sénéque, Dion Chrysostome, Epictéte,
Lucien (notamment avec ses écrits sur Démonax et Pérégrinus Proteus), (Eno-
maos de Gadara et Julien, suscita un regain d’intérét ces derni¢res années,



238 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

comme le prouvent les multiples travaux répertoriés par M. Billerbeck sur
chacun de ces philosophes. Les études de 'auteur sur Démétrius (1979) et sur la
réception du cynisme 2 Rome (1982) ont montré comment c’était dans les
cercles stoiciens rigoristes de Rome, par exemple autour du maitre de Sénéque
Attale, qu’on pouvait trouver des traces bien concrétes du mouvement cynique,
alors que les allusions a des cyniques qu’on rencontre antérieurement chez
Plaute ou dans les Ménippées de Varron sont des réminiscences purement litté-
raires. On y découvre aussi combien le portrait stylisé que trace Sénéque de
Démétrius est trés proche de I'esquisse du philosophe cynique expurgée de tous
traits choquants que nous livre le chapitre 11,22 des Entretiens d’Epictete, édité,
traduit et commenté par M. Billerbeck (1978). La recherche s’est attachée
encore a préciser les rapports entre cyniques et chrétiens, soucieux de promou-
voir sur bien des points les mémes valeurs — c’est le cas par exemple de I’article
de R. Asmus sur les liens entre Grégoire de Nazianze et le cynisme (1894) —, et
entre cyniques et paiens, notamment ’empereur Julien qui mit en ceuvre tout un
programme de rénovation de I’hellénisme. C’est également R. Asmus (1910)
qui consacra tout un article au dernier cynique connu: le néo-platonicien Sal-
lustius.

A cbté de ces travaux sur des personnalités marquantes de Ihistoire du
cynisme ancien, M. Billerbeck a pris soin de répertorier (pp. 24—28) les idées-
forces du cynisme ancien qui ont fait ’objet d’études précises: I'avtdpkeia, le
og séverement condamné par les cyniques, le ndvog et I'doknoig, ainsi que les
thé¢mes importants qui ont retenu P'attention comme la «piété» des cyniques,
leurs idées politiques et sociales ou encore leur éthique du travail.

Ces quelques lignes ne donnent qu’un apercu treés succinct du contenu riche
et diversifié de I'introduction de 'ouvrage.

Celle-ci est suivie (pp. 31-302) de quinze articles qui, soigneusement choisis
par I'auteur, illustrent bien ce que fut la recherche sur le cynisme du milieu du
XIXe siecle a nos jours. Ces articles sont répartis en deux grandes sections, dix
sous le titre: «Zur Geschichte des Kynismus» et cinq sous le titre «Zu kynischen
Begriffen». La premic¢re section obéit 2 un ordre chronologique; on y voit se
succéder quatre rubriques: «Die Anfinge», avec trois études sur les personnages
d’Antisthéne et de Diogene [C.W. Gottling, K. von Fritz et F. Sayre], «Die
Ausbreitung», oi le personnage de Diogéne est considéré sous I'angle de la
légende, de la tradition et méme de la constitution du Diogenes- Typus [G. A. Ger-
hard et G. Rudberg], «Kaiserzeitlicher Kynismus» avec une étude générale surle
cynisme 2 Rome [M. Billerbeck] et une étude particuli¢re sur ce cynique assez
extraordinaire que fut Pérégrinus Proteus [H. M. Hornsby], enfin «Der Aus-
klang», qui correspond au moment ou les cyniques eurent des relations avec les
chrétiens et les philosophes néo-platoniciens [R. Asmus]. Dans la seconde sec-
tion, consacrée aux concepts, sont rassemblés pour la plus grande commodité du
lecteur, des articles de A. N. M. Rich sur 'avtdpkela (1956), de H. Rahn sur la
«piété» des cyniques (1959/1961), de R.R. Hock sur Simon le cordonnier



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 239

envisagé comme idéal cynique (1976), de F. Decleva Caizzi sur Ihistoire du
concept de t@og (1980), enfin de-H. Schulz-Falkenthal sur I’éthique du travail
telle que I'envisageaient nos philosophes (1980).

Margarethe Billerbeck a placé a la fin de son ouvrage (pp. 303-317) une
bibliographie exhaustive sur le cynisme depuis les travaux de Zeller (1844—1852)
jusqu’a 1989, et méme au-dela, puisque sont signalés des travaux sous presse.
Inutile de dire a4 quel point il s’agit 1a d’un instrument précieux. Deux cent
vingt-trois titres, dotés chacun d’un numéro, ce qui permet a ’auteur des renvois
faciles dans son introduction, et classés par ordre alphabétique, sont mis ainsi a la
disposition du lecteur. Toute recherche sur le cynisme peut donc dorénavant
trouver un point de départ trés solide grice a la consultation de cette biblio-
graphie. L’ouvrage se termine par trois 7ndices: «Moderne Autoren», « Antike
Namen» et «Begriffe».

En élaborant ce travail, Margarethe Billerbeck a montré non seulement
qu’elle était un chercheur accompli en mati¢re de cynisme, doué d’un grand
discernement, ce que tous les spécialistes savaient déja, mais aussi qu’elle était
capable de concevoir 'instrument dont tout le monde avait besoin et qui, méme
s’il doit au fil des années étre complété par la bibliographie nouvelle, ne vieillira
jamais pour le laps de temps qu’il traite. Les historiens et les philosophes qui
travaillent dans le domaine lui expriment toute leur admiration et leur grati-
tude.

MARIE-ODILE GoOULET-CAZE

Fabio Chavez Alvarez: Die brennende Vernunft. Studien zur Semantik der
«rationalitas» bei Hildegard von Bingen. Stuttgart — Bad Cannstatt: Frommann-
Holzboog 1991, 282 S. (Mystik in Geschichte und Gegenwart 1/8).

L’un des concepts clef de la théologie de Hildegarde, rationalitas a régulie-
rement retenu l'attention des chercheurs par son utilisation fréquente et sa
signification particuli¢re. Le présent ouvrage en propose une étude approfondie
et rigoureuse qui est la bienvenue. Il s’agit de la version, quelque peu remaniée
pour la publication, d’une thése de doctorat présentée en 1990 a la Faculté de
philosophie et pédagogie de I’Université catholique d’Eichstitt. Elle comprend
trois parties suivies d’une bibliographie (258-271), d’un index des matiéres
(272-278) et d’un index des noms (279-282).

Dans la premiére partie, I'auteur replace le concept de rationalitas dans son
contexte historique. Il passe en revue les différents sens qu’il revét chez les
penseurs grecs et latins du début de notre ¢re jusqu’a ceux du douzie¢me siecle.
Cet examen, a défaut de nous renseigner sur les sources de Hildegarde — ce qui



240 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

était 'un de ses objectifs initiaux — permet cependant de souligner ’originalité
de ses vues. En effet, si pour ces auteurs rationalitas — a la différence de ratio — se
rapporte uniquement aux créatures, I’abbesse de Bingen, quant 2 elle, la décrit
comme un aspect de Dieu. Apparemment consciente de la signification res-
treinte de ratio, lorsque ce concept s’applique a Dieu, elle lui a préféré celui de
rationalitas qu’elle éleve au rang du Créateur en lui attribuant un sens nouveau.
Toutefois, bien que son usage de rationalitas ’éloigne de ses prédécesseurs, il
semble qu’elle ne serait pas étrangere a ’héritage de la tradition. Chdvez Alvarez
voit un lien entre le concept de logos divin tel qu’il apparait dans la spéculation
des premiers siécles, puis celui de Verbe dans les discussions sur la Trinité au
moyen 4ge, et la signification de rationalitas chez Hildegarde. En effet, rationa-
litas comprend les notions de penser et d’agir, qui renvoient aux deux aspects
fondamentaux du logos — pour lequel deux termes sont nécessaires en latin (ratéo
et verbum) —, ainsi qu’au Verbe a travers lequel Dieu crée et se révele dans
I’histoire du salut. La difficulté de la question des sources de Hildegarde ne serait
donc pas le signe de son ignorance — elle-méme se décrit comme zndocta mulier—,
ni celui d’'une pensée indépendante de la tradition, relevant exclusivement de
I'inspiration divine. Il faut plutét considérer que Hildegarde était bien informée
des connaissances de son époque et qu’elle en saisissait la portée théologique,
mais qu’elle les repensa et les a adaptées pour transmettre son propre message.
Chévez Alvarez rejoint ici une thése que Margot Schmidt développe dans une
analyse du terme discretio chez Hildegarde (133).

La deuxiéme partie traite de la signification de rationalitas dans I’ensemble
des écrits de Hildegarde. Chdvez Alvarez, qui a méticuleusement recensé tous les
passages OU rationalitas et ratio apparaissent, observe qu’a la différence de ratio-
nalitas, ratio n’est que trés rarement utilisé. Lorsqu’il s’applique a Dieu, ce
concept réfere avant tout a Pactivité rationnelle par laquelle Dieu pense et
ordonne de toute éternité les créatures qui prennent forme dans sa préscience.
Quant au concept de rationalitas, il se rapporte 4 Dieu dans un sens plus large. Il
désigne tout d’abord I'Etre-Raison: Deus rationalitas illa est quae nec initium nec
finem habet, et per quam homo rationalis est (139). 11 s’applique aussi a la Trinité —
alors que ratio, par contraste avec son usage traditionnel, n’apparait jamais dans
ce contexte. Dans son interprétation du prologue de ’Evangile de Jean, Hil-
degarde identifie rationalitas avec le Verbe: In principio, scilicet in ortu mundi, erat
Verbum (...). Et Verbum, scilicet rationalitas, quae est Filius, erat apud Deum, quia
rationalitas Deus est. (...) Rationalitas autem omnia creavit (145). Elle décrit ainsi
non seulement le principe éternel dans son auto-suffisance, mais également le
principe qui porte en lui le moment de la différence. Rationalitas exprime alors
les deux aspects d'une méme réalité, a savoir la raison et la parole créatrice. Le
Verbe révele le dessein (consilium) du Pére, de méme que la parole manifeste la
pensée. Il représente le moment ou la rationalitas divine s’exprime, se manifeste.
Le terme de rationalitas n’est cependant pas réservé au Verbe. Il s’applique aussi
a la Trinité tout entiére, englobant les trois personnes: Rationalitas etiam tres vires



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 241

habet, scilicet sonum, verbum, sufflatum. In Patre Filius est, ut verbum in sono, Spiritus
sanctus in utroque, ut sufflatus in sono et verbo. Et hae tres personae, ut pragfatum est,
unus Deus sunt (167). L’unité fondamentale entre le penser et I’agir en Dieu,
exprimée par rationalitas, devient encore plus évidente lorsque, dans la premiére
vision du Liber divinorum operum, Hildegarde assimile rationalitas i caritas. La
réalité décrite par ce concept ne se limite pas 2 la faculté rationnelle de Dieu.
Elle comprend la charité divine (ou amour divin) qui nourrit de I'intérieur les
actions de Dieu qui s’enracinent toutes en elle, celles qui relevent du penser
comme celles par lesquelles il crée et intervient aupres de ses créatures. En Dieu,
le penser et I’agir sont deux moments inséparables, en dehors desquels Dieu ne
serait pas concevable: Unde cum Deus rationalis sit, quomodo fieri potest ut non
operaretur (192). Dans la rationalitas divine, 'activité rationnelle ne se réduit
donc pas a un acte d’ordre cognitif, mais elle inclut 'ordre créateur. Le processus
rationnel se réalise dans 'operatio. Chivez Alvarez montre ensuite que pour
Hildegarde la rationalitas correspond a la plus haute expression du divin dans
I’étre humain. De méme qu’en Dieu, cette faculté ne se limite pas a 'exercice
pur de la raison et ne peut étre dissociée de I'operatio. Elle permet a chaque étre
humain, malgré les séquelles du péché originel, de discerner entre le bien et le
mal et d’opter pour 'un ou l'autre. Elle s’affirme donc comme le fondement
d’une vie vertueuse, par laquelle I’étre humain s’éléve au niveau d’opus operans et
accomplit sa propre finalité en participant a ceuvre créatrice de Dieu.

Dans la troisi¢éme partie, 'auteur s’interroge sur la question des visions de
Hildegarde. 11 passe rapidement en revue quelques positions sur leur authenti-
cité — qu’il ne met lui-méme pas en doute — et sur leur nature. Puis il propose une
distinction entre visio corporalis, visio spiritualis, qui toutes deux visent un objet
dans ’ordre créé, et visio intellectualis qui ouvre un acces direct a la vérité en tant
que réalité incréée. Les visions de Hildegarde appartiennent a cette derniére
catégorie, car elles lui permettent de participer aux mystéres de Dieu et 4 leur
signification. Il précise que, selon son propre témoignage, elle les recoit dans un
état de veille, en pleine possession de tous ses sens.

Si bien des aspects de la pensée de Hildegarde sont encore a explorer, cet
ouvrage apporte une contribution sérieuse et stimulante aux études hildegar-
diennes. Il invite également a se pencher sur un auteur encore relativement peu
connu des milieux scientifiques et offre un fondement solide sur lequel de
futures recherches — encouragées par la publication récente de textes en édition
critique (Seivias [1978), Symphonia [1988), Epistolae, pars prima [1991]) et celle,
en préparation, de plusieurs autres ceuvres majeures — pourront s’appuyer.

CATHERINE (GUEISSAZ



242 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Romanus Cessario: 7he Godly Image. Christ and Salvation in Catholic Thought
from St. Anselm to Aquinas. Petersham MA 01366: St. Bede’s Publications
1990. 212 p.

Le lecteur doit savoir sans tarder que le sous-titre de ce livre est plus proche
de son contenu réel que ne I’est son titre. En fait, 'auteur nous offre un exposé
complet de la valeur rédemptrice des souffrances et de la mort du Christ dans la
théologie de saint Thomas, vue 4 travers Pemploi qu’il fait du terme «satisfac-
tion». Bien conscient de la dévaluation profonde subie par le mot en raison de
ses attaches avec le mercantilisme ou le 1égalisme attribués a tort ou a raison a la
théorie anselmienne, Cessario entreprend de montrer que, si Thomas la connait,
il dépasse tres vite cette approche insuffisante. Pour lui, la passion et la mort du
Christ doivent étre comprises en relation a la théologie de I’homme comme
image de Dieu. Dans cette perspective, la satisfaction apparait comme un é1¢é-
ment positif dans le mouvement de croissance surnaturelle de la personne qui,
s’éloignant du péché, en vient a une ressemblance de plus en plus grande 4 son
divin mode¢le. Il s’ensuit que I’acte sauveur du Christ ne peut étre compris
indépendamment des fideles, non pas qu’il se substitue aux pécheurs, mais bien
parce que les pécheurs eux-mémes se dégagent de leur péché par la force de
I’Esprit envoyé par le Christ. Ainsi, le sens du concept de satisfaction est-il
radicalement changé: la personne est certes sollicitée d’accomplir son effort,
mais elle est insérée dans une lutte commune contre le péché dans laquelle le
Christ, médiateur de I’Esprit, transforme la souffrance en un lien unificateur du
genre humain.

L’auteur a développé son propos en six grands chapitres dont voici les titres:
1) «Une nouvelle lumiére venue de Dieu» fait allusion au mot par lequel les
biographes anciens de S. Thomas caractérisaient sa facon de théologiser; on y
trouve une bréve présentation chronologique de ’ensemble de I’ceuvre thoma-
sienne avec l'indication des principaux lieux ou il traite de la satisfaction.
2) «Figures d’autres réalités» est consacré aux commentaires scripturaires, avec
un rappel des principes d’interprétation thomasienne et I’énumération des pas-
sages majeurs concernant le sujet traité. 3) «Un caractére relativement infini»
recueille le matériel du Seripzum sur les Sentences; on y voit Thomas chercher sa
voie entre les autorités opposées du Liber ecclesiasticorum dogmatum et du Cur
Deus homo?. 4) «Un remede pour le salut de ’homme» rassemble les données du
De malo, du De ueritate, de la Summa contra Gentiles, du De rationibus fidei et du
Compendium theologiae. Le De malo apporte ici peu de chose, il est vrai, mais au
point de vue chronologique, il et été mieux placé en finale de cette série. 5) «A
la louange de sa gloire» termine le parcours historique par I’étude de 'apport de
la Summa theologiae: c’est-a-dire par quelques mots au sujet de /a [lae q. 87 a.
6-8, et surtout par I’examen attentif de la ///a Pars, puisque c’est dans les
qq. 46-48 que Thomas livre le fruit le plus miar de sa pensée. A juste titre
toutefois, Cessario a rappelé avant cela les présupposés énoncés dans les qq. 2—



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 243

26 concernant les perfections et les limites assumées par le Verbe, qui seules
permettent une exacte compréhension de ce qui est dit plus loin. 6) «Une
certaine participation a la nature divine» est un chapitre synthétique ou se
trouve formulée de maniere plus précise 'argumentation que nous avons résu-
mée en commengant. L’auteur y rappelle la doctrine de I'image de Dieu dans
une perspective d’histoire du salut et souligne le caractére ecclésial et sacra-
mentel de I'ceuvre de restauration de I'image. Dans sa conclusion qui rassemble
I’essentiel des acquis de sa démarche, il suggere également de quelle maniére on
pourrait développer la christologie et la théologie des sacrements a la lumiere de
cette théorie de la satisfaction.

Pensé pour un assez large public, le livre ne comporte pas de bibliographie
récapitulative, mais il s’achéve par une bréve présentation de saint Anselme et
de la théorie du Cur Deus homo?. Les notes renvoient toutefois non seulement
aux sources, directement utilisées bien siir, mais aussi aux ouvrages majeurs sur la
question; elles comportent souvent des éclaircissements qui seront bienvenus
pour des lecteurs qui ne sont pas forcément des médiévistes spécialisés et elles
achévent ainsi de rendre agréable cette lecture.

Quant 4 sa méthode, cet ouvrage m’a paru exemplaire par sa clarté aussi bien
que par son honnéteté dans I'interrogation des textes. Il procéde pas a pas et ne
laisse rien au hasard. Sans déploiement d’érudition inutile, il est trés bien
informé et sait prendre position par rapport a d’autres auteurs quand il ’estime
nécessaire. Il faut aussi mettre en valeur le fait que son inventaire est proba-
blement exhaustif et que tous les textes ont été analysés avec un soin égal. Quant
au fond, je crois que sa thése générale correspond bien 4 ce que permet de dire
S. Thomas. J’ai toutefois ici une légere divergence a exprimer: si je pense comme
Cessario que la récapitulation de ///a q. 48 doit étre prise comme un tout pour
ne rien laisser perdre de la contribution nuancée de Thomas en ce domaine,
7hésite pourtant a considérer la satisfaction comme étant la notion clé de sa
théologie de la rédemption; jincline plutét a voir cette notion clé dans I'effi-
cience instrumentale qui clét 'énumération. Mais nous sommes ici dans le
champ des interprétations légitimes de la pensée du Maitre. Sans m’y attarder, je
préfere souligner que le plus grand mérite de ce livre, a mes yeux, est qu’il prend
au sérieux la situation historique de 'auteur étudié. Non pas qu’il ait voulu faire
un pur exercice de théologie historique, il s’en défend; il le dit fort bien, son but
reste théologique et il veut contribuer 2 la discussion contemporaine sur I’agir
sauveur du Christ, mais il montre en acte I'intérét de suivre Thomas dans le
développement de sa pensée. La chose est encore trop rare pour n’étre pas
saluée. On pourrait sans doute ici faire quelques observations de détail concer-
nant les données historiques (I’apport de Weisheipl sur lequel il s’appuie lar-
gement est aujourd’hui a compléter et a rectifier sur bien des points), mais ce
n’est pas 'essentiel; le plus important se trouve bien dans le mouvement général
de I’évolution de Thomas et cela a été trés bien vu et exprimé dans ce livre.

JEAN-PIERRE TORRELL



244 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Heinrich Rombach: Der kommende Gott. Hermetik — eine neue Weltsicht.
Freiburg: Rombach 1991. 164 S.

Nachdem fast sein ganzes philosophisches Werk in den letzten Jahren in
Neuauflagen erschienen ist, legte der Wiirzburger Philosoph Heinrich Rombach
nun sein neuestes Buch zur philosophischen Hermetik der Offentlichkeit vor.
Schon in der dufleren Aufmachung unterscheidet sich dieses Werk von her-
kémmlichen philosophischen Publikationen. Zahlreiche Abbildungen aus
Kunst und Kultur, vom altigyptischen Relief bis zu Paul Klees «Fischzaubery, in
ausgezeichneter drucktechnischer Qualitit, dienen als Gegenstand der Inter-
pretation und der Veranschaulichung, '

Drei philosophische Ansitze hatte Heinrich Rombach bisher verfolgt: die
Strukturontologie, die Bildphilosophie und die philosophische Hermetik. Die
Strukturontologie, durch die er weithin bekannt wurde, versteht sich als Wei-
terfiihrung der Fundamentalontologie Martin Heideggers. Die Bildphilosophie
versucht die Grundphilosophien der Vélker und Epochen nicht durch ihre
Literatur, sondern durch ihre «Bilderwelt» zu erhellen. Der dritte Ansatz, die
philosophische Hermetik, wurde in Absetzung zur Hermeneutik entwickelt und
zum ersten Mal im Jahre 1983 in Buchform dargelegt.! Das nun vorliegende
neue Buch versucht diesen dritten Ansatz weiterzufiihren, indem insbesondere
der gemeinsame Grund philosophischen und religiésen Fragens und des kiinst-
lerischen Schaffens in den Mittelpunkt geriickt werden. Von den verschiedenen
hier dargelegten Gedankengingen sollen zwei paradigmatisch herausgegriffen
werden: das Verhiltnis der Hermetik zur Hermeneutik und die Vorstellung
vom «kommenden Gott» als einer interkulturellen Philosophie und Okumene
der Religionen.

1. Hermetik und Hermeneutik

Rombach geht von der hermeneutischen Konzeption Gadamers aus, nach
der jedem Verstehen ein « Vorentwurf» vorausgeht, der stindig durch die kon-
krete Erfahrung auf die Probe gestellt und revidiert wird, um so, in wechsel-
seitiger Angleichung, das zu Verstehende immer klarer in den Blick zu bekom-
men. Daf diese Konzeption nicht ausreicht, meint Rombach unter anderem an
dem Beispiel des Phinomens der « Ablehnung von Religion» aufzeigen zu kon-
nen (69-70). Hier liege kein Urteil vor, sondern das Fehlen des religitsen
Horizontes fiir mogliche Urteile schlechthin. Wenn so beim Verstehenden kein
religiGser, sondern etwa ein dkonomischer Horizont ausgebildet ist, wird auto-
matisch jedes religiése Phinomen unter einer dkonomischen Fragestellung

' H. Rombach: Welt und Gegenwelt. Umdenken iber die Wirklichkeit. Die philo-
sophische Hermetik. Freiburg u.a. 1983.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 245

erscheinen. Das Phinomen ist so in einem anderen Horizont abgebildet und
kann in dieser Weise immer nur schief liegen. Eine «Bewihrung an den Sachen»
ist dann nicht méglich, da in dem Fehlhorizont sich alles durchaus sogar mehr zu
«bewihren» vermag als in dem adidquaten Horizont. Der hermeneutische Zirkel
kann nicht greifen. Dieser Gedanke scheint iiberzeugend, selbst wenn in unserer
heutigen Zeit tatsichlich religiésen Amtstrigern oft selbst ein religiéser Hori-
zont abgeht und von ihnen religiése Fragen nach 6konomischen oder macht-
politischen Gesichtspunkten angegangen werden.

Einen Ausweg will nun die philosophische Hermetik aufzeigen. Sie geht, im
Gegensatz zur Hermeneutik, davon aus, dal Horizonte nicht einfach zur Ver-
fiigung stehen (71). Um zu erkennen, was Religion zunichst und zumeist
bedeutet, muBl immer schon von vorneherein ein religiéser Horizont mitge-
bracht werden. Allerdings meint die Hermetik eigentlich nicht Horizonte des
Verstehens, sondern « Welten» urspriinglichen Lebens, hermetisch von einan-
der getrennte «unterschiedliche Welten» (92). Welt meint in diesem Zusam-
menhang nicht die in alltiglicher Verflachung vorzufindenden Phinomene,
sondern in erster Linie die Dimension urspriinglichen und schépferischen
Lebens. Hier versagt jedes von auflen kommende, begreifen wollende « Verste-
hen». Religion als «Welt», das heif3t in ihrer gelebten Form, wiire dem Verste-
hen gleichsam verschlossen und somit «hermetisch». Sie erschlieBt sich nur
dem, der die «Welt» des Religitsen originir zu leben vermag, gleichsam nur
dem «Bekehrteny, der existentiell den Sprung in eine gelebte Religiositit gewagt
hat.

Natiirlich 148t sich auch viel «verstehen». Das Verstandene beschrinkt sich

jedoch immer nur auf das «Seiende», das «Einzelne», das « Allgemeine», oder das
«Besondere» (90). Das Lebendige entzieht sich seinem Wesen nach dem ver-

stehenden Zugriff. Wihrend die Hermeneutik somit in den Bereichen von
Vernunft (nous) und Verstand (logos) arbeitet, geht es der Hermetik um die
Philosophie des lebendigen Geistes (pneuma) (47). Nicht das feststellende
Verstehen, «die Wahrheit», ist ihre Perspektive, sondern das «<Leben»> der
Wahrheit» (49), kein Sprechen «iiber» etwas, sondern «aus» ihm (39). Es geht
um eine Dimension, die zwar nicht «verstindlich» ist, jedoch aber «erlebbar»
(52).

Die philosophische Hermetik will jedoch genau dieses urspriingliche Leben
und Erleben wieder auf den Begriff bringen. Sie meint die «Sagbarkeit fiir das
Unausdriickbare». Sie bestimmt sich als die «ruhige, verniinftige Rede vom
scheinbar Unverniinftigen» (19). Wer genuin zu leben vermag, der kann die ihm
jeweilig aufgehende Welt von innen verstehen. Um dieses gelebte Verstehen
von innen bemiiht sich die philosophische Hermetik.

Wie kann jedoch dieses urspriingliche Leben realisiert werden, das fiir die
philosophische Hermetik die Voraussetzung bildet? Leben, wie es hier gemeint
ist, geschieht immer in genetischem Aufgang, der gerade nicht hergestellt wer-
den kann. Wenn zum Beispiel Lernen lebendig geschieht, vermag ein lernbe-



246 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

gieriges Kind sein Lernen als Aufgang von Wissen und Kénnen zu erfahren, der
vollkommen durch sich selbst motiviert ist. Wenn dann eine Fremdmotivation
auferlegt wird, erstirbt die lebendige Bewegung (60). Hier geht es um etwas, das
nur «im Kommen» erfahren-werden kann, im «Halten» jedoch verloren geht; es
geht um eine alltigliche Erfahrung, die jedoch der Aufmerksamkeit meist ent-
gangen ist (63). Hier ist nichts «in den Griff» zu bekommen, deswegen aber noch
lange nicht «dem menschlichen Zugang entzogen» (99). In besonderer Weise
wichtig scheint die «richtige Bereitschaft» (120), die Bereitschaft fiir den Wan-
del, fiir den Sprung in den lebendigen Aufgang.

Da diese Philosophie des Lebens in eine tiber dem bloBen Verstehen lie-
gende Dimension weist, 148t sich hier auch nichts beweisen. Beweise liegen
immer in der gleichen Dimension wie die Fragen und Behauptungen. Hier geht
es um einen «Sprung». Wenn aber ein Beweis «springt», kann es sich nicht um
einen Beweis handeln. Diese Beweislosigkeit gilt jedoch nur im Riickbezug auf
die dltere Dimension: «In sich selbst beweist und erklirt die neue Dimension
alles» (135).

Als weiteres Beispiel fiihrt Rombach unter anderem die Interpretation eines
Zen-Spruchs durch den japanischen Philosophen Hisamatsu an. Der Spruch
lautet:

«Auf dem Sattel ist kein Mensch, unter dem Sattel ist kein Pferd» (137).
Hisamatsu interpretiert hier, daB das Reiten um so schlechter sei, je mehr sich
Mensch und Pferd iiber oder unter dem Sattel befinden, das Reiten geschehe
jedoch um so geschickter, je ungeschiedener beide werden (ebd.). Der zunichst
fiir europiische Ohren schwer verstehbare Spruch wird so fiir jeden einsichtig,
der zu reiten versteht. Niemand kann dann abstreiten, dal gerade die lebendige
Einheit von Pferd und Reiter eigentliches Reiten erst ausmacht. Rombach fragt
jedoch weiter, warum — wenn die Einheit das Eigentliche bildet — zunichst doch
immer nur die Zweiheit, das heil3t in diesem Fall die Zweiheit von Pferd und
Reiter, gesehen werde. Die «Nicht-Zweiheit» erscheint nur als Sonderfall, als
subjektives Erlebnis. In Wahrheit handelt es sich hier jedoch um den ontolo-
gischen Fundamentalzustand. Die Zweiheit wird als «nachtrigliche Verkeh-
rung» bezeichnet (140).

Wenn man solche hermetische Erfahrungen, wie etwa hier im Reiten oder
‘auch in Dichtung und Kunst, doch als besondere Méglichkeiten eines «hohe-
ren» Vermogens dem Menschen zugestehen mag, so kommt es der philosophi-
schen Hermetik somit sehr darauf an, im originiren Leben gerade die Grund-
form von Realitit zu sehen. Zunichst hatte Rombach von der Ebene der Her-
meneutik aus gesprochen. Von hier aus erscheint originires Leben tatsichlich
als eine iiber das Verstechen des Alltags hinausgehende Form besonderer
Urspriinglichkeit. Jetzt spricht er jedoch aus der Dimension der Hermetik. Fiir
den Hermetiker bleibt fiir die Wirklichkeit der «alltiglichen Gewohnheit» aber
kein Platz mehr iibrig (122). Fiir den schépferischen Menschen zeigt sich nur



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 247

noch das echte schopferische Leben als eigentlich real. Fiir ihn erscheint das
gewohnliche Leben und Verstehen gleichsam als abgeleitet und tot.

Nun wurde urspriingliches Leben gerade durch den « Aufgang» bestimmt,
der nicht festzuhalten ist. Jedem Aufgang ist jedoch ein Untergang zugeordnet.
Die Einheit von beiden ist gerade das, was eigentliches Leben ausmacht. So geht
es der Hermetik nicht nur um die «Ekstatik», sondern auch um die «Statik» und
darum, «das Eine und Selbe» in beidem zu sehen (141). Rombach entwirft hier
Gedanken, wie sie insbesondere in seiner Strukturontologie in ausfiihrlicher
Weise schon zur Darstellung gebracht worden sind.

Schon dem Titel des Buches nach findet man den Begriff der Hermetik eng
verbunden mit dem Wort vom «kommenden Gott». Ein weiterer Aspekt der
philosophischen Hermetik wird so angedeutet, auf den im folgenden eingegan-
gen werden soll.

2. Der kommende Gott -
Interkulturelle Philosophie als Okumene der Religionen

Mit dem Terminus «Welt» ist im hermetischen Sinn, wie dargelegt, nicht
nur ein umfassend angelegter Horizont gemeint. « Welt» geht nur auf in einem
aus existentieller Tiefe gelebten Leben. Diesen Aufgang nennt Rombach, nach
dem Hélderlin-Gedicht « Brod und Wein», den «kommenden Gott». Der kom-
mende Gott meint nicht einen metaphysisch vorgestellten Gott, der gleichsam
auf die Erde kommt. Der kommende Gott ist tiberhaupt nur im Kommen, im
lebendigen und schoépferischen Aufgang. Die Vorstellung vom «kommenden
Gott» geht somit ganz gegen den Begriff eines immerwihrenden und ewigen
Gottes, wie er zunichst und zumeist in den Religionen und Theologien vorzu-
finden ist. Hier wird ganz aus der konkreten Erfahrung gesprochen, ohne das
Denken einer ewigen und letzten Substanz, ohne jedes metaphysische Vorstel-
len schlechthin. 3

Dieser kommende Gott verdringt somit niemanden. Kein Ubergott ist
gemeint: «Er 14Bt vielmehr jeden Gott und jeden Sinn in seiner Jewesligkeit
aufgehen. Er versteht ihn aus der Aufginglichkeit selbst» (61). In dieser Weise
geht es nicht um den «Gott eines neuen Glaubens», sondern um den «Gott einer
Erneuerung eines jeden Glaubens» (62). Der kommende Gott meint urspriinglich
gelebte und erfahrene Religion. Sobald Religion institutionalisiert wird oder in
einer Lehre und Dogmatik sich verfestigt, vergeht er, wird die Existenz des
«kommenden Gottes» gleichsam zerstért. Wird der Gott einer jeden Religion
wieder als «im Kommen» erfahren, bedeutet dies ihre Verlebendigung und
Urspriinglichkeit.

In dieser Weise «erneuerte» Religionen wiren alle als gleichberechtigt
anzusehen. Rombach verwahrt sich jedoch mit Vehemenz gegen die These einer
allgemeinen Relativierung der einzelnen Religionen. Es geht ihm vielmehr



248 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

darum, daf} die Religion, die Gott als «im Kommen» erfihrt, jede andere
Religion als «gleicherweise esnzigberechtigt im Sinne der jéwez’lz;gefz Wahrheit und
Wirklichkeit» (62) erkennt.

Natiirlich muf3 auch Rombach feststellen, daf die Religionen sich gew6hn-
lich zueinander im Gegensatz erfahren. Dies wird dadurch zu erkliren versucht,
daf3 die Religionen sich um so gegensitzlicher erfahren, je weiter sie von ihrem
Ziel entfernt sind. Umgekehrt erfahren sie sich als um so dhnlicher, je niher sie
an ihr Ziel gelangt sind. Dieser Gedankengang wird mit dem Satz beschlossen:
«Dort wo sie im Ziel sind, sind sie identisch. Im Ziel sind sie in ihrer jeweiligen
<Mystik>» (ebd.). Der Begriff der Identitit muB} jedoch modifiziert verstanden
werden, denn selbst im Ziel hort die Verschiedenheit der Wege nicht auf, sie
erlangt aber einen anderen Sinn (66). Das Ziel der Identitit bedeutet somit nicht
die Gleichschaltung, sondern die Erfahrung der Gemeinsamkeit des Geistes,
der Lebendigkeit, des Aufgangs, des «kkommenden Gottes».

Und somit hat sich auch die Bedeutung des Wortes «Ziel» verindert. Es geht
nicht um ein Ziel, das einmal erreicht und dann festgehalten werden kann. Ein
solches Ziel hitte das Eigentliche, die Lebendigkeit des Aufgangs, schon ver-
loren. So kann Rombach in bezug auf die verschiedenen Religionen schreiben:
«In der Tiefe sind sie alle eins. Und diese Tiefe haben sie an jedem Punkt ihres
Weges» (66). Der Weg bedeutet nicht den Weg zu einem Ziel, sondern Leben-
digkeit, nicht Feststehen, sich Wandeln und Verindern. Wahre Religion bedeu-
tet dann nicht mehr eine letzte und allgemeine Religion, «sondern die Jewei-
ligkeit jeder Religion, wenn aber auch nur, sofern diese jeweils im Kommen, d.h.
auf dem Wege zu ihrer Mystik ist» (ebd.).

Die Hermetik kann als Philosophie des Lebens oder als Verlebendigung der
Philosophie gelten. Die Konzeption vom «kommenden Gott» zeigt in gleicher
Weise die Religion des Lebens oder die Verlebendigung von Religion. Bei beiden
handelt es sich um zwei Seiten eines Gedankens. Die Stofrichtung der Intention
ist jeweils die gleiche. Wenn Rombach sich hiermit sehr von der herkémmlichen
Schulphilosophie entfernt hat, so gilt dies auch in ganz besonderer Weise fiir das
Verhiltnis zur heutigen Theologie und praktizierten Religion.

Es ist somit anzumerken, dal3 diese hier explizierte Auffassung von Wegund
Ziel der Religion, zumindest dem allgemeinen westlichen Religionsverstindnis,
diametral entgegenlauft. Religion meint zunichst und zumeist die existentielle
Eingebundenheit der Gliubigen in eine religiose Lehre, Gemeinschaft und
Lebensform, die Ursprung und Ausrichtung in einem unverinderlichen und
ewigen Absoluten sieht. Selbst wenn sich zum Beispiel die katholische Kirche
als «pilgernde Kirche» auf dem Weg sieht, so ist doch nie der Weg selbst das Ziel.
Gemeint ist das unvollkommene und endliche Dasein auf dem Weg zu einem
transzendenten Ziel unverinderlicher und ewiger Vollkommenbheit. Alle reli-
giosen Lehren, Dogmen und Gebote gelten als die « Ausstrahlung» jenes Ewi-
gen, das schon jetzt dem Glaubenden den existentiellen Halt in dieser kontin-
genten und verinderlichen Welt gibt. Es wird zur notwendigen Konsequenz,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 249

auf der jeweiligen eigenen Wahrheit zu beharren. Hiervon hingt die existen-
tielle Identitit ab, die durch jede andere Auffassung von Wahrheit in Frage
gestellt wird. Echter Dialog scheint nur schwer méglich.

Zwischen diesem allgemeinen Religionsverstindnis und der Rombach-
schen Konzeption vom «kommenden Gott» liegen Welten. Es wird deutlich,
welcher Wandel fiir den kreativen Dialog mit den Kulturen und Religionen der
Welt notwendig ist, fiir einen Dialog, der weder versucht, den anderen von der
eigenen Wahrheit zu iiberzeugen, noch — im anderen Extrem — in einen allge-

meinen Pluralismus und Relativismus abgleitet. Die Philosophie vom «kom-
menden Gott» weist hier einen entscheidenden dritten Weg.

Grundstrukturen der philosophischen Hermetik sind in paralleler Weise in
den mystischen Philosophien des Abendlandes, vor allem jedoch in den Weis-
heits-Traditionen des Ostens zu finden. Durch diese enge Verbindung zu den
ostlichen Philosophien wird es verstindlicher, daB3 inzwischen mehrere seiner
Werke ins Japanische iibersetzt worden sind und dort eine lebhafte Rezeption
erfahren. Im Unterschied zu den meisten mystischen Philosophien in Ost und
West vermeidet Rombach jedoch jedes metaphysische oder auf eine letzte Sub-
stanz bezogene Sprechen, zugunsten einer vollkommen phinomenologischen
Redeweise. Auch geht es ihm nicht um Wege eines spirituell/philosophischen
Wachstums des einzelnen, sondern um die spezifisch geschichtliche Dimension
einer «menschheitlichen Kehre» (10). Rombach sieht die von ihm entworfene
«Religion des Kommens» in der Gegenwart selbst «im Kommen» (60). Unsere
konkrete geschichtliche Situation wird als «Punkt des Aufgangs dieses vertieften
Glaubens» beurteilt, so daB er sagen kann: «Wir sind die ersten Jiinger des
kommenden Gottes» (62).

Hier wiren jedoch zum SchluB3 durchaus zwei kritische Anfragen zu stellen.
Gehort Rombach erstens wirklich zu den «ersten Jingern» des «kkommenden
Gottes»? Kann wirklich gesagt werden, daB alle Denker der Geschichte dieses
Unsagbare immer nur «angedacht» hitten, aber darin nicht weitergekommen
wiren (19)? Man mag hier durchaus die von Heidegger schon angewandte
Methode der «polemischen Platzschaffung»? als Umgangsform mit anderen
Positionen sehen, die das Eigene in grolerer Klarheit zum Ausdruck bringen
kann; Rombach selbst wiirdigt an anderen Stellen immer auch die Bedeutung
der groBen Entwiirfe der philosophischen Tradition (z.B. 9,136,148).

Ich méchte zweitens dariiber hinaus aber auch fragen, ob die Geschichte
tatsichlich nach hegelscher Manier als ein Prozef3 gesehen werden kann, zu
dessen Perspektive jenes urspriingliche, vom Geist (pneuma) erfiillte Leben der
ganzen Menschheit gehort, das die Religion des kommenden Gottes aufzeigt.
Philosophien urspriinglichen Lebens scheinen eher immer dann aufgetreten zu
sein, wenn die Kulturen ihr Leben verloren und erstarrten. Eine solche Erstar-

? M. Heidegger: Gesamtausgabe Bd 61, S. 60.



250 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

rung ist zweifellos heute im Denken und Leben des Westens aufzuweisen. Wenn
so fiir den menschheitsgeschichtlichen Wandel der Gegenwart als Beispiele die
Bewegungen in Afghanistan, Jugoslawien, dem Baltikum, in der DDR und jene
der Kurden, Tamilen, Basken aufgefiihrt werden (10), so mogen doch Zweifel
angemeldet werden, ob hier, auler im Anfang, der Geist des Lebens am Werke
ist oder sich meist doch wieder der alte, lebenzerstérende Ungeist durchgesetzt
hat. Wenn vielleicht einmal die Menscheit zu einem urspriinglichen, vom Geist
getragenen Leben finden sollte, in den Umbriichen der Gegenwart scheint sich
ein solcher Wandel mit menschheitsgeschichtlichem Anspruch wohl kaum
abzuzeichnen.

All dies kann jedoch das AuBergewdohnliche der hier vorliegenden philo-
sophischen Konzeption nicht mindern. Rombach versteht es, mit der philoso-
phischen Hermetik eine Philosophie des Lebens zu entwickeln, die dem Den-
ken der Gegenwart durchaus entscheidende Impulse zu geben vermag. In einer
Zeit wie der unsrigen, in der Leben meist auf das begrifflich Festlegbare, das
Handeln, auf Fragen nach dem Machbaren reduziert ist, erscheint ein Ansatz
wie dieser sogar als unabdingbare Notwendigkeit.

Eckarp WoLz-GOTTWALD



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

