
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Margarethe Billerbeck (édit.) : Die Kyniker in der modernen Forschung. Aufsätze
mit Einführung und Bibliographie. Amsterdam: B.R.Grüner 1991,

VIII+324 p. (Bochumer Studien zur Philosophie 15).

Il est des livres dont on se demande, une fois qu'ils sont parus, comment on
pouvait auparavant s'en passer. C'est le cas de l'ouvrage de M. Billerbeck, qui
apparaît tout naturellement aujourd'hui comme un instrument de travail
indispensable à ceux qui, de près ou de loin, s'intéressent au cynisme. Commençant

par une synthèse substantielle sur la recherche dans ce domaine, il regroupe
ensuite quinze des plus importantes études consacrées au cynisme entre 1851 et
1982, et fournit une bibliographie exhaustive sur la «moderne Forschung».

L'auteur, dans une introduction très claire et très précise (p. 1-28), dresse un
bilan de la recherche des 150 dernières années, depuis les chapitres célèbres

qu'Ed. Zeller au milieu du siècle dernier consacra à la philosophie cynique dans

Die Philosophie der Griechen in ihrergeschichtlichen Entwicklung jusqu'aux travaux
les plus récents, qui sont nombreux d'ailleurs, puisque le cynisme suscite
actuellement un regain d'intérêt aussi bien en Europe qu'aux Etats-Unis ou dans les

pays de l'Est. Sans négliger aucune interprétation, M. Billerbeck dégage les

grandes tendances de la recherche, les principales questions que celle-ci s'est

posées et les réponses souvent divergentes que les savants ont apportées. Qui fut
le fondateur du cynisme? Antisthène, comme l'affirmèrent E. Zeller et
F. Dümmler? Ou vaut-il mieux nuancer la position de Zeller en précisant,
comme le fit Th. Gomperz, que Diogène fut, lui, «le père du cynisme pratique»?
A moins que l'on accepte une fois pour toutes, à la suite de Dudley dans sa

monographie History ofCynicism (London 1937), qui reste toujours la synthèse de

référence, de voir dans le lien établi entre Antisthène et le cynisme une
construction due à certains Stoïciens soucieux d'établir l'origine socratique de leur
philosophie. Dans quelle mesure les cyniques furent-ils sur le plan social des

révolutionnaires? C'est sur cet aspect politico-social du mouvement que
I. M. Nachov et H. Schulz-Falkenthal, adoptant une interprétation marxiste de

l'histoire de la philosophie fondée sur l'opposition matérialisme / idéalisme,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 237

mirent l'accent dans de nombreux articles publiés au cours des vingt dernières
années. Quelle fut l'importance du cynisme sur le plan littéraire? La réponse à

cette question qu'a donnée H. Niehues-Pröbsting (DerKynismus des Diogenes und

der Begriff des Zynismus, München 1979) est certainement la plus originale,
puisqu'il étudie, à partir des anecdotes et de la légende de Diogène, aussi bien

qu'à partir des témoignages de Diogène Laërce, Dion Chrysostome et Lucien, la

réception du cynisme des origines à nos jours et les éléments qui ont permis de

passer de l'idée de Kynismus à celle de Zynismus. La morale cynique a fait elle
aussi l'objet de nombreux travaux qui ont souvent établi une comparaison entre
la philosophie d'Antisthène et celle de Diogène : alors que C. W. Göttling (1851)

par exemple conçoit le cynisme comme une philosophie du prolétariat grec,
proche du communisme au sens moderne du terme, K. von Fritz (1926 et 1927)

montre comment chez Antisthène, le Socratique formé à l'éristique et à la

rhétorique, ce qui est essentiel, c'est la théorie du Jtôvoç et de l'âaKr|CJiç qui
conduisent au bonheur, tandis que pour Diogène qui n'enseigne pas, ce qui
importe d'abord, c'est de choquer en toute impudeur, afin de mieux attirer
l'attention sur l'exigence morale qui l'anime. Introduisant une nouvelle façon

d'appréhender les documents fournis par la tradition, notamment les anecdotes

transmises par Diogène Laërce, G. A. Gerhard (1912) propose, quant à lui, de

distinguer entre deux façons de concevoir les attitudes de Diogène, l'une qui
correspondrait à un cynisme rigoriste, le plus ancien à ses yeux, l'autre à un
cynisme hédoniste, deux visions du mouvement qui se seraient développées
dans la légende de Diogène à l'intérieur du cynisme littéraire. R. Hoïstad (1948)

cependant, tout en acceptant l'idée de deux phases, donne à l'hédoniste la

primeur de l'ancienneté et attribue à l'influence d'Onésicrite, lui-même marqué

par les Gymnosophistes, les anecdotes rigoristes. Sur le plan formel, la typologie
des chries, qui sont l'expression littéraire la plus caractéristique du cynisme,
philosophie pratique fondée sur l'exemple, a été étudiée par G. Rudberg dans

son article Zur Diogenes-Tradition (1935), qui explique comment la chrie peut
avoir été formée à partir d'un dialogue primitif plus élaboré et plus long. Tout
comme Gerhard, Rudberg (Zum Diogenes- Typus, 1936) voit en Diogène celui qui
a introduit dans l'éthique et la sagesse populaire grecque un élément non grec,
venu d'Asie mineure: ce n'est plus la dialectique ni le raisonnement logique qui
font autorité, mais la parole du maître. M. Billerbeck prend également en
considération les travaux sur les cyniques postérieurs à Diogène, notamment sur
Bion de Borysthène qui passe pour le fondateur de la diatribe, sur Ménippe de

Gadara, l'inventeur du style anovdaioyéXoiov, qui influença tant Varron et

Lucien, enfin sur des poètes tels Phoinix de Colophon ou Cercidas dont les

méliambes peuvent être considérés comme de la diatribe poétique.
Le cynisme de l'époque impériale, par l'intermédiaire de ses principaux

représentants: Démétrius, l'ami de Sénèque, Dion Chrysostome, Epictète,
Lucien (notamment avec ses écrits sur Démonax et Pérégrinus Proteus), Œno-

maos de Gadara et Julien, suscita un regain d'intérêt ces dernières années,



238 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

comme le prouvent les multiples travaux répertoriés par M. Billerbeck sur
chacun de ces philosophes. Les études de l'auteur sur Démétrius (1979) et sur la

réception du cynisme à Rome (1982) ont montré comment c'était dans les

cercles stoïciens rigoristes de Rome, par exemple autour du maître de Sénèque
Attale, qu'on pouvait trouver des traces bien concrètes du mouvement cynique,
alors que les allusions à des cyniques qu'on rencontre antérieurement chez
Plaute ou dans les Ménippées de Varron sont des réminiscences purement
littéraires. On y découvre aussi combien le portrait stylisé que trace Sénèque de

Démétrius est très proche de l'esquisse du philosophe cynique expurgée de tous
traits choquants que nous livre le chapitre 111,22 des Entretiens d'Epictète, édité,
traduit et commenté par M. Billerbeck (1978). La recherche s'est attachée

encore à préciser les rapports entre cyniques et chrétiens, soucieux de promouvoir

sur bien des points les mêmes valeurs - c'est le cas par exemple de l'article
de R. Asmus sur les liens entre Grégoire de Nazianze et le cynisme (1894) -, et
entre cyniques et païens, notamment l'empereurJulien qui mit en œuvre tout un
programme de rénovation de l'hellénisme. C'est également R. Asmus (1910)
qui consacra tout un article au dernier cynique connu: le néo-platonicien Sal-

lustius.
A côté de ces travaux sur des personnalités marquantes de l'histoire du

cynisme ancien, M. Billerbeck a pris soin de répertorier (pp. 24—28) les idées-

forces du cynisme ancien qui ont fait l'objet d'études précises: l'aùxdpKsta, le

xôtpoç sévèrement condamné par les cyniques, le Ttôvoç et l'âcncr|aiç, ainsi que les

thèmes importants qui ont retenu l'attention comme la «piété» des cyniques,
leurs idées politiques et sociales ou encore leur éthique du travail.

Ces quelques lignes ne donnent qu'un aperçu très succinct du contenu riche

et diversifié de l'introduction de l'ouvrage.
Celle-ci est suivie (pp. 31-302) de quinze articles qui, soigneusement choisis

par l'auteur, illustrent bien ce que fut la recherche sur le cynisme du milieu du

XIXe siècle à nos jours. Ces articles sont répartis en deux grandes sections, dix
sous le titre: «Zur Geschichte des Kynismus» et cinq sous le titre «Zu kynischen
Begriffen». La première section obéit à un ordre chronologique; on y voit se

succéder quatre rubriques: «Die Anfänge», avec trois études sur les personnages
d'Antisthène et de Diogène [C.W. Göttling, K. von Fritz et F. Sayre], «Die

Ausbreitung», où le personnage de Diogène est considéré sous l'angle de la

légende, de la tradition et même de la constitution du Diogenes- Typus [G. A. Gerhard

et G. Rudberg], «Kaiserzeitlicher Kynismus» avec une étude générale sur le

cynisme à Rome [M. Billerbeck] et une étude particulière sur ce cynique assez

extraordinaire que fut Pérégrinus Proteus [H. M. Hornsby], enfin «Der
Ausklang», qui correspond au moment où les cyniques eurent des relations avec les

chrétiens et les philosophes néo-platoniciens [R. Asmus]. Dans la seconde

section, consacrée aux concepts, sont rassemblés pour la plus grande commodité du

lecteur, des articles de A. N. M. Rich sur l'aùxàpKSta (1956), de H. Rahn sur la

«piété» des cyniques (1959/1961), de R. R. Hock sur Simon le cordonnier



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 239

envisagé comme idéal cynique (1976), de F. Decleva Caizzi sur l'histoire du

concept de xOtpoç (1980), enfin de H. Schulz-Falkenthal sur l'éthique du travail
telle que l'envisageaient nos philosophes (1980).

Margarethe Billerbeck a placé à la fin de son ouvrage (pp. 303-317) une
bibliographie exhaustive sur le cynisme depuis les travaux de Zeller (1844—1852)

jusqu'à 1989, et même au-delà, puisque sont signalés des travaux sous presse.
Inutile de dire à quel point il s'agit là d'un instrument précieux. Deux cent
vingt-trois titres, dotés chacun d'un numéro, ce qui permet à l'auteur des renvois
faciles dans son introduction, et classés par ordre alphabétique, sont mis ainsi à la

disposition du lecteur. Toute recherche sur le cynisme peut donc dorénavant
trouver un point de départ très solide grâce à la consultation de cette
bibliographie. L'ouvrage se termine par trois indices: «Moderne Autoren», «Antike
Namen» et «Begriffe».

En élaborant ce travail, Margarethe Billerbeck a montré non seulement

qu'elle était un chercheur accompli en matière de cynisme, doué d'un grand
discernement, ce que tous les spécialistes savaient déjà, mais aussi qu'elle était
capable de concevoir l'instrument dont tout le monde avait besoin et qui, même

s'il doit au fil des années être complété par la bibliographie nouvelle, ne vieillira
jamais pour le laps de temps qu'il traite. Les historiens et les philosophes qui
travaillent dans le domaine lui expriment toute leur admiration et leur gratitude.

Marie-Odile Goulet-Cazé

Fabio Châvez Alvarez: Die brennende Vernunft. Studien zur Semantik der
«rationalitas» bei Hildegard von Bingen. Stuttgart - Bad Cannstatt: Frommann-
Holzboog 1991, 282 S. (Mystik in Geschichte und Gegenwart 1/8).

L'un des concepts clef de la théologie de Hildegarde, rationalitas a régulièrement

retenu l'attention des chercheurs par son utilisation fréquente et sa

signification particulière. Le présent ouvrage en propose une étude approfondie
et rigoureuse qui est la bienvenue. Il s'agit de la version, quelque peu remaniée

pour la publication, d'une thèse de doctorat présentée en 1990 à la Faculté de

philosophie et pédagogie de l'Université catholique d'Eichstàtt. Elle comprend
trois parties suivies d'une bibliographie (258-271), d'un index des matières

(272-278) et d'un index des noms (279-282).
Dans la première partie, l'auteur replace le concept de rationalitas dans son

contexte historique. Il passe en revue les différents sens qu'il revêt chez les

penseurs grecs et latins du début de notre ère jusqu'à ceux du douzième siècle.

Cet examen, à défaut de nous renseigner sur les sources de Hildegarde — ce qui



240 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

était l'un de ses objectifs initiaux - permet cependant de souligner l'originalité
de ses vues. En effet, si pour ces auteurs rationalitas - à la différence de ratio - se

rapporte uniquement aux créatures, l'abbesse de Bingen, quant à elle, la décrit
comme un aspect de Dieu. Apparemment consciente de la signification
restreinte de ratio, lorsque ce concept s'applique à Dieu, elle lui a préféré celui de

rationalitas qu'elle élève au rang du Créateur en lui attribuant un sens nouveau.
Toutefois, bien que son usage de rationalitas l'éloigné de ses prédécesseurs, il
semble qu'elle ne serait pas étrangère à l'héritage de la tradition. Châvez Alvarez
voit un lien entre le concept de logos divin tel qu'il apparaît dans la spéculation
des premiers siècles, puis celui de Verbe dans les discussions sur la Trinité au

moyen âge, et la signification de rationalitas chez Hildegarde. En effet, rationalitas

comprend les notions de penser et d'agir, qui renvoient aux deux aspects
fondamentaux du logos - pour lequel deux termes sont nécessaires en latin fratio

et verbum) -, ainsi qu'au Verbe à travers lequel Dieu crée et se révèle dans

l'histoire du salut. La difficulté de la question des sources de Hildegarde ne serait
donc pas le signe de son ignorance — elle-même se décrit comme indocta mulier—,

ni celui d'une pensée indépendante de la tradition, relevant exclusivement de

l'inspiration divine. Il faut plutôt considérer que Hildegarde était bien informée
des connaissances de son époque et qu'elle en saisissait la portée théologique,
mais qu'elle les repensa et les a adaptées pour transmettre son propre message.
Châvez Alvarez rejoint ici une thèse que Margot Schmidt développe dans une
analyse du terme discretio chez Hildegarde (133).

La deuxième partie traite de la signification de rationalitas dans l'ensemble
des écrits de Hildegarde. Châvez Alvarez, qui a méticuleusement recensé tous les

passages où rationalitas et ratio apparaissent, observe qu'à la différence de

rationalitas, ratio n'est que très rarement utilisé. Lorsqu'il s'applique à Dieu, ce

concept réfère avant tout à l'activité rationnelle par laquelle Dieu pense et
ordonne de toute éternité les créatures qui prennent forme dans sa préscience.

Quant au concept de rationalitas, il se rapporte à Dieu dans un sens plus large. Il
désigne tout d'abord l'Etre-Raison: Deus rationalitas ilia est quae nec initium nec

fînem habet, et per quam homo rationalis est (139). Il s'applique aussi à la Trinité —

alors que ratio, par contraste avec son usage traditionnel, n'apparaît jamais dans

ce contexte. Dans son interprétation du prologue de l'Evangile de Jean,
Hildegarde identifie rationalitas avec le Verbe: Inprincipio, scilicet in ortu mundi, erat
Verbum Et Verbum, scilicet rationalitas, quae est Filius, erat apud Deum, quia
rationalitas Deus est. Rationalitas autem omnia creavit (145). Elle décrit ainsi

non seulement le principe éternel dans son auto-suffisance, mais également le

principe qui porte en lui le moment de la différence. Rationalitas exprime alors
les deux aspects d'une même réalité, à savoir la raison et la parole créatrice. Le
Verbe révèle le dessein (consilium) du Père, de même que la parole manifeste la

pensée. Il représente le moment où la rationalitas divine s'exprime, se manifeste.
Le terme de rationalitas n'est cependant pas réservé au Verbe. Il s'applique aussi

à la Trinité tout entière, englobant les trois personnes -.Rationalitas etiam très vires



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 241

habet, scilicet sonum, verbum, sufflatum. In Patre Filius est, ut verbum in sono, Spiritus
sanctus in utroque, ut sufflatus in sono et verbo. Et hae trèspersonae, utpraefatum est,

unus Deus sunt (167). L'unité fondamentale entre le penser et l'agir en Dieu,
exprimée par rationalitas, devient encore plus évidente lorsque, dans la première
vision du Liber divinorum operum, Hildegarde assimile rationalitas à Caritas. La
réalité décrite par ce concept ne se limite pas à la faculté rationnelle de Dieu.
Elle comprend la charité divine (ou amour divin) qui nourrit de l'intérieur les

actions de Dieu qui s'enracinent toutes en elle, celles qui relèvent du penser
comme celles par lesquelles il crée et intervient auprès de ses créatures. En Dieu,
le penser et l'agir sont deux moments inséparables, en dehors desquels Dieu ne
serait pas concevable: Unde cum Deus rationalis sit, quomodo fieri potest ut non

operaretur (192). Dans la rationalitas divine, l'activité rationnelle ne se réduit
donc pas à un acte d'ordre cognitif, mais elle inclut l'ordre créateur. Le processus
rationnel se réalise dans Yoperatio. Châvez Alvarez montre ensuite que pour
Hildegarde la rationalitas correspond à la plus haute expression du divin dans

l'être humain. De même qu'en Dieu, cette faculté ne se limite pas à l'exercice

pur de la raison et ne peut être dissociée de Yoperatio. Elle permet à chaque être

humain, malgré les séquelles du péché originel, de discerner entre le bien et le

mal et d'opter pour l'un ou l'autre. Elle s'affirme donc comme le fondement
d'une vie vertueuse, par laquelle l'être humain s'élève au niveau d'opus operans et
accomplit sa propre finalité en participant à l'œuvre créatrice de Dieu.

Dans la troisième partie, l'auteur s'interroge sur la question des visions de

Hildegarde. Il passe rapidement en revue quelques positions sur leur authenticité

- qu'il ne met lui-même pas en doute — et sur leur nature. Puis il propose une
distinction entre visio corporalis, visio spirituals, qui toutes deux visent un objet
dans l'ordre créé, et visio intellectuals qui ouvre un accès direct à la vérité en tant

que réalité incréée. Les visions de Hildegarde appartiennent à cette dernière

catégorie, car elles lui permettent de participer aux mystères de Dieu et à leur

signification. Il précise que, selon son propre témoignage, elle les reçoit dans un
état de veille, en pleine possession de tous ses sens.

Si bien des aspects de la pensée de Hildegarde sont encore à explorer, cet

ouvrage apporte une contribution sérieuse et stimulante aux études hildegar-
diennes. Il invite également à se pencher sur un auteur encore relativement peu
connu des milieux scientifiques et offre un fondement solide sur lequel de

futures recherches - encouragées par la publication récente de textes en édition
critique (Scivias [1978], Symphonia [1988], Epistolae, parsprima [1991]) et celle,

en préparation, de plusieurs autres œuvres majeures - pourront s'appuyer.

Catherine Gueissaz



242 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Romanus Cessario: The Godly Image. Christ and Salvation in Catholic Thought
from St. Anselm to Aquinas. Petersham MA 01366: St. Bede's Publications
1990. 212 p.

Le lecteur doit savoir sans tarder que le sous-titre de ce livre est plus proche
de son contenu réel que ne l'est son titre. En fait, l'auteur nous offre un exposé

complet de la valeur rédemptrice des souffrances et de la mort du Christ dans la

théologie de saint Thomas, vue à travers l'emploi qu'il fait du terme «satisfaction».

Bien conscient de la dévaluation profonde subie par le mot en raison de

ses attaches avec le mercantilisme ou le légalisme attribués à tort ou à raison à la
théorie anselmienne, Cessario entreprend de montrer que, si Thomas la connaît,
il dépasse très vite cette approche insuffisante. Pour lui, la passion et la mort du
Christ doivent être comprises en relation à la théologie de l'homme comme
image de Dieu. Dans cette perspective, la satisfaction apparaît comme un
élément positif dans le mouvement de croissance surnaturelle de la personne qui,
s'éloignant du péché, en vient à une ressemblance de plus en plus grande à son
divin modèle. Il s'ensuit que l'acte sauveur du Christ ne peut être compris
indépendamment des fidèles, non pas qu'il se substitue aux pécheurs, mais bien

parce que les pécheurs eux-mêmes se dégagent de leur péché par la force de

l'Esprit envoyé par le Christ. Ainsi, le sens du concept de satisfaction est-il
radicalement changé: la personne est certes sollicitée d'accomplir son effort,
mais elle est insérée dans une lutte commune contre le péché dans laquelle le

Christ, médiateur de l'Esprit, transforme la souffrance en un lien unificateur du

genre humain.
L'auteur a développé son propos en six grands chapitres dont voici les titres:

1) «Une nouvelle lumière venue de Dieu» fait allusion au mot par lequel les

biographes anciens de S. Thomas caractérisaient sa façon de théologiser; on y
trouve une brève présentation chronologique de l'ensemble de l'œuvre thoma-
sienne avec l'indication des principaux lieux où il traite de la satisfaction.
2) «Figures d'autres réalités» est consacré aux commentaires scripturaires, avec
un rappel des principes d'interprétation thomasienne et l'énumération des

passages majeurs concernant le sujet traité. 3) «Un caractère relativement infini»
recueille le matériel du Scriptum sur les Sentences; on y voit Thomas chercher sa

voie entre les autorités opposées du Liber ecclesiasticorum dogmatum et du Cur
Deus homo?. 4) «Un remède pour le salut de l'homme» rassemble les données du
De malo, du De ueritate, de la Summa contra Gentiles, du De rationibus fidei et du
Compendium theologiae. Le De malo apporte ici peu de chose, il est vrai, mais au

point de vue chronologique, il eût été mieux placé en finale de cette série. 5) «A
la louange de sa gloire» termine le parcours historique par l'étude de l'apport de

la Summa theologiae: c'est-à-dire par quelques mots au sujet de la Ilae q. 87 a.

6-8, et surtout par l'examen attentif de la Illa Pars, puisque c'est dans les

qq. 46-48 que Thomas livre le fruit le plus mûr de sa pensée. A juste titre
toutefois, Cessario a rappelé avant cela les présupposés énoncés dans les qq. 2-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 243

26 concernant les perfections et les limites assumées par le Verbe, qui seules

permettent une exacte compréhension de ce qui est dit plus loin. 6) «Une
certaine participation à la nature divine» est un chapitre synthétique où se

trouve formulée de manière plus précise l'argumentation que nous avons résumée

en commençant. L'auteur y rappelle la doctrine de l'image de Dieu dans

une perspective d'histoire du salut et souligne le caractère ecclésial et
sacramentel de l'œuvre de restauration de l'image. Dans sa conclusion qui rassemble

l'essentiel des acquis de sa démarche, il suggère également de quelle manière on
pourrait développer la christologie et la théologie des sacrements à la lumière de

cette théorie de la satisfaction.
Pensé pour un assez large public, le livre ne comporte pas de bibliographie

récapitulative, mais il s'achève par une brève présentation de saint Anselme et
de la théorie du Cur Deus homo Les notes renvoient toutefois non seulement

aux sources, directement utilisées bien sûr, mais aussi aux ouvrages majeurs sur la

question; elles comportent souvent des éclaircissements qui seront bienvenus

pour des lecteurs qui ne sont pas forcément des médiévistes spécialisés et elles

achèvent ainsi de rendre agréable cette lecture.

Quant à sa méthode, cet ouvrage m'a paru exemplaire par sa clarté aussi bien

que par son honnêteté dans l'interrogation des textes. Il procède pas à pas et ne
laisse rien au hasard. Sans déploiement d'érudition inutile, il est très bien
informé et sait prendre position par rapport à d'autres auteurs quand il l'estime
nécessaire. Il faut aussi mettre en valeur le fait que son inventaire est
probablement exhaustif et que tous les textes ont été analysés avec un soin égal. Quant
au fond, je crois que sa thèse générale correspond bien à ce que permet de dire
S. Thomas. J'ai toutefois ici une légère divergence à exprimer: si je pense comme
Cessario que la récapitulation de Illa q. 48 doit être prise comme un tout pour
ne rien laisser perdre de la contribution nuancée de Thomas en ce domaine,
j'hésite pourtant à considérer la satisfaction comme étant la notion clé de sa

théologie de la rédemption; j'incline plutôt à voir cette notion clé dans
l'efficience instrumentale qui clôt l'énumération. Mais nous sommes ici dans le

champ des interprétations légitimes de la pensée du Maître. Sans m'y attarder, je

préfère souligner que le plus grand mérite de ce livre, à mes yeux, est qu'il prend
au sérieux la situation historique de l'auteur étudié. Non pas qu'il ait voulu faire
un pur exercice de théologie historique, il s'en défend; il le dit fort bien, son but
reste théologique et il veut contribuer à la discussion contemporaine sur l'agir
sauveur du Christ, mais il montre en acte l'intérêt de suivre Thomas dans le

développement de sa pensée. La chose est encore trop rare pour n'être pas
saluée. On pourrait sans doute ici faire quelques observations de détail concernant

les données historiques (l'apport de Weisheipl sur lequel il s'appuie
largement est aujourd'hui à compléter et à rectifier sur bien des points), mais ce

n'est pas l'essentiel; le plus important se trouve bien dans le mouvement général
de l'évolution de Thomas et cela a été très bien vu et exprimé dans ce livre.

Jean-Pierre Torrell



244 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Heinrich Rombach: Der kommende Gott. Hermetik - eine neue Weltsicht.

Freiburg: Rombach 1991. 164 S.

Nachdem fast sein ganzes philosophisches Werk in den letzten Jahren in
Neuauflagen erschienen ist, legte der Würzburger Philosoph Heinrich Rombach

nun sein neuestes Buch zur philosophischen Hermetik der Öffentlichkeit vor.
Schon in der äußeren Aufmachung unterscheidet sich dieses Werk von
herkömmlichen philosophischen Publikationen. Zahlreiche Abbildungen aus

Kunst und Kultur, vom altägyptischen Reliefbis zu Paul Klees «Fischzauber», in
ausgezeichneter drucktechnischer Qualität, dienen als Gegenstand der
Interpretation und der Veranschaulichung.

Drei philosophische Ansätze hatte Heinrich Rombach bisher verfolgt: die

Strukturontologie, die Bildphilosophie und die philosophische Hermetik. Die
Strukturontologie, durch die er weithin bekannt wurde, versteht sich als

Weiterführung der Fundamentalontologie Martin Heideggers. Die Bildphilosophie
versucht die Grundphilosophien der Völker und Epochen nicht durch ihre
Literatur, sondern durch ihre «Bilderwelt» zu erhellen. Der dritte Ansatz, die

philosophische Hermetik, wurde in Absetzung zur Hermeneutik entwickelt und

zum ersten Mal im Jahre 1983 in Buchform dargelegt.1 Das nun vorliegende
neue Buch versucht diesen dritten Ansatz weiterzuführen, indem insbesondere
der gemeinsame Grund philosophischen und religiösen Fragens und des

künstlerischen Schaffens in den Mittelpunkt gerückt werden. Von den verschiedenen
hier dargelegten Gedankengängen sollen zwei paradigmatisch herausgegriffen
werden: das Verhältnis der Hermetik zur Hermeneutik und die Vorstellung
vom «kommenden Gott» als einer interkulturellen Philosophie und Ökumene
der Religionen.

1. Hermetik und Hermeneutik

Rombach geht von der hermeneutischen Konzeption Gadamers aus, nach
der jedem Verstehen ein «Vorentwurf» vorausgeht, der ständig durch die
konkrete Erfahrung auf die Probe gestellt und revidiert wird, um so, in wechselseitiger

Angleichung, das zu Verstehende immer klarer in den Blick zu bekommen.

Daß diese Konzeption nicht ausreicht, meint Rombach unter anderem an
dem Beispiel des Phänomens der «Ablehnung von Religion» aufzeigen zu können

(69-70). Hier liege kein Urteil vor, sondern das Fehlen des religiösen
Horizontes für mögliche Urteile schlechthin. Wenn so beim Verstehenden kein
religiöser, sondern etwa ein ökonomischer Horizont ausgebildet ist, wird
automatisch jedes religiöse Phänomen unter einer ökonomischen Fragestellung

1 H. Rombach: Welt und Gegenwelt. Umdenken über die Wirklichkeit. Die
philosophische Hermetik. Freiburg u. a. 1983.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 245

erscheinen. Das Phänomen ist so in einem anderen Horizont abgebildet und
kann in dieser Weise immer nur schiefliegen. Eine «Bewährung an den Sachen»

ist dann nicht möglich, da in dem Fehlhorizont sich alles durchaus sogar mehr zu
«bewähren» vermag als in dem adäquaten Horizont. Der hermeneutische Zirkel
kann nicht greifen. Dieser Gedanke scheint überzeugend, selbst wenn in unserer
heutigen Zeit tatsächlich religiösen Amtsträgern oft selbst ein religiöser Horizont

abgeht und von ihnen religiöse Fragen nach ökonomischen oder
machtpolitischen Gesichtspunkten angegangen werden.

Einen Auswegwill nun die philosophische Hermetik aufzeigen. Sie geht, im
Gegensatz zur Hermeneutik, davon aus, daß Horizonte nicht einfach zur
Verfügung stehen (71). Um zu erkennen, was Religion zunächst und zumeist
bedeutet, muß immer schon von vorneherein ein religiöser Horizont
mitgebracht werden. Allerdings meint die Hermetik eigentlich nicht Horizonte des

Verstehens, sondern «Welten» ursprünglichen Lebens, hermetisch von einander

getrennte «unterschiedliche Welten» (92). Welt meint in diesem
Zusammenhang nicht die in alltäglicher Verflachung vorzufindenden Phänomene,
sondern in erster Linie die Dimension ursprünglichen und schöpferischen
Lebens. Hier versagt jedes von außen kommende, begreifen wollende «Verstehen».

Religion als «Welt», das heißt in ihrer gelebten Form, wäre dem Verstehen

gleichsam verschlossen und somit «hermetisch». Sie erschließt sich nur
dem, der die «Welt» des Religiösen originär zu leben vermag, gleichsam nur
dem «Bekehrten», der existentiell den Sprung in eine gelebte Religiosität gewagt
hat.

Natürlich läßt sich auch viel «verstehen». Das Verstandene beschränkt sich

jedoch immer nur auf das «Seiende», das «Einzelne», das «Allgemeine», oder das
«Besondere» (90). Das Lebendige entzieht sich seinem Wesen nach dem
verstehenden Zugriff. Während die Hermeneutik somit in den Bereichen von
Vernunft (nous) und Verstand (logos) arbeitet, geht es der Hermetik um die

Philosophie des lebendigen Geistes (pneuma) (47). Nicht das feststellende

Verstehen, «die Wahrheit», ist ihre Perspektive, sondern das «<Leben> der
Wahrheit» (49), kein Sprechen «über» etwas, sondern «aus» ihm (39). Es geht
um eine Dimension, die zwar nicht «verständlich» ist, jedoch aber «erlebbar»

(52).
Die philosophische Hermetik will jedoch genau dieses ursprüngliche Leben

und Erleben wieder auf den Begriff bringen. Sie meint die «Sagbarkeit für das

Unausdrückbare». Sie bestimmt sich als die «ruhige, vernünftige Rede vom
scheinbar Unvernünftigen» (19). Wer genuin zu leben vermag, der kann die ihm
jeweilig aufgehende Welt von innen verstehen. Um dieses gelebte Verstehen

von innen bemüht sich die philosophische Hermetik.
Wie kann jedoch dieses ursprüngliche Leben realisiert werden, das für die

philosophische Hermetik die Voraussetzung bildet? Leben, wie es hier gemeint
ist, geschieht immer in genetischem Aufgang, der gerade nicht hergestellt werden

kann. Wenn zum Beispiel Lernen lebendig geschieht, vermag ein lernbe-



246 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

gieriges Kind sein Lernen als Aufgang von Wissen und Können zu erfahren, der

vollkommen durch sich selbst motiviert ist. Wenn dann eine Fremdmotivation

auferlegt wird, erstirbt die lebendige Bewegung (60). Hier geht es um etwas, das

nur «im Kommen» erfahren werden kann, im «Halten» jedoch verloren geht; es

geht um eine alltägliche Erfahrung, die jedoch der Aufmerksamkeit meist

entgangen ist (63). Hier ist nichts «in den Griff» zu bekommen, deswegen aber noch

lange nicht «dem menschlichen Zugang entzogen» (99). In besonderer Weise

wichtig scheint die «richtige Bereitschaft» (120), die Bereitschaft für den Wandel,

für den Sprung in den lebendigen Aufgang.

Da diese Philosophie des Lebens in eine über dem bloßen Verstehen
liegende Dimension weist, läßt sich hier auch nichts beweisen. Beweise liegen
immer in der gleichen Dimension wie die Fragen und Behauptungen. Hier geht
es um einen «Sprung». Wenn aber ein Beweis «springt», kann es sich nicht um
einen Beweis handeln. Diese Beweislosigkeit gilt jedoch nur im Rückbezug auf
die ältere Dimension: «In sich selbst beweist und erklärt die neue Dimension
alles» (135).

Als weiteres Beispiel führt Rombach unter anderem die Interpretation eines

Zen-Spruchs durch den japanischen Philosophen Hisamatsu an. Der Spruch
lautet:

«Auf dem Sattel ist kein Mensch, unter dem Sattel ist kein Pferd» (137).
Hisamatsu interpretiert hier, daß das Reiten um so schlechter sei, je mehr sich

Mensch und Pferd über oder unter dem Sattel befinden, das Reiten geschehe

jedoch um so geschickter, je ungeschiedener beide werden (ebd.). Der zunächst

für europäische Ohren schwer verstehbare Spruch wird so für jeden einsichtig,
der zu reiten versteht. Niemand kann dann abstreiten, daß gerade die lebendige
Einheit von Pferd und Reiter eigentliches Reiten erst ausmacht. Rombach fragt
jedoch weiter, warum - wenn die Einheit das Eigentliche bildet - zunächst doch
immer nur die Zweiheit, das heißt in diesem Fall die Zweiheit von Pferd und
Reiter, gesehen werde. Die «Nicht-Zweiheit» erscheint nur als Sonderfall, als

subjektives Erlebnis. In Wahrheit handelt es sich hier jedoch um den ontolo-
gischen Fundamentalzustand. Die Zweiheit wird als «nachträgliche Verkehrung»

bezeichnet (140).

Wenn man solche hermetische Erfahrungen, wie etwa hier im Reiten oder
auch in Dichtung und Kunst, doch als besondere Möglichkeiten eines «höheren»

Vermögens dem Menschen zugestehen mag, so kommt es der philosophischen

Hermetik somit sehr darauf an, im originären Leben gerade die Grundform

von Realität zu sehen. Zunächst hatte Rombach von der Ebene der
Hermeneutik aus gesprochen. Von hier aus erscheint originäres Leben tatsächlich
als eine über das Verstehen des Alltags hinausgehende Form besonderer

Ursprünglichkeit. Jetzt spricht er jedoch aus der Dimension der Hermetik. Für
den Hermetiker bleibt für die Wirklichkeit der «alltäglichen Gewohnheit» aber
kein Platz mehr übrig (122). Für den schöpferischen Menschen zeigt sich nur



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 247

noch das echte schöpferische Leben als eigentlich real. Für ihn erscheint das

gewöhnliche Leben und Verstehen gleichsam als abgeleitet und tot.
Nun wurde ursprüngliches Leben gerade durch den «Aufgang» bestimmt,

der nicht festzuhalten ist. Jedem Aufgang ist jedoch ein Untergang zugeordnet.
Die Einheit von beiden ist gerade das, was eigentliches Leben ausmacht. So geht
es der Hermetik nicht nur um die «Ekstatik», sondern auch um die «Statik» und
darum, «das Eine und Selbe» in beidem zu sehen (141). Rombach entwirft hier
Gedanken, wie sie insbesondere in seiner Strukturontologie in ausführlicher
Weise schon zur Darstellung gebracht worden sind.

Schon dem Titel des Buches nach findet man den Begriff der Hermetik eng
verbunden mit dem Wort vom «kommenden Gott». Ein weiterer Aspekt der
philosophischen Hermetik wird so angedeutet, auf den im folgenden eingegangen

werden soll.

2. Der kommende Gott -
Interkulturelle Philosophie als Ökumene der Religionen

Mit dem Terminus «Welt» ist im hermetischen Sinn, wie dargelegt, nicht
nur ein umfassend angelegter Horizont gemeint. «Welt» geht nur auf in einem
aus existentieller Tiefe gelebten Leben. Diesen Aufgang nennt Rombach, nach
dem Hölderlin-Gedicht «Brod und Wein», den «kommenden Gott». Der
kommende Gott meint nicht einen metaphysisch vorgestellten Gott, der gleichsam
auf die Erde kommt. Der kommende Gott ist überhaupt nur im Kommen, im
lebendigen und schöpferischen Aufgang. Die Vorstellung vom «kommenden
Gott» geht somit ganz gegen den Begriff eines immerwährenden und ewigen
Gottes, wie er zunächst und zumeist in den Religionen und Theologien
vorzufinden ist. Hier wird ganz aus der konkreten Erfahrung gesprochen, ohne das

Denken einer ewigen und letzten Substanz, ohne jedes metaphysische Vorstellen

schlechthin.
Dieser kommende Gott verdrängt somit niemanden. Kein Übergott ist

gemeint: «Er läßt vielmehr jeden Gott und jeden Sinn in seiner Jeweiligkeit
aufgehen. Er versteht ihn aus der Aufgänglichkeit selbst» (61). In dieser Weise

geht es nicht um den «Gott eines neuen Glaubens», sondern um den «Gott einer
Erneuerung eines jeden Glaubens» (62). Der kommende Gott meint ursprünglich
gelebte und erfahrene Religion. Sobald Religion institutionalisiert wird oder in
einer Lehre und Dogmatik sich verfestigt, vergeht er, wird die Existenz des

«kommenden Gottes» gleichsam zerstört. Wird der Gott einer jeden Religion
wieder als «im Kommen» erfahren, bedeutet dies ihre Verlebendigung und
Ursprünglichkeit.

In dieser Weise «erneuerte» Religionen wären alle als gleichberechtigt
anzusehen. Rombach verwahrt sich jedoch mit Vehemenz gegen die These einer

allgemeinen Relativierung der einzelnen Religionen. Es geht ihm vielmehr



248 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

darum, daß die Religion, die Gott als «im Kommen» erfährt, jede andere

Religion als «gleicherweise einzigberechtigt im Sinne derjeweiligen Wahrheit und
Wirklichkeit» (62) erkennt.

Natürlich muß auch Rombach feststellen, daß die Religionen sich gewöhnlich

zueinander im Gegensatz erfahren. Dies wird dadurch zu erklären versucht,
daß die Religionen sich um so gegensätzlicher erfahren, je weiter sie von ihrem
Ziel entfernt sind. Umgekehrt erfahren sie sich als um so ähnlicher, je näher sie

an ihr Ziel gelangt sind. Dieser Gedankengang wird mit dem Satz beschlossen:

«Dort wo sie im Ziel sind, sind sie identisch. Im Ziel sind sie in ihrer jeweiligen
<Mystik>» (ebd.). Der Begriff der Identität muß jedoch modifiziert verstanden

werden, denn selbst im Ziel hört die Verschiedenheit der Wege nicht auf, sie

erlangt aber einen anderen Sinn (66). Das Ziel der Identität bedeutet somit nicht
die Gleichschaltung, sondern die Erfahrung der Gemeinsamkeit des Geistes,
der Lebendigkeit, des Aufgangs, des «kommenden Gottes».

Und somit hat sich auch die Bedeutung des Wortes «Ziel» verändert. Es geht
nicht um ein Ziel, das einmal erreicht und dann festgehalten werden kann. Ein
solches Ziel hätte das Eigentliche, die Lebendigkeit des Aufgangs, schon
verloren. So kann Rombach in bezug auf die verschiedenen Religionen schreiben:
«In der Tiefe sind sie alle eins. Und diese Tiefe haben sie an jedem Punkt ihres

Weges» (66). Der Weg bedeutet nicht den Weg zu einem Ziel, sondern
Lebendigkeit, nicht Feststehen, sich Wandeln und Verändern. Wahre Religion bedeutet

dann nicht mehr eine letzte und allgemeine Religion, «sondern die Jeweiligkeit

jeder Religion, wenn aber auch nur, sofern diese jeweils im Kommen, d.h.
auf dem Wege zu ihrer Mystik ist» (ebd.).

Die Hermetik kann als Philosophie des Lebens oder als Verlebendigung der

Philosophie gelten. Die Konzeption vom «kommenden Gott» zeigt in gleicher
Weise die Religion des Lebens oder die Verlebendigung von Religion. Bei beiden
handelt es sich um zwei Seiten eines Gedankens. Die Stoßrichtung der Intention
ist jeweils die gleiche. Wenn Rombach sich hiermit sehr von der herkömmlichen
Schulphilosophie entfernt hat, so gilt dies auch in ganz besonderer Weise für das

Verhältnis zur heutigen Theologie und praktizierten Religion.
Es ist somit anzumerken, daß diese hier explizierte Auffassung von Weg und

Ziel der Religion, zumindest dem allgemeinen westlichen Religionsverständnis,
diametral entgegenläuft. Religion meint zunächst und zumeist die existentielle

Eingebundenheit der Gläubigen in eine religiöse Lehre, Gemeinschaft und
Lebensform, die Ursprung und Ausrichtung in einem unveränderlichen und
ewigen Absoluten sieht. Selbst wenn sich zum Beispiel die katholische Kirche
als «pilgernde Kirche » aufdem Weg sieht, so ist doch nie der Weg selbst das Ziel.
Gemeint ist das unvollkommene und endliche Dasein auf dem Weg zu einem
transzendenten Ziel unveränderlicher und ewiger Vollkommenheit. Alle
religiösen Lehren, Dogmen und Gebote gelten als die «Ausstrahlung» jenes Ewigen,

das schon jetzt dem Glaubenden den existentiellen Halt in dieser kontin-
genten und veränderlichen Welt gibt. Es wird zur notwendigen Konsequenz,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 249

auf der jeweiligen eigenen Wahrheit zu beharren. Hiervon hängt die existentielle

Identität ab, die durch jede andere Auffassung von Wahrheit in Frage
gestellt wird. Echter Dialog scheint nur schwer möglich.

Zwischen diesem allgemeinen Religionsverständnis und der Rombach-
schen Konzeption vom «kommenden Gott» liegen Welten. Es wird deutlich,
welcher Wandel für den kreativen Dialog mit den Kulturen und Religionen der
Welt notwendig ist, für einen Dialog, der weder versucht, den anderen von der
eigenen Wahrheit zu überzeugen, noch - im anderen Extrem - in einen
allgemeinen Pluralismus und Relativismus abgleitet. Die Philosophie vom
«kommenden Gott» weist hier einen entscheidenden dritten Weg.

Grundstrukturen der philosophischen Hermetik sind in paralleler Weise in
den mystischen Philosophien des Abendlandes, vor allem jedoch in den
Weisheits-Traditionen des Ostens zu finden. Durch diese enge Verbindung zu den
östlichen Philosophien wird es verständlicher, daß inzwischen mehrere seiner
Werke ins Japanische übersetzt worden sind und dort eine lebhafte Rezeption
erfahren. Im Unterschied zu den meisten mystischen Philosophien in Ost und
West vermeidet Rombach jedoch jedes metaphysische oder auf eine letzte
Substanz bezogene Sprechen, zugunsten einer vollkommen phänomenologischen
Redeweise. Auch geht es ihm nicht um Wege eines spirituell/philosophischen
Wachstums des einzelnen, sondern um die spezifisch geschichtliche Dimension
einer «menschheitlichen Kehre» (10). Rombach sieht die von ihm entworfene
«Religion des Kommens» in der Gegenwart selbst «im Kommen» (60). Unsere
konkrete geschichtliche Situation wird als «Punkt des Aufgangs dieses vertieften
Glaubens» beurteilt, so daß er sagen kann: «Wir sind die ersten Jünger des

kommenden Gottes» (62).
Hier wären jedoch zum Schluß durchaus zwei kritische Anfragen zu stellen.

Gehört Rombach erstens wirklich zu den «ersten Jüngern» des «kommenden
Gottes»? Kann wirklich gesagt werden, daß alle Denker der Geschichte dieses

Unsagbare immer nur «angedacht» hätten, aber darin nicht weitergekommen
wären (19)? Man mag hier durchaus die von Heidegger schon angewandte
Methode der «polemischen Platzschaffung»2 als Umgangsform mit anderen
Positionen sehen, die das Eigene in größerer Klarheit zum Ausdruck bringen
kann; Rombach selbst würdigt an anderen Stellen immer auch die Bedeutung
der großen Entwürfe der philosophischen Tradition (z.B. 9,136,148).

Ich möchte zweitens darüber hinaus aber auch fragen, ob die Geschichte
tatsächlich nach hegelscher Manier als ein Prozeß gesehen werden kann, zu
dessen Perspektive jenes ursprüngliche, vom Geist (pneuma) erfüllte Leben der

ganzen Menschheit gehört, das die Religion des kommenden Gottes aufzeigt.
Philosophien ursprünglichen Lebens scheinen eher immer dann aufgetreten zu
sein, wenn die Kulturen ihr Leben verloren und erstarrten. Eine solche Erstar-

2 M. Heidegger: Gesamtausgabe Bd 61, S. 60.



250 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

rung ist zweifellos heute im Denken und Leben des Westens aufzuweisen. Wenn
so für den menschheitsgeschichtlichen Wandel der Gegenwart als Beispiele die

Bewegungen in Afghanistan, Jugoslawien, dem Baltikum, in der DDR und jene
der Kurden, Tamilen, Basken aufgeführt werden (10), so mögen doch Zweifel
angemeldet werden, ob hier, außer im Anfang, der Geist des Lebens am Werke
ist oder sich meist doch wieder der alte, lebenzerstörende Ungeist durchgesetzt
hat. Wenn vielleicht einmal die Menscheit zu einem ursprünglichen, vom Geist

getragenen Leben finden sollte, in den Umbrüchen der Gegenwart scheint sich
ein solcher Wandel mit menschheitsgeschichtlichem Anspruch wohl kaum
abzuzeichnen.

All dies kann jedoch das Außergewöhnliche der hier vorliegenden
philosophischen Konzeption nicht mindern. Rombach versteht es, mit der
philosophischen Hermetik eine Philosophie des Lebens zu entwickeln, die dem Denken

der Gegenwart durchaus entscheidende Impulse zu geben vermag. In einer
Zeit wie der unsrigen, in der Leben meist auf das begrifflich Festlegbare, das

Handeln, auf Fragen nach dem Machbaren reduziert ist, erscheint ein Ansatz
wie dieser sogar als unabdingbare Notwendigkeit.

Eckard Wolz-Gottwald


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

