Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Immanenz und Absolutheit

Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS GRAESER

Immanenz und Absolutheit

Yirmiyahu Yovel: Spinoza and other Heretics. Vol. 1: The Marrano of Reason;

Vol. 2: The Adventures of Immanence. Princeton, N.].: Princeton University
Press 1989, XIII + 244 S. und XV + 224 S.

Bei dieser zweibindigen Studie handelt es sich um ein hochst ungewhn-
liches Werk. Anders als andere bedeutende Beitrige zu Spinoza 1if3t es sich auch
kaum angemessen beschreiben. Der Verf. informiert iiber die Vorgeschichte
Spinozas und beleuchtet Stationen seiner Nachwirkung. Dabei bietet er seinen
Lesern nicht nur eine faszinierende Ideen- und Kulturgeschichte; er vermittelt
ihnen einen anrithrenden und stellenweise auch beklemmenden Eindruck von
der Eigenart und Abgriindigkeit menschlicher Konstellationen; und er kon-
frontiert sie in Gestalt der Personlichkeit Spinozas mit dem Problem des Selbst-
verstindnisses eines religiésen Juden inmitten einer sikularen und vor allem
weithin nicht-jiidischen Welt. So schildert Y. Yovel im ersten Band die Lebens-
bedingungen jener Menschen, die im Schatten der Inquisition zur Assimilation
gezwungen wurden und eine neue Identitit ausbilden muBten; er schildert
mithin die seelische Not von Menschen, die ihrer eigenen Tradition entfremdet
waren und bei dem Versuch, neue Wege zu gehen, sozusagen zwischen alle
Stiihle gerieten. Spinozas Denken ist hier eigentlich nur typisches Beispiel. Die
Philosophie der Immanenz — die Annahme, daB3 sich alle Realitit in der Realitit
hier erschopfe und daB3 diese Realitit hier zugleich die einzige Quelle verniinf-
tiger Orientierung biete — war die Antwort auf eine bestimmte Situation. Frei-
lich wurde Spinozas Formulierung dieser Antwort besonders einfluBreich. Dies
ist Thema des zweiten Bandes. Hier zeigt der Autor, daf3 einige der bedeutenden
Figuren der letzten zwei Jahrhunderte (Goethe, Kant, Hegel, Heine, Marx,
Nietzsche, Freud u.a.) ausdriicklich oder auch z. T. implizit an Spinoza ankniip-
fen.



218 Immanenz und Absolutheit

Der Hintergrund

Der erste Band gliedert sich in sieben Kapitel. Im ersten Kapitel (Prologue:
Heretic and Banned [S. 3-14]) spricht der Verf. knapp vom Leben des jungen
Spinoza und seiner Familie und weist auf das aufgeklirte Milieu der jiidischen
Gemeinschaft Amsterdams hin. Diese setzt sich aus fritheren Marranos (oder
Sohnen von Marranos) zusammen. Mit anderen Forschern wie Yosef Yeru-
shalmi hilt der Verf. dafiir, da3 es erstaunlich sei, daB3 sich die Menschen
mehrheitlich in das Bezugsfeld jiidischer Normen reintegriert hatten (S. 8).
Doch gab es offenbar auch hiretische Bewegungen. Als Uriel da Costa nach
zweimaliger Verbannung und zweimaligem Widerruf Selbstmord beging, war
Spizona gerade acht Jahre alt; und der Verf. geht davon aus, daB3 Spinozas
Hiresie — diese wandte sich ja nicht nur gegen die Lehren des jiidischen und
christlichen Glaubens, sondern auch gegen die Auffassungen mehr oder weni-
ger akzeptierter Hiresien deistischer Provenienz (S. 5) — weniger als Resultat der
Lektiire jidischer Philosophen zu erkliren sei denn als geistiges Erwachen
innerhalb eines speziellen sozialen und kulturellen Milieus (S. 7).

Noch etwa sechs Monate vor seiner Verbannung am 27. Juli 1656 scheint
Spinoza zumindest nach auBlen hin ganz und gar in Ubereinstimmung mit den
Normen seiner Gemeinschaft gelebt zu haben. Dies mag den Uberlegungen
entsprochen haben, die Spinoza selbst im 77raktat iber die Verbesserung des
Verstandes § 17 artikuliert. Doch was brachte ihn plétzlich dazu, gegen diese
Maximen zu handeln? Sein Biograph Jean M. Lucas behauptete, dafl Spinoza
den Bruch seit langem gewiinscht und zu einem bestimmten Zeitpunkt erkannt
habe, dafl die Beobachtung duBlerer Konformitit einen Konflikt mit seinem
eigenen Gliicksstreben bedeutete; andere Interpreten betonen hier den Einflufl
Juan de Prados. Dieser war nach wechselvollem Leben als heimlicher Jude der
Inquisition entronnen und sah sich nun selbst mit theologischen Zweifeln
konfrontiert; als er nach Amsterdam gelangte, etwa ein Jahr vor Spinozas Ver-
bannung, fiel er durch Arroganz und Besserwisserei auf (S. 8). Zur gleichen Zeit
kam auch Isaac La Peyrére nach Amsterdam, ein calvinister Theologe und
Bibelkritiker und Freund von Spinozas fritherem Lehrer Menasseh ben Israel.
Vielleicht waren es diese Kontakte, die den ProzeB der Girung beschleunigten
und Spinozas Entscheid erleichterten. Anders als de Prado, der weiterhin jenes
Doppelleben fiihrte, welches er im Marrano-Untergrund Spaniens gewohnt
war, und der unbedingt innerhalb der jidischen Gemeinschaft Amsterdams
bleiben wollte, steuerte Spinoza auf einen offenen Bruch zu.

Immer wieder wurde die Frage aufgeworfen, ob fiir die Reaktion der jiidi-
schen Gemeinde politische Erwigungen mal3geblich waren. Hatte nicht Hugo
Grotius selbst 1615 Zweifel beziiglich vieler Marrano Immigranten geiuBert
und darauf Wert gelegt, daB sich alle Juden tiber 14 Jahren zu den Inhalten des
jidischen Glaubens bekannten? Unser Autor miB3t diesem Punkt schon deshalb
wenig Bedeutung zu, weil die politischen Verhiltnisse in den Niederlanden nun



Immanenz und Absolutheit 219

40 Jahre spiter kaum noch mit denen um 1615 vergleichbar waren (S. 10-11).
Aber war da nicht das Bemiihen, Oliver Cromwell dazu zu bewegen, die Juden
wieder nach England einreisen zu lassen? Befand sich nicht Menasseh ben Israel
just zu der Zeit zu Gesprichen in London, als Spionza in Amsterdam der Bann
traf? Auch diese Hypothese, wonach der Entscheid in Amsterdam die Befiirch-
tungen jener Puritaner in England besinftigen sollte, welche mit einer jiidischen
Immigration auch das Eindringen hiretischer Ideen und religiosen Abfallens
beargwoéhnten, hat im Urteil des Verf. wenig Gewicht. Denn Menasseh ben
Israel hatte innerhalb der Amsterdamer Gemeinde nur geringen Einfluf3; und
die Vorstellung einer Riickkehr nach England war wohl seine eigene (vielleicht
messianisch geprigte) Idee (S. 11). So tendiert der Verf. zu der Meinung, dal3
die Griinde fiir die Exkommunikation eines Spinoza, da Costa und de Prado
vorwiegend in den Gegebenheiten der Amsterdamer Gemeinde selbst zu
suchen seien: Hier sah man sich vor die Aufgabe gestellt, das Uberleben der
Gemeinschaft zu sichern und damit auch einen Schutz fiir diejenigen zu gewihr-
leisten, die vor der Inquisition flohen. Dies aber bedeutete, daB3 die sog. Neuen
Juden aus der iberischen Halbinsel in religiosen Traditionen des Judentums
aufgenommen werden mufiten; und es galt, einen Prozef historischer Konti-
nuitit zu erneuern, der auf grausamste Weise unterbrochen worden war. Ange-
sichts der Bedrohung durch die Inquisition, der gerade um 1655 Menschen zum
Opfer fielen, die Angehorige in Amsterdam hatten (S. 13), bestand fiir die
Leitung der jiildischen Gemeinde die wesentliche Aufgabe darin, so etwas wie
eine organische Kontinuitit zu schaffen. So sehr aber Spinozas Apostasie von
dieser Situation her bestimmt wurde, so unausweichlich verlangte denn die
Situation auch seine Exkommunikation. Doch betont der Verf. zugleich, wie
jenes Recht auf Wiirde und Freiheit der Personlichkeit, das Spinoza zu seinem
Bruch mit Judentum und Christentum in Anspruch nahm, einen ProzeB3 der
Emanzipation vorausskizziert. Spinoza wird so zum Boten einer neuen Zeit.

Sinnkrise und neuwe Hoffnung

Im zweiten Kapitel (Spinoza, the Marrano of Reason [S. 15-39]) beschreibt
der Verf. jene Vorginge, die innerhalb eines Jahrhunderts zur Ausléschung
judischen Lebens auf der iberischen Halbinsel fiihrten; er spricht von den
nichtigen politischen Anlissen, die 1391 in Sevilla Ausbriiche nie gekannter
Feindseligkeiten verursachten und alsbald weitere Regionen des Landes in
Mitleidenschaft zogen. Innerhalb von fiinfundzwanzig Jahren entwickelte sich
zudem ein neues soziales Phinomen, das die zukiinftige Geschichte Spaniens
prigen sollte, nimlich die «conversos» — Juden, die zum Christentum konver-
tiert waren, samt ihren Nachkommen, und recht frithzeitig auch Marranos
genannt wurden (S. 16). Zwar erdffnete die Konversion diesen <neuen Chri-
sten> z.T. erstaunliche Perspektiven und gesellschaftliche Chancen. Doch



220 Immanenz und Absolutheit

machten sich bald auch Eifersucht und MiBgunst auf seiten der <alten Christen>
bemerkbar. So kam es um 1449 in Toledo zu den ersten Attacken auf die <neuen
Christen>, die man nun unter Hinweis auf Rassenzugehorigkeit und «Inferio-
ritit des Blutes» (S. 17) von allen &ffentlichen Amtern und Ehren fernzuhalten
trachtete. Zwar wurden diese Statuten von Papst und Kénig abgelehnt. Doch
unter Philip II. wurden sie Gesetz und auch auf andere Rassen ausgedehnt. — In
Portugal war die Situation zunichst weniger bedriickend. Doch dnderte sich hier
alles in dem Moment, da Manuel 1., der die EheschlieBung mit der Tochter
Fernandos und Isabels anstrebte und deshalb alle Juden vertreiben lassen sollte,
einen politischen Schachzug ersann. Da er namentlich im Blick auf die welt- und
wirtschaftspolitischen Gegebenheiten nicht auf die Juden verzichten konnte,
<machte> er sie zwangsweise zu Christen. Dies fiihrte dazu, dafl der Anteil an
<neuen Christen> in Portugal rund fiinfmal groer war als in Spanien. Als dann
die Inquisition jedoch mehrere Jahrzehnte lang drastische Verfolgungen betrieb,
flohen die Marranos nach Spanien, wo die Situation weniger gefihrlich war.
Freilich gab es bereits Marrano-Kolonien auBlerhalb Spaniens. Zwar durften
sich die Marranos nicht iiberall 6ffentlich zum Judentum bekennen; doch gab es
Stiadte, in denen dies moglich war, so z. B. in Venedig, Altona, Hamburg und
Amsterdam; dorthin gelangten auch Spinozas Eltern.

Die Situation dieser Menschen 14t sich, so der Verf. S. 19f., am besten
verstehen, wenn beriicksichtigt wird, daB die Marranos zwar christlich erzogen
waren, aber iiber und neben Christus das Gesetz Moses als Heilsweg verstanden,
welches ihren Vorvitern ertffnet worden war. Nur wullten sie iber dieses
Gesetz so gut wie nichts. Was sie iiber das Judentum selbst in Erfahrung bringen
konnten, beschrinkte sich auf Informationen in polemischen Werken gegen die
Juden, auf die Aussagen in der lateinischen Vulgata und in anderen christlichen
Quellen, und die Vorstellung der Errettung, die im ProzeB3 der christlichen
Erziechung zu einer Leitidee werden muflite, war dem jiidischen Glauben in
dieser Form zumindest fremd. Hier also zeichnet sich eine Religiosiit ab, die
Zige einer Dualitit trigt und doch weder christlich noch jiidisch war. So litten
die Marranos auch an einer dreifachen Entfremdung. Sie teilten das Exil der
Juden, sie lebten in der Entfremdung von ihrer christlichen Umgebung, und sie
lebten auch im Exil gegeniiber den Juden selbst. Dies zeigt sich auch da, wo die
offizielle jidische Welt Kontakt zu ihnen ablehnt und Miihe bekundet, die
judaisierenden Marranos iiberhaupt als Juden anzuerkennen.

Doch gab es mehrheitlich auch jene Gruppen von Marranos, die sich in der
christlichen Glaubensgemeinschaft niederlieBen, gelegentlich auch leiden-
schaftlich fiir den neuen Glauben lebten und sogar Bischofe und Inquisitoren
wurden. Andere wiederum wurden durch die Verwebung beider Religionen an
den Rand von Skeptizismus und Diesseitigkeits-Ausrichtung gedringt; hier
finden wir auch Ausprigungen rationalistischer Philosophie, dies sowohl in
deistischer als auch in neu-heidnischer Form. Zu den wichtigen Figuren dieser
Gruppe zihlt z. B. Fernando de Rojas, dessen Stiick La Céelestina der Verf. im



Immanenz und Absolutheit 221

vierten Kapitel ausfihrlich untersucht und als Dokument der Marrano-
Erfahrung zu lesen versteht. So gut wie alle diese Merkmale — Heterodoxie,
Gespiir fiir Aquivokation und sprachliche Doppelbsdigkeit, ein sozusagen zwei-
faches Leben, der Bruch zwischen AuBBerem und Innerem, die Sehnsucht nach
Erlésung und damit verbunden die Haltung vor Weltlichkeit und Verneinung
von Transzendenz— finden sich auch bei Spinoza; und der Verf. zeigt im Detail,
wie stark und tief Spinozas Texte von diesen Ziigen durchdrungen sind. Damit
wird auch die eigentliche These des Verf. deutlich: Wie sehr Spinoza auch durch
individuelle Leseerfahrungen (und hier namentlich durch die Lektiire mittel-
alterlicher jiidischer Denker) geprigt worden sein mochte und wie stark auch
personliche Kontakte wie die mit de Prado und La Peyrére Spinoza geformt
haben mufliten, so wenig erkliren diese Faktoren, wenn das psycho-kulturelle
Milieu des Marranismus nicht als Hintergrund erkennbar wird (S. 29).

Diese These gewinnt im dritten Kapitel (The Split Mind: New Jews in
Amsterdam [S. 40-84]) weitere Konturen. Hier untersucht der Verf. u.a. das
Phinomen solcher Heimkehrer, die offensichtlich falsche Vorstellungen von
dem hatten, was sie in Amsterdams jiiddischer Gemeinde erwartete. So behaup-
tete Uriel de Costa in seinem Exemplar humanae vitae, dal} jenes rabbinische
Judentum, das er'in Amsterdam vorfand, nichts mit der urspriinglichen Bot-
schaft des Judentums zu tun hitte. Zwar wird die sogenannte Autobiographie
heute mit Skepsis betrachtet; denn zahlreiche Feststellungen lassen sich selbst
bei gutem Willen nur als Selbsttduschung charakterisieren. Doch indert dies
nichts am Grundsitzlichen. Im Gegenteil, der Verf. sieht gerade die zahlreichen
Ungereimtheiten als Bestitigung seiner These beziiglich des typischen Portraits
der Marrano-Erfahrung (S. 48—49). Doch betont er, daf3 nicht alle Heimkehrer
so reagierten wie da Costa. Gegenteilige Beispiele finden wir in Gestalt des
Balthasar Orobio de Castro, der nach seiner Ankunft in Amsterdam die Mar-
rano-Erfahrung als Irrweg und alle hiretischen Erwartungen als Diinkel apo-
strophiert. Andere Personen lassen sich weniger leicht einschitzen. Dazu geho-
ren einmal der bereits erwihnte Arzt Dr. Daniel de Prado, zum anderen der
Bibelkritiker La Peyrére. Da beide mit Spinozas Entwicklung verbunden wer-
den, widmet der Verf. auch dieser Frage besondere Aufmerksamkeit. Sowohl de
Prado als auch La Peyrére waren eigenwillige Denker. Mit dem einen verband
Spinoza die Einsicht — dies geht aus einem Zeugnisbericht der Inquisition
hervor (S. 74) —, da3 es Gott nur «philosophisch gesehen» gebe. Dabei scheint
de Prado eine deistische Konzeption entwickelt zu haben, wihrend Spinoza auf
eine pantheistische Auffassung zusteuerte; und wihrend de Prado in bezug auf
die Frage der Unsterblichkeit einem voélligen Naturalismus zuneigt, suchte
Spinoza nach einer Lsung, die zumindest dem individuellen Geist eine Art von
Errettung einrdumt. — Obschon de Prado anders als Spinoza fiir sich selbst einen
Verbleib in der jidischen Gemeinschaft anstrebte und dies nur um den Preis
demiitigender Gesten erreichen konnte, zu denen sich Spinoza nicht bereit
finden konnte, behielten beide Denker Kontakt zueinander. — Von dem ande-



222 Immanenz und Absolutheit

ren Denker iibernahm Spinoza die Einsichten der Bibelkritik. Offenbar hatte La
Peyrére sogar eine eigentliche Marrano-Theologie entwickelt und in diesem
Zusammenhang eschatologische Vorstellungen vertreten, die weniger als Visio-
nen einer fernen Zukunft denn als Grundziige unmittelbarer politischer
Handlungen anmuten (S. 82). Doch scheinen diese Vorstellungen bei Spinoza
keinen Reflex gefunden zu haben. Immerhin gelingt es dem Verf., seine These
beziiglich der Marrano-Erfahrung Spinozas («grounded in unique Marrano
condition and in the split and complex mind» [S. 83]) plausibel zu machen.
Leider fehlen uns eigentliche Informationen tiber Spinozas Kindheit, iiber sein
Leben und seine Lesegewohnheiten. Um so geschickter ist darum Yovels Ent-
scheid, die Marrano-Struktur selbst anhand des Stiickes La Celestina deutlich
werden zu lassen, um von hier aus auch eine Basis zu Beurteilung weiterer
Motive und Thematiken im Werke Spinozas gewinnen zu kénnen.

So arbeitet der Verf. im vierten Kapitel (Marranos in Mask and a World
without Transcendence: Rojas and La Celestina [S. 85-127]) subtile Doppelbs-
digkeiten dieser auBBerordentlich erfolgreichen Tragikomédie heraus und zeigt,
wie diese Doppelbodigkeiten das Leben der Marranos spiegelt. Derartige Hin-
weise sind keineswegs auf Anspielungen auf die Inquisition und deren Prozesse
beschrinkt; sie verbergen sich z B. in der Verwendung solcher Ausdriicke wie
«Hoffnung» und «Rettung», die in der Innensicht der Marranos einen ganz
anderen Stellenwert hatten als im Leben der sog. <alten Christen> (S. 98). Und
hier, wo diese Ausdriicke relativ unverfinglich im erotischen Kontext auftau-
chen und der Hure Celestina die Aufgabe zufillt, zwischen Calisto und dessen
¢salud» zu vermitteln — eine Aufgabe, die eigentlich Sache der Kirche ist —, wird
die Situation pikant; dies gilt um so mehr, als damit zugleich die <esperanza) der
judaisierenden Marranos karikiert und womoglich auch auf jene antisemitischen
Intuitionen abgestellt wird, die seit den Zeiten der Kirchenviter das Judentum
mit einem Bordell vergleichen. So betrachtet, verkorpert Celestina Aspekte
sowohl des Judentums als auch der Kirche. Doch erweist sie sich selbst als
«urspriingliche natiirliche Kraft, welche beide Religionen transzendiert» (S. 99)
und dabei als urwiichsige, neopagane Realitdt erkennbar wird (S. 126). Zwar
mag es naheliegen, Rojas hier und da neo-stoische Auffassungen zuzuschreiben.
Doch weist Yovel derartige Interpretationen zuriick. Denn er interpretiert
Rojas’ Universum als sinnentleertes Labyrinth und «metaphysical wasteland»
(S. 126). Hierbei gilt es zu sehen, daBl Rojas mehrfach von der Inquisition
behelligt wurde und namentlich auch sein Schwiegervater Alvaro de Monteal-
bon unangenehme Erfahrungen machen mufite; um so krasser mutet darum der
Gegensatz zwischen der unauffilligen, aber soliden Karriere Rojas als Provinz-
jurist auf der einen [i.e. 4uBBeren] Seite und dem schillernden, komplexen Leben
in La Celestina auf der anderen [i.e. inneren] Seite an (S. 95).



Immanenz und Absolutheit 223

Wissen und Vision

Im fiinften und sechsten Kapitel versucht Yovel nun, wesentliche Einsichten in
die Struktur der Marrano-Existenz fiir seine Deutung Spinozas nutzbar zu
machen. In einem ersten Schritt (Spinoza, the Multitude and Dual Language
[S. 128-152]) untersucht er dessen Blick auf die Menge, in einem zweiten Schritt
(Knowledge als Alternative Salvation [S. 153-171]) entsprechend die Beurtei-
lung des Weisen. Wihrend Rojas und andere Autoren in seiner Nachfolge die
fiir die Marrano-Kultur so typische sprachliche Doppelbédigkeit aus der Ebene
der Notwendigkeit in die Sphire kiinstlerischer Werthaftigkeit tiberfiihren, setzt
sie Spinoza bewuBt als philosophisches Instrument ein. Diese Technik, die der
Verf. vor allem in den zu Spinozas Lebzeiten versffentlichten Schriften findet
(auch in den Briefen iibrigens, weniger freilich in der E7hik, die sich an eine
homogene Leserschaft wendet [S. 29]), besteht darin, dafl Spinoza mittels ein
und derselben Wendung dem fortgeschrittenen und verstindigen Leser eine
sozusagen verdeckte Mitteilung zukommen 14Bt, wihrend er die groe Menge
auf der Basis der wortlichen Bedeutung geradezu in die gegenteilige Richtung
weist. Dabei stellt die groBe Menge ein Problem eigener Art dar. Anders als
einige Individuen, die sich zur Ebene des Verstandes (r4#70) emporschwingen
kénnen und vielleicht sogar zu intuitivem Wissen (scientia intuitiva) gelangen,
wird die iiberwiegende Anzahl von Menschen immer in der Sicht der Vorstel-
lung (imaginatio) verharren und sich in ihrem Verhalten von den Kriften
steuern lassen, die diese spezielle Sichtweise ausmachen, bzw. von ihr bestimmt
werden. Mithin kann Spinozas Programm fiir die Menge auch nicht klare und
deutliche Ideen nutzbar machen. Er mul} vielmehr — dies zeigt der 7heologisch-
Politische Traktat - die Psychologie der Masse in Betracht ziehen; und er muf3
auf dem Wege einer Reform der religitsen und politischen Institutionen jene
Bedingungen mildern oder gar aufheben, welche zu Zustinden der Entfremd-
ung fiihren und zwangsliufig destruktiver Art sind. In diesen Zusammenhang
gehort die Ersetzung historischer Religionen durch eine allgemeine Religion,
welche ihrerseits allerdings extern — nimlich durch die Vernunft — bestimmt ist
und so zum Instrument politischer Vernunft innerhalb der Sphire der imaginatio
wird. ‘

Nun schreibt Spinoza den Zheologisch-Politischen Traktat in lateinischer
Sprache! Spricht dies gegen die Deutung des Verf.? Yovel zieht sich hier
geschickt aus der Affire. Denn er rechnet damit, daB Spinoza dhnlich wie vor
thm Maimonides mit dem Terminus <Menge» eine Gruppe von «mainstream
teachersy (S. 136) identifiziert, die das Denken der Masse reprisentieren; wenn
aber Spinoza in seinen Briefen an Oldenburg zu erkennen gibt, daB3 er insbe-
sondere an calvinistische und andere Theologen denke, so stellt sich die Frage,
wie Spinoza seine eigentlichen Schiiler einschitzt und ob auch die Erbik selbst
im Dienste dieser iibergreifenden rhetorischen Zielsetzung stehe. Diese Frage
erdffnet den Blick auf zahlreiche Problemnester: Welches ist der Status der



224 Immanenz und Absolutheit

Definitionen? Wie verhilt sich das System der Wahrheit (i.e. wie es im unend-
lichen Geiste Gottes besteht) zu der erkenntnismiBigen Ordnung? Und wie ist
das geometrische Modell selbst einzuschitzen? Diese Punkte hier auch nur
ansatzwelse explizieren zu wollen, wiirde sicher zu weit fithren. Yovel gehort zu
den Autoren, die die geometrische Ordnung weniger als inneren Zug der Sache
denn als philosophische Stimmung («philosophical mood» [S. 139]) einschit-
zen. Er sieht in der Verwendung des mos geometricus einen Aufruf zu Klarheit,
Strenge und Sorgfalt, i.e. die notwendigen Bedingungen der Rationalitit; und er
deutet das geometrische Modell, welches ja als Antithesis zur metaphorischen
Ausdrucksweise gilt, seinerseits als eine Art von Metapher (S. 140).

Generell gesehen wirbt der Verf. hier fiir ein besseres Verstindnis des
historischen Momentes im Denken Spinozas und plidiert fiir die Anerkennung
einer besonderen hermeneutischen Dimension im Duktus der Argumentation
auch der Ethik. Diese Dimension wurde auch von Strauss und seinen Schiilern
verkannt (S. 152), wobei Yovel zugesteht, daf3 seine eigene Einschitzung dieses
Phinomens wesentlich an die Annahme der Marrano-Wurzeln Spinozas gebun-
den ist; und es ist eben diese Annahme, welche begreiflich macht, dafl Spinoza
nicht nur ein komplexes Instrumentarium sprachlicher Doppelb&digkeit zum
Einsatz bringt, sondern seinerseits auch einen Weg zur Errettung («salvation»)
vorzeichnet: So handelt es sich bei der Verwendung religits gefarbter Termini
nicht um Maskierungen eines Atheisten, sondern um den Versuch, wesentliche
Momente religiésen Denkens innerhalb einer Philosophie der Vernunft aufzu-
heben und so zu einer Religion der Vernunft umzuformen. Dies geschieht in der
Konzeption von Wissen als scientia intuitiva.

Nun hingt die Uberzeugungskraft dieser Vermutung wesentlich an der
Frage, wie die Rolle der sczentia intuitiva genauer bestimmt wird; und diese Frage
gehort sicher zu den kontroversen Punkten der Spinoza-Forschung. Auf diese
Diskussion geht der Verf. nicht ein — von einem Hinweis auf Bennett und einem
anderen auf Curley einmal abgesehen. Seine Auffassung des Status der scientia
intuitiva ist von der Vorstellung geleitet, dal3 der Philosoph hier ein Verstindnis
einzelner Wesenheiten («essences» [S. 166]) jenseits abstrakter kausaler Bezie-
hungen gewinne und zugleich auch Gott als etwas begreife, was notwendig
existiert und z.B. in mir selbst Ausdruck erlangt.' In dieser Art der Betrachtung
gewinnen die vormals nur abstrakten und diskursiven Einsichten nunmehr eine
konkrete und geradezu personliche Dimension; die scientia intuitiva birgt nim-
lich erlosende bzw. errettende («salvational» [S. 167]) Momente. In psycholo-
gischer Hinsicht bringt die dritte Erkenntnisweise Kraft, Freude und ein Gefiihl
der Befreiung mit sich, das als Art der (Wieder-» bzw. <Neugeburt> erfahren
wird; in metaphysischer Hinsicht fiihrt sie zu einer Transzendierung der end-

! Zudieser Frage werde ich in einem Beitrag « Mensch und Wirklichkeit bei Spinoza»
in dieser Zeitschrift Stellung nehmen.



Immanenz und Absolutheit 225

lichen Existenz. Doch handelt es sich bei dieser Transzendierung um etwas, das
sich im Leben selbst ereignet — «eternity within this life and not beyond it»
(S. 169) — und eher als besondere Qualitidt des Existierens aufgefalit werden
muB. (Vermutlich kénnte Yovel seine Erwidgungen beziiglich eines Unterschie-
des zwischen «eternity» und «sempiternity» hier unter Hinweis auf Aristoteles’
Konzeption der energeia als Weise zeitlosen Existierens stirken. Im iibrigen
scheint auch die Auffassung des Lebens gemill dem Geist im X. Buch der
Nikomachischen Ethik und damit verbunden die Vorstellung einer Unsterblich-
keit — man Zs# das, was man denkt — Spinozas Uberlegungen zu antizipieren.)
Mithin erweist sich der rettungshafte Aspekt hier nicht als Uberwindung der
Sterblichkeit; er zeigt sich als Form der Uberwindung alles Endlichen.

Damit gelangt der Verf. zum Schluf3 des ersten Teils seiner Untersuchung
und zu der Frage, die ihn und andere jiidische Interpreten Spinozas nicht aus
ihrem Bann entliBt: Wer war Spinoza? Wie stellt man sich auf ihn ein? Im
siebten Kapitel (Epilogue: Spinoza and his people: The first secular Jew?
[S. 172-204]) diskutiert der Verf. eine Reihe von Punkten, die die innerjiidische
Diskussion des Selbstverstindnisses des Judentums beriihren und zugleich eine
Erweiterung des interreligitsen Gesprichs in sich bergen. Offensichtlich hat
Yovel auch hier dezidierte Ansichten; und er weiB fiir diese Auffassungen zu
werben. Da ist erstens die These, daf die Idee des Judentums fiir Spinoza nicht
etwa aus theologischen Erwigungen heraus obsolet wurde, sondern deshalb ein
Problem darstellte, weil die jiidische Religion nicht mehr zur nicht-politischen
Existenz in der Diaspora palBite (S. 179); und da ist zweitens die These, daB3
Spinoza — auch diese Einsicht griindet wieder in der Marrano-Erfahrung — auf
eine Uberlegung zusteuerte, der er selbst noch nicht begrifflichen Ausdruck zu
geben vermochte: die Uberlegung niamlich, daB Existenz als Jude einen groBe-
ren Bereich erfasse als jiidische Religion und daf3 beide nicht einfach identifiziert
werden kénnen (S. 190). Mit der letzten These wendet sich der Verf. u.a. auch
gegen solche Interpretationen, die Spinoza als verkappten Zionisten verstan-
den; eine genauere Analyse der relevanten Stelle(n) zeigt, dal3 Spinoza auch hier
sikulare Vorstellungen entwickelt — Vorstellungen, die dem modernen Zionis-
mus als Botschaft und Korrektiv dienen kénnten (S. 193).

Indem Spinoza das Judentum selbst als Form historischer Religion zurtick-
weist und den praktischen Aspekt betont — dabei folgt Spinoza iibrigens, wie der
Autor selbst feststellt, einem Strang des jiidischen Selbstverstindnisses im Mit-
telalter (S. 198) —, sieht er das Judentum der Zukunft im Lichte seiner Kon-
zeption der universalen Religion und damit auch als Triger menschlichen
Fortschrittes fiir die Zukunft. In Yovels Sicht stellt sich Spinoza sogar als
Begriinder eines sikularen Judentums dar. Zwar konnte Spinoza selbst weder
einzelne Varianten voraussehen noch jene geschichtlichen Entwicklungen
abschitzen, die de facto den ProzeB der Sikularisierung bestimmen sollten. Doch
wirkte er iiber die Grenzen dieses Prozesses hinweg und hat so wesentlichen
Anteil an der Sikularisierung Europas insgesamt. Auch deshalb empfindet der



226 Immanenz und Absolutheit

Verf. jene — in Israel selbst bis heute erfolglosen — Versuche als ebenso vielsa-
gend wie absurd, den Bann von Spinoza zu nehmen! Welche Autoritit wire
dazu befugt? Und wire damit Spinozas Sache wirklich gedient? Um so mehr fillt
die Tatsache ins Gewicht, daf} die Amsterdamer Gemeinde ihr einstiges Mit-
glied lingst wieder aufgenommen hat und daf} gemil3 einem Erlal3 von 1796
jidische Biirger ihre Beziehungen zur Gemeinde selbst regeln kénnen.

Immanentische Perspektiven

Der zweite Band schliefit an die Thematik des ersten Bandes an. Doch setzt
er seine Lektiire nicht unbedingt voraus. Die Abenteuer der Immanenz ent-
springen zwar der Marrano-Erfahrung; doch sind sie nicht an diese gebunden.
Im iibrigen hat der Verf. den Terminus «Immanenz» bewuBt gewihlt. Gegen-
iiber Ausdriicken wie «Pantheismus» oder «Naturalismus» verdient er schon
deshalb den Vorzug, weil einige Denker, die in der Darstellung Yovels eine
wichtige Rolle spielen, jede Vergéttlichung immanenten Seins ohnehin als
Illusion brandmarken wiirden und Spinozas Denken selbst im Grundsitzlichen
wohl durch den Begriff der Immanenz besonders treffend charakterisiert wer-
den kann. — Mit der Verwendung des Begriffes des Hiretikers verbindet der
Verf. eine Portion von Ironie und Wohlwollen. Denn als Hiretiker gelten die
im Nachfolgenden behandelten Denker jeweils relativ zur Orthodoxie jener
Tradition, der sie entstammen.

Der Verf. beginnt diese Darstellung des Nachwirkens Spinozas mit einem
Kapitel «Spinoza and Kant: Critique of Religion and Biblical Hermeneutics»
(S. 3-26). Was Spinoza und Kant gewissermafen unter der Oberfliche verbin-
det, ist Kritik der Religion als Instrument der Reinigung des Geistes («mind»)
und die Verwendung biblischer Hermeneutik mit der Absicht, den transzen-
denten Aspirationen ihrer Leserschaft eine immanente Ausrichtung zu geben
und so fiir eine neue «immanente» Religion der Vernunft zu werben (S. 6). Nun
sieht Yovel selbst sehr wohl, daf3 die Verwendung des Terminus «immanent» in
Bezug auf Kant hier nicht ganz ungefihrlich ist. Doch gerade weil der Verf.
diese Gefahr sehr herunterspielt und den Begriff der «humanistic immanence»
vorsichtshalber mit dem Begriff eines Anti-Naturalismus verbindet, wird die
Optik der z. T. beiBenden Kritik des alternden Kant an den Religionen beson-
ders deutlich. Dal3 Kant den 7heologisch-Politischen Trakat kannte, hilt auch
Yovel fiir zweifelhaft. Doch zieht auch er die Moglichkeit in Betracht, daB3 Kant
die Ideen Spinozas auf dem Wege der Vermittlung Moses Mendelssohns ken-
nenlernte und hier insbesondere Spinozas Vorstellungen itber die Juden und
ihren Staat ausarbeitete, sowie an dessen These ankniipfte, daf3 die Bibel keine
kognitiven Behauptungen geltend mache, sondern nur eine moralische Lektion
erteile (S. 9). Diese Einschitzung hat eine komplizierte Vorgeschichte. Verein-



Immanenz und Absolutheit 227

facht betrachtet, war die Bibel in humanistischer Zeit zu einem 7exz geworden;
bei Spinoza wird aus dem Text ein Dokument. Kant hat seine Methode der
Bibel-ES:egese nicht ausdriicklich zu einem Thema gemacht. Doch lassen sich
zahlreiche Stellen hier zu einem Bild formen. Dabei versteht der Verf. die
unterschiedlichen Auffassungen Spinozas und Kants in erster Linie als Aus-
druck verschiedener philosophischer Temperamente (S. 22). Insbesondere aber
spielt auch eine Rolle, daBl Kants Einschitzung der Vernunft und ihrer
Geschichte teleologisch bestimmt ist, wihrend Spinoza gerade diese Art der
Betrachtung nicht offenstand (S. 23).

Genau dieser Unterschied prigt auch die Konstellation Hegel/Spinoza.
Auch fiir Hegel ist der Gedanke leitend, daf3 die Vernunft in der Geschichte

wirkt. Nur hat dieser Gedanke gleichsam ein ontologisches Korrelat. Denn
Hegel fordert (in der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes), das Absolute nicht

nur als Substanz, sondern auch als Subjekt zu betrachten. Damit ist, zumindest in
Hegels Sicht der Dinge, die entscheidende Korrektur und Erginzung Spinozas
benannt (vgl. Verf. S. 30). Yovels zweites Kapitel (Spinoza and Hegel: The
immanent God-Substance or Spirit? [S. 27-51]) leidet daran, dal3 der Verf. hier
(siehe jedoch S. 61) seine Leser weder iiber die Konstellationen des sog. Pan-
theismus-Streites (Jacobi u.a.) aufklirt — dies geschieht dafiir in F. Beisers
bedeutendem Buch 7he Fate of Reason — noch die hen kai pan-Spekulation bei
Schelling und insbesondere Hoélderlin entwickelt. Von hier her wiirden dem
englischen Leser jene Bedingungen klarer vor Augen treten, unter denen Hegels
Spinoza-Verstindnis steht. So aber mag Hegels Sichtweise gewaltsamer und
willkiirlicher anmuten, als sie es ohnehin ist. Davon abgesehen ist dieser Essay
ein Specimen groBer Klarheit und Umsicht. Der Verf. zeigt, dal Hegel dem
philosophischen Projekt Spinozas, nimlich die Struktur der Realitit in Begriffen
einer einzigen Totalitit zu verstehen, mit grofer Bewunderung begegnet; und er
macht deutlich, daf3 die Kritik an Spinozas Wirklichkeitsauffassung in erster
Linie auf implizite Annahmen Spinozas abstellt, denen die Aussagen des
Systems nicht gentigen. Anders steht es mit der Kritik an der Methode Spinozas,
d.h. an der Voraussetzung formal-deduktiver Beziehungen. Hier 143t sich Hegel
von seinen eigenen Annahmen beziiglich des organischen Charakters der Tota-
litdt leiten, welche sich dialektisch entfalte und deren Beschreibung sinnvol-
lerweise in den Begriffen der Entwicklung der Sache selbst gegeben werden
miisse. (An dieser Stelle wiire zu fragen, ob Hegels Verwendung des Gegensatzes
zwischen Verstand und Vernunfi nicht ihrerseits auf Annahmen abstellt, die
Spinoza in Gestalt seiner Unterscheidung verschiedener Erkenntnisweisen vor-
aussetzte.) Auf dem Hintergrund dieser Annahme einer dialektischen Struktur
der Totalitidt wird z. B. auch die quasi-subjektivistische Lesart beziiglich des Seins
der Attribute in Ethik I, def. 4 verstindlich (S. 37).

Hegels eigene Version des Pantheismus wird vom Verf. tiberzeugend als
vergleichsweise stirkere Hiresie charakterisiert. Denn bei Hegel verliert Gott
nicht nur seine Transzendenz; er wird sogar als Produkt eines Prozesses in der



228 Immanenz und Absolutheit

Zeit verstanden (S. 33); insbesondere aber die Vorstellung, daf3 die Entwick-
lung Gottes zum BewuBtsein seiner selbst fithre und dieses Selbstbewuftsein
sozusagen Teil der Totalitdt sei, stellt eine Herausforderung sondergleichen dar.
Auf der anderen Seite ist es gerade diese <Hiresie», welche eine philosophische
Neuinterpretation einiger bedeutender Mythen und religioser Vorstellungen
gestattet und damit auch ein gewisses Verstindnis fiir derartige Phinomene
ermoglicht. In diesem Punkt freilich miiiten sich die Geister scheiden. Denn
Spinoza wandte sich entschieden gegen alle Formen von Anthropomorphismus
und betrachtete insbesondere die christliche Vorstellung einer vermittelnden
Funktion des Sohnes als eine besonders starke Form von Aberglauben (S. 45).
Diese Divergenz spiegelt in Yovels Augen etwas vom Gegensatz zwischen der
Heterodoxie des protestantischen Philosophen auf der einen und der Hiresie
des judischen Ex-Marrano auf der anderen Seite; und Hegel erscheint hier, bei
niherer Betrachtung, sogar als Revisionist, der mit der Auszeichnung der
Geschichte einen neuen corpus christi und zugleich auch einen corpus dei Gestalt
gewinnen liBt. Diese Sichtweise bedeutet freilich eine Entheiligung («desacri-
lizating» [S. 46]) der Natur, die Spinoza vehement ablehnte und auch hinsicht-
lich der Annahme teleologischer Strukturen bereits im Ansatz zuriickgewiesen
hiitte. Doch zeichnet sich hinter dieser Divergenz ein Problem ab, das in der Zeit
nach Hegel zu einer Fragestellung systematischer Art werden sollte: Entweder
votiert man fiir einen konsequenteren Spinozismus, in welchem das Universum
auch nicht mehr die Spur jener rationalen Prinzipien trigt, die Spinoza von der
Prisenz Gottes iiberzeugten und, wie Nietzsche einwarf, doch nur Ausdruck der
gleichen metaphysischen Illusion seien wie die von Spinoza getadelte Annahme
teleologischer Strukturen. Oder aber man sucht eine Alternative zu Hegels
Annahme der inhirenten Teleologie und versteht alle absichtsvollen zweckhaf-
ten Momente mit Marx als Produkt menschlicher Arbeit. Nietzsche und Marx
bedeuten somit zwei Alternativen zu jenem Spinozismus, der die idealistische
Korrektur Hegels ablehnt.

Die Marxschen Affinititen mit Spinoza lassen sich bereits im Denken der
sog. Hegelschen Linken ausmachen. Diesen Aspekten geht der Verf. im dritten
Kapitel (Spinoza in Heine, Hesse, Feuerbach: The Naturalization of Man [S. 51—
77]) nach. Denn die radikalen Hegelianer empfanden Spinoza als Heroen und
als den «Moses der modernen Freidenker» (S. 51). Neben der Religionskritik
beeindruckte insbesondere der sog. Pantheismus. Dieser wurde als Ausdruck
einer neuen Wertschitzung der Erde und alles Irdischen iiberhaupt empfun-
den.

Eine der Figuren, die der Verf. hier naherhin charakterisiert, ist Heinrich
Heine, der Hegel sinngemil} zu Spinoza zuriickzubringen versucht und gele-
gentlich auch Spinoza Hegel angleicht. Doch ist diese Riickkehr zu Spinoza
zukunftsorientiert, — sie ist ein Versuch, zugleich neue Formen des Naturalismus
zu gewinnen. Eine andere Gestalt ist Moses Hess, der Spinoza nach Moses und
Jesus als den dritten jiidischen Propheten apostrophiert (S. 66). Hess” Denken



Immanenz und Absolutheit 229

verrit eine merkwiirdige Verquickung geschichtlicher und eschatologischer
Momente; und die Verquickung jiidischer und christlicher Symbole erinnert an
eine Marrano-Existenz. Dabei riskiert Hess in seinem frithen Buch Die beilige
Geschichte der Menschheit von einem Jiinger Spinozas (1837) in Bezug auf Spinoza
selbst eine Reihe von Entstellungen. Doch bergen seine Interpretationen Spi-
nozas — unlingst wurde ein unpublizierter Kommentar zur E#bik aufgefunden
(S. 69 u. Anm. 51) — interessante Moglichkeiten. Denn Hess akzentuierte die
Bedeutung der Ethik als Ethik und griindet seine Konzeption des Sozialismus
auf die moralphilosophischen Teile des Systems Spinozas. Wie der Verf. zeigt,
muten manche Aussagen Hess’ als Vergotterung des Staates an; und die Vor-
stellung, daB3 diese Auffassung tatsichlich die Auffassung Spinozas war, ist sicher
abwegig (S. 72).

Feuerbachs Philosophie der Immanenz scheint besonders strikt, sein Mate-
rialismus vergleichsweise radikal. In dem Mafl3e, wie Feuerbach simtliche Ele-
mente und Spuren einer Philosophie der Transzendenz liquidiert und program-
matisch eine neue philosophia prima in Gestalt der Anthropologie ins Auge fal3t,
in dem Mafe versucht er, Erfahrungen, die iiber die sinnliche Natur des Men-
schen hinausweisen, als Objektivationen des BewuBtseins zu erkliaren. (Hier
kann der Verf. im Zusammenhang der Verwendung des Gedankens der Selbst-
Entfremdung und der Beziechung dieses Gedankens zu Hegels Figur des «un-
gliicklichen BewuBtseins» auf eine spezifische Orientierung an Kants Analytik
des Erhabenen in der Kritik der Urteilskraft verweisen, auf die er an anderer
Stelle hingewiesen hatte [S. 74 u. Anm. 60]). Doch heif3it dies nicht, daB3 Feu-
erbach die Kategorie von Geistigkeit als solche eliminiert. Denn Sinnlichkeit
selbst wird vermenschlicht («humanized» [S. 75]) und das Phinomen der Spi-
ritualitit entsprechend neu interpretiert. So erscheint Feuerbachs Materialismus
als Materialismus s#7 generis. Anders als die franzosischen Autoren des 18. Jahr-
hunderts strebt er keinen eigentlichen Reduktionismus an; auch ist die
Annahme des Materialismus bei ihm — anders als bei den Epikureern — nicht mit
der Inthronisierung eines Hedonismus verbunden. Was Feuerbach anbietet, ist
zwar ein Mensch-zentrierter Pantheismus: nicht deus sive natura, sondern deus
sive homo naturalis. Doch handelt es sich hier, bei Lichte besehen, um eine
schwierige Position. Denn so, wie die Natur durch die Brille des Menschen
gesehen wird, so wird auch der Mensch durch die Brille der Natur betrachtet;
und man mag sich fragen, ob und in welchem Sinne sich das spinozistische
Prinzip der Immanenz iiberhaupt subjektivieren 1iB3t: lduft man hier nicht
Gefahr, den <natiirlichen Charakter> zu verlieren und nolens volens in die
Fallstricke der Teleologie oder Theologie zu geraten (S. 77)?

Marx machte von Spinoza weit mehr Gebrauch, als er je zugestand. In
seinem vierten Kapitel (Spinoza and Marx: Man-in-Nature and the Science of
Redemption [s. 78-103]) betont Yovel, daB Marx Spinozas Denken friihzeitig
als korrektiv und Gegengewicht zu Hegels Auffassung von Natur und Mensch
versteht und daB Spinoza auch fiir Marx’ spiteres Denken mafgeblich bleibt;



230 Immanenz und Absolutheit

und er legt insbesondere Wert auf die Feststellung, dal3 die tatsichliche Bedeu-
tung Spinozas fiir Marx weit tiber das hinausgehe, was sich aus den namentlichen
Erwihnungen erschlieBen lasse (S. 79 u. Anm. 4 auf S. 200). Entsprechend
sucht der Verf., die Prisenz Spinozas in den wichtigen Bezirken Marxschen
Denkens zu rekonstruieren: erstens im Bereich der vorbereitenden Kritik der
Religion, zweitens in der Betrachtung der praktischen Beziehung zwischen
Mensch und Natur als neuer Form immanenter Totalitit und, drittens, in der
angeblich wissenschaftlichen Form, welche Das Kapital als «science of salva-
tion» dem frithen ethischen Denken Marx’ verleiht (S. 80).

Als Marx Spinozas 7heologisch-Politischer Traktat im Alter von 23 Jahren
exzerpierte und abschrieb (und Feuerbach in seiner Religionskritik Spinoza
mittels Hegelscher Begrifflichkeit innerhalb der deutschen Situation sozusagen
aktuell machte), mochte er hier die Anregung oder die Bestitigung seiner
Vorstellung gefunden haben, daB3 eine Theorie selbst praktische Kraft entfalten
und Anstof3 zu Wandel wirken kénne. Denn Spinozas Traktat enthilt, wie zu
sehen war, Elemente einer Meta-Theorie, d.h. Thesen dariiber, wie eine Theo-
rie praktische Auswirkungen zeitigen kann. In diesem Sinne lieBen sich zahl-
reiche Vewendungen der Sprache usw. als Weisen der Beeinflussung der Menge
(multitudo) verstehen. Marx freilich weist Spinozas Einschitzung der Menge
zuriick; und er hilt dafiir, daf} die Menge ihrerseits — zum Proletariat verwandelt
— jene Instanz sei, die Erlosung fiir die iibrige Menschheit bringen werde.
Prinzipieller noch macht Marx geltend, dal3 eine Theorie, soll sie in Praxis
tibersetzbar sein, nicht lediglich (wie wohl bei Spinoza) zeitlose Wahrheiten zum
Ausdruck bringen kénne, sondern auf die Bediirfnissituation derer Riicksicht
nehmen miisse, die sie ansprechen will. Dieser Punkt wird vom Verf. freilich
relativiert. M.a.W.: Yovel meint, daf Spinoza selbst die Forderung unterstiitzt
hitte — nur stand seine Auffassung von Wissenschaftlichkeit ganz im Zeichen
der Naturwissenschaften seiner Zeit und damit diesseits jener Betrachtung, die
mit Hegels Auffassung von der Eigenart sozialer Prozesse moglich wurde
(S. 81). Der wichtigste Punkt der Spinoza-Rezeption freilich bahnt sich in der
Auffassung der Notwendigkeit und Selbstindigkeit der Welt der Immanenz an.
Hier spricht der Verf. recht suggestiv von einer Neufassung und Umformung
des causa sui-Gedankens: Was bleibt, ist die primire Realitit der #atura naturata
als Sein tiberhaupt aus der Perspektive der Endlichkeit (S. 88). Doch ist dies nur
der eine Aspekt der Sache. Der andere ist mit der Adaptation Kants angezeigt,
die in Yovels Augen die wichtigste Neuerung gegeniiber Hegel und Spinoza
ausmacht und Ziige einer neuen Kopernikanischen Wende an den Tag legt.
Hier denkt der Verf. an Marx’ Annahme, dal} die Natur an und fiir sich ohne
Zwecksetzung sei und simtliche Wirklichkeit nur insoweit teleologische Pri-
gung gewinne, als menschliches Tun die Natur umforme. In diesem Sinne
wendet also Marx den kantischen Primat der praktischen Philosophie — hier
wire vermutlich auch Fichte zu nennen — gegen Hegel (S. 96). Das Resultat
dieses Unterfangens ist praktischer Materialismus («practical materialism»



Immanenz und Absolutheit 231

[S. 96]), — ein Begriff, den Marx tibrigens selbst verwendet, um seine Auffas-
‘sungen von denen Feuerbachs abzugrenzen.

Der zweite wichtige Bereich der Prisenz Spinozas im Denken Marx’ ist mit
dem Stichwort Das Kapital/benannt. Yovel sieht keine wirkliche Kluft zwischen
dem frithen und dem reifen Marx. In seinen Augen stellt Das Kapital eine
Ausweitung und Konkretisierung der urspriinglichen Vision dar; insbesondere
aber versteht er Das Kapital in Analogie zur Ethica, wobei die 6konomische
Analyse den mos geometricus ersetze (S. 205, Anm. 32) und nur den »os economicus
als Weg zur Rettung anbiete. Marx ist und bleibt Spinozist, und zwar in dop-
pelter Hinsicht: darin, dal3 er die Gesellschaft als wissenschaftlich bestimmbares
Gebilde ansieht, mehr noch aber darin, daB3 er die Einsicht, die vor Spinoza ja
auch von Machiavelli und Hobbes artikuliert worden war, mit Spinozas Per-
spektive einer sikularen Erlésung verband. Dal3 Marx hierbei in einen geradezu
messianischen Anthropomorphismus abglitt und die Grenzen der Immanenz de

Jacto iberschritt, ist allerdings unbestreitbar (S. 103).

Die andere Alternative zu jenem Spinozismus, der die idealistische Korrek-
tur Hegels ablehnt, sieht Yovel im Denken Nietzsches. Die Erérterungen des
fiinften Kapitels (Spinoza and Nietzsche: Amor dei and Amor fati [S. 104—135])
gehen von der Beobachtung aus, dal3 Nietzsche und Spinoza innerhalb ein und
derselben Konzeption radikaler Immanenz zwei rivalisierende Optionen dar-
stellen — Optionen, die sich als jeweils verschiedene Erfahrungen der Immanenz
anbieten. Bei Spinoza gingen die Insignien transzendenten Seins auf die Welt
der Immanenz iiber; und der Mensch als Gebilde 77 deo teilt die Insignien dieser
Existenz, er teilt die Perfektion und ist selbst Teil einer unverbriichlichen
Ordnung. Doch vermag er im Akt des Verstehens dieser Ordnung auch sich
selbst als Teil dieser Ordnung zu erfahren und somit die Begrenzung innerhalb
von Raum und Zeit aufzuheben. Bei Nietzsche hingegen konfrontiert uns die
Erfahrung der Immanenz mit einem kosmischen Flufl ohne sinnfillige Struk-
turen, ohne feste Wahrheiten und ohne jeden Anflug von Rechtfertigung. Somit
haben wir, auf der einen Seite, im amor dei intellectualis Spinozas den Ausdruck
einmiitiger Zustimmung («consonant agreement» [S. 108]) und halb-mystischer
Identifizierung, auf der anderen Seite, im amor fati Nietzsches den Ausdruck
tiefgehenden MiBklanges («fundamental dissonance» [S. 108]) zwischen Welt
und Individuum.

Dieser Gegensatz spiegelt sich in gewissem Sinn auch im jeweiligen Ver-
stindnis der systematischen Bedeutung solcher Grundbegriffe, die an den
Ansatz der Immanenz gebunden sind. Der Verf. erhellt dies am Beispiel des
conatus auf der einen und des Willens zu Macht auf der anderen Seite. Bei Spinoza
geht es um jenes eine Prinzip, das allem menschlichen Verhalten zugrunde liegt
— wie Nietzsche richtig sieht und auch fiir seinen Willen zur Macht in Anspruch
nimmt —, um einen Grundaffekt, der in anderen Affekten sozusagen nur weiter
entwickelt wurde. Doch bestreitet Nietzsche — und hier wendet er sich gegen



232 Immanenz und Absolutheit

Spinoza —, da3 Lebewesen nur das tun, was sie in ihrem Sein erhilt. Vielmehr
lasse sich zeigen, dal} Lebewesen danach streben, mehr zu werden. Diese
unterschiedliche Einschitzung entspricht der philosophischen Grundeinstel-
lung innerhalb der immanenten Sichtweise: Spinozas Auffassung des conatus
paBt ebenso gut zur Vorstellung von Identitit und Beharrung, wie sich Nietz-
sches Auffassung des Willens zur Macht Vorstellung von Verinderung und
Dynamik figt (S. 113).

Ahnliche Divergenzen zeichnen sich auch in anderen Bezirken ab, in Fra-
gen der Moralphilosophie ebenso wie bei der Einschitzung z. B. von Logik und
Belangen der Begrifflichkeit iiberhaupt. Letztlich erweist sich der oben skiz-
zierte Gegensatz zwischen amor dei und amor fati nicht nur als Ausdruck unter-
schiedlicher Temperamente und unterschiedlicher Stimmungen; er dulBert sich
auch in unterschiedlichen Uberzeugungen beziiglich geistiger Entwicklungen
und Strukturen. Spinoza sieht den geistigen Fortschritt als etwas, was im Prozel3
kontinuierlicher, klar bestimmbare Schritte geschieht — Nietzsche hingegen stellt
das 7un dessen in den Vordergrund, der dafiir sorgt, daf3 sich etwas ereignet
(S. 127); und wihrend Spinoza im Prinzip fiir liberale Demokratien votiert, die
relativ stabile und friedliche Verhiltnisse sichern, kann sich Nietzsches Uber-
mensch kaum — jedenfalls nicht ohne Widerspriiche logischer und anderer Art—
in irgendwelche Verhiltnisse fiigen. — Der Verf. portritiert beide Denker gern
(aus Nietzsches Sicht) als feindliche Briider im Geiste. Dieses Portrit ist subtil
und anspruchsvoll; und es ist namentlich dort informativ, wo Nietzsches heftige
Einlassungen offensichtlich nur aus dem BewuBtsein der verwandtschaftlichen
Nihe heraus begreiflich werden.

Mit Freud prisentiert Yovel im sechsten Kapitel (Spinoza and Freud: Self-
Knowledge as Emancipation [S. 136—-166]) einen Hiretiker, der Nietzsches Pfad
innerhalb der Philosophie der Immanenz beschreitet und diesen mittels des
Geistes der Wissenschaft zugleich ebnet und mildert. Doch ist Freud hier nicht
irgendeiner in der Gruppe jener Hirektiker, die Yovel gelegentlich auch als
Philosophen der dunklen Aufklirung anspricht; Freud ist in seinen Augen
zugleich der groBte jiidische Hiretiker unseres Jahrhunderts. Freud hat Spinoza
kaum griindlich studiert — wie er der Philosophie iiberhaupt, die er niher durch
Brentano in Wien kennerlernte, wohl letztlich keine grofle Bedeutung zumaSL.
Doch hat er Spinoza zeitlebens bewundert. Wie Spinoza lehnt auch Freud die
Vorstellung des Menschen als Triger einer gottlichen Idee ab; und dhnlich wie
Spinoza integriert er den Menschen vollumfinglich in die Wirklichkeit. So, wie
Spinoza alle Formen der historischen Religion als Aberglaube und Irrtum
ansieht, so versteht Freud alle Formen von Religion iiberhaupt als Illusion und
Produkt der Angst. Spinoza glaubte — dies wohl in Ubereinstimmung mit dem
Ideal der Philosophie als therapeia tes psyches bei Sokrates, Epikur und den
Stoikern — den Menschen als Subjekt seiner Leidenschaft befreien zu kénnen;
Freud hingegen dachte an eine Befreiung von Neurosen. In beiden Fillen
kommt eine Weise der Selbsterkenntnis zum Zuge, bei Spinoza griindet sie



Immanenz und Absolutheit 233

interessanterweise in der Kraft der Vernunft allein, bei Freud hingegen be-
darf sie der vermittelnden, gewissermaflen sokratischen Funktion des Thera-
peuten. :

Doch weist der Naturalismus, dem beide Denker anhingen, je verschiedene
Ziige auf. Denn Freud vermeidet alle pantheistischen Unterténe, und seine
Betrachtung der Wirklichkeit erscheint durchaus prosaisch. Auch wird der
Begriff der Natur bei ihm, der sich tibrigens stets als Naturwissenschaftler im
modernen Sinne des Wortes verstand, auf die Bereiche des Psychischen und
Logischen ausgedehnt. Auch divergieren beider Meinungen hinsichtlich der
Auffassung der Quelle menschlichen Strebens. Zwar scheinen Spinoza und
Freud mit dem conatus bzw. der /ibido recht dhnliche und z. T. auch verwandte
Prinzipien in Betracht zu ziehen. Doch zeigen sich hier im Detail auch wichtige
Unterschiede. Insbesondere aber tendiert Freud, zumal in den spiteren Jahren,
zu einer dualistischen Einschitzung (Eros und 7hanatos); daB3 ein <natiirliches
Gebilde> den Grund seiner Destruktion in sich selbst birgt, ist fiir Spinoza
ohnehin undenkbar.

Riickblick

Der Verf. beschliet die Erérterungen des zweiten Bandes mit einer kriti-
schen Wiirdigung jener Ausprigungen, die die Philosphie der Immanenz im
Laufe der Jahrhunderte fand (Epilogue: Immanence and Finitude [S. 167-
186]). So erinnert er daran, dal3 Spinozas Denken seinerseits auf Vorlidufer
zurtickblicken kann. (Yovel erwihnt hier unter anderem auch die Stoiker. Doch
bleibt ihre Rolle sozusagen unterbelichtet. ? Dies ist um so mehr bedauerlich, als
Zenon von Kition, der Schulgriinder, méglicherweise dem semitischen Kultur-
kreis entstammt.) Und er weist auch darauf hin, daB die jiidische Bibel urspriing-
lich nicht jene transzendente Ausrichtung nahelegte, die spitere Theologen
artikulierten, und daBl die jiidische Welt-Sicht auch von Elementen der grie-
chischen Theologie und gewil3 auch von christlichen Umprigungen beeinfluf3t
wurde. — Auch wenn beriicksichtigt wird, daf} Spinoza von Maimonides, der
hebriischen Bibel und den Kabbalisten zehrt und zudem seine Erfahrung der
Marrano-Existenz mit sich trigt, mul} seine «immanent revolution» (S. 170)
doch als radikale Grundlegung jeder spiteren Philosophie der Immanenz ange-
sehen werden. Denn er schafft nicht allein das Klima von Ideen, er artikuliert
auch das Projekt als solches: Immanenz als einziger und alles iibergreifender
Horizont des Seins, Immanenz als einzige Quelle von Werthaftigkeit und Nor-

? 8. dazu A. GRAESER, Stoische Philosophie bei Spinoza, in: Revue internationale de
philosophie 1991.



234 Immanenz und Absolutheit

mativitit iiberhaupt, und Immanenz schlieBlich als jener eine Rahmen, inner-
halb dessen menschliche Errettung und Erlésung gegebenenfalls stattfinden
kénnten. ‘ ‘

Mit diesen Punkten ist auch das Spektrum weitergehender Fragen bedeutet:
Gilt es, die Welt der Immanenz als Natur, als Wille oder als Geschichte zu
konstruieren? Hat man sie sich als eine einzige, unbegrenzte Totalitdt vorzu-
stellen? Welche Struktur weist sie auf: die einer mechanischen Kausalitit, die
eines Organismus oder die eines Geflechtes dialektischer Beziehungen? Hat der
Mensch-innerhalb dieser Welt der Immanenz irgendeinen herausgehobenen
Status? Und soll die menschliche Befreiung entsprechend in Begriffen einer
sikularen Eschatologie verstanden werden oder in Begriffen einer eher begrenz-
ten und bescheidenen Vision? '

Hier ist Yovel als Denker in eigenem Recht gefordert. Denn er nimmt den
Epilog zum AnlaB, die Frage aufzuwerfen, welches denn der adiquate Zugang
zur Immanenz wire. Dabei kann es sinnvollerweise nicht um eine Konfronta-
tion der historischen Positionen gehen. Vielmehr stellt sich die Frage nach der
Gewichtung einzelner Elemente im Rahmen einer systematischen Auseinan-
dersetzung. Hier argumentiert der Verf., da3 sich Immanenz nicht wirklich in
Begriffen der causa sui konstruieren lasse (S. 173) und eine kritische Philosophie
der Immanenz auch Errettung nicht in dem fiir Spinoza relevanten Sinn einer
Uberwindung von Endlichkeit glaubhaft machen kénne. Im Detail weist der
Verf. eine Reihe von Inkonzinnititen sowohl im Denken Spinozas als auch in
den Positionen seiner Nachfolger und Kritiker auf. Wie er Spinozas Vergottli-
chung der Natur als unnétige Komplikation auf dem Wege zu einer kritischen
Philosophie der Immanenz tadelt, so tadelt er Kants Auffassung des Menschen
als Biirger zweier Welten als sikulare Spur christlichen Dualismus’. Der Verf.
scheut auch nicht die Vision einer Welt ohne feste Normen. Er plidiert im
Gegenteil fir die Anerkennung der Vernunft als Quelle und Kriterium der
Beurteilung all dessen, was menschlichem Sein Richtung und Bedeutung gibt
(S. 178). Doch wie steht es mit der Frage, ob die Befreiung («emancipation»)
tatsachlich, wie Spinoza offenbar glaubte, das Individuum unmittelbar erfal3t,
und zwar unabhingig von seiner Situation im sozialen Raum? Und l4Bt sich
diese Emanzipation dann tatsichlich, wie Spinoza meinte, als kraftvolle Uber-
setzung des religiosen Ideals der Erlosung begreifen? Auch hier tendiert Yovel
zu groflerer Zuriickhaltung. So wie menschliche Wesen iiberhaupt nur inner-
halb sozialer und geschichtlicher Zusammenhinge bestimmbar sind, so kénnen
sich menschliche Wesen auch nur zznmerbalb der Geschichte und durch das
Medium der Geschichte emanzipieren: Wenn es also schon keine Befreiung von
der Geschichte geben kann, so muB3 auch die Vorstellung absurd erscheinen, daf3
die Geschichte irgendwo ein Ende haben kénnte (Hegel) und/oder ein tber-
geschichtlicher Zustand menschlicher Befreiung auf uns zukomme: Sikularer
Messianismus ist fiir Yovel eine contradictio in terminis — und sikulare Illusionen
haben, so der Verf. S. 185, oft schlimmere Konsequenzen nach sich gezogen als



Immanenz und Absolutheit 235

religiose Illusionen. Kritische Philosophie der Immanenz verlangt, dal wir
Begrenzung und Begrenztheit akzeptieren und als das spezifisch ##srige begrei-
fen, als Versprechen ebenso wie als Biirde.

% % %

Yovel hat nicht nur ein erstrangiges Werk zur Ideengeschichte vorgelegt; er
hat auch ein sehr personliches Werk verfaf3t, das anlidBlich seines Erscheinens in
hebriischer Sprache Stiirme der Diskussion entfachte und so zu einem kultu-
rellen Ereignis wurde. Dieser Ruf ging auch der Publikation der englischen
Ausgabe voraus und spaltete an den Universititen der Ostkiiste der USA die
Gemiiter bereits im Vorfeld. In Anbetracht der Leitfrage ist dies auch nicht
erstaunlich. Dies gilt um so mehr, als Yovel zur Generation jener Denker
gehort, die in Israel geboren sind, und iiberdies immer wieder zu sozialen
Problemen, so auch zu den Problemen der Araber Israels, 6ffentlich Stellung
bezogen hat. So ist die Lektiire dieses Werkes, das sich z. T. wie eine Novelle
liest, auch fiir den mitteleuropdischen Leser weit mehr als nur die Lektiire eines
wichtigen Buches zur Philosophie Spinozas. Tatsichlich ist dieses Werk auch in
anderer Hinsicht so wichtig, daB jeder Disput iiber Einzelfragen der Interpre-
tation dieses oder jenes Textes unwichtig wird. -



	Immanenz und Absolutheit

