
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Immanenz und Absolutheit

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Immanenz und Absolutheit

Yirmiyahu Yovel: Spinoza and other Heretics. Vol. 1: The Marrano of Reason;
Vol. 2; The Adventures of Immanence. Princeton, N.J.: Princeton University
Press 1989, XIII + 244 S. und XV + 224 S.

Bei dieser zweibändigen Studie handelt es sich um ein höchst ungewöhnliches

Werk. Anders als andere bedeutende Beiträge zu Spinoza läßt es sich auch

kaum angemessen beschreiben. Der Verf. informiert über die Vorgeschichte
Spinozas und beleuchtet Stationen seiner Nachwirkung. Dabei bietet er seinen
Lesern nicht nur eine faszinierende Ideen- und Kulturgeschichte; er vermittelt
ihnen einen anrührenden und stellenweise auch beklemmenden Eindruck von
der Eigenart und Abgründigkeit menschlicher Konstellationen; und er
konfrontiert sie in Gestalt der Persönlichkeit Spinozas mit dem Problem des

Selbstverständnisses eines religiösen Juden inmitten einer säkularen und vor allem
weithin nicht-jüdischen Welt. So schildert Y. Yovel im ersten Band die

Lebensbedingungen jener Menschen, die im Schatten der Inquisition zur Assimilation

gezwungen wurden und eine neue Identität ausbilden mußten; er schildert
mithin die seelische Not von Menschen, die ihrer eigenen Tradition entfremdet

waren und bei dem Versuch, neue Wege zu gehen, sozusagen zwischen alle

Stühle gerieten. Spinozas Denken ist hier eigentlich nur typisches Beispiel. Die
Philosophie der Immanenz - die Annahme, daß sich alle Realität in der Realität
hier erschöpfe und daß diese Realität hier zugleich die einzige Quelle vernünftiger

Orientierung biete - war die Antwort auf eine bestimmte Situation. Freilich

wurde Spinozas Formulierung dieser Antwort besonders einflußreich. Dies
ist Thema des zweiten Bandes. Hier zeigt der Autor, daß einige der bedeutenden

Figuren der letzten zwei Jahrhunderte (Goethe, Kant, Hegel, Heine, Marx,
Nietzsche, Freud u.a.) ausdrücklich oder auch z. T. implizit an Spinoza anknüpfen.



218 Immanenz und Absolutheit

Der Hintergrund

Der erste Band gliedert sich in sieben Kapitel. Im ersten Kapitel (Prologue:
Heretic and Banned [S. 3—14]) spricht der Verf. knapp vom Leben des jungen
Spinoza und seiner Familie und weist auf das aufgeklärte Milieu der jüdischen
Gemeinschaft Amsterdams hin. Diese setzt sich aus früheren Marranos (oder
Söhnen von Marranos) zusammen. Mit anderen Forschern wie Yosef Yeru-
shalmi hält der Verf. dafür, daß es erstaunlich sei, daß sich die Menschen
mehrheitlich in das Bezugsfeld jüdischer Normen reintegriert hatten (S. 8).
Doch gab es offenbar auch häretische Bewegungen. Als Uriel da Costa nach

zweimaliger Verbannung und zweimaligem Widerruf Selbstmord beging, war
Spizona gerade acht Jahre alt; und der Verf. geht davon aus, daß Spinozas
Häresie - diese wandte sich ja nicht nur gegen die Lehren des jüdischen und
christlichen Glaubens, sondern auch gegen die Auffassungen mehr oder weniger

akzeptierter Häresien deistischer Provenienz (S. 5) - weniger als Resultat der
Lektüre jüdischer Philosophen zu erklären sei denn als geistiges Erwachen
innerhalb eines speziellen sozialen und kulturellen Milieus (S. 7).

Noch etwa sechs Monate vor seiner Verbannung am 27. Juli 1656 scheint

Spinoza zumindest nach außen hin ganz und gar in Übereinstimmung mit den

Normen seiner Gemeinschaft gelebt zu haben. Dies mag den Überlegungen
entsprochen haben, die Spinoza selbst im Traktat über die Verbesserung des

Verstandes § 17 artikuliert. Doch was brachte ihn plötzlich dazu, gegen diese

Maximen zu handeln? Sein Biograph Jean M. Lucas behauptete, daß Spinoza
den Bruch seit langem gewünscht und zu einem bestimmten Zeitpunkt erkannt
habe, daß die Beobachtung äußerer Konformität einen Konflikt mit seinem

eigenen Glücksstreben bedeutete; andere Interpreten betonen hier den Einfluß
Juan de Prados. Dieser war nach wechselvollem Leben als heimlicher Jude der

Inquisition entronnen und sah sich nun selbst mit theologischen Zweifeln
konfrontiert; als er nach Amsterdam gelangte, etwa ein Jahr vor Spinozas
Verbannung, fiel er durch Arroganz und Besserwisserei auf (S. 8). Zur gleichen Zeit
kam auch Isaac La Peyrère nach Amsterdam, ein calvinister Theologe und
Bibelkritiker und Freund von Spinozas früherem Lehrer Menasseh ben Israel.

Vielleicht waren es diese Kontakte, die den Prozeß der Gärung beschleunigten
und Spinozas Entscheid erleichterten. Anders als de Prado, der weiterhin jenes

Doppelleben führte, welches er im Marrano-Untergrund Spaniens gewohnt
war, und der unbedingt innerhalb der jüdischen Gemeinschaft Amsterdams
bleiben wollte, steuerte Spinoza auf einen offenen Bruch zu.

Immer wieder wurde die Frage aufgeworfen, ob für die Reaktion der
jüdischen Gemeinde politische Erwägungen maßgeblich waren. Hatte nicht Hugo
Grotius selbst 1615 Zweifel bezüglich vieler Marrano Immigranten geäußert
und darauf Wert gelegt, daß sich alle Juden über 14 Jahren zu den Inhalten des

jüdischen Glaubens bekannten? Unser Autor mißt diesem Punkt schon deshalb

wenig Bedeutung zu, weil die politischen Verhältnisse in den Niederlanden nun



Immanenz und Absolutheit 219

40 Jahre später kaum noch mit denen um 1615 vergleichbar waren (S. 10-11).
Aber war da nicht das Bemühen, Oliver Cromwell dazu zu bewegen, die Juden
wieder nach England einreisen zu lassen? Befand sich nicht Menasseh ben Israel

just zu der Zeit zu Gesprächen in London, als Spionza in Amsterdam der Bann
traf? Auch diese Hypothese, wonach der Entscheid in Amsterdam die Befürchtungen

jener Puritaner in England besänftigen sollte, welche mit einer jüdischen
Immigration auch das Eindringen häretischer Ideen und religiösen Abfallens

beargwöhnten, hat im Urteil des Verf. wenig Gewicht. Denn Menasseh ben

Israel hatte innerhalb der Amsterdamer Gemeinde nur geringen Einfluß; und
die Vorstellung einer Rückkehr nach England war wohl seine eigene (vielleicht
messianisch geprägte) Idee (S. 11). So tendiert der Verf. zu der Meinung, daß

die Gründe für die Exkommunikation eines Spinoza, da Costa und de Prado

vorwiegend in den Gegebenheiten der Amsterdamer Gemeinde selbst zu
suchen seien: Hier sah man sich vor die Aufgabe gestellt, das Überleben der
Gemeinschaft zu sichern und damit auch einen Schutz für diejenigen zu gewährleisten,

die vor der Inquisition flohen. Dies aber bedeutete, daß die sog. Neuen

Juden aus der iberischen Halbinsel in religiösen Traditionen des Judentums
aufgenommen werden mußten; und es galt, einen Prozeß historischer Kontinuität

zu erneuern, der auf grausamste Weise unterbrochen worden war. Angesichts

der Bedrohung durch die Inquisition, der gerade um 1655 Menschen zum

Opfer fielen, die Angehörige in Amsterdam hatten (S. 13), bestand für die

Leitung der jüdischen Gemeinde die wesentliche Aufgabe darin, so etwas wie
eine organische Kontinuität zu schaffen. So sehr aber Spinozas Apostasie von
dieser Situation her bestimmt wurde, so unausweichlich verlangte denn die

Situation auch seine Exkommunikation. Doch betont der Verf. zugleich, wie
jenes Recht auf Würde und Freiheit der Persönlichkeit, das Spinoza zu seinem

Bruch mit Judentum und Christentum in Anspruch nahm, einen Prozeß der

Emanzipation vorausskizziert. Spinoza wird so zum Boten einer neuen Zeit.

Sinnkrise und neue Hoffnung

Im zweiten Kapitel (Spinoza, the Marrano of Reason [S. 15-39]) beschreibt
der Verf. jene Vorgänge, die innerhalb eines Jahrhunderts zur Auslöschung
jüdischen Lebens auf der iberischen Halbinsel führten; er spricht von den

nichtigen politischen Anlässen, die 1391 in Sevilla Ausbrüche nie gekannter
Feindseligkeiten verursachten und alsbald weitere Regionen des Landes in
Mitleidenschaft zogen. Innerhalb von fünfundzwanzig Jahren entwickelte sich

zudem ein neues soziales Phänomen, das die zukünftige Geschichte Spaniens

prägen sollte, nämlich die «conversos» - Juden, die zum Christentum konvertiert

waren, samt ihren Nachkommen, und recht frühzeitig auch Marranos

genannt wurden (S. 16). Zwar eröffnete die Konversion diesen <neuen Christen»

z.T. erstaunliche Perspektiven und gesellschaftliche Chancen. Doch



220 Immanenz und Absolutheit

machten sich bald auch Eifersucht und Mißgunst aufSeiten der <alten Christen>
bemerkbar. So kam es um 1449 in Toledo zu den ersten Attacken auf die <neuen
Christen), die man nun unter Hinweis auf Rassenzugehörigkeit und «Inferiorität

des Blutes» (S. 17) von allen öffentlichen Ämtern und Ehren fernzuhalten
trachtete. Zwar wurden diese Statuten von Papst und König abgelehnt. Doch
unter Philip II. wurden sie Gesetz und auch auf andere Rassen ausgedehnt. - In
Portugal war die Situation zunächst weniger bedrückend. Doch änderte sich hier
alles in dem Moment, da Manuel I., der die Eheschließung mit der Tochter
Fernandos und Isabels anstrebte und deshalb alle Juden vertreiben lassen sollte,
einen politischen Schachzug ersann. Da er namentlich im Blick aufdie weit- und
wirtschaftspolitischen Gegebenheiten nicht auf die Juden verzichten konnte,
<machte> er sie zwangsweise zu Christen. Dies führte dazu, daß der Anteil an

<neuen Christen) in Portugal rund fünfmal größer war als in Spanien. Als dann
die Inquisition jedoch mehrere Jahrzehnte lang drastische Verfolgungen betrieb,
flohen die Marranos nach Spanien, wo die Situation weniger gefährlich war.
Freilich gab es bereits Marrano-Kolonien außerhalb Spaniens. Zwar durften
sich die Marranos nicht überall öffentlich zum Judentum bekennen; doch gab es

Städte, in denen dies möglich war, so z.B. in Venedig, Altona, Hamburg und
Amsterdam; dorthin gelangten auch Spinozas Eltern.

Die Situation dieser Menschen läßt sich, so der Verf. S. 19£, am besten

verstehen, wenn berücksichtigt wird, daß die Marranos zwar christlich erzogen
waren, aber über und neben Christus das Gesetz Moses als Heilsweg verstanden,
welches ihren Vorvätern eröffnet worden war. Nur wußten sie über dieses

Gesetz so gut wie nichts. Was sie über das Judentum selbst in Erfahrung bringen
konnten, beschränkte sich auf Informationen in polemischen Werken gegen die

Juden, auf die Aussagen in der lateinischen Vulgata und in anderen christlichen
Quellen, und die Vorstellung der Errettung, die im Prozeß der christlichen
Erziehung zu einer Leitidee werden mußte, war dem jüdischen Glauben in
dieser Form zumindest fremd. Hier also zeichnet sich eine Religiosiät ab, die

Züge einer Dualität trägt und doch weder christlich noch jüdisch war. So litten
die Marranos auch an einer dreifachen Entfremdung. Sie teilten das Exil der

Juden, sie lebten in der Entfremdung von ihrer christlichen Umgebung, und sie

lebten auch im Exil gegenüber den Juden selbst. Dies zeigt sich auch da, wo die

offizielle jüdische Welt Kontakt zu ihnen ablehnt und Mühe bekundet, die

judaisierenden Marranos überhaupt als Juden anzuerkennen.
Doch gab es mehrheitlich auch jene Gruppen von Marranos, die sich in der

christlichen Glaubensgemeinschaft niederließen, gelegentlich auch
leidenschaftlich für den neuen Glauben lebten und sogar Bischöfe und Inquisitoren
wurden. Andere wiederum wurden durch die Verwebung beider Religionen an
den Rand von Skeptizismus und Diesseitigkeits-Ausrichtung gedrängt; hier
finden wir auch Ausprägungen rationalistischer Philosophie, dies sowohl in
deistischer als auch in neu-heidnischer Form. Zu den wichtigen Figuren dieser

Gruppe zählt z.B. Fernando de Rojas, dessen Stück La Celestina der Verf. im



Immanenz und Absolutheit 221

vierten Kapitel ausführlich untersucht und als Dokument der Marrano-
Erfahrung zu lesen versteht. So gut wie alle diese Merkmale - Heterodoxie,
Gespür für Äquivokation und sprachliche Doppelbödigkeit, ein sozusagen
zweifaches Leben, der Bruch zwischen Äußerem und Innerem, die Sehnsucht nach

Erlösung und damit verbunden die Haltung vor Weltlichkeit und Verneinung
von Transzendenz - finden sich auch bei Spinoza; und der Verf. zeigt im Detail,
wie stark und tief Spinozas Texte von diesen Zügen durchdrungen sind. Damit
wird auch die eigentliche These des Verf. deutlich : Wie sehr Spinoza auch durch
individuelle Leseerfahrungen (und hier namentlich durch die Lektüre
mittelalterlicher jüdischer Denker) geprägt worden sein mochte und wie stark auch

persönliche Kontakte wie die mit de Prado und La Peyrère Spinoza geformt
haben mußten, so wenig erklären diese Faktoren, wenn das psycho-kulturelle
Milieu des Marranismus nicht als Hintergrund erkennbar wird (S. 29).

Diese These gewinnt im dritten Kapitel (The Split Mind: New Jews in
Amsterdam [S. 40—84]) weitere Konturen. Hier untersucht der Verf. u.a. das

Phänomen solcher Heimkehrer, die offensichtlich falsche Vorstellungen von
dem hatten, was sie in Amsterdams jüdischer Gemeinde erwartete. So behauptete

Uriel de Costa in seinem Exemplar humanae vitae, daß jenes rabbinische

Judentum, das er in Amsterdam vorfand, nichts mit der ursprünglichen
Botschaft des Judentums zu tun hätte. Zwar wird die sogenannte Autobiographie
heute mit Skepsis betrachtet; denn zahlreiche Feststellungen lassen sich selbst

bei gutem Willen nur als Selbsttäuschung charakterisieren. Doch ändert dies

nichts am Grundsätzlichen. Im Gegenteil, der Verf. sieht gerade die zahlreichen

Ungereimtheiten als Bestätigung seiner These bezüglich des typischen Portraits
der Marrano-Erfahrung (S. 48-49). Doch betont er, daß nicht alle Heimkehrer
so reagierten wie da Costa. Gegenteilige Beispiele finden wir in Gestalt des

Balthasar Orobio de Castro, der nach seiner Ankunft in Amsterdam die

Marrano-Erfahrung als Irrweg und alle häretischen Erwartungen als Dünkel
apostrophiert. Andere Personen lassen sich weniger leicht einschätzen. Dazu gehören

einmal der bereits erwähnte Arzt Dr. Daniel de Prado, zum anderen der
Bibelkritiker La Peyrère. Da beide mit Spinozas Entwicklung verbunden werden,

widmet der Verf. auch dieser Frage besondere Aufmerksamkeit. Sowohl de

Prado als auch La Peyrère waren eigenwillige Denker. Mit dem einen verband

Spinoza die Einsicht — dies geht aus einem Zeugnisbericht der Inquisition
hervor (S. 74) -, daß es Gott nur «philosophisch gesehen» gebe. Dabei scheint
de Prado eine deistische Konzeption entwickelt zu haben, während Spinoza auf
eine pantheistische Auffassung zusteuerte; und während de Prado in bezug auf
die Frage der Unsterblichkeit einem völligen Naturalismus zuneigt, suchte

Spinoza nach einer Lösung, die zumindest dem individuellen Geist eine Art von
Errettung einräumt. - Obschon de Prado anders als Spinoza für sich selbst einen
Verbleib in der jüdischen Gemeinschaft anstrebte und dies nur um den Preis

demütigender Gesten erreichen konnte, zu denen sich Spinoza nicht bereit
finden konnte, behielten beide Denker Kontakt zueinander. - Von dem ande-



222 Immanenz und Absolutheit

ren Denker übernahm Spinoza die Einsichten der Bibelkritik. Offenbar hatte La

Peyrère sogar eine eigentliche Marrano-Theologie entwickelt und in diesem

Zusammenhang eschatologische Vorstellungen vertreten, die weniger als Visionen

einer fernen Zukunft denn als Grundzüge unmittelbarer politischer
Handlungen anmuten (S. 82). Doch scheinen diese Vorstellungen bei Spinoza
keinen Reflex gefunden zu haben. Immerhin gelingt es dem Verf., seine These

bezüglich der Marrano-Erfahrung Spinozas («grounded in unique Marrano
condition and in the split and complex mind» [S. 83]) plausibel zu machen.
Leider fehlen uns eigentliche Informationen über Spinozas Kindheit, über sein
Leben und seine Lesegewohnheiten. Um so geschickter ist darum Yovels
Entscheid, die Marrano-Struktur selbst anhand des Stückes La Celestina deutlich
werden zu lassen, um von hier aus auch eine Basis zu Beurteilung weiterer
Motive und Thematiken im Werke Spinozas gewinnen zu können.

So arbeitet der Verf. im vierten Kapitel (Marranos in Mask and a World
without Transcendence: Rojas and La Celestina [S. 85-127]) subtile Doppelbödigkeiten

dieser außerordentlich erfolgreichen Tragikomödie heraus und zeigt,
wie diese Doppelbödigkeiten das Leben der Marranos spiegelt. Derartige
Hinweise sind keineswegs auf Anspielungen auf die Inquisition und deren Prozesse

beschränkt; sie verbergen sich z. B. in der Verwendung solcher Ausdrücke wie

«Hoffnung» und «Rettung», die in der Innensicht der Marranos einen ganz
anderen Stellenwert hatten als im Leben der sog. <alten Christen> (S. 98). Und
hier, wo diese Ausdrücke relativ unverfänglich im erotischen Kontext auftauchen

und der Hure Celestina die Aufgabe zufällt, zwischen Calisto und dessen

<salud> zu vermitteln - eine Aufgabe, die eigentlich Sache der Kirche ist —, wird
die Situation pikant; dies gilt um so mehr, als damit zugleich die <esperanza> der

judaisierenden Marranos karikiert und womöglich auch auf jene antisemitischen
Intuitionen abgestellt wird, die seit den Zeiten der Kirchenväter das Judentum
mit einem Bordell vergleichen. So betrachtet, verkörpert Celestina Aspekte
sowohl des Judentums als auch der Kirche. Doch erweist sie sich selbst als

«ursprüngliche natürliche Kraft, welche beide Religionen transzendiert» (S. 99)
und dabei als urwüchsige, neopagane Realität erkennbar wird (S. 126). Zwar

mag es naheliegen, Rojas hier und da neo-stoische Auffassungen zuzuschreiben.

Doch weist Yovel derartige Interpretationen zurück. Denn er interpretiert
Rojas' Universum als sinnentleertes Labyrinth und «metaphysical wasteland»

(S. 126). Hierbei gilt es zu sehen, daß Rojas mehrfach von der Inquisition
behelligt wurde und namentlich auch sein Schwiegervater Alvaro de Monteal-
bon unangenehme Erfahrungen machen mußte; um so krasser mutet darum der

Gegensatz zwischen der unauffälligen, aber soliden Karriere Rojas als Provinzjurist

auf der einen [i.e. äußeren] Seite und dem schillernden, komplexen Leben
in La Celestina auf der anderen [i.e. inneren] Seite an (S. 95).



Immanenz und Absolutheit 223

Wissen und Vision

Im fünften und sechsten Kapitel versucht Yovel nun, wesentliche Einsichten in
die Struktur der Marrano-Existenz für seine Deutung Spinozas nutzbar zu
machen. In einem ersten Schritt (Spinoza, the Multitude and Dual Language
[S. 128-152]) untersucht er dessen Blick aufdie Menge, in einem zweiten Schritt

(Knowledge als Alternative Salvation [S. 153-171]) entsprechend die Beurteilung

des Weisen. Während Rojas und andere Autoren in seiner Nachfolge die

für die Marrano-Kultur so typische sprachliche Doppelbödigkeit aus der Ebene
der Notwendigkeit in die Sphäre künstlerischer Werthaftigkeit überführen, setzt
sie Spinoza bewußt als philosophisches Instrument ein. Diese Technik, die der
Verf. vor allem in den zu Spinozas Lebzeiten veröffentlichten Schriften findet
(auch in den Briefen übrigens, weniger freilich in der Ethik, die sich an eine

homogene Leserschaft wendet [S. 29]), besteht darin, daß Spinoza mittels ein
und derselben Wendung dem fortgeschrittenen und verständigen Leser eine

sozusagen verdeckte Mitteilung zukommen läßt, während er die große Menge
auf der Basis der wörtlichen Bedeutung geradezu in die gegenteilige Richtung
weist. Dabei stellt die große Menge ein Problem eigener Art dar. Anders als

einige Individuen, die sich zur Ebene des Verstandes {ratio) emporschwingen
können und vielleicht sogar zu intuitivem Wissen {scientia intuitiva) gelangen,
wird die überwiegende Anzahl von Menschen immer in der Sicht der Vorstellung

{imaginatio) verharren und sich in ihrem Verhalten von den Kräften
steuern lassen, die diese spezielle Sichtweise ausmachen, bzw. von ihr bestimmt
werden. Mithin kann Spinozas Programm für die Menge auch nicht klare und
deutliche Ideen nutzbar machen. Er muß vielmehr - dies zeigt der Theologisch-

Politische Traktat - die Psychologie der Masse in Betracht ziehen; und er muß
auf dem Wege einer Reform der religiösen und politischen Institutionen jene

Bedingungen mildern oder gar aufheben, welche zu Zuständen der Entfremdung

führen und zwangsläufig destruktiver Art sind. In diesen Zusammenhang
gehört die Ersetzung historischer Religionen durch eine allgemeine Religion,
welche ihrerseits allerdings extern - nämlich durch die Vernunft - bestimmt ist
und so zum Instrument politischer Vernunft innerhalb der Sphäre der imaginatio
wird.

Nun schreibt Spinoza den Theologisch-Politischen Traktat in lateinischer
Sprache! Spricht dies gegen die Deutung des Verf.? Yovel zieht sich hier
geschickt aus der Affäre. Denn er rechnet damit, daß Spinoza ähnlich wie vor
ihm Maimonides mit dem Terminus <Menge> eine Gruppe von «mainstream
teachers» (S. 136) identifiziert, die das Denken der Masse repräsentieren; wenn
aber Spinoza in seinen Briefen an Oldenburg zu erkennen gibt, daß er
insbesondere an calvinistische und andere Theologen denke, so stellt sich die Frage,
wie Spinoza seine eigentlichen Schüler einschätzt und ob auch die Ethik selbst

im Dienste dieser übergreifenden rhetorischen Zielsetzung stehe. Diese Frage
eröffnet den Blick auf zahlreiche Problemnester: Welches ist der Status der



224 Immanenz und Absolutheit

Definitionen? Wie verhält sich das System der Wahrheit (i.e. wie es im unendlichen

Geiste Gottes besteht) zu der erkenntnismäßigen Ordnung? Und wie ist
das geometrische Modell selbst einzuschätzen? Diese Punkte hier auch nur
ansatzweise explizieren zu wollen, würde sicher zu weit führen. Yovel gehört zu
den Autoren, die die geometrische Ordnung weniger als inneren Zug der Sache

denn als philosophische Stimmung («philosophical mood» [S. 139]) einschätzen.

Er sieht in der Verwendung des mos geometricus einen Aufruf zu Klarheit,
Strenge und Sorgfalt, i.e. die notwendigen Bedingungen der Rationalität; und er
deutet das geometrische Modell, welches ja als Antithesis zur metaphorischen
Ausdrucksweise gilt, seinerseits als eine Art von Metapher (S. 140).

Generell gesehen wirbt der Verf. hier für ein besseres Verständnis des

historischen Momentes im Denken Spinozas und plädiert für die Anerkennung
einer besonderen hermeneutischen Dimension im Duktus der Argumentation
auch der Ethik. Diese Dimension wurde auch von Strauss und seinen Schülern
verkannt (S. 152), wobei Yovel zugesteht, daß seine eigene Einschätzung dieses

Phänomens wesentlich an die Annahme der Marrano-Wurzeln Spinozas gebunden

ist; und es ist eben diese Annahme, welche begreiflich macht, daß Spinoza
nicht nur ein komplexes Instrumentarium sprachlicher Doppelbödigkeit zum
Einsatz bringt, sondern seinerseits auch einen Weg zur Errettung («salvation»)
vorzeichnet: So handelt es sich bei der Verwendung religiös gefärbter Termini
nicht um Maskierungen eines Atheisten, sondern um den Versuch, wesentliche
Momente religiösen Denkens innerhalb einer Philosophie der Vernunft
aufzuheben und so zu einer Religion der Vernunft umzuformen. Dies geschieht in der

Konzeption von Wissen als scientia intuitiva.
Nun hängt die Überzeugungskraft dieser Vermutung wesentlich an der

Frage, wie die Rolle der scientia intuitiva genauer bestimmt wird; und diese Frage

gehört sicher zu den kontroversen Punkten der Spinoza-Forschung. Auf diese

Diskussion geht der Verf. nicht ein — von einem Hinweis aufBennett und einem
anderen auf Curley einmal abgesehen. Seine Auffassung des Status der scientia

intuitiva ist von der Vorstellung geleitet, daß der Philosoph hierein Verständnis
einzelner Wesenheiten («essences» [S. 166]) jenseits abstrakter kausaler
Beziehungen gewinne und zugleich auch Gott als etwas begreife, was notwendig
existiert und z.B. in mir selbst Ausdruck erlangt.1 In dieser Art der Betrachtung
gewinnen die vormals nur abstrakten und diskursiven Einsichten nunmehr eine
konkrete und geradezu persönliche Dimension; die scientia intuitiva birgt nämlich

erlösende bzw. errettende («salvational» [S. 167]) Momente. In psychologischer

Hinsicht bringt die dritte Erkenntnisweise Kraft, Freude und ein Gefühl
der Befreiung mit sich, das als Art der <Wieder-> bzw. <Neugeburt> erfahren
wird; in metaphysischer Hinsicht führt sie zu einer Transzendierung der end-

1 Zu dieser Frage werde ich in einem Beitrag «Mensch und Wirklichkeit bei Spinoza»
in dieser Zeitschrift Stellung nehmen.



Immanenz und Absolutheit 225

liehen Existenz. Doch handelt es sich bei dieser Transzendierung um etwas, das

sich im Leben selbst ereignet - «eternity within this life and not beyond it»
(S. 169) - und eher als besondere Qualität des Existierens aufgefaßt werden
muß. (Vermutlich könnte Yovel seine Erwägungen bezüglich eines Unterschiedes

zwischen «eternity» und «sempiternity» hier unter Hinweis auf Aristoteles'
Konzeption der energeia als Weise zeitlosen Existierens stärken. Im übrigen
scheint auch die Auffassung des Lebens gemäß dem Geist im X. Buch der
Nikomachischen Ethik und damit verbunden die Vorstellung einer Unsterblichkeit

- man ist das, was man denkt - Spinozas Überlegungen zu antizipieren.)
Mithin erweist sich der rettungshafte Aspekt hier nicht als Überwindung der
Sterblichkeit; er zeigt sich als Form der Überwindung alles Endlichen.

Damit gelangt der Verf. zum Schluß des ersten Teils seiner Untersuchung
und zu der Frage, die ihn und andere jüdische Interpreten Spinozas nicht aus

ihrem Bann entläßt: Wer war Spinoza? Wie stellt man sich auf ihn ein? Im
siebten Kapitel (Epilogue: Spinoza and his people: The first secular Jew?
[S. 172—204]) diskutiert der Verf. eine Reihe von Punkten, die die innerjüdische
Diskussion des Selbstverständnisses des Judentums berühren und zugleich eine

Erweiterung des interreligiösen Gesprächs in sich bergen. Offensichtlich hat
Yovel auch hier dezidierte Ansichten; und er weiß für diese Auffassungen zu
werben. Da ist erstens die These, daß die Idee des Judentums für Spinoza nicht
etwa aus theologischen Erwägungen heraus obsolet wurde, sondern deshalb ein
Problem darstellte, weil die jüdische Religion nicht mehr zur nicht-politischen
Existenz in der Diaspora paßte (S. 179); und da ist zweitens die These, daß

Spinoza - auch diese Einsicht gründet wieder in der Marrano-Erfahrung - auf
eine Überlegung zusteuerte, der er selbst noch nicht begrifflichen Ausdruck zu

geben vermochte: die Überlegung nämlich, daß Existenz als Jude einen größeren

Bereich erfasse als jüdische Religion und daß beide nicht einfach identifiziert
werden können (S. 190). Mit der letzten These wendet sich der Verf. u.a. auch

gegen solche Interpretationen, die Spinoza als verkappten Zionisten verstanden;

eine genauere Analyse der relevanten Stelle(n) zeigt, daß Spinoza auch hier
säkulare Vorstellungen entwickelt - Vorstellungen, die dem modernen Zionismus

als Botschaft und Korrektiv dienen könnten (S. 193).
Indem Spinoza das Judentum selbst als Form historischer Religion zurückweist

und den praktischen Aspekt betont - dabei folgt Spinoza übrigens, wie der

Autor selbst feststellt, einem Strang des jüdischen Selbstverständnisses im
Mittelalter (S. 198) -, sieht er das Judentum der Zukunft im Lichte seiner

Konzeption der universalen Religion und damit auch als Träger menschlichen

Fortschrittes für die Zukunft. In Yovels Sicht stellt sich Spinoza sogar als

Begründer eines säkularen Judentums dar. Zwar konnte Spinoza selbst weder
einzelne Varianten voraussehen noch jene geschichtlichen Entwicklungen
abschätzen, die defacto den Prozeß der Säkularisierung bestimmen sollten. Doch
wirkte er über die Grenzen dieses Prozesses hinweg und hat so wesentlichen

Anteil an der Säkularisierung Europas insgesamt. Auch deshalb empfindet der



226 Immanenz und Absolutheit

Verf. jene - in Israel selbst bis heute erfolglosen - Versuche als ebenso vielsagend

wie absurd, den Bann von Spinoza zu nehmen! Welche Autorität wäre
dazu befugt? Und wäre damit Spinozas Sache wirklich gedient? Um so mehr fällt
die Tatsache ins Gewicht, daß die Amsterdamer Gemeinde ihr einstiges
Mitglied längst wieder aufgenommen hat und daß gemäß einem Erlaß von 1796

jüdische Bürger ihre Beziehungen zur Gemeinde selbst regeln können.

Immanentische Perspektiven

Der zweite Band schließt an die Thematik des ersten Bandes an. Doch setzt

er seine Lektüre nicht unbedingt voraus. Die Abenteuer der Immanenz
entspringen zwar der Marrano-Erfahrung; doch sind sie nicht an diese gebunden.
Im übrigen hat der Verf. den Terminus «Immanenz» bewußt gewählt. Gegenüber

Ausdrücken wie «Pantheismus» oder «Naturalismus» verdient er schon
deshalb den Vorzug, weil einige Denker, die in der Darstellung Yovels eine

wichtige Rolle spielen, jede Vergöttlichung immanenten Seins ohnehin als

Illusion brandmarken würden und Spinozas Denken selbst im Grundsätzlichen
wohl durch den Begriff der Immanenz besonders treffend charakterisiert werden

kann. - Mit der Verwendung des Begriffes des Häretikers verbindet der
Verf. eine Portion von Ironie und Wohlwollen. Denn als Häretiker gelten die

im Nachfolgenden behandelten Denker jeweils relativ zur Orthodoxie jener
Tradition, der sie entstammen.

Der Verf. beginnt diese Darstellung des Nachwirkens Spinozas mit einem

Kapitel «Spinoza and Kant: Critique of Religion and Biblical Hermeneutics»
(S. 3—26). Was Spinoza und Kant gewissermaßen unter der Oberfläche verbindet,

ist Kritik der Religion als Instrument der Reinigung des Geistes («mind»)
und die Verwendung biblischer Hermeneutik mit der Absicht, den transzendenten

Aspirationen ihrer Leserschaft eine immanente Ausrichtung zu geben
und so für eine neue «immanente» Religion der Vernunft zu werben (S. 6). Nun
sieht Yovel selbst sehr wohl, daß die Verwendung des Terminus «immanent» in
Bezug auf Kant hier nicht ganz ungefährlich ist. Doch gerade weil der Verf.
diese Gefahr sehr herunterspielt und den Begriff der «humanistic immanence»
vorsichtshalber mit dem Begriff eines Anti-Naturalismus verbindet, wird die

Optik der z. T. beißenden Kritik des alternden Kant an den Religionen besonders

deutlich. Daß Kant den Theologisch-Politischen Trakat kannte, hält auch

Yovel für zweifelhaft. Doch zieht auch er die Möglichkeit in Betracht, daß Kant
die Ideen Spinozas auf dem Wege der Vermittlung Moses Mendelssohns
kennenlernte und hier insbesondere Spinozas Vorstellungen über die Juden und
ihren Staat ausarbeitete, sowie an dessen These anknüpfte, daß die Bibel keine

kognitiven Behauptungen geltend mache, sondern nur eine moralische Lektion
erteile (S. 9). Diese Einschätzung hat eine komplizierte Vorgeschichte. Verein-



Immanenz und Absolutheit 227

facht betrachtet, war die Bibel in humanistischer Zeit zu einem Text geworden;
bei Spinoza wird aus dem Text ein Dokument. Kant hat seine Methode der

Bibel-Exegese nicht ausdrücklich zu einem Thema gemacht. Doch lassen sich

zahlreiche Stellen hier zu einem Bild formen. Dabei versteht der Verf. die
unterschiedlichen Auffassungen Spinozas und Kants in erster Linie als

Ausdruck verschiedener philosophischer Temperamente (S. 22). Insbesondere aber

spielt auch eine Rolle, daß Kants Einschätzung der Vernunft und ihrer
Geschichte teleologisch bestimmt ist, während Spinoza gerade diese Art der

Betrachtung nicht offenstand (S. 23).
Genau dieser Unterschied prägt auch die Konstellation Hegel/Spinoza.

Auch für Hegel ist der Gedanke leitend, daß die Vernunft in der Geschichte
wirkt. Nur hat dieser Gedanke gleichsam ein ontologisches Korrelat. Denn
Hegel fordert (in der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes), das Absolute nicht
nur als Substanz, sondern auch als Subjekt zu betrachten. Damit ist, zumindest in
Hegels Sicht der Dinge, die entscheidende Korrektur und Ergänzung Spinozas
benannt (vgl. Verf. S. 30). Yovels zweites Kapitel (Spinoza and Hegel: The
immanent God-Substance or Spirit? [S. 27-51]) leidet daran, daß der Verf. hier
(siehe jedoch S. 61) seine Leser weder über die Konstellationen des sog.
Pantheismus-Streites (Jacobi u.a.) aufklärt - dies geschieht dafür in F. Beisers

bedeutendem Buch The Fate ofReason — noch die hen kai ^«-Spekulation bei

Schelling und insbesondere Hölderlin entwickelt. Von hier her würden dem

englischen Leser jene Bedingungen klarer vor Augen treten, unter denen Hegels

Spinoza-Verständnis steht. So aber mag Hegels Sichtweise gewaltsamer und
willkürlicher anmuten, als sie es ohnehin ist. Davon abgesehen ist dieser Essay
ein Specimen großer Klarheit und Umsicht. Der Verf. zeigt, daß Hegel dem

philosophischen Projekt Spinozas, nämlich die Struktur der Realität in Begriffen
einer einzigen Totalität zu verstehen, mit großer Bewunderung begegnet ; und er
macht deutlich, daß die Kritik an Spinozas Wirklichkeitsauffassung in erster
Linie auf implizite Annahmen Spinozas abstellt, denen die Aussagen des

Systems nicht genügen. Anders steht es mit der Kritik an der Methode Spinozas,
d.h. an der Voraussetzung formal-deduktiver Beziehungen. Hier läßt sich Hegel
von seinen eigenen Annahmen bezüglich des organischen Charakters der Totalität

leiten, welche sich dialektisch entfalte und deren Beschreibung sinnvollerweise

in den Begriffen der Entwicklung der Sache selbst gegeben werden
müsse. (An dieser Stelle wäre zu fragen, ob Hegels Verwendung des Gegensatzes
zwischen Verstand und Vernunft nicht ihrerseits auf Annahmen abstellt, die

Spinoza in Gestalt seiner Unterscheidung verschiedener Erkenntnisweisen
voraussetzte.) Auf dem Hintergrund dieser Annahme einer dialektischen Struktur
der Totalität wird z. B. auch die quasi-subjektivistische Lesart bezüglich des Seins

der Attribute in Ethik I, def. 4 verständlich (S. 37).

Hegels eigene Version des Pantheismus wird vom Verf. überzeugend als

vergleichsweise stärkere Häresie charakterisiert. Denn bei Hegel verliert Gott
nicht nur seine Transzendenz; er wird sogar als Produkt eines Prozesses in der



228 Immanenz und Absolutheit

Zeit verstanden (S. 33); insbesondere aber die Vorstellung, daß die Entwicklung

Gottes zum Bewußtsein seiner selbst führe und dieses Selbstbewußtsein

sozusagen Teil der Totalität sei, stellt eine Herausforderung sondergleichen dar.

Auf der anderen Seite ist es gerade diese <Häresie>, welche eine philosophische
Neuinterpretation einiger bedeutender Mythen und religiöser Vorstellungen
gestattet und damit auch ein gewisses Verständnis für derartige Phänomene

ermöglicht. In diesem Punkt freilich müßten sich die Geister scheiden. Denn
Spinoza wandte sich entschieden gegen alle Formen von Anthropomorphismus
und betrachtete insbesondere die christliche Vorstellung einer vermittelnden
Funktion des Sohnes als eine besonders starke Form von Aberglauben (S. 45).
Diese Divergenz spiegelt in Yovels Augen etwas vom Gegensatz zwischen der
Heterodoxie des protestantischen Philosophen auf der einen und der Häresie
des jüdischen Ex-Marrano auf der anderen Seite ; und Hegel erscheint hier, bei

näherer Betrachtung, sogar als Revisionist, der mit der Auszeichnung der
Geschichte einen neuen corpus christi und zugleich auch einen corpus dei Gestalt

gewinnen läßt. Diese Sichtweise bedeutet freilich eine Entheiligung («desacri-

lizating» [S. 46]) der Natur, die Spinoza vehement ablehnte und auch hinsichtlich

der Annahme teleologischer Strukturen bereits im Ansatz zurückgewiesen
hätte. Doch zeichnet sich hinter dieser Divergenz ein Problem ab, das in der Zeit
nach Hegel zu einer Fragestellung systematischer Art werden sollte: Entweder
votiert man für einen konsequenteren Spinozismus, in welchem das Universum
auch nicht mehr die Spur jener rationalen Prinzipien trägt, die Spinoza von der
Präsenz Gottes überzeugten und, wie Nietzsche einwarf, doch nur Ausdruck der

gleichen metaphysischen Illusion seien wie die von Spinoza getadelte Annahme

teleologischer Strukturen. Oder aber man sucht eine Alternative zu Hegels
Annahme der inhärenten Teleologie und versteht alle absichtsvollen zweckhaften

Momente mit Marx als Produkt menschlicher Arbeit. Nietzsche und Marx
bedeuten somit zwei Alternativen zu jenem Spinozismus, der die idealistische

Korrektur Hegels ablehnt.
Die Marxschen Affinitäten mit Spinoza lassen sich bereits im Denken der

sog. Hegeischen Linken ausmachen. Diesen Aspekten geht der Verf. im dritten
Kapitel (Spinoza in Heine, Hesse, Feuerbach: The Naturalization of Man [S. 51-
77]) nach. Denn die radikalen Hegelianer empfanden Spinoza als Heroen und
als den «Moses der modernen Freidenker» (S. 51). Neben der Religionskritik
beeindruckte insbesondere der sog. Pantheismus. Dieser wurde als Ausdruck
einer neuen Wertschätzung der Erde und alles Irdischen überhaupt empfunden.

Eine der Figuren, die der Verf. hier näherhin charakterisiert, ist Heinrich
Heine, der Hegel sinngemäß zu Spinoza zurückzubringen versucht und
gelegentlich auch Spinoza Hegel angleicht. Doch ist diese Rückkehr zu Spinoza
zukunftsorientiert, - sie ist ein Versuch, zugleich neue Formen des Naturalismus
zu gewinnen. Eine andere Gestalt ist Moses Hess, der Spinoza nach Moses und

Jesus als den dritten jüdischen Propheten apostrophiert (S. 66). Hess' Denken



Immanenz und Absolutheit 229

verrät eine merkwürdige Verquickung geschichtlicher und eschatologischer
Momente ; und die Verquickung jüdischer und christlicher Symbole erinnert an
eine Marrano-Existenz. Dabei riskiert Hess in seinem frühen Buch Die heilige
Geschichte der Menschheit von einem Jünger Spinozas (1837) in Bezug auf Spinoza
selbst eine Reihe von Entstellungen. Doch bergen seine Interpretationen
Spinozas — unlängst wurde ein unpublizierter Kommentar zur Ethik aufgefunden
(S. 69 u. Anm. 51) - interessante Möglichkeiten. Denn Hess akzentuierte die

Bedeutung der Ethik als Ethik und gründet seine Konzeption des Sozialismus
auf die moralphilosophischen Teile des Systems Spinozas. Wie der Verf. zeigt,
muten manche Aussagen Hess' als Vergötterung des Staates an; und die

Vorstellung, daß diese Auffassung tatsächlich die Auffassung Spinozas war, ist sicher

abwegig (S. 72).
Feuerbachs Philosophie der Immanenz scheint besonders strikt, sein

Materialismus vergleichsweise radikal. In dem Maße, wie Feuerbach sämtliche
Elemente und Spuren einer Philosophie der Transzendenz liquidiert und programmatisch

eine neuephilosophiaprima in Gestalt der Anthropologie ins Auge faßt,
in dem Maße versucht er, Erfahrungen, die über die sinnliche Natur des

Menschen hinausweisen, als Objektivationen des Bewußtseins zu erklären. (Hier
kann der Verf. im Zusammenhang der Verwendung des Gedankens der Selbst-

Entfremdung und der Beziehung dieses Gedankens zu Hegels Figur des

«unglücklichen Bewußtseins» auf eine spezifische Orientierung an Kants Analytik
des Erhabenen in der Kritik der Urteilskraft verweisen, auf die er an anderer
Stelle hingewiesen hatte [S. 74 u. Anm. 60]). Doch heißt dies nicht, daß
Feuerbach die Kategorie von Geistigkeit als solche eliminiert. Denn Sinnlichkeit
selbst wird vermenschlicht («humanized» [S. 75]) und das Phänomen der
Spiritualität entsprechend neu interpretiert. So erscheint Feuerbachs Materialismus
als Materialismus suigeneris. Anders als die französischen Autoren des 18.

Jahrhunderts strebt er keinen eigentlichen Reduktionismus an; auch ist die
Annahme des Materialismus bei ihm - anders als bei den Epikureern - nicht mit
der Inthronisierungeines Hedonismus verbunden. Was Feuerbach anbietet, ist

zwar ein Mensch-zentrierter Pantheismus: nicht deus sive natura, sondern deus

sive homo naturalis. Doch handelt es sich hier, bei Lichte besehen, um eine

schwierige Position. Denn so, wie die Natur durch die Brille des Menschen

gesehen wird, so wird auch der Mensch durch die Brille der Natur betrachtet;
und man mag sich fragen, ob und in welchem Sinne sich das spinozistische

Prinzip der Immanenz überhaupt subjektivieren läßt: läuft man hier nicht
Gefahr, den <natürlichen Charakter) zu verlieren und nolens volens in die

Fallstricke der Teleologie oder Theologie zu geraten (S. 77)?

Marx machte von Spinoza weit mehr Gebrauch, als er je zugestand. In
seinem vierten Kapitel (Spinoza and Marx: Man-in-Nature and the Science of
Redemption [s. 78-103]) betont Yovel, daß Marx Spinozas Denken frühzeitig
als korrektiv und Gegengewicht zu Hegels Auffassung von Natur und Mensch

versteht und daß Spinoza auch für Marx' späteres Denken maßgeblich bleibt;



230 Immanenz und Absolutheit

und er legt insbesondere Wert auf die Feststellung, daß die tatsächliche Bedeutung

Spinozas für Marx weit über das hinausgehe, was sich aus den namentlichen

Erwähnungen erschließen lasse (S. 79 u. Anm. 4 auf S. 200). Entsprechend
sucht der Verf., die Präsenz Spinozas in den wichtigen Bezirken Marxschen
Denkens zu rekonstruieren: erstens im Bereich der vorbereitenden Kritik der

Religion, zweitens in der Betrachtung der praktischen Beziehung zwischen
Mensch und Natur als neuer Form immanenter Totalität und, drittens, in der

angeblich wissenschaftlichen Form, welche Das Kapital als «science of salvation»

dem frühen ethischen Denken Marx' verleiht (S. 80).
Als Marx Spinozas Theologisch-Politischer Traktat im Alter von 23 Jahren

exzerpierte und abschrieb (und Feuerbach in seiner Religionskritik Spinoza
mittels Hegelscher Begrifflichkeit innerhalb der deutschen Situation sozusagen
aktuell machte), mochte er hier die Anregung oder die Bestätigung seiner

Vorstellung gefunden haben, daß eine Theorie selbst praktische Kraft entfalten
und Anstoß zu Wandel wirken könne. Denn Spinozas Traktat enthält, wie zu
sehen war, Elemente einer Meta-Theorie, d.h. Thesen darüber, wie eine Theorie

praktische Auswirkungen zeitigen kann. In diesem Sinne ließen sich
zahlreiche Vewendungen der Sprache usw. als Weisen der Beeinflussung der Menge
imultitudo) verstehen. Marx freilich weist Spinozas Einschätzung der Menge
zurück; und er hält dafür, daß die Menge ihrerseits - zum Proletariat verwandelt

- jene Instanz sei, die Erlösung für die übrige Menschheit bringen werde.

Prinzipieller noch macht Marx geltend, daß eine Theorie, soll sie in Praxis
übersetzbar sein, nicht lediglich (wie wohl bei Spinoza) zeitlose Wahrheiten zum
Ausdruck bringen könne, sondern auf die Bedürfnissituation derer Rücksicht
nehmen müsse, die sie ansprechen will. Dieser Punkt wird vom Verf. freilich
relativiert. M.a.W.: Yovel meint, daß Spinoza selbst die Forderung unterstützt
hätte - nur stand seine Auffassung von Wissenschaftlichkeit ganz im Zeichen
der Naturwissenschaften seiner Zeit und damit diesseits jener Betrachtung, die
mit Hegels Auffassung von der Eigenart sozialer Prozesse möglich wurde
(S. 81). Der wichtigste Punkt der Spinoza-Rezeption freilich bahnt sich in der
Auffassung der Notwendigkeit und Selbständigkeit der Welt der Immanenz an.
Hier spricht der Verf. recht suggestiv von einer Neufassung und Umformung
des causa r/w-Gedankens: Was bleibt, ist die primäre Realität der natura naturata
als Sein überhaupt aus der Perspektive der Endlichkeit (S. 88). Doch ist dies nur
der eine Aspekt der Sache. Der andere ist mit der Adaptation Kants angezeigt,
die in Yovels Augen die wichtigste Neuerung gegenüber Hegel und Spinoza
ausmacht und Züge einer neuen Kopernikanischen Wende an den Tag legt.
Hier denkt der Verf. an Marx' Annahme, daß die Natur an und für sich ohne

Zwecksetzung sei und sämtliche Wirklichkeit nur insoweit teleologische
Prägung gewinne, als menschliches Tun die Natur umforme. In diesem Sinne
wendet also Marx den kantischen Primat der praktischen Philosophie - hier
wäre vermutlich auch Fichte zu nennen - gegen Hegel (S. 96). Das Resultat
dieses Unterfangens ist praktischer Materialismus («practical materialism»



Immanenz und Absolutheit 231

[S. 96]), - ein Begriff, den Marx übrigens selbst verwendet, um seine Auffassungen

von denen Feuerbachs abzugrenzen.
Der zweite wichtige Bereich der Präsenz Spinozas im Denken Marx' ist mit

dem Stichwort Das Kapitalbenannt. Yovel sieht keine wirkliche Kluft zwischen
dem frühen und dem reifen Marx. In seinen Augen stellt Das Kapital eine

Ausweitung und Konkretisierung der ursprünglichen Vision dar; insbesondere
aber versteht er Das Kapital in Analogie zur Ethica, wobei die ökonomische

Analyse den mosgeometricus ersetze (S. 205, Anm. 32) und nur den mos economicus

als Weg zur Rettung anbiete. Marx ist und bleibt Spinozist, und zwar in
doppelter Hinsicht: darin, daß er die Gesellschaft als wissenschaftlich bestimmbares
Gebilde ansieht, mehr noch aber darin, daß er die Einsicht, die vor Spinoza ja
auch von Machiavelli und Hobbes artikuliert worden war, mit Spinozas
Perspektive einer säkularen Erlösung verband. Daß Marx hierbei in einen geradezu
messianischen Anthropomorphismus abglitt und die Grenzen der Immanenz de

facto überschritt, ist allerdings unbestreitbar (S. 103).
Die andere Alternative zu jenem Spinozismus, der die idealistische Korrektur

Hegels ablehnt, sieht Yovel im Denken Nietzsches. Die Erörterungen des

fünften Kapitels (Spinoza and Nietzsche: Amor dei nnAAmorfati [S. 104-135])
gehen von der Beobachtung aus, daß Nietzsche und Spinoza innerhalb ein und
derselben Konzeption radikaler Immanenz zwei rivalisierende Optionen
darstellen - Optionen, die sich als jeweils verschiedene Erfahrungen der Immanenz
anbieten. Bei Spinoza gingen die Insignien transzendenten Seins auf die Welt
der Immanenz über; und der Mensch als Gebilde in deo teilt die Insignien dieser

Existenz, er teilt die Perfektion und ist selbst Teil einer unverbrüchlichen
Ordnung. Doch vermag er im Akt des Verstehens dieser Ordnung auch sich
selbst als Teil dieser Ordnung zu erfahren und somit die Begrenzung innerhalb
von Raum und Zeit aufzuheben. Bei Nietzsche hingegen konfrontiert uns die

Erfahrung der Immanenz mit einem kosmischen Fluß ohne sinnfällige
Strukturen, ohne feste Wahrheiten und ohne jeden Anflug von Rechtfertigung. Somit
haben wir, auf der einen Seite, im amor dei intellectualis Spinozas den Ausdruck

einmütiger Zustimmung («consonant agreement» [S. 108]) und halb-mystischer
Identifizierung, auf der anderen Seite, im amor fati Nietzsches den Ausdruck
tiefgehenden Mißklanges («fundamental dissonance» [S. 108]) zwischen Welt
und Individuum.

Dieser Gegensatz spiegelt sich in gewissem Sinn auch im jeweiligen
Verständnis der systematischen Bedeutung solcher Grundbegriffe, die an den
Ansatz der Immanenz gebunden sind. Der Verf. erhellt dies am Beispiel des

conatus auf der einen und des Willens zu Macht auf der anderen Seite. Bei Spinoza
geht es um jenes eine Prinzip, das allem menschlichen Verhalten zugrunde liegt

- wie Nietzsche richtig sieht und auch für seinen Willen zur Macht in Anspruch
nimmt —, um einen Grundaffekt, der in anderen Affekten sozusagen nur weiter
entwickelt wurde. Doch bestreitet Nietzsche - und hier wendet er sich gegen



232 Immanenz und Absolutheit

Spinoza -, daß Lebewesen nur das tun, was sie in ihrem Sein erhält. Vielmehr
lasse sich zeigen, daß Lebewesen danach streben, mehr zu werden. Diese

unterschiedliche Einschätzung entspricht der philosophischen Grundeinstellung

innerhalb der immanenten Sichtweise: Spinozas Auffassung des conatus

paßt ebenso gut zur Vorstellung von Identität und Beharrung, wie sich Nietzsches

Auffassung des Willens zur Macht Vorstellung von Veränderung und

Dynamik fügt (S. 113).
Ähnliche Divergenzen zeichnen sich auch in anderen Bezirken ab, in Fragen

der Moralphilosophie ebenso wie bei der Einschätzung z. B. von Logik und

Belangen der Begrifflichkeit überhaupt. Letztlich erweist sich der oben
skizzierte Gegensatz zwischen amor dei und amorfati nicht nur als Ausdruck
unterschiedlicher Temperamente und unterschiedlicher Stimmungen; er äußert sich

auch in unterschiedlichen Überzeugungen bezüglich geistiger Entwicklungen
und Strukturen. Spinoza sieht den geistigen Fortschritt als etwas, was im Prozeß

kontinuierlicher, klar bestimmbare Schritte geschieht - Nietzsche hingegen stellt
das Tun dessen in den Vordergrund, der dafür sorgt, daß sich etwas ereignet
(S. 127); und während Spinoza im Prinzip für liberale Demokratien votiert, die

relativ stabile und friedliche Verhältnisse sichern, kann sich Nietzsches
Übermensch kaum — jedenfalls nicht ohne Widersprüche logischer und anderer Art —

in irgendwelche Verhältnisse fügen. - Der Verf. porträtiert beide Denker gern
(aus Nietzsches Sicht) als feindliche Brüder im Geiste. Dieses Porträt ist subtil
und anspruchsvoll; und es ist namentlich dort informativ, wo Nietzsches heftige
Einlassungen offensichtlich nur aus dem Bewußtsein der verwandtschaftlichen
Nähe heraus begreiflich werden.

Mit Freud präsentiert Yovel im sechsten Kapitel (Spinoza and Freud: Self-

Knowledge as Emancipation [S. 136-166]) einen Häretiker, der Nietzsches Pfad

innerhalb der Philosophie der Immanenz beschreitet und diesen mittels des

Geistes der Wissenschaft zugleich ebnet und mildert. Doch ist Freud hier nicht
irgendeiner in der Gruppe jener Härektiker, die Yovel gelegentlich auch als

Philosophen der dunklen Aufklärung anspricht; Freud ist in seinen Augen
zugleich der größte jüdische Häretiker unseres Jahrhunderts. Freud hat Spinoza
kaum gründlich studiert - wie er der Philosophie überhaupt, die er näher durch
Brentano in Wien kennerlernte, wohl letztlich keine große Bedeutung zumaß.
Doch hat er Spinoza zeitlebens bewundert. Wie Spinoza lehnt auch Freud die

Vorstellung des Menschen als Träger einer göttlichen Idee ab; und ähnlich wie
Spinoza integriert er den Menschen vollumfänglich in die Wirklichkeit. So, wie
Spinoza alle Formen der historischen Religion als Aberglaube und Irrtum
ansieht, so versteht Freud alle Formen von Religion überhaupt als Illusion und
Produkt der Angst. Spinoza glaubte — dies wohl in Übereinstimmung mit dem
Ideal der Philosophie als therapeia tes psyches bei Sokrates, Epikur und den
Stoikern - den Menschen als Subjekt seiner Leidenschaft befreien zu können;
Freud hingegen dachte an eine Befreiung von Neurosen. In beiden Fällen
kommt eine Weise der Selbsterkenntnis zum Zuge, bei Spinoza gründet sie



Immanenz und Absolutheit 233

interessanterweise in der Kraft der Vernunft allein, bei Freud hingegen
bedarf sie der vermittelnden, gewissermaßen sokratischen Funktion des

Therapeuten.

Doch weist der Naturalismus, dem beide Denker anhängen, je verschiedene

Züge auf. Denn Freud vermeidet alle pantheistischen Untertöne, und seine

Betrachtung der Wirklichkeit erscheint durchaus prosaisch. Auch wird der

Begriff der Natur bei ihm, der sich übrigens stets als Naturwissenschaftler im
modernen Sinne des Wortes verstand, auf die Bereiche des Psychischen und

Logischen ausgedehnt. Auch divergieren beider Meinungen hinsichtlich der

Auffassung der Quelle menschlichen Strebens. Zwar scheinen Spinoza und
Freud mit dem conatus bzw. der libido recht ähnliche und z.T. auch verwandte

Prinzipien in Betracht zu ziehen. Doch zeigen sich hier im Detail auch wichtige
Unterschiede. Insbesondere aber tendiert Freud, zumal in den späteren Jahren,
zu einer dualistischen Einschätzung {Eros und Thanatos) ; daß ein <natürliches
Gebilde) den Grund seiner Destruktion in sich selbst birgt, ist für Spinoza
ohnehin undenkbar.

Rückblick

Der Verf. beschließt die Erörterungen des zweiten Bandes mit einer
kritischen Würdigung jener Ausprägungen, die die Philosphie der Immanenz im
Laufe der Jahrhunderte fand (Epilogue: Immanence and Finitude [S. 167—

186]). So erinnert er daran, daß Spinozas Denken seinerseits auf Vorläufer
zurückblicken kann. (Yovel erwähnt hier unter anderem auch die Stoiker. Doch
bleibt ihre Rolle sozusagen unterbelichtet.2 Dies ist um so mehr bedauerlich, als

Zenon von Kition, der Schulgründer, möglicherweise dem semitischen Kulturkreis

entstammt.) Under weist auch daraufhin, daß die jüdische Bibel ursprünglich

nicht jene transzendente Ausrichtung nahelegte, die spätere Theologen
artikulierten, und daß die jüdische Welt-Sicht auch von Elementen der
griechischen Theologie und gewiß auch von christlichen Umprägungen beeinflußt
wurde. - Auch wenn berücksichtigt wird, daß Spinoza von Maimonides, der
hebräischen Bibel und den Kabbalisten zehrt und zudem seine Erfahrung der
Marrano-Existenz mit sich trägt, muß seine «immanent revolution» (S. 170)
doch als radikale Grundlegung jeder späteren Philosophie der Immanenz
angesehen werden. Denn er schafft nicht allein das Klima von Ideen, er artikuliert
auch das Projekt als solches: Immanenz als einziger und alles übergreifender
Horizont des Seins, Immanenz als einzige Quelle von Werthaftigkeit und Nor-

2 S. dazu A. Graeser, Stoische Philosophie bei Spinoza, in: Revue internationale de

philosophie 1991.



234 Immanenz und Absolutheit

mativität überhaupt, und Immanenz schließlich als jener eine Rahmen, innerhalb

dessen menschliche Errettung und Erlösung gegebenenfalls stattfinden
könnten.

Mit diesen Punkten ist auch das Spektrum weitergehender Fragen bedeutet:
Gilt es, die Welt der Immanenz als Natur, als Wille oder als Geschichte zu
konstruieren? Hat man sie sich als eine einzige, unbegrenzte Totalität
vorzustellen? Welche Struktur weist sie auf: die einer mechanischen Kausalität, die
eines Organismus oder die eines Geflechtes dialektischer Beziehungen? Hat der
Mensch-innerhalb dieser Welt der Immanenz irgendeinen herausgehobenen
Status? Und soll die menschliche Befreiung entsprechend in Begriffen einer
säkularen Eschatologie verstanden werden oder in Begriffen einer eher begrenzten

und bescheidenen Vision?
Hier ist Yovel als Denker in eigenem Recht gefordert. Denn er nimmt den

Epilog zum Anlaß, die Frage aufzuwerfen, welches denn der adäquate Zugang
zur Immanenz wäre. Dabei kann es sinnvollerweise nicht um eine Konfrontation

der historischen Positionen gehen. Vielmehr stellt sich die Frage nach der

Gewichtung einzelner Elemente im Rahmen einer systematischen
Auseinandersetzung. Hier argumentiert der Verf., daß sich Immanenz nicht wirklich in
Begriffen der causa sui konstruieren lasse (S. 173) und eine kritische Philosophie
der Immanenz auch Errettung nicht in dem für Spinoza relevanten Sinn einer
Überwindung von Endlichkeit glaubhaft machen könne. Im Detail weist der
Verf. eine Reihe von Inkonzinnitäten sowohl im Denken Spinozas als auch in
den Positionen seiner Nachfolger und Kritiker auf. Wie er Spinozas Vergöttlichung

der Natur als unnötige Komplikation auf dem Wege zu einer kritischen
Philosophie der Immanenz tadelt, so tadelt er Kants Auffassung des Menschen
als Bürger zweier Welten als säkulare Spur christlichen Dualismus'. Der Verf.
scheut auch nicht die Vision einer Welt ohne feste Normen. Er plädiert im

Gegenteil für die Anerkennung der Vernunft als Quelle und Kriterium der

Beurteilung all dessen, was menschlichem Sein Richtung und Bedeutung gibt
(S. 178). Doch wie steht es mit der Frage, ob die Befreiung («émancipation»)
tatsächlich, wie Spinoza offenbar glaubte, das Individuum unmittelbar erfaßt,
und zwar unabhängig von seiner Situation im sozialen Raum? Und läßt sich
diese Emanzipation dann tatsächlich, wie Spinoza meinte, als kraftvolle
Übersetzung des religiösen Ideals der Erlösung begreifen? Auch hier tendiert Yovel
zu größerer Zurückhaltung. So wie menschliche Wesen überhaupt nur innerhalb

sozialer und geschichtlicher Zusammenhänge bestimmbar sind, so können
sich menschliche Wesen auch nur innerhalb der Geschichte und durch das

Medium der Geschichte emanzipieren: Wenn es also schon keine Befreiung von

der Geschichte geben kann, so muß auch die Vorstellung absurd erscheinen, daß

die Geschichte irgendwo ein Ende haben könnte (Hegel) und/oder ein
übergeschichtlicher Zustand menschlicher Befreiung auf uns zukomme: Säkularer
Messianismus ist für Yovel eine contradictio in terminis - und säkulare Illusionen
haben, so der Verf. S. 185, oft schlimmere Konsequenzen nach sich gezogen als



Immanenz und Absolutheit 235

religiöse Illusionen. Kritische Philosophie der Immanenz verlangt, daß wir
Begrenzung und Begrenztheit akzeptieren und als das spezifisch unsrige begreifen,

als Versprechen ebenso wie als Bürde.

* * *

Yovel hat nicht nur ein erstrangiges Werk zur Ideengeschichte vorgelegt; er
hat auch ein sehr persönliches Werk verfaßt, das anläßlich seines Erscheinens in
hebräischer Sprache Stürme der Diskussion entfachte und so zu einem kulturellen

Ereignis wurde. Dieser Ruf ging auch der Publikation der englischen
Ausgabe voraus und spaltete an den Universitäten der Ostküste der USA die
Gemüter bereits im Vorfeld. In Anbetracht der Leitfrage ist dies auch nicht
erstaunlich. Dies gilt um so mehr, als Yovel zur Generation jener Denker
gehört, die in Israel geboren sind, und überdies immer wieder zu sozialen

Problemen, so auch zu den Problemen der Araber Israels, öffentlich Stellung
bezogen hat. So ist die Lektüre dieses Werkes, das sich z. T. wie eine Novelle
liest, auch für den mitteleuropäischen Leser weit mehr als nur die Lektüre eines

wichtigen Buches zur Philosophie Spinozas. Tatsächlich ist dieses Werk auch in
anderer Hinsicht so wichtig, daß jeder Disput über Einzelfragen der Interpretation

dieses oder jenes Textes unwichtig wird.


	Immanenz und Absolutheit

