
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia II : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notabilia II
Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen

aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Est insuper magna virorum recreatio mentis secessus, cum se aliquis retrahit
in solitarium locum ac vel meditatur vel legit vel scribit et nunc Plato-

nem, nunc Aristotilem, nunc Tullium, nunc Virgilium, nunc alios doctores
iamdudum mortuos, sed fama viventes et scriptis, alloquitur.

Enea Silvio Piccolomini, De curialium miseriis.

«Wozu erforschen wir die Philosophie des Mittelalters?», so fragt Kurt
Flasch in einem Sammelband, der die Aktualität Ockhams dokumentieren
will.1 Er plädiert für eine Verbindung von radikaler Historisierung und
Philosophie. Die «Theologische Quartalschrift» widmet der Gegenwart des Mittelalters

ein ganzes Heft (3. Heft 1992), in dem u.a. E. Coreth, L. Honnefelder,
G. Wieland auf je verschiedene Weise darzulegen versuchen, «daß mittelalterliche

Philosophie mehr als nur museales Interesse beanspruchen kann» (161).
Wie vielfältig allerdings diese Interessen sein können und in den letzten
zweihundert Jahren waren, dies zeigt in ebenso detaillierter wie umfassender Weise
ein Sammelband, den R. Imbach und A. Maierù zur Historiographie der
mittelalterlichen Philosophie in den beiden letzten Jahrhunderten zusammengestellt

haben.13 Die zweite Lieferung dieser Literaturübersicht manifestiert auf
ihre Weise, wie intensiv die Studien zur Philosophie des Mittelalters heute

betrieben werden.

1 Die Gegenwart Ockhams. Herausgegeben von Wilhelm Vossenkuhl und Rolf
Schönberger, Weinheim: Acta Humaniora, 1990, 393—409.

13 Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento. Contributo a un bilancio
storiografico, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1991, VIII + 434 Seiten.



182 Notabilia II

1. Handschriftenkataloge, Zeitschriften, Bibliographien

1.1. Bereits zweimal hatte ich Gelegenheit, in dieser Zeitschrift auf die

Edition der Opera omnia des Aegidius Romanus hinzuweisen. Auch der diesmal

zu besprechende Band, den Concetta Luna bearbeitet hat und der ein Reper-
torium neuentdeckter Predigten des Augustinereremiten enthält, verdient
besondere Beachtung.2 Den Hauptteil des Bandes bildet die ausführliche

Beschreibung der 76 Predigten, die in der Handschrift von Padua, Biblioteca

Universitaria, 844, und teilweise in der Biblioteca Apostolica Vaticana, Archivio di
S. Pietro F. 35, verwahrt werden (111-321). In einer ebenso ausführlichen wie
vortrefflichen Einleitung (1-110) beschreibt die Herausgeberin, nach der Kritik
an den bisherigen Predigtzuschreibungen an Aegidius, die Predigtsammlung
von Padua in inhaltlicher wie kodikologischer und paläographischer Hinsicht,
beweist die Authentizität der 76 Predigten (vgl. 73-102) und untersucht eine

Gruppe von acht Predigten, die in Toulouse (Bibl. Municipale 739) aufbewahrt

werden, die Ähnlichkeiten mit den authentischen Predigten aufweisen, aber

nicht Aegidius zugeschrieben werden können. Das außerordentlich sorgfältige
Repertorium der in Padua und Toulouse erhaltenen Predigten enthält zusätzlich

zu den üblichen Angaben eine knappe Beschreibung des Inhalts, Hinweise auf

typische Redeweisen des Aegidius sowie eine z.T. sehr ausführliche Auflistung
von Paralleltexten. Im Anhang legt Concetta Luna eine auf fünf Hss. basierende,

nach ihren eigenen Worten vorläufige Edition der Sermones de tribus vitiis
mundi vor (341-387) und publiziert zwölf der neuentdeckten Predigten (389-
516) und die acht Predigten der Toulouser Hs. (517-564). Dieser Band, der wie
alle bereits erschienenen Bände der Opera von hervorragender wissenschaftlicher

Qualität ist, erweitert nicht nur die Perspektiven der Erforschung des

aegidianischen Denkens, sondern stellt ebenfalls eine bemerkenswerte
Bereicherung der mittelalterlichen Predigtliteratur dar.

1.2. In der letzten Lieferung dieser Literaturübersicht konnte ich auf die

ersten beiden Bände der neuen Zeitschrift «Documenti e Studi sulla Tradizione
filosofica medievale» hinweisen. Inzwischen ist ein weiterer Band erschienen,
der neuerdings wie bereits 1,1 der Erforschung des Denkens von Aegidius
Romanus gewidmet ist. Er enthält den zweiten Teil der Untersuchung von
Silvia Donati zur Chronologie der Aristoteleskommentare des Augustinereremiten.

In dieser sorgfältigen Arbeit wird die Entwicklung von Stil und
Kommentierweise genauen Analysen unterzogen. Das reichhaltige Heft enthält des

weiteren Arbeiten zur Überlieferung und Redaktion des III. Sentenzenbuches3,

2 Aegidii Romani Opera omnia 1,6, Repertorio dei sermoni, a cura di Concetta
Luna, Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1990, XII + 637 Seiten.

3 Concetta Luna, La Reportatio della lettura di Egidio Romano sul Libro III delle
Sentenze (Clm. 8005) e il problema dell'autenticità dell'Ordinatio, 75-146.



Notabilia II 183

zur Kategorie der Zeit bei Aegidius4, zu seiner Interpretation des Unendlichen5
sowie zu seiner Deutung der menschlichen Leidenschaften6. Besonders
beachtenswert ist der Aufsatz von Andrea Tabarroni zurfallaciafigurae dictionis bei

Aegidius7, die Aristoteles in den Sophistischen Widerlegungen kurz erwähnt
(Soph. El. 7; 169a30-33), der zu folgendem Ergebnis gelangt:

«Emerge dunque, da questo primo saggio di analisi dell'interpretazione
egidiana dei Sophistici Elenchi, la figura di un brillante quanto originale
rappresentante della «logica dei modisti», impegnato a risolvere le difficoltà
insite nella trattazione aristotelica della fallacia figurae dictionis attraverso i
nuovi strumenti della semantica delle intentiones» (215).

Die Rezeption der aristotelischen Ethik in der weitverbreiteten Schrift De

regimine principum analysiert Roberto Lambertini in einer besonders aufschlußreichen

Studie, die nach einem kurzen Überblick zur Rezeption der Nikoma-
chischen Ethik im XIII. Jahrhundert vor allem das erste Buch des Fürstenspiegels

untersucht. Dieser Teil von De regimine, der auf den ersten Blick als bloße

Paraphrase des aristotelischen Textes erscheinen könnte, ermöglicht eine präzise

Analyse der Arbeitsweise von Aegidius, in der die aristotelische Tugendlehre

und seine Auffassung vom Ziel menschlicher Existenz in nicht unbedeutender

Weise transformiert werden. Auch dieser Band leistet wie der 1990

erschienene einen kostbaren Beitrag zur Erschließung eines Philosophen, dessen

Bedeutung mehr und mehr erkannt wird.

1.3. Mit zwei ansehnlichen Bänden eröffnet Kent Emery Jr., der bereits

seit 1982 zahlreiche vorbereitende Arbeiten zu diesem Unternehmen veröffentlicht

hat, die kritische Edition der Opera Selecta von Dionysius dem Kartäuser
(1402-1471), dessen umfangreiches Opus ein bedeutendes Zeugnis des

spätmittelalterlichen Geisteslebens darstellt.8 Die beiden Bände sind als Prolegomena

zur kritischen Edition der wichtigsten Werke des Kartäusers gedacht: Im
Zentrum stehen das Kurz-Inventar der Hss. mit seinen Werken (161-217;

4 Pasquale Porro, «Ex adiacentia temporis»: Egidio Romano e la categoria «quan-
do», 147-181.

5 Cecilia Trifogli, Egidio Romano e la dottrina aristotelica dell'infinito, 217-
238.

6 Costantino Marmo, Hoc autem et si potest tollerari... Egidio Romano e Tommaso
d'Aquino sulle passioni dell'anima, 281-315.

7 Figura dictionis e predicazione nel commento ai «Sophistici Elenchi» di Egidio
Romano, 183-215.

8 Dionysii Cartusiensis Opera selecta, Prolegomena, Bibliotheca manuscripta I A +
B: Studia bibliographica, auctore Kent Emery Jr., Turnholti: Typographi Brepols
Editores Pontificii, 1991,866 Seiten (Corpus Christianorum Continuatio mediaevalis CXXIA
+ B).



184 Notabilia II

insgesamt 294 Hss.9), ein Elenchus seiner Schriften (218-257; 161 handschriftlich

erhaltene Werke) nebst einem Initienverzeichnis sowie ein alphabetisches
Register der Predigtanfänge (264—334). In den nächsten beiden Bänden ist ein
ausführliches Handschriftenverzeichnis geplant. Besonders umfangreich ist das

Kapitel, in dem die Werke analysiert werden, deren Authentizität zweifelhaft ist

(375—790). Es werden insgesamt neun Werke, die zum Teil weit verbreitet

waren, untersucht. Einer dieser Texte (Directorium ad vitae perfectionem
consequendam) wird in einer Edition vorgelegt (713-720). Neben diesen

reichhaltigen Materialien (selbstverständlich fehlen die entsprechenden Indices

nicht) verdient die Einleitung- zum einen wegen der ausführlichen Erörterung
der Methode der Handschriftenbeschreibung (41-53) und zum anderen wegen
der interessanten Skizze zur intellektuellen Gestalt des Kartäusers - besondere

Erwähnung. Diese Seiten verdeutlichen auch, worin die Bedeutung dieses

Polygraphen besteht:

«He not only wrote a huge number of works, he wrote every kind of work
and in his writings produced an encyclopaedia of the whole of medieval

thought and culture» (25).

1.4. Angesichts des stets zunehmenden Interesses, das Wilhelm von
Ockham in den beiden vergangenen Jahrzehnten geweckt hat, war das Fehlen
einer umfassenden Bibliographie, wie sie für andere wichtige Denker des

Mittelalters wie Bonaventura, Thomas, Scotus und Eckhart beispielsweise schon

länger existieren, besonders nachteilig. Dieses wissenschaftliche Defizit macht
die soeben erschienene Ockham-Bibliographie von Jan P. Beckmann wett.10
Sie beabsichtigt, «alle diejenigen Monographien, Zeitschriftenartikel und
Beiträge zu Sammelwerken zu erfassen, die entweder im Titel den Namen Ockham
führen oder in ihrem wesentlichen Inhalt dem Denken und Werk des Vene-
rabilis Inceptor gewidmet sind»(9). Der Band umfaßt drei Teile: Im ersten Teil
werden die Editionen, Teileditionen und Übersetzungen der Werke Ockhams
seit der Pariser Ausgabe des Dialogus (1476) bis 1990 erfaßt (13—29). Teil II
enthält die Ockham-Literatur der Jahre 1900-1990 in alphabetischer Reihenfolge

nach Autoren. Vier Indices ergänzen im dritten Teil diese Zusammenstellung:

Besonders wichtig ist, neben dem Personen-Register und dem Werk-
Register, das Systematische Register, das eine Grobgliederung der Literatur
durch Zuordnung zu philosophischen Disziplinen enthält. Das Sachregister
beinhaltet jene Begriffe, die entweder im Titel der Publikationen erscheinen
oder deren Inhalt andeuten. Die wissenschaftlich einwandfreie, handliche und

' «The Inventory, representing my findings to date, serves as a check-list of manuscripts

containing works by Denys and is meant to be comprehensive» (161).
10 Jan P. Beckmann (Hg.), Ockham-Bibliographie 1900-1990, Hamburg: Felix Meiner

Verlag, 1992, 168 Seiten.



Notabilia II 185

leicht zu benützende Bibliographie von Jan P. Beckmann wird Generationen

von Studierenden und Lehrenden, die sich für das Verständnis und die Deutung
Ockhams interessieren, zweifellos große Dienste leisten.

2. Editionen

2.1. In früheren Bänden hat das Corpus Christianorum bereits den
Eucharistietraktat (CCCM 16) sowie die exegetischen Werke zum Matthäusevangelium

(CCCM 56, 56A) und zu den Lamentationen des Pascasius Radbertus,
dessen Werke in PL 120 veröffentlicht sind, publiziert. Der um 800 in der

Gegend von Soissons geborene und 859 verstorbene Radbert hat ebenfalls eine

Erklärung des 44. Psalms sowie einen Traktat Defide, spe et caritate hinterlassen.
Beide Werke publiziert Beda Paulus O.S.B, in einer kritischen Edition: Den
Psalmenkommentar, der nur in einer einzigen Hs. erhalten ist, widmet Radbert
der Äbtissin Emma des Marienklosters von Soissons.11 Er deutet den Psalm als

eine Aufmunterung zum klösterlichen Leben. Zwei Textzeugen sind vom Traktat

über Glauben, Hoffnung und Liebe erhalten.12 Beide Ausgaben ergänzen in
wertvoller Weise unsere Kenntnis der theologischen Denkweise im 9. Jahrhundert.

2.2. Die Identifikation von Glossen zum Timaeus aus der Feder von
Bernhard von Chartres gehört zweifelsohne zu den wichtigsten Entdeckungen,

die die Erforschung der Philosophie des XII. Jahrhunderts im letzten

Jahrzehnt erlebt hat. 1984 hat Paul Edward Dutton diese Entdeckung
bekannt gemacht13, jetzt legt er eine kritische Edition dieses überaus bedeutenden

Werkes vor.14 Eine ausführliche Einleitung behandelt zuerst die Autorschaft

der in sechs Hss. überlieferten Glossen (vgl. 8—21), die zwischen 1100 und
1115 verfaßt worden sind (16). Die Zuschreibung an den perfectissimus inter
Platonicos seculi nostri, wie Johannes von Salisbury Bernhard nennt, überzeugt.
Dutton entwirft nicht nur eine umfassende Biographie des berühmten Lehrers

(21-45), sondern liefert im Anhang eine außerordentlich nützliche Zusammen-

11 Pascasii Radberti Expositio in Psalmum XLIV, cura et studio Bedae Paulus
O.S.B., Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontiflcii, 1991, XIV + 126 Seiten (Corpus

Christianorum Continuatio Mediaevalis XCIV).
12 Pascasii Radberti De fide, spe et caritate, cura et studio Bedae Paulus O.S.B.,

Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1990, XV + 160 Seiten (Corpus
Christianorum Continuatio Mediaevalis XCVII).

13 Vgl. dazu den Artikel: «The Uncovering of the Glosae super Platonem ofBernard of
Chartres», in: Mediaeval Studies 46 (1984) 192-221.

14 The Glosae super Platonem of Bernard of Chartres. Edited with an Introduction by
Paul Edward Dutton, Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1991, XII +
334 Seiten (Studies and Texts 107).



186 Notabilia II

Stellung aller bislang bekannt gewordenen Testimonia (239-249). Was die
literarische Besonderheit des Werkes betrifft, mein Dutton: «It is likely that the
Glosae is a text that depends directly upon a particular set of lecture notes on the
Timaeus composed by Bernard ofChartres» (46). Inhaltlich gesehen verdient vor
allem der in diesem Kommentar entwickelte Begriff der formae nativae Beachtung.

Er liefert eine Antwort auf ein altes platonisches Problem:

«The problem was, on the one hand to insure that the Ideas were fully
separate from and not mixed in sensible things and, on the other, to discover

a principle of imitation of those exemplars that was in and yet, at some level,
separable from sensible things. Thus, the concept of theformae nativae came

to account for the relationship of the Ideas and hyle (unformed matter) to
bodies (things formed) The Ideas, after all, could not mix with hyle, but
their images could. If the sensible world was the child and hyle the mother,
then the formae nativae acted as the father of the sensible world» (76).

Der Einfluß des Werkes war beachtlich, wie die im Anhang zusammengestellte
Liste mit zwanzig Glossen, die von Bernhard abhängig sind, unzweifelhaft
beweist (250-297). Die Textüberlieferung ist erstaunlich gleichförmig und geht
auf einen Archetyp zurück (vgl. 127; zur Textkonstitution vgl. 127-131), ohne
daß eine Hs. von einer anderen abgeschrieben wurde.

Wie nach ihm auch Wilhelm von Conches betrachtet Bernhard die «natürliche

Gerechtigkeit» als Thema des Platonischen Dialogs:

Materiam igitur habet naturalem iusticiam; quod enim de positiva inserit
incidens est. Intentio eius est tractare de ea, scilicet instruere nos ad cultum
naturalis iusticiae (140).

Bei der Kommentierung widmet Bernhard namentlich der Materie (de primor-
diali materia, 218-234) und der Weltseele (173-188) besondere Aufmerksamkeit.15

Das Werk von Dutton, in jeder Hinsicht eine einwandfreie wissenschaftliche

Leistung, liefert einen unschätzbaren Beitrag zum vertiefteren Verständnis
der philosophischen Renaissance des XII. Jahrhunderts.

2.3. Der Name von Thomas le myésier kommt wahrscheinlich in keiner
der geläufigen Philosophiegeschichten vor: Der im Jahre 1336 verstorbene Arzt
war einer der wenigen Schüler, die sich Raymundus Lullus zeitlebens anschlössen.

Thomas lernte Lull wahrscheinlich im Jahre 1287 in Paris kennen. Er blieb

15 Bernhard versteht die Weltseele als Vitalis motus temperandarum rerum (173,2), die
in der gesamten Welt wirkt: dicit animam in medio locatam, utper hoc innuat animamper omnes

partes mundi diffusam aequaliter (173,4-5). Es ist aufschlußreich, dieses Verständnis mit der

Auffassung Wilhelms von Conches zu vergleichen: Et est anima mundi Spiritus quidam rebus

insitus, motum et vitam Ulis conferens (Glosae super Platonem. Texte critique avec
introduction, notes et tables par E. Jeauneau, Paris 1965, 144).



Notabilia II 187

dem Mallorkaner dauerhaft treu und versuchte, die Verbreitung des lullschen

Gedankengutes zu fördern. Zu diesem Zwecke stellte er zwei Anthologien der
lullschen Schriften zusammen. Die eine davon trägt den Titel Electorium magnum
und ist in der Hs. Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. lat. 15450, überliefert. Die
zweite Kompilation ist im Codex St. Peter perg. 92 der Badischen Landesbibliothek

Karlsruhe erhalten. Die Hs., die in ihrem heutigen Zustand 45 Folioseiten

umfaßt, enthält das Breviculum ex artibus Raimundi electum. In dieser

Kompilation stellte Le Myésier Exzerpte aus zahlreichen Schriften Lulls zusammen

und ordnete sie entsprechend einer Struktur, die mit dem Dreischritt der
Korrelativen der Tätigkeit zusammenhängt: 1) Dispositio intellectus hominis ad

Artem; (2) Essentia intensa Artis; (3) Confirmatio inventae veritatis. Die Karlsruher

Hs. ist aber vor allem wegen der zwölf ganzseitigen Miniaturen weltbekannt,

die dem Text vorangestellt sind. In diesen wunderbaren Miniaturen soll
das Denken Lulls erklärt werden:

Intentio, quare feci fieri picturam subsequentem fuit duplex: Prima intentio
fuit, ut sciretur origo, a quo et quomodo orta est Ars ista et aliae Raimundi
artes et libri. Alia causa est propter solatium, quia talia inspicere multotiens
excitant animam ad bene agendum et bona (fol. lr).

Seit einiger Zeit existiert eine Faksimileausgabe der prächtigen Hs.16, jetzt liegt
eine kritische Ausgabe vor, die als Supplement zur Edition der lateinischen
Werke Lulls erscheint.17 Anhand der Inhaltsangabe auf fol. 16v der Karlsruher
Hs. versuchen die Editoren, den ursprünglichen Text in seiner Ganzheit zu
rekonstruieren. Die als Mutmaßung verstandene Ausgabe (XXIV) unterscheidet

zwischen verschiedenen Schrifttypen, um die erhaltenen Teile von den
verlorenen und den anhand der Werke Lulls rekonstruierten Textabschnitten zu
unterscheiden. Besonders interessant sind die transkribierten Textabschnitte

aus den Miniaturen, die ebenfalls farbig abgedruckt sind. Gleichsam als

Kommentar zu diesem vor allem für die Geschichte des Lullismus zu Beginn des

XIV. Jahrhunderts wichtigen Werkes erscheint eine Untersuchung von Theo
Pindl-Büchel, die die Bedeutung der beiden Kompilationen von Le Myésier zu
erhellen versucht.18 Der Autor meint, die Zusammenfassungen intendierten in

16 Raimundus Lullus - Thomas le Myésier, Electorium parvum seu Breviculum,
Faksimile, Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1988; Kommentar zum Faksimile,
Herausgegeben von Gerhard Stamm, mit Beiträgen von Walburga Büchel, Rolf
Hasler, Felix Heinzer, Charles Lohr, Theo Pindl-Büchel, Gerhard Stamm,
Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1988, 139 Seiten.

17 Raimundi Lulli Opera latina, Supplementi Lulliani Tomus I, Breviculum seu

Electorium parvum Thomae Migerii (Le Myésier), ediderunt Charles Lohr, Theodor
Pindl-Büchel, Walburga Büchel, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1990,

XXVI + 424 Seiten.
18 Ramon Lull und die Erkenntnislehre Thomas Le Myésiers, Münster: Aschen-

dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1992, 138 Seiten (Beiträge zur Geschichte der Philosophie

und Theologie des Mittelalters, Neue Folge, Band 35).



188 Notabilia II

erster Linie «eine didaktische Darreichung» von Lulls Denken, die sich an

Neulinge richtet, die Lull entweder noch nicht kennen oder nicht verstehen

(vgl. 8-9). Der Erforschung von Aufbau und Struktur sowie der Erkenntnislehre

der Kompilationen (48-104) geht ein Abriß von Lulls Denken voraus
(12-47). Die Studie von Pindl-Büchel, in deren Anhang ebenfalls ein kleines

Logikkompendium von Le Myésier ediert ist, ist vor allem interessant, weil sie

die Frage nach der Besonderheit der Kompilationen im Vergleich zu der
Intention Lulls stellt. Während es das erklärte Ziel Lulls war, eine
gesamtabendländische Kultur zu schaffen, «in der die drei großen Religionen des

Mittelmeerraumes unter der Ägide des Christentums zusammenfinden sollten»

(106), geht es den Kompilationen um eine «systemimmanente Synthese» (106),
bei denen die Erkenntnistheorie vor allem eine wichtige Rolle spielt: Der Wert
der Kompilationen liegt deshalb «in erster Linie in der Aufbereitung und
konzisen Darstellung» (107) von Lulls Denken.

2.4. Vom Traktat De vita solitaria von Francesco Petrarca, dessen erste

Fassung aus dem Jahre 1346 stammt, gab es bislang keine kritische Edition.
K.A.E. Enenkel legt nun eine kritische Textausgabe des ersten Buches vor, die
auf der Kollation von zweiundzwanzig Hss. basiert", wobei allerdings der
ältesten erhaltenen Hs. (Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 3357, fol. 2r-
24r) ein eindeutiger Vorrang zukommt. Es ist einleuchtend, daß der Herausgeber

bei der Erstellung des Textes nicht alle 120 Hss., die S. 42—51 aufgelistet
werden, berücksichtigte, sondern nur eine Auswahl aus den ältesten Hss. beizog

(vgl. dazu 1-10) und sie stemmatisch zu ordnen versuchte (vgl. 30). Die
Textausgabe des aus einem Proöm und zehn Kapiteln bestehenden Traktates (55-
123) wird durch einen sehr umfangreichen Kommentar ergänzt (125-633), der
insbesondere drei Ziele verfolgt: Er versucht 1. den Argumentationsverlauf und
die thematische Komposition des recht komplex strukturierten Werkes zu

erhellen; 2. sollen darin Hinweise zur Textgenese gegeben werden. Die
Hauptaufgabe des Kommentars liegt allerdings 3. «in der ideengeschichtlichen
Durchdringung von De vita solitaria, sowohl in diachronischer als auch in synchro-
nischer Hinsicht» (XXVI). Dieser Aufgabe wird der Kommentar gerecht durch
den Vergleich mit anderen Texten Petrarcas und vor allem mittels der «kom-

paratistischen Arbeitsmethode», die Gedanken und Argumente Petrarcas in die
antike und mittelalterliche Tradition einzuordnen versucht.

" Francesco Petrarca, De vita solitaria, Buch I. Kritische Textausgabe und
ideengeschichtlicher Kommentar von K. A. E. Enenkel, Leiden-New York-Kobenhaven-Köln:
E.J. Brill/Universitaire Pers Leiden, 1990, XXVI + 682 Seiten (Publications Romanes de

l'Université de Leyde, volume XXIV).



Notabilia II 189

Wie bereits der Titel der Schrift andeutet, soll in ihr ein Plädoyer für die
nicht-städtische Lebensweise, d.h. für das kontemplative Leben vorgetragen
werden. Die Thematik wird in eindeutiger Weise im entsprechenden Abschnitt
des Vorwortes angedeutet:

Adesto igitur: audies, quid michi de toto hoc solitarie vite genere cogitanti
videri soleat; pauca quidem ex multis, sed in quibus parvo velut in speculo
totum animi mei habitum, totam frontem serene tranquilleque mentis

aspicias (Proh. 12, 138-141, p. 60).

Dieser interessante Passus verdeutlich zugleich die autobiographische Verwobenheit

des Trakats, dessen erste Niederschrift in der Klause von Vaucluse
entstanden ist. Mit seinem Traktat will Petrarca zeigen, daß die vita solitaria, die,
wie das 5. Kapitel verdeutlicht, keineswegs einfach mit der vita contemplativa der
Mönche zusammenfällt, «eine glückliche und freudvolle Lebensweise» darstellt

(XXXI), die für den Dichter und den Philosophen in besonderem Maße
angemessen ist. Dieser Lebensweise steht die vita occupata, d.h. das beschäftigte
Leben in der Stadt gegenüber, das von Petrarca im 2. und 9. Kapitel geradezu als

ein pathologischer Zustand menschlichen Daseins beschrieben wird, der sich
durch Geschäftigkeit, Langeweile und Orientierungslosigkeit auszeichnet. Der
Kommentar zu diesem ebenso reichhaltigen wie interessanten Traktat ist ein
wahres Meisterwerk der Gattung, dessen Studium ein Stück solitären Lebens

voraussetzt, aber zugleich die von Petrarca beschriebenen Freuden dieser
Daseinsweise vermittelt. Es ist nicht möglich, in diesem Rahmen Einblick in die
inhaltliche Vielfalt und den unglaublichen Kenntnisreichtum dieses Kommentars

zu vermitteln. Nicht nur die einleitenden Ausführungen zu Beginn der

Kommentierung der einzelnen Kapitel, sondern auch die Hinweise zu einzelnen

Passagen bilden eigene Abhandlungen. Ich möchte nur die Typologie
solitarius-occupatus (206—222), die Kommentare zum sectim esse (287—296) und

zum Geistergespräch (506-516) als Beispiele dieser vorzüglichen Kommentierung

hervorheben. Petrarcas Text, der nach den programmatischen Aussagen

von 1,1 die Seelenruhe, die durch den Umgang mit Gott, sich selbst und einigen
Freunden gefunden werden kann, als Ziel des einsamen Lebens deutet, greift die

christliche Tradition der vita contemplativa auf, verbindet sie mit wichtigen
Elementen antiker Literatur zur Seelensorge, namentlich Seneca, trägt aber

auch stark persönliche Züge. Er steht am Anfang der weitläufigen Diskussion
zum aktiven und kontemplativen Leben in der Renaissance. Dank der vorzüglich

kommentierten Ausgabe wird die Aufarbeitung dieser bedeutenden
Thematik jetzt wesentlich erleichtert.

2.5. John Sharpe (Sharpeus de Alemannia), der um 1360 in der Diözese
Münster geboren wurde, zuerst in Prag, dann aber in Oxford studierte, gehört
zusammen mit William Milverley, William Penbygull, Roger Whelpdale und
John Tarteys zu einer philosophischen Strömung, die in Oxford am Ende des



190 Notabilia II

XIV. Jahrhunderts in der Nachfolge von Wyclif entstand. Diese Denker
versuchten vor allem, eine Logik der Intension zu definieren. Sharpe hat namentlich

Kommentare zur Physik und zu De Anima hinterlassen sowie eine umfangreiche

Quaestio super universalia, die Alessandro D. Conti in einer kritischen
Edition vorlegt.20 Die Edition (3-145) wird von einer fundierten Studie zur
historischen Bedeutung dieses erstmals publizierten Textes begleitet (209-336).
Der Text der Quaestio wird von sechs Hss. überliefert, die sich eindeutig in zwei

Gruppen aufspalten. Daraus ergibt sich folgender Editionsgrundsatz: «Trattan-
dosi di una tradizione bipartita, la costituzione del testo si fonda sulla scelta, caso

per caso, tra i due rami della tradizione» (XXVIII). Wegen der großen Fehlerzahl

in den Hss. werden im Variantenapparat nur die mindestens durch zwei

Zeugen bestätigten Lesarten sowie jene, bei denen eine signifikative Aufteilung
der Varianten vorliegt, erwähnt. Die Orthographie des Textes wurde normalisiert,

so daß ein gut lesbarer Text entsteht, der aufeiner soliden philologischen
Basis beruht.

Contis Studie zur Bedeutung der Universalienlehre von Sharpe beginnt mit
einer Analyse des Problems im XIII. Jahrhundert (Albertus Magnus und Sco-

tus). Der Autor widmet der Debatte zwischen Ockham und Burley besondere

Aufmerksamkeit (257-294). Während Ockham ganz entschieden die
Korrespondenz zwischen Sprache und Wirklichkeit ablehnt, wie der Autor mit großer
Klarheit nachweist, ist Burley ein Vertreter des extremen Realismus:

«Burley pensava che le strutture del linguaggio rispecchiassero quelle del
reale e che la logica, non diversamente dalla metafisica, si occupasse delle

cose esistenti, considerate perö non in quanto esistenti ma in quanto ad esse

competono le intezioni seconde» (274—275).

Wyclif hat eine neue Lesart des Realismus entwickelt, indem er besonders in
seinem Traktat De universalibus die These der realen Identität und formalen
Verschiedenheit von universale und singulare aufgestellt hat, was ihn nicht nur zu

neuen Ansätzen in der Lehre von Identität und Differenz, sondern ebenfalls im
Bereich der Prädikation geführt hat. Die Bedeutung der Stellungnahme von
Sharpe besteht darin, daß er zwar einen Universalienrealismus vertritt, aber die
Einwände von Ockham in seiner Theorie teilweise berücksichtigt, so daß er zur
These gelangt:

Unde dico quod est dare universalia in mente et extra mentem (68, 2-3).

Conti bezeichnet daher die Auffassung von Sharpe als eine «offene» Position

(vgl. 324). Nach Conti war Sharpe der einzige Realist seiner Zeit, der die

Notwendigkeit einer Öffnung der von ihm praktizierten intensionalen Logik in

20 Johannes Sharpe, Quaestio super universalia, a cura di Alessandro D. Conti,
Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1990, VIII + 375 Seiten.



Notabilia II 191

Richtung aufden Nominalismus Ockhams erfaßt hat (vgl. 335). Im Zusammenhang

mit dieser kritischen Besinnung auf das Wesentliche des Realismus ist auch

seine Originalität zu sehen. Conti erwähnt folgende vier Punkte:

«(i) Riconoscimento délia possibilità che un termine possa essere qualificato
come comune sulla base del solo modus signiftcandi; (ii) negazione dell'esi-

stenza di entità universali composte di una sostanza universale e di una
forma accidentale ad essa inerente, seppure indirettamente, che siano i
referenti diretti dei termini accidentali concreti come dulce o album; (iii)
interpretazione degli universali in anima come segni mentali delle cose, e

loro sdoppiamento nei due aspetti complementari della intellectio e dell'in-

tentio; (iv) attribuzione dello statuto semantico di termini comuni ai termini
transcategoriali di seconda intenzione Individuum, singulare e persona»

(336).

Der edierte Text trägt den Titel: Quaeritur utrum aliqua sunt universalia in rerum
naturapraeter signa. Er besteht aus fünf Teilen. Nach 21 Argumenten gegen die
Existenz von universalia in re (3—42) und 20 Argumenten zugunsten des

Realismus (24—49) schickt Sharpe der eigentlichen Behandlung des Themas eine

ausführliche Vorerörterung zu den verschiedenen Bedeutungen des Terminus
<universale> sowie zum ontologischen Status der Universalien voraus (49—68).

Im vierten Teil (68-84) entwickelt Sharpe seine eigene Theorie der Universalien,

bevor er abschließend (85-145) eingehend auf die Argumente aus dem

Lager des Nominalismus antwortet. Diese Hinweise auf den Inhalt des Buches

von A.D. Conti zeigen bereits seine Bedeutung. Die durch eine klare, gut
dokumentierte und anregende Studie zum spätmittelalterlichen Universalienproblem

ergänzte Edition des Textes von Sharpe stellt der Forschung ein
wichtiges Dokument des Realismus zur Verfügung. Dank der Besonderheit des

edierten Textes handelt es sich dabei um ein eigentliches Kompendium, in dem
die gesamte spätmittelalterliche Universaliendiskussion greifbar ist.

3. Ubersetzungen, Studienausgaben

3.1. Der Arabist Marcus Joseph Müller hat 1875 eine deutsche Übersetzung

dreier Schriften des Ibn Rushd unter dem Titel «Philosophie und Theologie

des Averroes» publiziert. Es handelte sich dabei um eine deutsche Fassung
der Schriften Kitabfasl al-maqal, Kitab al-kasfal-manahig al-adilla und Damima,
die er einige Jahre zuvor (1859) arabisch ediert hatte. In den drei Traktaten, von
denen nur der dritte dem lateinischen Westen bekannt war, nimmt Averroes in
prägnanter Weise zum Verhältnis von Philosophie und Theologie Stellung.
Während die zweite Schrift (Erklärung der Beweismethoden hinsichtlich der

Glaubensvorstellungen der Religion) in erster Linie eine Kritik theologischer
Schulen enthält, wird im ersten Traktat, der als ein kleines Meisterwerk der



192 Notabilia II

Argumentation bezeichnet werden darf, das Studium der Philosophie im Islam

verteidigt. Im Zusammenhang dieser theologiekritischen Apologie der
Philosophie entwickelt Ibn Rushd die folgenreiche Theorie der drei Klassen von
Menschen (Philosophen, Theologen und einfaches Volk) und der entsprechenden

Argumentationsweisen (demonstrativer Beweis, dialektische Argumentation,

rhetorische Darstellung). Die Reihe «Collegia, Philosophische Texte» legt
einen Nachdruck dieser Übersetzung vor. Da es sich um in jeder Hinsicht
fundamentale Texte handelt, ist diese Neuausgabe sehr zu begrüßen. Matthias
Vollmer hat dazu eine Bibliographie (175—178) zusammengestellt und ein
Nachwort (146-173) verfaßt, in dem einige Rudimente zur Philosophie im
Islam mitgeteilt werden und die Bedeutung der drei Abhandlungen kurz umrissen

wird.21

3.2. Die philosophische Tragweite des theologischen Werks von
Bonaventura wird nicht immer hinlänglich wahrgenommen. Es ist deshalb

nicht belanglos, wenn fast gleichzeitig zwei philosophische Buchreihen

Übersetzungen von Texten Bonaventuras in zweisprachigen Ausgaben anbieten. In
der Reihe «Collegia» legt Marianne Schlosser längere Passagen aus vier
verschiedenen Schriften Bonaventuras zur Erkenntnisproblematik vor.22 Aus dem

ersten Buch des Sentenzenkommentars übersetzt die Autorin Dist. III, parsl,
art. un., q. 1-3. Bonaventura erörtert in diesem Teil seines Kommentars die

Frage, inwiefern Gott von und durch die Geschöpfe erkannt werden könne. Auf
die zweite Frage (Utrum Deus sit cognoscibile per creaturas) antwortet
Bonaventura mit der ihm eigenen Konzision:

«Weil die Ursache in ihrer Wirkung widerscheint und die Weisheit des

Künstlers sich im Werke offenbart, deswegen wird Gott, der Künstler und
die Ursache der Schöpfung, durch sie erkannt» (40).23

Im Kontext dieser Erörterung präzisiert der Franziskaner, wie Spur (vestigium),

Ebenbild {imago) und schattenhaftes Abbild {umbra) zu verstehen und zu
unterscheiden sind. Der zweite übersetzte Text (60-89), aus der Dist. VIII, handelt

zum einen von der Wahrheit Gottes (art. 1, q. 1) und zum anderen davon, ob das

göttliche Sein als nicht-seiend gedacht werden könne (art. 1, q. 2). Während der

21 Leider ist in diesem Nachwort eine außerordentlich große Zahl von Druckfehlern
zu beklagen. Ich kann mir leider diese etwas kleinliche Bemerkung nicht ersparen, da die
Zahl vor allem in den Fußnoten wirklich zu groß ist: Louis Gardet heißt durchwegs Lois,
und der Name des Philosophen par excellence wird meistens Artistoteles geschrieben.

22 Bonaventura, Über den Grund der Gewißheit. Ausgewählte Texte. Übersetzt und
mit Erläuterungen versehen von Marianne Schlosser, Weinheim: VCH Acta humanio-
ra, 1991, XI + 248 Seiten (Collegia. Philosophische Texte).

23 Dicendum, quod, quia relucet causa in effectu, et sapientia artificis manifestatur in
opere, ideo Deus, qui est artifex et causa creaturae, per ipsam cognoscitur (40).



Notabilia II 193

zweite Text vor allem für die Wirkungsgeschichte des anselmianischen
Argumentes bedeutsam ist, verdient der erste Passus wegen der darin ausgefalteten
Konzeption der Wahrheit Interesse. Bonaventura unterscheidet eine dreifache

Beziehung der Wahrheit, nämlich zum Träger, zum Ursprung und zum Intellekt:

In comparatione ad subiectum veritatis dicitur veritas actus et potentiae
indivisio. In comparatione ad principium dicitur veritas summae unitatis et

primae repraesentatio sive imitatio. In comparatione ad intellectum dicitur
veritas ratio discernendi (70).

Aus den Quaestiones disputatae de mysterio Trinitatis stammt ein drittes Ensemble

von Texten (q. 1, art. 1; q. 3, art. 1). Im Zusammenhang mit der Frage, ob die
Existenz Gottes unbezweifelbar sei, werden wichtige Präzisionen zum Terminus
<dubitatio> gegeben (vgl. 1 lOff.). Am Schluß dieser Betrachtung fällt die bedeutsame

Aussage:

«Aber ein Erkennen, das vollständig die Bedeutung des Gottesnamens
erfaßt — indem es nämlich denkt, Gott sei das, worüber hinaus Größeres
nicht gedacht werden könne —, kann nicht nur nicht zweifeln, ob Gott sei,
sondern ist auch außerstande zu denken, Gott sei nicht» (115).

Die q. IV der Quaestiones disputatae de scientia Christi ist eines der wichtigsten
Zeugnisse der mittelalterlichen Rezeption der platonischen Ideenlehre:

Utrum quidquid a nobis certitudinaliter cognoscitur cognoscatur in ipsis
rationibus aeternis.

Die Übersetzung dieses wichtigen Textes (156-209) wird ergänzt durch die

gehaltvolle Predigt Unus est magister vester, Christus (210-245), in der die
Illuminationslehre in knapper Form vorgestellt wird. Die Übersetzung ist von guter
Qualität. Eine sehr knappe Einleitung (1—14) gibt ein paar Hinweise zur
Philosophie Bonaventuras und erklärt die Textauswahl. Nach meiner Meinung
wird die fundamentale Bedeutung der hier erstmals übersetzten Texte durch
diese Einleitung nicht ausreichend hervorgehoben. Besonders wertvoll sind

dagegen die zahlreichen erklärenden Anmerkungen zur Übersetzung, in denen

wichtige Grundbegriffe Bonaventuras vorzüglich erklärt werden und Parallelstellen

angegeben werden (z.B. memoria S. 49, ratio S. 195). Weniger befriedigend

sind die Quellenangaben. Es ist nicht üblich, daß bei Aristoteleszitaten nur
Buch und Kapitel angegeben werden, wie das hier praktiziert wird. Auch in der

Bibliographie sind einige signifikante Lücken zu vermerken.24 Trotzdem darf

24 Es fehlt beispielsweise der Verweis aufdas Verzeichnis der Schriften Bonaventuras

von B. Distelbrink, Bonaventurae scripta authentica, dubia et spuria, Rom 1975. Das

Auswahlprinzip der fremdsprachigen Übersetzungen (S. 14-15) ist nicht einleuchtend, da



194 Notabilia II

der wichtigste Punkt nicht vergessen werden: Es existiert jetzt eine zuverlässige,

zweisprachige Ausgabe erkenntnistheoretisch und metaphysisch relevanter
Texte des «doctor seraphicus», die es ermöglicht, im Universitätsbetrieb diesen

Denker vermehrt zu berücksichtigen.

3.3. Was von der eben besprochenen Ausgabe gilt, kann ebenfalls von der
zweiten Ubersetzung gesagt werden, die hier vorgestellt werden soll. Andreas
Speer hat in der «Philosophischen Bibliothek» eine zweisprachige, vollständige
Übersetzung Aar. Quaestiones disputâtae de scientia Christi besorgt.25 Die Ausgabe
wird durch eine umfangreiche Einleitung eröffnet, die auf dem Stand der

heutigen Bonaventura-Forschung den Versuch unternimmt, die Quaestiones

historisch und philosophisch zu situieren. Nach einem biographischen Abriß
und den unerläßlichen Hinweisen zur Literaturgattung der quaestio disputatau
werden die verschiedenen Aspekte der sieben Fragen erörtert. Ebenso
aufschlußreich wie interessant sind die Ausführungen zur Problematik der

Erkenntnisgewißheit (XXVff.) und zur Ideenlehre (XXXIff.). Bonaventura
versucht in seiner Erkenntnislehre das unverzichtbare apriorische Moment mit
dem empirischen zu verbinden: Deshalb sind die Ideen nicht oloiectum quod,

sehr wichtige Übersetzungen philosophisch relevanter Texte fehlen, namentlich: Saint
Bonaventure, Breviloquium, 8 Bände, Paris 1966-1967; Questions disputées sur le savoir
du Christ, traduction, introduction et notes par Ed.-H. Wéber, Paris 1985. In
philosophischem Kontext nicht unbedeutend ist Bonaventuras Werk De reductione artium ad
theologiam, von dem eine hervorragende, gut kommentierte zweisprachige Ausgabe
existiert: Les six lumières de la connaissance humaine, De reductione artium ad theologiam,
texte latin de Quaracchi et traduction française, introduction et notes de Pierre Michaud-
Quantin, Paris 1971. Von der Predigt Unus est magister existiert eine neue, reich
kommentierte Edition von G. Madec, auf die ich in Notabilia I, 187—188, hingewiesen habe.
Was das Philosophieverständnis Bonaventuras angeht, vermisse ich den Hinweis auf die
Studie von Ch. Wenin, La classification bonaventurienne des sciences philosophiques, in:
Scritti in onore di C. Glacon, Padua 1972, 189—216. Da vom Verhältnis Bonaventuras zu
Aristoteles die Rede ist (3), sollte berücksichtigt und erwähnt werden: J.-G. Bougerol,
Dossier pour l'étude des rapports entre saint Bonaventure et Aristote, in: Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age 40 (1973) 135-222.

25 Bonaventura, Quaestiones disputatae de scientia Christi. Vom Wissen Christi.
Übersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung herausgegeben von Andreas Speer,
Lateinisch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1992, LXII + 252 Seiten (Philosophische

Bibliothek 446).
26 Diese Hinweise (XVIII—XX) sind nach meiner Meinung nicht ganz befriedigend

und zu oberflächlich. Ohne Berücksichtigung des Sammelbandes: Les questions disputées
et les questions quodlibétiques dans les facultés de théologie, de droit et de médecine, par
B. Bazan,J.W. Wippel, G. Fransen, D. Jacquart, Turnhout 1985, ist eine angemessene
Darstellung dieses Problemkomplexes heute nicht mehr möglich. Weiterhin für das
Verständnis des Lehrbetriebes an der Pariser Universität unverzichtbar ist der leider viel zu

wenig beachtete Aufsatz von P. Glorieux, L'enseignement au Moyen Age. Techniques et
méthodes en usage à la Faculté de théologie de Paris au XIIIe siècle, in: Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age 35 (1968) 65-186.



Notabilia II 195

sondern obiectum quo menschlichen Erkennens. «Als Formalprinzip der
Erkenntnis verbürgen sie in erster Linie die Sicherheit auf Seiten der
Erkenntnisgegenstände wie auf seiten des Erkenntnissubjektes, die spezifizierenden
Eigentümlichkeiten und Materialprinzipien aber entstammen der Erfahrung»
(XXXIV). Der Autor setzt die um 1253/54 entstandenen Quaestiones ebenfalls
in Beziehung zu den späteren Werken des Franziskaners (XLIIff.). Ausführliche
Register sowie Anmerkungen, die in erster Linie Quellenverweise darstellen,

ergänzen die Übersetzung dieser Schrift Bonaventuras, die alle wichtigen
Aspekte der Erkenntnisproblematik berührt. Die Übersetzung ist gut lesbar. Es

scheint angebracht, ein kurzes Stück der vierten Frage, die in den beiden hier
erwähnten Übersetzungen vorgelegt wird, mit dem lateinischen Original zu

vergleichen. Der Anfang der Antwort, wo Bonaventura die Genese der Skepsis
akademischer Prägung erklärt, ist hierzu geeignet:

Ad praedictorum intelligentiam est notandum quod cum dicitur, quod
omne, quod cognoscitur certitudinaliter, cognoscitur in luce aeternarum
rationum, hoc tripliciter potest intelligi: uno modo, ut intelligatur, quod ad

certitudinalem cognitionem concurrit lucis aeternae evidentia tamquam
ratio cognoscendi tota et sola.

Et haec intelligentia est minus recta, pro eo quod secundum hoc nulla esset

rerum cognitio nisi in verbo; et tune non differret cognitio viae a cognitione
patriae...
Ex hac enim sententia, quam quidam posuerunt nihil certitudinaliter
cognosci nisi in mundo archetypo et intelligibili, sicut fuerunt Academici

primi, natus fuit error, ut dicit Augustinus contra Academicos libro secundo,

quod nihil omnino contingeret scire, sicut posuerunt Academici novi, pro
eo quod ille mundus intelligibilis est occultus mentibus humanis.

Schlosser, S. 185-187:
«Zum Verständnis des vorher Gesagten ist zu beachten, daß die Aussage:
<Alles, was mit Gewißheit erkannt wird, wird im Licht der ewigen Gründe
erkannt> auf dreifache Weise verstanden werden kann: Im ersten Sinn so,
daß zur Gewißheitserkenntnis das göttliche Licht in seiner Klarheit
mitwirken muß, als ganzer und alleiniger Erkenntnisgrund. Dieses Verständnis
geht ziemlich fehl, denn in diesem Fall gäbe es überhaupt keine Erkenntnis
außer die im Wort. Dann unterschiede sich die Erkenntnis des Pilgerstandes

nicht von der im Vaterland
Aus jener Lehrmeinung einiger, daß nichts mit Gewißheit erkannt werden
könne, außer in einer urbildlichen, intelligiblen Welt - wie es die frühen
Akademiker lehrten -, wurde der Irrtum geboren, wie Augustinus im II.
Buch Contra Academicos schreibt, daß man überhaupt nichts mit Sicherheit
erkennen könne, wie es die jüngere Akademie vertrat, weil eben jene

intelligible Welt dem menschlichen Geiste verborgen ist.»



196 Notabilia II

Speer S. 113-115:
«Um das zuvor Gesagte zu verstehen, muß zunächst angemerkt werden, daß

die Aussage: alles, was mit Gewißheit erkannt wird, wird im Licht der

ewigen Ideen erkannt, auf dreifache Weise verstanden werden kann.

Die erste Interpretation besagt, daß bei einer sicheren und gewissen
Erkenntnis die evidente Klarheit des ewigen Lichtes sich als die ganze und

alleinige Maßgabe des Erkennens einfindet. Aber diese Interpretation ist

nur in einem geringeren Maße richtig, weil es ihr zufolge keine andere

Erkenntnis von den Dingen gäbe als im göttlichen Wort. Damit aber gäbe es

keinen Unterschied zwischen der Erkenntnis vor dem und im Zustand der

Vollendung...
Aus dieser Meinung nämlich, die gewisse Denker, so etwa die ersten
Akademiker aufgestellt haben, daß nichts mit Gewißheit erkannt werden könne,

außer in der denkbaren Welt der Urbilder, erwuchs der Irrtum der

neuen Akademiker, die behaupteten, wie Augustinus im zweiten Buch

Gegen die Akademiker sagt, daß man überhaupt nichts wissen könne, weil
jene nur denkbare Welt dem menschlichen Geist verborgen ist.»

Der kurze Passus erlaubt ein paar Hinweise zur Qualität der Übersetzungen.
Beide bemühen sich darum, den lateinischen Satzbau, d.h. die syntaktische
Struktur des Originals, nach Möglichkeit zu berücksichtigen. Für die Übersetzung

scholastischer Texte, deren Satzbau stets wichtige logische Schritte
manifestiert, ist dies außerordentlich bedeutsam. Was die Wiedergabe einzelner
Termini und Ausdrucksweisen betrifft, scheut sich Speer nicht, hie und da von
der heutigen philosophischen Terminologie Gebrauch zu machen, während
Schlosser genauer übersetzt und näher beim lateinischen Original bleibt; das

zeigt sich beispielsweise bei der Wiedergabe von ad praedictorum intelligentiam

(zum Verständnis des zuvor Gesagten) oder rationes aeternae, ratio cognoscendi,

cognitio viae/patriae. Speer spricht von «ewigen Ideen», «Maßgabe des Erkennens»,

«Erkenntnis vor dem und im Zustand der Vollendung». Er verwendet
moderne Ausdrücke wie «Interpretation» (ut intelligatur) oder «Erkenntnissubjekt»

(sciens) und «Erkenntnisobjekt» (scibilis). Schlosser übersetzt im allgemeinen

ratio mit «Vernunft», während Speer dafür oft «Verstand» gebraucht. Der
unschätzbare Vorteil zweisprachiger Ausgaben besteht darin, daß die Leserschaft

selbst die Übersetzung kontrollieren kann, falls Unklarheiten auftauchen.
Abschließend sei festgehalten, daß nach meiner Einschätzung beide Übersetzungen

von guter Qualität sind und sich ergänzen.27

27 Auf die in französischer Sprache geplante Übersetzung des Gesamtwerkes von
Bonaventura, von der bereits zwei Bände vorliegen, werde ich in der nächsten Lieferung
näher eingehen.



Notabilia II 197

3.4. Dem Herausgeber der kritischen Edition der Cribratio Alkorani von
Nikolaus von Kues, Ludwig Hagemann, ist eine zweisprachige Ausgabe dieses

Werkes zu verdanken, die er zusammen mit Reinhold Glei vorbereitet hat.
Zwei der auf drei Bände veranschlagten Ausgabe sind bereits erschienen.28

Nikolaus hat diese Schrift im Winter 1460/61 verfaßt und Papst Pius II. gewidmet.

Wenn der Kardinal in diesem Alterswerk den Koran «sichten» oder
«sieben» will, dann meint er damit eindeutig eine defensiofidei christianae. Am Ende
seines Prologs faßt Nikolaus seine Absicht zusammen:

«Unsere Absicht aber ist es, unter Zugrundelegung des Evangeliums Christi
das Buch Muhammads zu «sieben» und zu zeigen, daß auch in diesem Buch
das enthalten ist, wodurch das Evangelium, wenn es der Bestätigung
bedürfte, nachdrücklich bekräftigt werden würde, und daß, wo es abweicht,
dies aus Unwissenheit und folglich aus böser Absicht Muhammads

hervorgegangen ist» (13).

Bei dieser Deutung des Korans aus der Perspektive des Evangeliums sind nach
den Ausführungen der Herausgeber insbesondere drei Momente hervorzuheben.

Als erstes die pia interpretatio. Darunter ist nichts anderes zu verstehen als

«eine aus christlicher Sicht wohlwollende, gutmütige und weitherzige Auslegung

des Korans» (X). Als zweiter Aspekt ist die manuductio zu erwähnen: «In
seinem Glaubensgespräch mit dem Islam will Nikolaus die Muslime gleichsam
an die Hand nehmen, um sie zum Verständnis des christlichen Glaubens zu

führen» (X). Drittens geht Cusanus davon aus, daß der christliche Glaube durch
die Vernunft gerechtfertigt werden kann. Die Schrift ist also in erster Linie
apologetisch zu verstehen. Allerdings fehlt darin die traditionelle antiislamische
Polemik keineswegs. Besonders auffällig ist dieser Aspekt in den letzten Kapiteln

des zweiten Buches, wo der Kusaner die Paradiesvorstellung des Islam sehr
hart rügt (86—83). Diese Schrift zeigt in deutlicher Weise die Grenzen und

Möglichkeiten des mittelalterlichen Religionsgesprächs. Die vorliegende
vorzügliche Übersetzung, die sich vor allem durch einen sehr nützlichen und
hilfreichen Anmerkungsapparat auszeichnet, in dem die Ergebnisse der
monumentalen kritischen Ausgabe verwertet werden, ersetzt die in den vierziger
Jahren im selben Verlage erschienene Übersetzung von P. Naumann und
G. Hölscher.

28 Nikolaus von Kues, Sichtung des Korans. Erstes Buch. Auf der Grundlage des

Textes der kritischen Ausgabe neu übersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen
herausgegeben von Ludwig Hagemann und Reinhold Glei, Lateinisch-Deutsch, Hamburg:

Felix Meiner Verlag, 1989, XX + 138 Seiten; Zweites Buch, 1990, VIII +111 Seiten

(Philosophische Bibliothek 420a + b).



198 Notabilia II

4. Allgemeine Studien, Handbücher der Philosophiegeschichte

4.1. Geschichte der Mystik. Das Werk von Kurt Ruh zur Geschichte der
abendländischen Mystik29 ist nicht nur die Frucht jahrzehntelanger Beschäftigung

des Autors mit den Fragen und Problemen der Mystik, es darf auch als die

langersehnte Erfüllung eines dringlichen Forschungsdesiderates bezeichnet

werden, die nicht nur für die germanistische Mystikforschung, sondern ebenfalls

für die Spiritualitäts-, Theologie- und Geistesgeschichte des lateinischen
Mittelalters beste Dienste leisten wird. Der hier zu rezensierende Band ist der

erste Teil einer breit angelegten Geschichte. Wie bereits der Untertitel ankündigt,

werden in diesem Band die Kirchenväter und die Theologie des XII.
Jahrhunderts erfaßt. Im Bewußtsein, daß «der forschungsgeschichtliche Begriff von
mystischer Literatur» (13) äußerst unbestimmt ist, will sich Kurt Ruh bei der

notwendigen Auswahl der zu behandelnden Schriften und Autoren an den

Kanon halten, der sich in der Forschungsgeschichte herausgebildet hat. Bei der

Darstellung hält sich Ruh «zuerst an die Texte» (15), deshalb gilt: «Was <Mystik>
ist, erweist sich immer erst am konkreten Text» (26). Zuerst werden die
Entwürfe von Dionysius Areopagita (31—82) und Augustinus (82-117), der als «ein
Vater der Mystik, auch ohne Mystiker zu sein» (86), bezeichnet wird, dargestellt.
Das Kernstück seiner Ausführungen zu Augustin bilden die Hinweise zur Bild-
Gottes-Lehre und zur Schau Gottes. In diesem Zusammenhang wird die sog.
Vision von Ostia (Conf. IX 10) besprochen, die Ruh als Ekstase interpretiert
(112).

Zu den besten Seiten des Buches gehört zweifelsohne der Abschnitt zur
Rezeption Eriugenas im Hoch- und Spätmittelalter, mit dem das Kapitel über
den Iren (172-206) eröffnet wird. Bei der Erörterung der sog. Mönchstheologie
des XII. Jahrhunderts folgt Ruh dem Leitfaden der Ordensschulen. Von den

Kartäusern behandelt er Guigo I. und Guigo II. (208-225). In drei Kapiteln
wird danach die Mystik der Zisterzienser vorgestellt. In der ausführlichen
Darstellung der Lehren Bernhards von Clairvaux (226-275) kommt nicht nur der

Auffassung der Liebe und der Christusmystik der gebührende Platz zu, sondern

vor allem der in den Sermones supra cantica canticorum entfalteten «Brautmystik»,
die zusammen mit der «Christusmystik» «zu den wenigen epochalen Innovationen

in der Geschichte der abendländischen Mystik» (268) gehört. Wilhelm
von St. Thierry (276-319) entwickelt dagegen erstmals eine trinitarische Mystik
(287). Nach Bernhard und Wilhelm widmet Ruh den drei Zisterzienseräbten
Guerri von Igny, Aelred von Rievaulx und Isaac von Etoile ein Kapitel (320-
354). Von den Viktorinern behandelt Ruh Hugo und Richard. Hugo ist ein
«Denker des Ausgleichs» (380), der sich um Einheit von Leben und Praxis

29 Kurt Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik. Erster Band. Die Grundlegung

durch die Kirchenväter und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, München:
C. H. Beck Verlag, 1990, 414 Seiten.



Notabilia II 199

bemühte. Als «Meister der Kontemplation» (381) wird Richard eingeführt
(381-406). Er betreibt «theologische Spekulation more mjsticoi> (384). Sein

Benjamin minor ist eine propädeutische Schrift, die auf die Betrachtung vorbereiten
soll. Diese wird dann ausführlich im Benjamin major beschrieben, einem «Manuale

der Kontemplation» (399).
Bei Ruhs Kompendium handelt es sich um ein Standardwerk, in dem die

Hauptwerke christlicher Mystik ausführlich analysiert werden. Ruhs Darstellungen

sind ausgewogen und sorgfältig, stets von gut informierten Angaben zu
den einschlägigen Ausgaben und zur wichtigeren Sekundärliteratur begleitet. In
der vorzüglichen Präsentation und Explikation der Haupttexte der mystischen
Tradition liegt die eindeutige Stärke dieses Buches, das fortan zur Pflichtlektüre
all jener gehört, die sich in irgendeiner Form zum Thema «Mystik» äußern
möchten. Seine nüchterne Wissenschaftlichkeit und beruhigende Klarheit sind
bewunderswert und wohltuend.

4.2. Eine neue Philosophiegeschichte. Im Rahmen einer Neuausgabe
der geschätzten Philosophiegeschichte von Karl Vorländer hat Jan
P. Beckmann den Mittelalterteil vollständig neu verfaßt.30 Dieses leicht
zugängliche neue Handbuch verfolgt die Absicht, «dem Studierenden wie dem
interessierten Laien einen informativen, die wichtigsten Entwicklungen, Denker,

Werke und Probleme behandelnden und den gegenwärtigen Forschungsstand

berücksichtigenden Realienband zur <Geschichte der Philosophie des

Mittelalters)» (14) an die Hand zu geben. Um es gleich vorwegzunehmen: Es

scheint mir, daß der Band dieses Ziel erreicht. Er besteht aus einem darstellenden

Teil (15-145), der die Hauptfiguren des mittelalterlichen Denkens von
den Anfängen der Patristik bis zu Nikolaus von Kues vorstellt, einer Bibliographie

(148-184) sowie neun Quellentexten in deutscher Übersetzung. Es ist

verständlich, daß die Vorstellung der einzelnen Gestalten bei diesem Gesamtumfang

sehr knapp ausfällt. Augustin beispielsweise sind sechs, Thomas von
Aquino ebenfalls sechs Seiten gewidmet. Beckmann folgt bei seiner Darstellung
der geläufigen Einteilung in Patristik (2.-8.Jh.) und Scholastik (9.-15.Jh.).
Unter <Scholastik> versteht er «wesentlich <Wissenschaft> im Sinne rationaler,
methodisch reflektierter Weltvergewisserung in schulmäßig institutionalisierter
Form» (48-49). An dieser konzisen Umschreibung, die sich bewußt von
M. Grabmanns kanonischer Auffassung distanziert, ist zum einen die institu-

30 Karl Vorländer, Geschichte der Philosophie mit Quellentexten. Auf der
Grundlage der Bearbeitung von Erwin Metzke und Hinrich Knittermeyer und der
Auswahl von Quellentexten von Ernesto Grassi und Eckhard Kessler, neu herausgegeben

von Herbert Schnädelbach unter Mitarbeit von Anke Thyen: Band II, Mittelalter

und Renaissance, Teil I, Mittelalter. Vollständig neu verfaßt und mit Literaturhinweisen

und ausgewählten Texten versehen von Jan P. Beckmann, Rowohlt Taschenbuch
Verlag GmbH: Reinbek bei Hamburg, 1990, 282 Seiten (Rowohlts Enzyklopädie
2480).



200 Notabilia II

tionelle Verankerung des Philosophierens in Dom- und Klosterschulen einerseits

und Generalstudien und Universitäten andererseits hervorzuheben. Zum
anderen unterstreicht Beckmann, wie mir scheint zu Recht, daß die Scholastik
als besondere Art wissenschaftlicher Kommunikation «ein hohes Maß an
methodischer Disziplin» (49) einschließt. Die Rezeption der antiken Philosophie

sowie das zwischen Theologie und Philosophie herrschende, produktive
Konkurrenzverhältnis führt zu einem «eigenen Rationalitätsparadigma» der

Scholastik, das sich auszeichnet durch «Anspruch auf Universalität, die

Uberzeugung von einer Ordnungsstruktur und die Situierung des Denkens im Horizont

der Transzendenz» (53). Die Scholastik als Prozeß der Verwissenschaftlichung

hat sich in vier Epochen entwickelt: Vor-, Früh-, Hoch- und Spätscholastik

(vgl. 54). Um das historiographische Vorgehen des Autors zu verdeutlichen,

lohnt es sich, seine Darstellung der Hochscholastik kurz zu skizzieren. Die
als «bedeutendste wissenschaftliche Epoche des Mittelalters» bezeichnete

Zeitspanne (ca. 1200-1350) verdankt sich dem Zusammenwirken zweier Ursachen,
nämlich der Entstehung der Universitäten und dem Bekanntwerden des

Gesamtwerkes des Aristoteles. Unter den Schlagworten <Platonismus> und
<Augustinismus> erörtert Beckmann Alexander von Haies und Bonaventura

(88-90), bevor er Albert den Großen und Thomas von Aquin als Vertreter des

Aristotelismus präsentiert (90—102). In der Behandlung der thomistischen
Philosophie werden nach einem kurzen Durchgang durch die Hauptwerke die

Erkenntnisproblematik, die Thematik des Gegenstandes der Metaphysik und
die Gottesbeweise geschildert. Bezüglich der Ethik insistiert der Autor auf der
Autonomie der praktischen Philosophie gegenüber der Metaphysik. Neben dem
Averroismus und neuen sprachlogischen Strömungen werden Dietrich von
Freiberg und Eckhart unter dem Stichwort des Neuplatonismus als weitere

signifikative Ansätze der Hochscholastik eingeführt. Johannes Duns Scotus und
Wilhelm von Ockham gehören nach Beckmann ebenfalls zur Hochscholastik,
auch wenn sie neue Wege beschreiten. Während bei Scotus in erster Linie der
Versuch, die Metaphysik neu als Transzendentalwissenschaft zu bestimmen,
besticht, wird nach Beckmann das Denken Ockhams durch die Grundfrage
bestimmt: «Wie sind in einer Welt radikaler Singularität und durchgängiger
Kontingenz wissenschaftliche Urteile möglich?» (123-124). Der besonders

sorgfältige Bericht über die Philosophie Ockhams (119-131) ist sehr darum
bemüht, geläufige Fehldeutungen des Franziskaners zu korrigieren: Er ist kein
Gegner der Metaphysik (126), und Nominalist ist er nur im zeichentheoretischen

Sinne (128). Diese knappe Übersicht zu einem der wichtigsten Kapitel des

Buches veranschaulicht das Vorgehen Beckmanns, der in erstaunlicher Konzi-
sion Einblick verschafft in außerordentlich komplexe Gegenstände. Dabei
bemüht er sich darum, Scotus und Ockham gleicherweise als Vollender und
Kritiker der thomanischen Synthese zu interpretieren.

Die im Anhang abgedruckten Quellentexte ergänzen das entworfene Bild
mittelalterlichen Denkens. In den meisten Fällen wird auf bereits vorliegende



Notabilia II 201

Übersetzungen zurückgegriffen: Eine erwähnenswerte Ausnahme bildet ein

längerer Abschnitt aus dem Metaphysikkommentar des Scotus (248-256).
Bezüglich der Auswahl bedaure ich, daß kein Text aus dem XILJahrhundert
vertreten ist.

Insgesamt vermittelt der Band ein recht wohlproportioniertes Gemälde der

mittelalterlichen Philosophie, in dem auch die arabische und jüdische Philosophie

nicht fehlen (73—84). Nach meinem Geschmack kommen allerdings die

politische Philosophie und die gesellschaftliche Dimension der Philosophie zu

kurz. Die recht umfangreiche Bibliographie (146-184) veranlaßt mich leider zu

einem weniger positiven Urteil. Die Literaturhinweise erfüllen in einem

Einführungswerk wie dem vorliegenden eine außerordentlich wichtige Funktion:
Sie müssen der Leserschaft zuverlässige Hinweise für ein Weiterstudium liefern.
Die Angabe der maßgebenden Editionen sowie der Spezialbibliographien sind
deshalb unentbehrlich. Die Durchführung zahlreicher Stichproben veranlaßt
mich leider zu einem zurückhaltenden Urteil, es fehlen nämlich wichtige
Bibliographien31, Handbücher32 und neuere kritische Ausgaben sind z.T. nicht
aufgeführt.33

31 Unter den allgemeinen bibliographischen Hilfsmitteln fehlen u.a. Cesare Vasoli,
II pensiero medievale. Orientamenti bibliografici, Bari 1971, sowie der Hinweis auf
Medioevo latino. Bei Scotus Eriugena fehlt die wahrhaft grundlegende, kommentierte
Bibliographie von Mary Brennan, A Guide to Eriugenian Studies, Freiburg/Schweiz
1989 (Vestigia 5); die maßgebende Bibliographia Bonaventuriana von J.G. Bougerol,
Grottaferrata 1974 (4842 Titel) fehlt ebenso wie R. Brummer, Bibliographia Lulliana -
Ramon Llull-Schrifttum 1870-1973, Hildesheim 1976; bei Roger Bacon (174) ist zu

ergänzen: F. Alessio, Un secolo di studi su Roger Bacon (1848-1957), in: Rivista critica di
storia della fllosoßa 14 (1959) 81-102, und J.M.G. Hackett and T.S. Maloney, A Roger
Bacon Bibliography (1957-1985), in: New Scholasticism 61 (1987) 184-207. Im Falle von
Averroes (166) vermisse ich den Hinweis auf zwei unentbehrliche Verzeichnisse:
Ph. W. Rosemann, Averroes. A catalogue of editions and scholary writings from 1821

onwards, in: Bulletin de Philosophie médiévale 30 (1988) 153-221; S.Gomez Nogales,
Bibliografia sobre las obras de Averroes, in: Multiple Averroès, Paris 1978, 351-387;
schließlich ist zu vermerken, daß bezüglich des mittelalterlichen Aristotelismus (167)
nicht erwähnt wird: Charles H. Lohr, Commentateurs d'Aristote au Moyen Age latin,
Bibliographie de la littérature secondaire récente, Fribourg-Paris 1988 (Vestigia 2).

32 Zur arabischen Philosophie (164) hätte neben den erwähnten Titeln unbedingt
genannt werden müssen: A. Badawi, Histoire de la philosophie en Islam, 2 vol., Paris
1972; bei der jüdischen Philosophie (166) fehlt: Colette Sirat, La philosophie juive au

Moyen Age, Paris 1973 (mehrere spätere Ausgaben); bei Grosseteste (168) dürfte nicht
fehlen: James McEvoy, The Philosophy of Robert Grosseteste, Oxford 1982; im
Zusammenhang mit dem Averroismus unentbehrlich: Roland Hissette, Enquête sur les 219
articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977; der neuere Stand der

Sigerforschung (173) ist nicht in den Arbeiten von 1931/42 von Fernand Van
Steenberghen zu suchen, sondern beispielsweise in Ders., Maître Siger de Brabant,
Louvain-Paris 1977.

33 Die Summa aurea des Wilhelm von Auxerre (168) existiert in einer kritischen
Ausgabe (Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea, 6 vol. Grottaferrata 1980fL); von der
Grammatica speculativa des Thomas von Erfurt (174) existiert eine neuere Ausgabe von



202 Notabilia II

4.3. Alain de Libera will mit seiner kleinen Philosophiegeschichte34 für
ein «anderes Mittelalter» werben (vgl. 4). Das brillant geschriebene Opuskel ist

nicht chronologisch aufgebaut, sondern stellt die mittelalterliche Philosophie
nach vier Themenkreisen dar: Logik, Physik, Metaphysik, Psychologie und
Ethik. Dieser vorzüglichen und originellen Darstellung geht ein Kapitel zur

philosophischen Literatur im Mittelalter voraus (9-33). Diese Seiten vermitteln
einen ebenso nützlichen wie konzisen Einblick in das Textcorpus, die

Literaturgattungen und den institutionellen Rahmen des mittelalterlichen Denkens.
Ebenso nützlich, informativ und anregend wie diese Einführung ist die

Darstellung, die de Libera zusammen mit Maurice-Ruben Haynoun von Averroes
und dem Averroismus bietet.35 Das schmale, aber gehaltvolle Bändchen bietet
nicht nur einen knappen Überblick über Leben und Werk von Ibn Rushd,
sondern ebenfalls aufschlußreiche Hinweise zum jüdischen Averroismus (Isaac

Albalag, Moses von Narbonne) und zur Rezeption im lateinischen Westen. Ein

guter Überblick zu den Übersetzungen und zur Entwicklung des Averroismus
im XIILJahrhundert, der den neuesten Stand der Forschung berücksichtigt,
eine klare Darstellung der Auseinandersetzung mit Averroes bei Albert und
Thomas sowie ein Ausblick zum italienischen Averroismus (Bologna und

Padua) vervollständigen das nuancierte Bild, das in dieser Einführung vom
arabischen Philosophen und seinem Einfluß entworfen wird.36

4.4. Der Begriff der Philosophie. Im Band 7 des «Historischen Wörterbuches

der Philosophie» ist ein sehr umfangreicher Artikel zum Stichwort

«Philosophie» erschienen, der ebenfalls als selbständiges Buch mit der
Seitenzählung des Wörterbuches publiziert worden ist.37 Der Artikel besteht aus

zahlreichen Teilartikeln, bei denen insgesamt 44 Autoren mitgearbeitet haben.

Der Teil zu Augustinus (630-633) wurde von G. Madec, jener zum Mittelalter
(633-656) von Theo Kobusch verfaßt. W. Schröder und P. Walter haben die

G. L. Bursill-Hall, London 1972; bei Siger (172) vermisse ich den Hinweis auf die
neueren kritischen Editionen der Werke in der Reihe «Philosophes médiévaux» (Bände
XII, XIII, XIV, XXIV, XXV).

54 La philosophie médiévale, Paris: Presses Universitaires de France, 1989, 128
Seiten (Que sais-je 1044).

35 Averroès et l'averroïsme, Paris: Presses Universitaires de France, 1991,128 Seiten
(Que sais-je 2631).

36 Der Band enthält viele nützliche bibliographische Hinweise, was bei dieser Reihe
bekanntlich nicht üblich ist. Auch die Bibliographie am Schluß des Bandes ist ausführlicher

als üblicherweise. Leider ist das Werk von Oliver Leaman, Averroes and his
Philosophy, Oxford: Clarendon Press, 1988, nicht verzeichnet. Die wertvolle Darstellung
von Dominique Urvoy, Ibn Rushd (Averroes), London: Routledge, 1991, 156 Seiten
(Arabic Thought and Culture) ist fast gleichzeitig erschienen.

37 Philosophie in der Geschichte ihres Begriffes, Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Sonderdruck herausgegeben von Karlfried Gründer, Basel: Schwabe & Co.
AG Verlag, 1990, XX Seiten + 355 Spalten.



Notabilia II 203

Abschnitte zur Renaissance geschrieben (656-667). Den ersten Teil der
mittelalterlichen Philosophie faßt Kobusch unter dem Stichwort «Philosophie und
Artes» zusammen, da in der Zeit von Cassiodor bis zum Ausgang des ^.Jahr¬
hunderts Philosophie im Wesentlichen mit dem in den sieben freien Künsten
erwerbbaren Wissen zusammenfällt. In der sorgfältigen Darstellung werden die
verschiedenen Konzeptionen der Philosophie im XI. und XII.Jahrhundert
konzis dargestellt, wobei der Schule von Chartres und den Viktorinern der

gebührende Platz zugewiesen wird. Die Diskussion um das Verhältnis von
Theologie und Philosophie bestimmt nach Kobusch die zweite Periode
(vornehmlich das Xlll.Jahrhundert, 641-650), während das Spätmittelalter von
einer Verwissenschaftlichung der Philosophie, die mit Ockham beginnt,
bestimmt ist. Der Artikel von Kobusch enthält unzählige, außerordentlich
wertvolle und hilfreiche Hinweise zur Geschichte des Philosophiebegriffs im
Mittelalter und erfüllt aufdiese Weise ein seit langem bestehendes wissenschaftliches

Desiderat. Die Darstellung ist auch recht vielseitig, trotzdem bedaure ich

einige bedeutsame Lücken: Das Philosophieverständnis des Johannes Scotus

Eriugena hätte ein paar Zeilen verdient, ebenso wie dasjenige des Boethius von
Dacien, dessen Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie noch

wichtiger ist als diejenige von Siger, die erwähnt wird (648). Besonders bedaure

ich, daß in diesem Überblick nur die «Schulphilosophie» berücksichtigt worden
ist: Dante wird nicht einmal erwähnt! Es ist besonders erfreulich, daß der

Artikel zum Begriff <Philosophie> ergänzt wird durch die Teilartikel «Institutionelle

Formen der Philosophie» und «Literarische Formen der Philosophie»,
in denen dem Mittelalter ebenfalls Beachtung geschenkt wird. Der von
G. Schrimpf redigierte Teilartikel zu den institutionellen Formen der Philosophie

im Mittelalter gründet auf der Annahme, «daß sich das mittelalterliche
Schulwesen von der Kloster- über die Kathedralschule zur Universität als dem

jeweils maßgebenden Ort der Wissenschaft» (801) entwickelt hat. Schrimpf
weist verdienstvollerweise in seinem Artikel bei der Schilderung der drei Epochen

auf die Lehrpläne und die literarischen Gattungen hin, in denen das

philosophische Wissen vermittelt wurde: Auf diese Weise zeigt sich der Sitz im
Leben nicht nur der Disputatio, sondern auch der Sophismata und Impossibilia
und der Summen. Es ist schade, daß in diesem wichtigen Artikel nicht berücksichtigt

wird, daß im Mittelalter auch außerhalb der Schulen, z.B. an Fürstenhöfen,

Philosophie betrieben wurde. Ebenfalls zu wenig beachtet werden die

studiageneralia der Orden.38 Der Artikel zu den literarischen Formen wurde von

38 Vgl. dazu u.a. den nicht erwähnten, aber sehr wichtigen Band: Le scuole degli
ordini mendicanti, Todi 1978; nicht berücksichtigt ist ebenfalls das fundamentale Werk
von William J. Courtenay, Schools and Scholars in Fourteenth-Century England,
Princeton, New Jersey: University Press, 1987, das zur institutionellen Verankerung wie zur
Lehrplanforschung Wesentliches zu sagen hat.



204 Notabilia II

Pierre Hadot verfaßt (848-8 58). Er unterscheidet verschiedene Gesichtspunkte,
nach denen die literarischen Formen des Philosophierens betrachtet werden

können. Wenn die Beziehung zwischen Autor und Werk berücksichtigt wird,
dann ist festzuhalten, daß die mittelalterliche Literatur in erster Linie aus

Schulübungen hervorgegangen ist (vgl. 851). Was den inneren Zweck betrifft,
verwirklicht im Mittelalter dizQuaestio eine interessante Verbindung zwischen

hyphegetischer und zetetischer Form.39 Hinsichtlich der Argumentationsweise
gehört der größte Teil der mittelalterlichen Schriften zur diskursiven Gattung,
«bei der der Philosoph sich bemüht, die Gliederung seines Beweisganges
herauszustellen» (855). Bezüglich des äußeren Zweckes unterscheidet Hadot
zwischen theoretischem und psychagogischem Schrifttum. Das letztere gibt es nach

ihm im Mittelalter bloß auf theologischer Ebene (858). Für die Historiographie
der mittelalterlichen Philosophie von Belang sind ebenfalls die Stichworte
«arabische Philosophie» (882-886) und «christliche Philosophie» (886-898).
Wie K. Gründer im Vorwort bemerkt, soll dieses Buch keine Philosophiegeschichte

ersetzen, aber es bietet wertvolles - und unentbehrliches - Material für
die Geschichte des Wortes <Philosophie>.

4.5. Frauenphilosophie. Wenn wir den üblichen Philosophiegeschichten
des Mittelalters, auch neueren Datums, Glauben schenken, dann gab es im
Mittelalter keine Frauen, die sich in signifikativer Weise mit Philosophie
beschäftigt haben. In den in diesem Literaturbericht unter 4.3. und 4.4. besprochenen

philosophiehistorischen Unternehmungen kommen Frauen nicht vor:
Eine Nachprüfung belegt, daß weder Dhuoda noch Hildegard von Bingen noch
Christine von Pizan erwähnt werden. Auch ein Blick in das sonst so anregende
Buch «Das philosophische Denken im Mittelalter» von Kurt Flasch führt zum
selben Ergebnis. Was hat dies zu bedeuten? Gab es tatsächlich keine
philosophierenden Frauen, oder beweist dieses Schweigen ganz einfach eine historio-
graphische Blindheit? Ich befürchte, daß es sich tatsächlich um eine ihrerseits
historisch bedingte Einseitigkeit handelt, deren Gründe vielfältig sind. Wer den

zweiten Band der von Mary Ellen Waithe herausgegebenen Reihe «A History
of Women Philosophers» zur Hand nimmt40 und darin blättert, darf zuerst
staunen darüber, daß ein stattlicher Band von 350 Seiten das Schweigen der

gelehrten Philosophiehistoriker Lügen straft. Zugestanden: Es bedarf zuerst
einer Verständigung über den Begriff <Philosophie>. Diese methodische Reflexion

wird nach meiner Auffassung in der sonst reichhaltigen Einleitung der

39 Bei der hyphegetischen Form liegt der Ausgangspunkt bei den Grundsätzen; die
zetetischen Schriften dagegen schreiten «von der Frage zur Antwort, indem sie

Lösungsprinzipien oder Prämissen für die Schlußfolgerungen suchen» (852).
40 A History ofWomen Philosophers, Volume II, Medieval, Renaissance and

Enlightenment Women Philosophers A.D. 500-1600, edited by Mary Ellen Waithe,
Dordrecht-Boston-London: Kluwer Academic Publishers, 1989, XXXVIII + 349 Seiten.



Notabilia II 205

Herausgeberin und Joan Gibson nicht explizit genug und nicht mit der
erforderlichen gedanklichen Schärfe betrieben. Es müßte sorgfältiger gezeigt werden,

wieso die in diesem Band behandelten Frauen für die Philosophiegeschichte

von Bedeutung sind. Diese Analyse führte wahrscheinlich zu einer

gewissen Differenzierung. Nicht alle behandelten Autorinnen sind in gleichem
Maße und aus denselben Gründen für die historische Erforschung der
Philosophie von der gleichen Bedeutung. Einige von ihnen sind im geläufigen Sinne
des Wortes Philosophinnen, andere haben wichtige philosophische Thesen

vertreten und verbreitet, wieder andere sind religiöse Denkerinnen. Es ist nach

meiner Meinung ebenso bedenklich, alle literarischen Erzeugnisse, in denen

eine religiöse oder meditative Erfahrung zur Sprache kommt, als Philosophie zu

bezeichnen, wie es unverzeihlich ist, daß in den gebräuchlichen Darstellungen
der Philosophiegeschichte der Beitrag von Frauen zur Geschichte des Denkens

ganz einfach verschwiegen wird. Es ist unbezweifelbar, daß die feministische

Geschichtsschreibung der Philosophie zu einer Revision oder mindestens zu
einer nochmaligen Uberprüfung dessen, was in der Betrachtung der Vergangenheit

als Philosophie bezeichnet werden darf und was für die Geschichte des

Denkens belangvoll ist, führen wird. Ich bin überzeugt, daß der Band von Mary
Ellen Waithe diese dringliche Reflexion befruchten wird.

Der Band umfaßt 13 Kapitel, in denen verschiedene Autorinnen einzelne

Frauengestalten und ihr Denken vorstellen: Elisabeth Gössmann befaßt sich

mit Hildegard von Bingen (27—65), indem sie zuerst die Hauptwerke in ihrem

Inhalt und ihrer Struktur darstellt (Scivias, Liber vitae meritorum, Liber divinorum

operum, Physica), bevor sie spezifische Aspekte der Imago-Dei-Lehre untersucht.
Mit Interesse habe ich die Stellen zu Hildegards Selbstverständnis als Prophetin
(vgl. 33), die das Schulwissen nicht kennt (legere litteras per intelligentiam
philosophorum), oder als Frau gelesen. Von der Frau sagt Hildegard:

Ipsa enim quasi domus sapientiae est, quoniam terrestria et coelestia in ipsa

perficiuntur (zit. 65).

Auch in den anderen Kapiteln, die sich u.a. mit Heloïse, Herrad von Hohenburg,

Mechthild von Magdeburg, Brigitte von Schweden, Juliana von Norwich,
Katharina von Siena beschäftigen, wird eine ausführliche Werkbeschreibung
verbunden mit einer Darstellung der Hauptgedanken. Die einzelnen Beiträge

zeugen von wissenschaftlicher Sorfgalt und Sachlichkeit. Wer sich die Mühe

macht, in diesem Buch zu studieren, wird den Herausgeberinnen zustimmen,
wenn sie behaupten:

41 Vgl. dazu die vorzügliche deutsche Übersetzung: Margareta Porete, Der Spiegel
der einfachen Seelen, Wege der Frauenmystik, Aus dem Altfranzösischen übertragen und
mit einem Nachwort und Anmerkungen von Louise Gnädinger, Zürich-München:
Artemis, 1987, 278 Seiten.



206 Notabilia II

«These and other women philosophers of the period made valuable
contributions to metaphysics, epistemology, ethics, philosophy of religion and

philosophy of medecine» (XIX).

Ich bedaure, daß Margarete Porete, die Verfasserin des «Spiegels der einfachen
Seelen», die am 1.Juni 1310 aufdem Scheiterhaufen starb, nicht einmal erwähnt
wird.41 Nach meiner Einschätzung hätte Christine von Pizan (312-313) eine
ausführliche Behandlung verdient, da sie ihre eigenen Werke mindestes z.T.

ganz eindeutig der Philosophie zuordnet.

4.6. Ubersetzungen im Mittelalter. Im Juni 1989 fand in Cassino ein
internationales Kolloquium zu den verschiedenen Aspekten der Übersetzung

philosophischer Texte im Mittelalter statt. Jacqueline Hamesse und Marta
Fattori haben die Publikation der Prozeßakten42 besorgt, die in vorzüglicher
Weise den Sammelband ergänzen, den ein Jahr zuvor der französische CNRS

publiziert hat und der den allgemeinen Problemen der Übersetzung im Mittelalter

gewidmet ist.43 Der hier anzuzeigende Band enthält neben der Eröffnungsansprache

von M. Fattori 17 Aufsätze, in denen bezüglich verschiedener

Aspekte der untersuchten Problematik der neueste Stand der Forschung
mitgeteilt wird. Die Aufsatzsammlung bietet deshalb wesentlich mehr als übliche

Kongreßakten, da eine präzise Themenstellung von den besten Fachleuten mit
großer Disziplin verhandelt wird, so daß ein zuverlässiges Gesamtbild der

Übersetzungsprobleme, soweit sie die Philosophie betreffen, entsteht. H. Marti
behandelt in seinem Aufsatz zur Übersetzung gegen Ende des IV.Jahrhunderts
(23-45) vier Autoren (Marius Victorinus, Ambrosius, Eustathius und Rufinus).
Anhand dieser Beispiele zeigt der Autor, daß die Übersetzungsliteratur im
IV.Jahrhundert zwischen die Pole des technisch-interpretierenden Übersetzens

und des protreptisch-rhetorischen Bearbeitens einzuordnen ist. Mit dem saler-

nitanischen Übersetzer Constantinus Africanus beschäftigt sich E. Montero
Cartelle (65-88), während P. Morpurgo den Einzug der aristotelischen Schriften

in Salerno untersucht (273-300). In einer sehr aufschlußreichen Abhandlung,

die unzählige nützliche bibliographische Hinweise enthält, legt Danielle
Jacquart die wichtigsten Etappen der Überlieferung medizinischer Texte dar.

Am Beispiel des aristotelischen Organon zeigt H. Hugonnard-Roche den Prozeß

42 Rencontres de cultures dans la philosophie médiévale. Traductions et traducteurs
de l'antiquité tardive au XIVe siècle. Actes du Colloque international de Cassino 15-17
juin 1989, organisé par la Société internationale pour l'Etude de la philosophie médiévale
et l'Università degli Studi di Cassino, édités par Jacqueline Hamesse et Marta Fattori,
Louvain-la-Neuve/Cassino: Université Catholique de Louvain/Università degli Studi di
Cassino, 1990, VI + 402 Seiten (Publications de l'Institut d'Etudes médiévales, Textes,
Etudes, Congrès, vol. 11).

43 Traductions et Traducteurs au Moyen Age, Textes réunis par G. Contamine, Paris
1989.



Notabilia II 207

der Übersetzung aus dem Griechischen ins Syrische und vom Syrischen ins
Arabische (seit dem VIII.Jahrhundert) auf. A.L. Ivry gibt einen Überblick zu
den hebräischen Übersetzungen aus dem Arabischen (167-186). G. Sermoneta,
dem bereits zahlreiche wertvolle Studien zu den hebräischen Übersetzungen
lateinischer Scholastiker zu verdanken sind, gibt einen Einblick in den Stand der

Forschung zu den hebräisch-lateinischen und lateinisch-hebräischen Übersetzungen

(149—165). Besonders wichtig und hilfreich ist der umfangreiche Aufsatz

von H. Daiber (203-250), der einen vollständigen Status quaestionis der
lateinischen Übersetzungen arabischer Texte vorlegt. Wer die Komplexität dieses

Aspekts mittelalterlichen Denkens kennt, wird diesen hervorragend dokumentierten

Abriß mit großer Dankbarkeit benützen. Andere Aufsätze beschäftigen
sich mit einzelnen Übersetzern, wie z.B. derjenige von A.M.I. Van Oppenraay
zu Michael Scotus (121-129) oder derjenige von J. Brams zu Wilhelm von
Moerbeke (317-336). Besondere Erwähnung verdient schließlich die vorzügliche

Darstellung des Plato Latinus von Carlos Steel (301—316). Diese knappe
Inhaltsübersicht zeigt zur Genüge, daß es sich bei diesem Band um eine
unentbehrliche Fundgrube wichtiger Informationen handelt.

4.7. Seit geraumer Zeit war die Originalausgabe des Standardwerkes «La

philosophie au XIIIe siècle» des berühmten Löwener Philosophiehistorikers
Fernand Van Steenberghen, das erstmals 1966 erschienen war, vergriffen. Es

ist deshalb außerordentlich erfreulich und verdienstvoll, daß der Autor eine

revidierte Neuausgabe vorbereitet hat, die der Entwicklung der Forschung seit
1966 Rechnung trägt.44 Die Bedeutung dieser Synthese, die auch von jenen
Personen Respekt erheischt, die die Ansichten des Verfassers nicht teilen, muß
hier nicht mehr in Erinnerung gerufen werden: Wer sich einen Überblick zur
Philosophie des XIILJahrhunderts verschaffen will, kommt um das intensive
Studium dieses Standardwerkes nicht herum. Daß es sich um eine erweiterte
und wirklich überarbeitete Fassung handelt, ist leicht zu überprüfen. Nicht nur
die Bibliographie (480—526) wurde um ca. einen Drittel erweitert, sondern auch

der Textteil wurde dem neuen Forschungsstand angepaßt. Zur Bestätigung
dieser Aussage muß ich mich auf vier Beispiele beschränken: Zwar hält der
Autor an seiner Konzeption der Philosophie Bonaventuras fest, aber er setzt sich

mit den neueren grundlegenden Arbeiten von J. G. Bourgerol, F. Corvino und

J.F. Quinn auseinander (vgl. 237-240). In seiner Deutung der Verurteilungvon
1277 (422—426) werden die neueren Arbeiten von L. Bianchi, K. Flasch,
R. Hissette, R. Wielockx erwähnt. Das Kapitel zum sog. heterodoxen Aristote-
lismus bespricht die neuesten Arbeiten von R.-A. Gauthier zu diesem Thema.

44 Fernand Van Steenberghen, La philosophie au XIIIe siècle. Deuxième édition,
mise à jour, Louvain-La-Neuve : Editions de l'Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-
Paris: Editions Peeters, 1991, 551 Seiten.



208 Notabilia II

Und schließlich werden die neuesten Erkenntnisse zu Wilhelm von Moerbeke
in einem eigenen, neuen Abschnitt erwähnt (319-320). Dies sind nur Beispiele,
aber sie belegen die seriöse Überarbeitung des Buches.45 Etwas erstaunt darf
man darüber sein, daß der Autor sich kaum mit Autoren auseinandersetzt, die
eine andere Gesamtdeutung des XIII.Jahrhunderts vorgeschlagen haben; ich
denke an L.-M. De Rijk, dessen beachtenswerte Geschichte der mittelalterlichen

Philosophie (La philosophie au moyen âge, Leiden 1985) mit keinem Wort
erwähnt wird, an K. Flasch (Das philosophische Denken im Mittelalter, Stuttgart

1986), P. Vignaux, dessen wichtige Einleitung zur Neuausgabe der
«Philosophie au moyen âge» (Albeuve 1987) ebenfalls nicht berücksichtigt wird. Es

wäre interessant gewesen, wenn Van Steenberghen im Vorwort oder in der
Bilanz die von diesen Autoren bestrittene These, das XIII.Jahrhundert sei der

Höhepunkt des mittelalterlichen Denkens, noch einmal verteidigt hätte. Wie
dem auch sei, es bleibt dabei, daß es sich hier um ein unentbehrliches Arbeitsbuch

handelt, dessen wertvolle Neuausgabe in jeder Hinsicht zu begrüßen
ist.

4.8. Die von Etienne Gilson gegründete Reihe «Etudes de philosophie
médiévale» erscheint seit dem 65. Band in neuem Gewand, jetzt unter der

Leitung von Marta Cristiani, Jean Jolivet und Alain de Libera. Als erster
Band in neuer Aufmachung erscheint ein Sammelwerk zu Ehren des 1987

verstorbenen Philosophiehistorikers Paul Vignaux. 46 Von den insgesamt
dreizehn Abhandlungen behandeln mehrere Themen, zu denen der Verstorbene
namhafte Beiträge geliefert hatte. Zu erwähnen sind die Abhandlung von
William Courtenay zum Nominalismus im 12. Jahrhundert47, die Studien von
Alfonso Maierù und Jean-François Genest, die auf je verschiedene Weise
das für Vignaux so wichtige Verhältnis von Theologie und Philosophie behandeln.

48 Der dem spätmittelalterlichen Anonymus De dignitate sacerdotum gewidmete

Aufsatz von Zenon Kaluza49 wirft ein interessantes Licht auf die

Entwicklung des klerikalen Selbstverständnisses im Spätmittelalter.

45 Bei anderen Kapiteln ist nicht dieselbe Sorgfalt festzustellen. Auch hier nur ein
paar Hinweise: Der Abschnitt zur Raymundus Lullus trägt dem neuesten Stand der
Forschung, der vor allem durch die kritische Edition der Werke im Corpus Christianorum
bedingt ist, nicht Rechnung. Ähnliches gilt von den Bemerkungen zu Remigius Floren-
tinus (441), die von den grundlegenden Arbeiten von E. Panella nichts zu wissen scheinen.

46 Lectionum varietates. Hommage à Paul Vignaux (1904—1987), édité parj. Jolivet,
Z. Kaluza, A. de Libera, Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 342 Seiten (Etudes
de philosophie médiévale LXV).

47 Nominales and nominalism in the twelfth century, 11-48.
48 Logica e teologia trinitaria nel commento aile sentenze attribuito a Petrus Thomae,

177-198; Contingence et révélation des futurs: LaQuaestio biblica de Richard Fitzralph,
199-246.

49 Sacerdoce magique - sacerdoce politique. Note sur quelques textes porteurs du
cléricalisme médiéval, 283-309.



Notabilia II 209

Ein zweiter Sammelband ist in der selben Reihe mit Aufsätzen zu Leben und
Werk des 1390 verstorbenen Albert von Sachsen erschienen. In der von Joël
Biard besorgten Sammlung50 werden neben biographischen Untersuchungen51
vor allem Aspekte der Universalienlehre52, der Suppositionstheorie53 sowie der

Physik Alberts untersucht.

4.9. Selbsterkenntnis im XIII. Jahrhundert. Eine umfassende Darstellung

des Problems der Selbsterkenntnis im XIII. Jahrhundert intendiert die

zweibändige Studie von François-Xavier Putallaz. Der erste Band ist dem
Thema der Reflexion bei Thomas von Aquin gewidmet.54 Nach einer Darstellung

der Anfänge eines Selbstbewußtseins im Sinne eines Aktbewußtseins auf
der Stufe der Sinnlichkeit (39-69), der Analyse der subjektiven und objektiven
Bedingungen der Selbsterkenntnis (71—116) sowie einem kurzen Hinweis zum
präreflexiven Bewußtsein behandelt der Autor im zentralen Teil (4. Kapitel,
117-208) die verschiedenen Arten der Selbsterkenntnis bei Thomas: Der Autor
bezeichnet als «abstrakte Analyse» eine erste Form der Selbsterkenntnis, in der
die Seele aufgrund eines diskursiven Prozesses ihre Natur erkennt (126-131).
Davon ist das «kritische Urteil» zu unterschieden: Damit ist die in De ver. X,8
erwähnte via iudicandi gemeint, die Putallaz als Prinzipienerkenntnis interpretiert

(131-148). Als Reflexion im eigentlichen Sinne deutet er im Anschluß an
De ver. 1,9 die gewußte Konformität von intellectus und res: secundum hoc cognoscit

veritatem intellectus quod supra se ipsum reflectitur. Der Autor faßt seine Hauptthese

mit folgenden Worten zusammen:

«La réflexion est ainsi une connaissance préphilosophique sans distance

entre soi et soi, qui assure l'intellect de sa propre vérité et de sa conformité à

l'étant. C'est pourquoi elle est la condition de l'apparition de la vérité dans

son sens le plus fort: se connaître soi-même, c'est, dans ce sens, connaître la

50 Itinéraires d'Albert de Saxe. Paris-Vienne au XIVe siècle. Actes du Colloque
organisé le 29-22 juin 1990 dans le cadre des activités de I'Ura 1085 du Cnrs à l'occasion
du 600e anniversaire de la mort d'Albert de Saxe, réunis par Joël Biard, Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1991, 320 Seiten (Etudes de philosophie médiévale LXIX).

51 Vgl. dazu die Aufsätze von Vilem Herold und Alexander Kolesnyk, 285—

307.
52 Diese Thematik wird von Alain de Libera (13-30) und Hans-Ulrich Wöhler

(45—49) behandelt.
53 Mehrere Aufsätze sind diesem Thema gewidmet, vgl. namentlich Elizabeth

Karger (51-69), Mauricio Beuchot (111-124), Angel Munoz Garcia (125-136),
Paula J. Smithka (137-148).

54 Le sens de la réflexion chez Thomas d'Aquin, Préface de Ruedi Imbach, Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 340 Seiten (Etudes de philosophie médiévale

LXVI).



210 Notabilia II

conformité et la tendance à la vérité que l'intellect porte en lui; il n'y a de

vérité connue que dans la réflexion spirituelle, ou reditio compléta. C'est

pourquoi la réflexion paraît s'identifier au jugement» (287-288).

Die universale Dimension der Selbsterkenntnis rundet die ebenso originelle wie
umfassende Darstellung der verschiedenen Dimensionen der Selbsterkenntnis
bei Thomas ab. In einem zweiten Band55 untersucht Putallaz die Theorie der
Selbsterkenntnis bei sechs Autoren des späteren XIII. Jahrhunderts. Es handelt
sich um Autoren, die sich insgesamt mit Thomas auseinandergesetzt haben

(Matthaeus von Aquasparta, Petrus Johannis Olivi, Roger Marston, Thomas

Sutton, Gottfried von Fontaines, Dietrich von Freiberg). Dieser zweite Teil ist
vielleicht noch bedeutsamer als der erste, weil hier erstmals eine zusammenhängende

Darstellung des grundlegenden Problems der Selbsterkenntnis
vorgelegt wird: Wer sich in diese Fundgrube vertieft, kommt manchmal aus dem
Staunen nicht mehr heraus, so reichhaltig und intensiv ist die Diskussion dieses

Themas. Putallaz' Hauptthese zur Entwicklung der Problematik lautet, daß

nach Thomas eine Tendenz zur Objektivierung der Selbsterkenntnis einsetzt, die

nur Dietrich von Freiberg zu vermeiden verstanden hat.

Der von Putallaz in seiner umfangreichen Studie rekonstruierte
Diskussionszusammenhang von ca. 1250-1305, in dem die entscheidenden Stimmen
zu Worte kommen56, korrigiert in nicht unbedeutenden Punkten die Historiographie

der zweiten Hälfte des XIII. Jahrhunderts, indem immer wieder die

Unzulänglichkeit schematischer Etikettierungen nachgewiesen wird. Wer dieses

Buch, das eingehende präzise Textanalysen mit penetranter philosophischer
Reflexion zu verbinden versteht, eingehend studiert und die Bedeutung erfaßt,
die das Problem der Selbsterkenntnis bei den untersuchten Denkern spielt, wird
nicht nur den Mythus eines durch die grobe Objektivität faszinierten Mittelalters
korrigieren müssen, sondern auch zu einer neuen Einschätzung des frühen
XIV. Jahrhunderts gelangen: Das Kapitel zu Olivi (85-133) beispielsweise
eröffnet neue Perspektiven für das Verständnis von Scotus und Ockham.
Ebenso interessant finde ich, daß in dieser Arbeit, im Gegensatz zur meistens
vorherrschenden Tendenz, Thomas nicht als Höhepunkt einer Entwicklung,
sondern als Ausgangspunkt einer lebendigen Diskussion gesehen wird.

55 La connaissance de soi au XIIIe siècle. De Matthieu d'Aquasparta à Thierry de

Freiberg, Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 444 Seiten (Etudes de philosophie
médiévale LXVII).

56 Heinrich von Gent und Aegidius Romanus gehören zu den abwesenden Autoren.
Der Autor nimmt zu diesen Lücken Stellung: 7—11.



Notabilia II 211

4.10. Der Ursprung des modernen Gesetzesbegriffs. Die gegenwärtige
Krise des Rechtspositivismus veranlaßt Michel Bastit dazu, nach den Ursprüngen

des modernen Gesetzesbegriffs zu fragen.57 Die Väter des modernen
Gesetzesbegriffs, der sich dadurch auszeichnet, daß er keine ontologische Grundlegung

der Legislation anerkennt, sind weder Kant noch Hobbes, vielmehr ist die
entscheidende Wendung, die zu der neuen Auffassung geführt hat, im
Nominalismus zu suchen. Bastit will in seiner Studie die Genese dieses Wandels
darstellen. Aus diesem Grunde wird die Untersuchung mit einer umfassenden

Erörterung zum Gesetzesverständnis bei Thomas von Aquin eröffnet (23—168),

in der der Gesetzestraktat der Prima Secundae interpretiert wird. Die Gesetzeslehre

des Dominikaners ist solidarisch mit einer Ontologie des Aktes und der
Finalität, sie beugt sich der Realität, wie der Autor sagt (167):

«Le discours du législateur se plie devant les réalités en train de devenir
elles-mêmes. Devenir fondamental, per se, qui révèle la transcendance des

choses au discours et la dépendance du mouvement des choses à une cause

finale parfaite» (168).

Ein fundamentales Vertrauen in die Wirklichkeit und ihre Erkennbarkeit

tragen diese Konzeption des Gesetzes, die schon bald nach dem Tode des Thomas
in eine tiefe Krise geriet, wie der Autor mit der Rede von der Rückkehr zum
Augustinismus verdeutlichen will. Die entscheidenden Neuerungen werden

allerdings von Scotus eingeführt (dazu 183—22), wenn er das göttliche Gesetz als

positives Gesetz interpretiert, was nach Bastit verheerende Folgen hat, nicht
zuletzt für das Verständnis des Naturgesetzes, das selber nach der Weise des

positiven Gesetzes gedacht wird (vgl. 198 ff.). Eine der Konsequenzen dieses

Gesetzesverständnisses besteht darin, daß der gesamte Bereich des Politischen,
weil er ganz von der Natur getrennt ist, zum Werk des Menschen wird
(vgl. 213). Das Wesentliche des skotistischen Ansatzs, der letztlich Gesetz und
Recht verwechselt (vgl. 229-234), faßt der Autor zusammen, wenn er sagt:

«Il nous semble alors légitime d'estimer que l'on peut résumer la pensée
scotiste sur la loi en disant qu'elle est, de façon très moderne, l'expression
d'une volonté générale, divine ou humaine, assortie d'une sanction»

(226).

Dies ist in der Tat der entscheidende Punkt: Das Gesetz ist ein Werk des Willens
(une œuvre de la volonté, 239), das nicht mehr auf die Dinge bezogen ist und
sich selbst genügt (239). Aber Scotus hat die letzten Konsequenzen seines

57 Naissance de la loi moderne. La pensée de la loi de saint Thomas à Suarez, Paris:
Presses Universitaires de France, 1990, 389 Seiten (Léviathan).



212 Notabilia II

Ansatzes nicht gedacht. Dies war Ockham vorbehalten, dessen Ansatz zwei

Kapitel gewidmet sind (239-304). Auch er deutet das Wesen des Gesetzes als

einen Akt des Willens:

«Mais le volontarisme d'Occam ne se borne pas à cela, il s'étend jusqu'au
sujet lui-même qui devient en un certain sens législateur» (303).

Diese «Verherrlichung» des menschlichen Willens hat indessen unüberwindliche

Konflikte zwischen den verschiedenen gesetzgebenden Instanzen zur Folge.

Suarez vollendet die durch die beiden Franziskaner initiierte Bewegung, wie
der Kommentar zu seiner Definition des Gesetzes und seiner Naturrechtslehre

(305—359) verdeutlicht:

«Avec Suarez nous atteignons le moment de l'avènement définitif de la

conception moderne de la loi» (358).

Bastit will eine Entwicklung aufzeigen: Die Entstehung des modernen
Gesetzesbegriffs hängt mit dem Verzicht auf eine ontologische Begründung des

Gesetzes zusammen (vgl. 362), der zu einer «reinen Immanenz des Gesetzes»

(365) führt: «La loi n'est que le produit du législateur» (365). Der Autor erachtet
daher die Rückkehr zu einer Philosophie des Realismus und der Analogie als ein
Gebot der Stunde (vgl. 376). Das brillant geschriebene, klar aufgebaute und
kohärent konzipierte Buch von M. Bastit verficht zweifellos eine interessante
historische und systematische These. Aus philosophiehistorischer Sicht gilt es

anzumerken, daß es an den Mängeln leidet, die Arbeiten kennzeichnen, die eine

systematische These historisch beweisen wollen. Insbesondere die Kapitel zu
Scotus und Ockham sind Opfer philosophiehistorischer Schemata, die durch die

Detailforschung längst kritisiert worden sind. Voluntarimus, Individualismus
und Nominalismus sind Kategorien, die der Autor ohne Mühe gebraucht, die
aber keiner sorgfältigen Interpretation standhalten. Aber auch die Deutung der

Verurteilungen von 1270 und 1277 (vgl. 175ff.) sowie die Lehre von der
göttlichen Allmacht bei Scotus und Ockham müssen heute nuancenreicher gehandhabt

werden, als es in diesem Werk der Fall ist. Müßte nicht auch das

geschichtsphilosophische Modell der Verfallsgeschichte, wie es hier offensichtlich

praktiziert wird, besser legitimiert und reflektiert werden? Aus eher
systematischer Sicht möchte ich zu bedenken geben, daß die erkenntnistheoretischen
Schwierigkeiten, die die Wandlung des Gesetzesbegriffes, auf die der Autor zu
Recht hinweist, bedingt haben, nicht so leicht von der Hand zu weisen sind. Der
Autor beschreibt nicht ohne Polemik gegen Scotus und Ockham den Verlust,
den der «Verzicht auf das Ding» (l'abandon de la res) mit sich bringt, aber

erwähnt nicht, was der Gewinn an menschlicher Autonomie, den der neue

Gesetzesbegriff auch zur Folge hat, philosophisch bedeuten könnte. Auch wer
die Vorteile der thomistischen Rechtsphilosophie verteidigen will, was m.E.
durchaus möglich ist, muß, wenn er das Feld der Philosophiehistorie betritt,
Gerechtigkeit und Sorgfalt walten lassen.



Notabilia II 213

4.11. Geschichte der Wahrheit. Tilman Borsche untersucht in einer
umfangreichen Studie die Geschichte der verschiedenen Deutungen der Frage,
was etwas ist, d.h. er geht nach seinen eigenen Worten der Grundfrage der

Philosophie von Piaton bis Nietzsche nach.58 Er will versuchen, «quer durch
den im ganzen zwar unvollständig, im einzelnen aber hervorragend erforschten
Wald der Philosophiegeschichte einen Pfad zu finden, der es erlaubt, ein
bestimmtes philosophisches Grundproblem in seiner historischen Fülle zu erörtern,

es neu und vielleicht besser als bisher zu verstehen» (28). Die mittelalterliche

Philosophiegeschichte ist durch dieses Werk deshalb betroffen, da der
Verfasser nach einer eingehenden Interpretation des Kratylos sowie der
platonischen Lehre von Sprache, Idee und Wissen eine umfassende Interpretation
des augustinischen und kusanischen Denkens vorlegt. Des weiteren verdienen
ebenfalls die Bemerkungen zur Philosophiegeschichte und ihrer Methode, die

am Anfang der Studie gegeben werden, Beachtung: Borsche bekennt sich zur
Begriffsgeschichte, die sowohl das evolutionäre wie das typologische Modell der

Philosophiehistorie und die Ideengeschichte ablösen soll, in der Hoffnung, daß

die Erforschung der «Genese von Grundbegriffen unseres Denkens» Möglichkeiten

eröffnet zur Uberwindung gewisser «Aporien gegenwärtigen Denkens»

(19). Borsche behandelt Augustin als Zeugen jener «radikalen Unsicherheit des

menschlichen Denkens» (112), deren Erfahrung die Spätantike kennzeichnet.

Augustins Bekehrung zur Philosophie ist eine «Bekehrung zur (ciceroniani-
schen) Skepsis gegenüber der Philosophie» (114). Borsche meint, der Glaube sei

für Augustin das «notwendig gewordene neue Fundament der Wahrheitssuche»

(115). Borsche betont die bei Augustinus vollzogene Verschiebung der
Wahrheitsfrage: «Die Frage, was die Wahrheit sei, stellt sich unter dieser Voraussetzung

neu als die Frage nach der angemessenen Auslegung eines als wahrgegebenen

Textes» (118), nämlich der Hl. Schrift. Ebenso hebt der Autor die Bedeutung
von Augustins Überwindung der skeptischen Aporie des Denkens hervor
(vgl. 124—142), die aufgrund der «Grundlegung alles Wissens im Glauben»

möglich ist, und zwar in einer anderen Weise als im Neuplatonismus. Besonders

aufschlußreich sind die Darlegungen des Autors zur Zeichen- und Wortlehre
(nach De magistro und dem 9. und 15. Buch von De trinitatè), die der Autor
vorlegt, weil «Augustin vielleicht der erste [ist], der das Problem der Bedeutung
als entscheidend für das Problem der Wahrheit erfaßt» hat (148). Nikolaus von
Kues hat erkannt, daß «unser endliches, traditionsgebundenes Denken
überhaupt nicht fähig ist, die absolut-unendliche Wahrheit Gottes zu fassen und
darzustellen» (174). Im Horizont der radikalen Depotenzierung des menschlichen

Wissens zur Konjektur kommt es zu einer Unverbindlichkeit des Denkens:

58 Was etwas ist. Fragen nach der Wahrheit der Bedeutung bei Platon, Augustin,
Nikolaus von Kues und Nietzsche, München: Wilhelm Fink Verlag, 1990, 336 Seiten.



214 Notabilia II

«Absolut wahr ist unser Denken nur, solange wir einsehen, daß es gleichgültig
ist, was wir denken» (243).

Zweifellos enthält die Studie zahlreiche interessante Anregungen zum

gestellten Problem. Methodisch gesehen ist bedauerlich, daß weder bei Augustin

noch bei Cusanus die Entwicklung ihrer Philosophie berücksichtigt wird.
Inhaltlich gesehen leidet die Darstellung Augustins an einer fideistischen

Verzeichnung, die u.a. wegen einer Mißachtung der Evolution seines Denkens

zustande kommt.

5. Einzeluntersuchungen

5.1. Der Intellekttheorie des jüdischen Philosophen und Exegeten Levi
ben Gerson (ca. 1288-1344) ist die Dissertation von Susanne MöbuB gewidmet.

59 Die Autorin greift die These von Shlomo Pines auf, nach der der Einfluß
christlicher Scholastiker auf Philosophen jüdischen Glaubens genauer untersucht

werden sollte. Nach der Meinung der Autorin, die in ihrer Untersuchung
erhärtet werden soll, «sind die Analogien zwischen den <Gotteskämpfen>
des Gersonides und den Schriften der lateinischen Averroisten und des Wilhelm
von Ockham zu auffällig, um Ergebnis bloß zufälliger Entwicklungen sein zu
können» (23). Um ihre These belegen zu können, stellt die Autorin zuerst die
drei Grundverhältnisse von Potenz/Akt, Individualität/Differenz und
Essenz/Existenz, deren Klärung jeder Kommentator der Seelenschrift des Aristoteles

vornehmen muß, bei jenen mittelalterlichen Denkern dar, die für das

Verständnis der gersonidischen Intellektlehre grundlegend sind, nämlich Averroes,

Siger von Brabant, Thomas von Aquin,Johannes vonJandun und Wilhelm
von Ockham (31-82). Bei der Analyse der Intellektlehre des Gersonides wird
dann deutlich, «daß entscheidende Theorieelemente der jeweiligen Denker bei
Gersonides wiederkehren» (83). Dies darf nicht erstaunen, da vieles dafür

spricht, «daß Gersonides Gedanken christlicher Scholastiker hat zur Kenntnis
nehmen können» (84). Die Analyse der gersonidischen Lehre vom göttlichen
Wissen, von der Vorsehung und der persönlichen Unsterblickeit (83-131) führen

die Autorin zur Behauptung eines positiven Einflusses der christlichen
Scholastik auf die jüdische Philosophie des Mittelalters (vgl. 133). Die These der
Autorin ist zweifelsohne interessant und diskussionswürdig. Allerdings scheint
es mir angebracht, daß zwischen ähnlichen Gedanken und Argumenten und
einem wirklichen «positiven Einfluß» genau unterschieden wird. Was S. Mö-
buß in ihrer Arbeit, namentlich S. 83, zur Möglichkeit, daß Gersonides die

59 Die Intellekttheorie des Levi ben Gerson in ihrer Beziehung zur christlichen
Scholastik, Frankfurt a.M.-Bern-New York-Paris: Peter Lang, 1991, 228 Seiten (Europäische

Hochschulschriften, Reihe XX, Philosophie, Band 353).



Notabilia II 215

Texte der lateinischen Autoren gekannt habe, ausfuhrt, geht über Vermutungen
nicht hinaus. Aus diesem Grunde vermögen die weitreichenden Folgerungen,
die sie aus ihren Untersuchungen zieht, nicht in jeder Hinsicht zu überzeugen.
Trotzdem darf die Arbeit als ein bemerkenswerter Beitrag zur Erforschung der
Beziehungen zwischen jüdischen und christlichen Intellektuellen im Mittelalter
betrachtet werden.60

5.2. Das Verhältnis von Raimundus Lullus und Nicolaus Cusanus wurde

bislang in verschiedener Hinsicht untersucht. Es sei hier lediglich an die
Pionierarbeit von E. Colomer erinnert. In einer umfassenden Studie versucht
W.A. Euler61, «die grundlegenden Themen sowie die methodischen
Vorgangsweisen des lullischen und cusanischen Religionsvergleiches unter
Heranziehung der dafür relevanten Quellentexte, in den Blick zu rücken» (11).
Nach einem Uberblick zur Auseinandersetzung mit den nichtchristlichen
Religionen in der lateinischen Apologetik des Mittelalters widmet Euler den ersten

Hauptteil dem Religionsvergleich bei Lull (34—134). Die «Aufhebung der Spaltung

der Menschen» (125) ist Lulls Lebensziel, bei dessen Verwirklichung dem

Religionsgespräch eine hervorragende Rolle zukommt. Es geht um die
Rückführung aller Menschen zum Christentum. Lulls Lebensprogramm verdankt
sich nach Euler sowohl den Intentionen der Franziskanermissionare wie
denjenigen der Dominikaner (vgl. 130-131), «wenngleich er in der Entfaltung
seiner <Philosophie im Dienste der Bekehrung» gegenüber den Dominikanern

ganz eigene Wege ging» (131). Das cusanische Religionsverständnis, dem der
zweite Hauptteil der Arbeit gewidmet ist (135-224), erachtet «das Christentum
als die wahre Religion, weil in ihr der Glaube an die Offenbarung und die
höchste philosophische Einsicht in das Geglaubte vollkommen übereinstimmen»

(218). Im dritten Teil (225-254) wird eine systematische Gegenüberstellung

versucht. Beiden Denkern geht es um «die Begründung der Wahrheit der
christlichen Religion» (236), ein Unterfangen, bei dessen Durchführung
signifikante Übereinstimmungen festgestellt werden können, obgleich Lull von
Cusanus nie als Quelle genannt wird: «Fundamentale Bedeutung besitzt für
beide der unbedingte Wille, die Dogmen des Christentums philosophisch zu

verstehen, zu begründen und in ihrer Relevanz für das Seins-, Welt- und
Menschenverständnis zu entfalten» (248). Euler weist im letzten Teil der Arbeit, wo
die Ergebnisse gesichtet werden, durchaus auf die Grenzen des Dialogs bei den

60 Vgl. dazu ebenfalls die umfangreiche Studie von Gilbert Dahan, Les intellectuels
chrétiens et les juifs au moyen âge, Paris: Editions du Cerf, 1990, 637 Seiten (Patrimoines:
Judaïsme). Mit großer Sorgfalt werden in diesem wichtigen Buch die Relationen zwischen
Juden und Christen von 1096 (Erster Kreuzzug) bis 1391 dargestellt und untersucht.

61 Unitas et Pax. Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und Nikolaus von Kues,
Würzburg: Echter Verlag, Altenberge: Telos Verlag, 1990, 296 Seiten.



216 Notabilia II

untersuchten Denkern hin: Von einer wirklichen «Anerkenntnis des Anderen
in seiner Andersheit» (261) kann nicht die Rede sein, da beiden Vergleichen der

Religionen die «christliche Absolutheitsbehauptung» (261) zugrunde liegt. Die
Dissertation von Euler behandelt ein bislang in dieser Weise nicht erforschtes

Thema, dem in mehrfacher Hinsicht große Bedeutung zukommt.


	Notabilia II : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

