Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia 1l : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RuepI IMBACH

Notabilia II

Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen
aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Est insuper magna virorum recreatio mentis secessus, cum se aliquis retrahit
in solitarium locum ac vel meditatur vel legit vel scribit ... et nunc Plato-
nem, nunc Aristotilem, nunc Tullium, nunc Virgilium, nunc alios doctores
iamdudum mortuos, sed fama viventes et scriptis, alloquitur.

EnEA SiLvio Piccoromini, De curialium miseriis.

«Wozu erforschen wir die Philosophie des Mittelalters?», so fragt KurT
FrascH in einem Sammelband, der die Aktualitit Ockhams dokumentieren
will.! Er pladiert fiir eine Verbindung von radikaler Historisierung und Philo-
sophie. Die «Theologische Quartalschrift» widmet der Gegenwart des Mittel-
alters ein ganzes Heft (3. Heft 1992), in dem u.a. E. CoreTH, L. HONNEFELDER,
G. WIELAND auf je verschiedene Weise darzulegen versuchen, «daf3 mittelalter-
liche Philosophie mehr als nur museales Interesse beanspruchen kann» (161).
Wie vielfiltig allerdings diese Interessen sein kénnen und in den letzten zwei-
hundert Jahren waren, dies zeigt in ebenso detaillierter wie umfassender Weise
ein Sammelband, den R. IMBAcH und A. MAIERU zur Historiographie der mit-
telalterlichen Philosophie in den beiden letzten Jahrhunderten zusammenge-
stellt haben.'? Die zweite Lieferung dieser Literaturiibersicht manifestiert auf
ihre Weise, wie intensiv die Studien zur Philosophie des Mittelalters heute
betrieben werden.

1 Die Gegenwart Ockhams. Herausgegeben von WiLHELM VoOssENKUHL und RoLF
SCHONBERGER, Weinheim: Acta Humaniora, 1990, 393-409.

12 Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento. Contributo a un bilancio
storiografico, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1991, VIII + 434 Seiten.



182 Notabilia 11
1. Handschriftenkataloge, Zeitschriften, Bibliographien

1.1. Bereits zweimal hatte ich Gelegenheit, in dieser Zeitschrift auf die
Edition der Opera omnia des AEGipIUS RoMANUS hinzuweisen. Auch der diesmal
zu besprechende Band, den CoNcETTA LUNA bearbeitet hat und der ein Reper-
torium neuentdeckter Predigten des Augustinereremiten enthilt, verdient
besondere Beachtung.? Den Hauptteil des Bandes bildet die ausfihrliche
Beschreibung der 76 Predigten, die in der Handschrift von Padua, Biblioteca
Universitaria, 844, und teilweise in der Biblioteca Apostolica Vaticana, Archivio di
S. Pietro F. 35, verwahrt werden (111-321). In einer ebenso ausfiihrlichen wie
vortrefflichen Einleitung (1-110) beschreibt die Herausgeberin, nach der Kritik
an den bisherigen Predigtzuschreibungen an Aegidius, die Predigtsammlung
von Padua in inhaltlicher wie kodikologischer und palidographischer Hinsicht,
beweist die Authentizitit der 76 Predigten (vgl. 73-102) und untersucht eine
Gruppe von acht Predigten, die in Toulouse (Bibl. Municipale 739) aufbewahrt
werden, die Ahnlichkeiten mit den authentischen Predigten aufweisen, aber
nicht Aegidius zugeschrieben werden kénnen. Das auflerordentlich sorgfiltige
Repertorium der in Padua und Toulouse erhaltenen Predigten enthilt zusitzlich
zu den iblichen Angaben eine knappe Beschreibung des Inhalts, Hinweise auf
typische Redeweisen des Aegidius sowie eine z.T. sehr ausfiihrliche Auflistung
von Paralleltexten. Im Anhang legt Concetta Luna eine auf fiinf Hss. basieren-
de, nach ihren eigenen Worten vorliufige Edition der Sermones de tribus vitiis
mundi vor (341-387) und publiziert zwolf der neuentdeckten Predigten (389-
516) und die acht Predigten der Toulouser Hs. (517-564). Dieser Band, der wie
alle bereits erschienenen Binde der Opera von hervorragender wissenschaftli-
cher Qualitit ist, erweitert nicht nur die Perspektiven der Erforschung des
aegidianischen Denkens, sondern stellt ebenfalls eine bemerkenswerte Berei-
cherung der mittelalterlichen Predigtliteratur dar.

1.2. In der letzten Lieferung dieser Literaturiibersicht konnte ich auf die
ersten beiden Binde der neuen Zeitschrift «k Documenti e Studi sulla Tradizione
filosofica medievale» hinweisen. Inzwischen ist ein weiterer Band erschienen,
der neuerdings wie bereits I,1 der Erforschung des Denkens von Aegidius
Romanus gewidmet ist. Er enthilt den zweiten Teil der Untersuchung von
SiLvia DoNATr zur Chronologie der Aristoteleskommentare des Augustinerere-
miten. In dieser sorgfiltigen Arbeit wird die Entwicklung von Stil und Kom-
mentierweise genauen Analysen unterzogen. Das reichhaltige Heft enthilt des
weiteren Arbeiten zur Uberlieferung und Redaktion des III. Sentenzenbuches?,

? Aegidii Romani Opera omnia 1,6, Repertorio dei sermoni, a cura di CoNCETTA
Luna, Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1990, XII + 637 Seiten.

> CoNCETTA LUNA, La Reportatio della lettura di Egidio Romano sul Libro III delle
Sentenze (Clm. 8005) e il problema dell’autenticita dell’Ordinatio, 75-146.



Notabilia II 183

zur Kategorie der Zeit bei Aegidius®, zu seiner Interpretation des Unendlichen?
sowie zu seiner Deutung der menschlichen Leidenschaften®. Besonders beach-
tenswert ist der Aufsatz von ANDREA TABARRONI zur fzllacia figurae dictionis bei
Aegidius’, die Aristoteles in den Sophistischen Widerlegungen kurz erwihnt
(Soph. EL 7; 169a30-33), der zu folgendem Ergebnis gelangt:

«Emerge dunque, da questo primo saggio di analisi dell’interpretazione
egidiana dei Sophistici Elenchi, la figura di un brillante quanto originale
rappresentante della «logica dei modisti», impegnato a risolvere le difficolta
insite nella trattazione aristotelica della fa/lacia figurae dictionis attraverso i
nuovi strumenti della semantica delle 7nzentiones» (215).

Die Rezeption der aristotelischen Ethik in der weitverbreiteten Schrift De
regimine principum analysiert Roberto Lambertini in einer besonders aufschluf3-
reichen Studie, die nach einem kurzen Uberblick zur Rezeption der Nikoma-
chischen Ethik im XIII. Jahrhundert vor allem das erste Buch des Fiirstenspie-
gels untersucht. Dieser Teil von De regimine, der auf den ersten Blick als bloBe
Paraphrase des aristotelischen Textes erscheinen kénnte, erméglicht eine pri-
zise Analyse der Arbeitsweise von Aegidius, in der die aristotelische Tugend-
lehre und seine Auffassung vom Ziel menschlicher Existenz in nicht unbedeu-
tender Weise transformiert werden. Auch dieser Band leistet wie der 1990
erschienene einen kostbaren Beitrag zur ErschlieBung eines Philosophen, des-
sen Bedeutung mehr und mehr erkannt wird.

1.3. Mit zwei ansehnlichen Binden ertffnet KenT EMERY JR., der bereits
seit 1982 zahlreiche vorbereitende Arbeiten zu diesem Unternehmen veroffent-
licht hat, die kritische Edition der Opera Selecta von DioNysius DEM KARTAUSER
(1402-1471), dessen umfangreiches Opus ein bedeutendes Zeugnis des spit-
mittelalterlichen Geisteslebens darstellt.® Die beiden Binde sind als Prolego-
mena zur kritischen Edition der wichtigsten Werke des Kartdusers gedacht: Im
Zentrum stehen das Kurz-Inventar der Hss. mit seinen Werken (161-217;

4 PAsQUALE Porro, «Ex adiacentia temporis»: Egidio Romano e la categoria «quan-
do», 147-181.

> CeciLia TrirocL, Egidio Romano e la dottrina aristotelica dell’infinito, 217-
238,

¢ CosTANTINO MARMO, Hoc autem et si potest tollerari ... Egidio Romano e Tommaso
d’Aquino sulle passioni dell’anima, 281-315.

7 Figura dictionis e predicazione nel commento ai «Sophistici Elenchi» di Egidio
Romano, 183-215.
. # Dionysii Cartusiensis Opera selecta, Prolegomena, Bibliotheca manuscripta I A +

B: Studia bibliographica, auctore KENT EMERY JR., Turnholti: Typographi Brepols Edi-

tores Pontificii, 1991, 866 Seiten (Corpus Christianorum Continuatio mediaevalis CXXI A
+ B).



184 Notabilia 11

insgesamt 294 Hss.?), ein Elenchus seiner Schriften (218-257; 161 handschrift-
lich erhaltene Werke) nebst einem Initienverzeichnis sowie ein alphabetisches
Register der Predigtanfinge (264—334). In den niichsten beiden Binden ist ein
ausfiihrliches Handschriftenverzeichnis geplant. Besonders umfangreich ist das
Kapitel, in dem die Werke analysiert werden, deren Authentizitit zweifelhaft ist
(375-790). Es werden insgesamt neun Werke, die zum Teil weit verbreitet
waren, untersucht. Einer dieser Texte (Directorium ad vitae perfectionem
consequendam) wird in einer Edition vorgelegt (713-720). Neben diesen reich-
haltigen Materialien (selbstverstindlich fehlen die entsprechenden Indices
nicht) verdient die Einleitung — zum einen wegen der ausfiihrlichen Er6rterung
der Methode der Handschriftenbeschreibung (41-53) und zum anderen wegen
der interessanten Skizze zur intellektuellen Gestalt des Kartiusers — besondere
Erwihnung. Diese Seiten verdeutlichen auch, worin die Bedeutung dieses
Polygraphen besteht:

«He not only wrote a huge number of works, he wrote every kind of work
and in his writings produced an encyclopaedia of the whole of medieval
thought and culture» (25).

1.4. Angesichts des stets zunehmenden Interesses, das WILHELM voON
OckHAM in den beiden vergangenen Jahrzehnten geweckt hat, war das Fehlen
einer umfassenden Bibliographie, wie sie fiir andere wichtige Denker des Mit-
telalters wie Bonaventura, Thomas, Scotus und Eckhart beispielsweise schon
linger existieren, besonders nachteilig. Dieses wissenschaftliche Defizit macht
die soeben erschienene Ockham-Bibliographie von JAN P. BECkMANN wett.!?
Sie beabsichtigt, «alle diejenigen Monographien, Zeitschriftenartikel und Bei-
trige zu Sammelwerken zu erfassen, die entweder im Titel den Namen Ockham
fithren oder in ihrem wesentlichen Inhalt dem Denken und Werk des Vene-
rabilis Inceptor gewidmet sind»(9). Der Band umfaB3t drei Teile: Im ersten Teil
werden die Editionen, Teileditionen und Ubersetzungen der Werke Ockhams
seit der Pariser Ausgabe des Dialogus (1476) bis 1990 erfaBit (13-29). Teil II
enthilt die Ockham-Literatur der Jahre 1900-1990 in alphabetischer Reihen-
folge nach Autoren. Vier Indices erginzen im dritten Teil diese Zusammen-
stellung: Besonders wichtig ist, neben dem Personen-Register und dem Werk-
Register, das Systematische Register, das eine Grobgliederung der Literatur
durch Zuordnung zu philosophischen Disziplinen enthilt. Das Sachregister
beinhaltet jene Begriffe, die entweder im Titel der Publikationen erscheinen
oder deren Inhalt andeuten. Die wissenschaftlich einwandfreie, handliche und

? «The Inventory, representing my findings to date, serves as a check-list of manu-
scripts containing works by Denys and is meant to be comprehensive» (161).

‘% Jan P. BEckmanN (Hg.), Ockham-Bibliographie 1900-1990, Hamburg: Felix Mei-
ner Verlag, 1992, 168 Seiten.



Notabilia IT 185

leicht zu beniitzende Bibliographie von Jan P. Beckmann wird Generationen
von Studierenden und Lehrenden, die sich fiir das Verstindnis und die Deutung
Ockhams interessieren, zweifellos grofle Dienste leisten.

2. Editionen

2.1. In fritheren Binden hat das Corpus Christianorum bereits den Eucha-
ristietraktat (CCCM 16) sowie die exegetischen Werke zum Matthidusevange-
lium (CCCM 56, 56A) und zu den Lamentationen des PAscasius RADBERTUS,
dessen Werke in PL 120 veroffentlicht sind, publiziert. Der um 800 in der
Gegend von Soissons geborene und 859 verstorbene Radbert hat ebenfalls eine
Erklirung des 44. Psalms sowie einen Traktat De fide, spe et caritate hinterlassen.
Beide Werke publiziert BEpA Paurus O.S.B. in einer kritischen Edition: Den
Psalmenkommentar, der nur in einer einzigen Hs. erhalten ist, widmet Radbert
der Abtissin Emma des Marienklosters von Soissons.'! Er deutet den Psalm als
eine Aufmunterung zum klosterlichen Leben. Zwei Textzeugen sind vom Trak-
tat iiber Glauben, Hoffnung und Liebe erhalten.!? Beide Ausgaben erginzen in
wertvoller Weise unsere Kenntnis der theologischen Denkweise im 9. Jahrhun-
dert.

2.2. Die Identifikation von Glossen zum Z77maeus aus der Feder von
BErRNHARD vON CHARTRES gehort zweifelsohne zu den wichtigsten Entdeckun-
gen, die die Erforschung der Philosophie des XII. Jahrhunderts im letzten
Jahrzehnt erlebt hat. 1984 hat PauL Epwarp Dutrron diese Entdeckung
bekannt gemacht!'?, jetzt legt er eine kritische Edition dieses iiberaus bedeuten-
den Werkes vor.'4 Eine ausfiihrliche Einleitung behandelt zuerst die Autor-
schaft der in sechs Hss. iiberlieferten Glossen (vgl. 8-21), die zwischen 1100 und
1115 verfa3t worden sind (16). Die Zuschreibung an den perfectissimus inter
Platonicos seculi nostri, wie Johannes von Salisbury Bernhard nennt, iiberzeugt.
Dutton entwirft nicht nur eine umfassende Biographie des beriihmten Lehrers
(21-45), sondern liefert im Anhang eine auBlerordentlich niitzliche Zusammen-

' Pascasii Radberti Expositio in Psalmum XLIV, cura et studio BEDAE PauLus
O.S.B., Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1991, XIV + 126 Seiten (Cor-
pus Christianorum Continuatio Mediaevalis XCIV).

12 Pascasii Radberti De fide, spe et caritate, cura et studio BEpAE PauLus O.S.B.,
Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1990, XV + 160 Seiten (Corpus Chri-
stianorum Continuatio Mediaevalis XCVII).

'3 Vgl. dazu den Artikel: « The Uncovering of the Glosae super Platonem of Bernard of
Chartres», in: Mediaeval Studies 46 (1984) 192-221.

4 The Glosae super Platonem of Bernard of Chartres. Edited with an Introduction by
Paur Epwarp Durron, Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1991, XII +
334 Seiten (Studies and Texts 107).



186 Notabi_lia II

stellung aller bislang bekannt gewordenen Zestimonia (239-249). Was die lite-
rarische Besonderheit des Werkes betrifft, mein Dutton: «It is likely that the
Glosae is a text that depends directly upon a particular set of lecture notes on the
Timaeus composed by Bernard of Chartres» (46). Inhaltlich gesehen verdient vor
allem der in diesem Kommentar entwickelte Begriff der formae nativae Beach-
tung. Er liefert eine Antwort auf ein altes platonisches Problem:

«The problem was, on the one hand to insure that the Ideas were fully
separate from and not mixed in sensible things and, on the other, to discover
a principle of imitation of those exemplars that was in and yet, at some level,
separable from sensible things. Thus, the concept of the formae nativae came
to account for the relationship of the Ideas and hyle (unformed matter) to
bodies (things formed) ... The Ideas, after all, could not mix with hyle, but
their images could. If the sensible world was the child and hyle the mother,
then the formae nativae acted as the father of the sensible world» (76).

Der EinfluB3 des Werkes war beachtlich, wie die im Anhang zusammengestellte
Liste mit zwanzig Glossen, die von Bernhard abhingig sind, unzweifelhaft
beweist (250-297). Die Textiiberlieferung ist erstaunlich gleichférmig und geht
auf einen Archetyp zuriick (vgl. 127; zur Textkonstitution vgl. 127-131), ohne
dafB3 eine Hs. von einer anderen abgeschrieben wurde.

Wie nach ihm auch Wilhelm von Conches betrachtet Bernhard die «natiir-
liche Gerechtigkeit» als Thema des Platonischen Dialogs: '

Materiam igitur habet naturalem ijusticiam; quod enim de positiva inserit
incidens est. Intentio eius est tractare de ea, scilicet instruere nos ad cultum
naturalis iusticiae (140).

Bei der Kommentierung widmet Bernhard namentlich der Materie (de primor-
diali materia, 218-234) und der Weltseele (173-188) besondere Aufmerksam-
keit. ' Das Werk von Dutton, in jeder Hinsicht eine einwandfreie wissenschaft-
liche Leistung, liefert einen unschitzbaren Beitrag zum vertiefteren Verstindnis
der philosophischen Renaissance des XII. Jahrhunderts.

2.3. Der Name von THOMAS LE MYESIER kommt wahrscheinlich in keiner
der geliufigen Philosophiegeschichten vor: Der im Jahre 1336 verstorbene Arzt
war einer der wenigen Schiiler, die sich Raymunpus LuLLus zeitlebens anschlos-
sen. Thomas lernte Lull wahrscheinlich im Jahre 1287 in Paris kennen. Er blieb

'3 Bernhard versteht die Weltseele als vitalis motus temperandarum rerum (173,2), die
inder gesamten Welt wirkt: dicit animam in medio locatam, ut per hoc innuat animam per omnes
partes mundi diffusam aequaliter (173,4=5). Es ist aufschluBreich, dieses Verstindnis mit der
Auffassung Wilhelms von Conches zu vergleichen: E¥ est anima mundi spiritus quidam rebus
insitus, motum et vitam illis conferens (Glosae super Platonem. Texte critique avec intro-
duction, notes et tables par E. JEAUNEAU, Paris 1965, 144).



Notabilia IT 187

dem Mallorkaner dauerhaft treu und versuchte, die Verbreitung des lullschen
Gedankengutes zu férdern. Zu diesem Zwecke stellte er zwei Anthologien der
lullschen Schriften zusammen. Die eine davon trigt den Titel Electorium magnum
und ist in der Hs. Paris, Bibliothéque Nationale, Ms. lat. 15450, iiberliefert. Die
zweite Kompilation ist im Codex St. Peter perg. 92 der Badischen Landesbi-
bliothek Karlsruhe erhalten. Die Hs., die in ihrem heutigen Zustand 45 Folio-
seiten umfal3t, enthilt das Breviculum ex artibus Raimundi electum. In dieser
Kompilation stellte Le Myésier Exzerpte aus zahlreichen Schriften Lulls zusam-
men und ordnete sie entsprechend einer Struktur, die mit dem Dreischritt der
Korrelativen der Titigkeit zusammenhingt: (1) Dispositio intellectus hominis ad
Artem; (2) Essentia intensa Artis; (3) Confirmatio inventae veritatis. Die Karls-
ruher Hs. ist aber vor allem wegen der zwolf ganzseitigen Miniaturen weltbe-
kannt, die dem Text vorangestellt sind. In diesen wunderbaren Miniaturen soll
das Denken Lulls erklirt werden:

Intentio, quare feci fieri picturam subsequentem fuit duplex: Prima intentio
fuit, ut sciretur origo, a quo et quomodo orta est Ars ista et aliae Raimundi
artes et libri. Alia causa est propter solatium, quia talia inspicere multotiens
excitant animam ad bene agendum et bona (fol. 1r).

Seit einiger Zeit existiert eine Faksimileausgabe der prichtigen Hs. ', jetzt liegt
eine kritische Ausgabe vor, die als Supplement zur Edition der lateinischen
Werke Lulls erscheint.'” Anhand der Inhaltsangabe auf fol. 16v der Karlsruher
Hs. versuchen die Editoren, den urspriinglichen Text in seiner Ganzheit zu
rekonstruieren. Die als MutmaBung verstandene Ausgabe (XXIV) unterschei-
det zwischen verschiedenen Schrifttypen, um die erhaltenen Teile von den
verlorenen und den anhand der Werke Lulls rekonstruierten Textabschnitten zu
unterscheiden. Besonders interessant sind die transkribierten Textabschnitte
aus den Miniaturen, die ebenfalls farbig abgedruckt sind. Gleichsam als Kom-
mentar zu diesem vor allem fiir die Geschichte des Lullismus zu Beginn des
XIV. Jahrhunderts wichtigen Werkes erscheint eine Untersuchung von THEO
PiNDL-BUcHEL, die die Bedeutung der beiden Kompilationen von Le Myésier zu
erhellen versucht. '® Der Autor meint, die Zusammenfassungen intendierten in

16 RamiMunbpus LuLLus — THoMAs LE MYESIER, Electorium parvum seu Breviculum,
Faksimile, Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1988; Kommentar zum Faksimile,
Herausgegeben von GERHARD STAMM, mit Beitrigen von WALBURGA BUCHEL, RoLF
HasLEr, FELix HEINZER, CHARLES LoHR, THEO PINDL-BUCHEL, GERHARD StAMM, Wies-
baden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1988, 139 Seiten.

17 Rammunpr Lurir Opera latina, Supplementi Lulliani Tomus I, Breviculum seu
Electorium parvum Thomae Migerii (Le Myésier), ediderunt Charles Lohr, Theodor
Pindl-Biichel, Walburga Biichel, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1990,
XXVI + 424 Seiten.

18 Ramon Lull und die Erkenntnislehre Thomas Le Myésiers, Miinster: Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1992, 138 Seiten (Beitrige zur Geschichte der Philoso-
phie und Theologie des Mittelalters, Neue Folge, Band 35).



188 Notabilia II

erster Linie «eine didaktische Darreichung» von Lulls Denken, die sich an
Neulinge richtet, die Lull entweder noch nicht kennen oder nicht verstehen
(vgl. 8-9). Der Erforschung von Aufbau und Struktur sowie der Erkenntnis-
lehre der Kompilationen (48-104) geht ein Abri von Lulls Denken voraus
(12-47). Die Studie von Pindl-Biichel, in deren Anhang ebenfalls ein kleines
Logikkompendium von Le Myésier ediert ist, ist vor allem interessant, weil sie
die Frage nach der Besonderheit der Kompilationen im Vergleich zu der
Intention Lulls stellt. Wihrend es das erklirte Ziel Lulls war, eine gesamt-
abendlindische Kultur zu schaffen, «in der die drei groen Religionen des
Mittelmeerraumes unter der Agide des Christentums zusammenfinden sollten»
(106), geht es den Kompilationen um eine «systemimmanente Synthese» (106),
bei denen die Erkenntnistheorie vor allem eine wichtige Rolle spielt: Der Wert
der Kompilationen liegt deshalb «in erster Linie in der Aufbereitung und
konzisen Darstellung» (107) von Lulls Denken.

2.4. Vom Traktat De vita solitaria von FRANCEsco PETRARCA, dessen erste
Fassung aus dem Jahre 1346 stammt, gab es bislang keine kritische Edition.
K.A.E. ENENKEL legt nun eine kritische Textausgabe des ersten Buches vor, die
auf der Kollation von zweiundzwanzig Hss. basiert'?, wobei allerdings der
iltesten erhaltenen Hs. (Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 3357, fol. 2r-
24r) ein eindeutiger Vorrang zukommt. Es ist einleuchtend, daB der Heraus-
geber bei der Erstellung des Textes nicht alle 120 Hss., die S. 42-51 aufgelistet
werden, beriicksichtigte, sondern nur eine Auswahl aus den iltesten Hss. beizog
(vgl. dazu 1-10) und sie stemmatisch zu ordnen versuchte (vgl. 30). Die Text-
ausgabe des aus einem Pro6m und zehn Kapiteln bestehenden Traktates (55—
123) wird durch einen sehr umfangreichen Kommentar erginzt (125-633), der
insbesondere drei Ziele verfolgt: Er versucht 1. den Argumentationsverlauf und
die thematische Komposition des recht komplex strukturierten Werkes zu
erhellen; 2. sollen darin Hinweise zur Textgenese gegeben werden. Die Haupt-
aufgabe des Kommentars liegt allerdings 3. «in der ideengeschichtlichen Durch-
dringung von De vita solitaria, sowohl in diachronischer als auch in synchro-
nischer Hinsicht» (XX VTI). Dieser Aufgabe wird der Kommentar gerecht durch
den Vergleich mit anderen Texten Petrarcas und vor allem mittels der «kom-
paratistischen Arbeitsmethode», die Gedanken und Argumente Petrarcas in die
antike und mittelalterliche Tradition einzuordnen versucht.

19 Francesco Petrarca, De vita solitaria, Buch 1. Kritische Textausgabe und ideenge-
schichtlicher Kommentar von K. A. E. ENENKEL, Leiden-New York-Kobenhaven-Koéln:
E.J. Brill / Universitaire Pers Leiden, 1990, XXVI + 682 Seiten (Publications Romanes de
I’Université de Leyde, volume XXIV).



Notabilia II 189

Wie bereits der Titel der Schrift andeutet, soll in ihr ein Pladoyer fiir die
nicht-stiadtische Lebensweise, d.h. fiir das kontemplative Leben vorgetragen

werden. Die Thematik wird in eindeutiger Weise im entsprechenden Abschnitt
des Vorwortes angedeutet:

Adesto igitur: audies, quid michi de toto hoc solitarie vite genere cogitanti
videri soleat; pauca quidem ex multis, sed in quibus parvo velut in speculo

totum animi mei habitum, totam frontem serene tranquilleque mentis
aspicias (Proh. 12, 138-141, p. 60).

Dieser interessante Passus verdeutlich zugleich die autobiographische Verwo-
benheit des Trakats, dessen erste Niederschrift in der Klause von Vaucluse
entstanden ist. Mit seinem Traktat will Petrarca zeigen, daB3 die via solitaria, die,
wie das 5. Kapitel verdeutlicht, keineswegs einfach mit der v7¢a contemplativa der
Monche zusammenfillt, «eine gliickliche und freudvolle Lebensweise» darstellt
(XXXI), die fiir den Dichter und den Philosophen in besonderem Mafle ange-
messen ist. Dieser Lebensweise steht die #ita occupata, d.h. das beschiftigte
Leben in der Stadt gegeniiber, das von Petrarca im 2. und 9. Kapitel geradezu als
ein pathologischer Zustand menschlichen Daseins beschrieben wird, der sich
durch Geschiftigkeit, Langeweile und Orientierungslosigkeit auszeichnet. Der
Kommentar zu diesem ebenso reichhaltigen wie interessanten Traktat ist ein
wahres Meisterwerk der Gattung, dessen Studium ein Stiick solitiren Lebens
voraussetzt, aber zugleich die von Petrarca beschriebenen Freuden dieser
Daseinsweise vermittelt. Es ist nicht méglich, in diesem Rahmen Einblick in die
inhaltliche Vielfalt und den unglaublichen Kenntnisreichtum dieses Kommen-
tars zu vermitteln. Nicht nur die einleitenden Ausfithrungen zu Beginn der
Kommentierung der einzelnen Kapitel, sondern auch die Hinweise zu einzel-
nen Passagen bilden eigene Abhandlungen. Ich méchte nur die Typologie
solitarius-occupatus (206-222), die Kommentare zum securm esse (287-296) und
zum Geistergesprach (506-516) als Beispiele dieser vorziiglichen Kommentie-
rung hervorheben. Petrarcas Text, der nach den programmatischen Aussagen
von 1,1 die Seelenruhe, die durch den Umgang mit Gott, sich selbst und einigen
Freunden gefunden werden kann, als Ziel des einsamen Lebens deutet, greift die
christliche Tradition der »ifa contemplativa auf, verbindet sie mit wichtigen
Elementen antiker Literatur zur Seelensorge, namentlich Seneca, trigt aber
auch stark persénliche Ziige. Er steht am Anfang der weitldufigen Diskussion
zum aktiven und kontemplativen Leben in der Renaissance. Dank der vorziig-
lich kommentierten Ausgabe wird die Aufarbeitung dieser bedeutenden The-
matik jetzt wesentlich erleichtert.

2.5. JouN SHARPE (Sharpeus de Alemannia), der um 1360 in der Ditzese
Miinster geboren wurde, zuerst in Prag, dann aber in Oxford studierte, gehort
zusammen mit William Milverley, William Penbygull, Roger Whelpdale und
John Tarteys zu einer philosophischen Strémung, die in Oxford am Ende des



190 Notabilia II

XIV. Jahrhunderts in der Nachfolge von Wyclif entstand. Diese Denker ver-
suchten vor allem, eine Logik der Intension zu definieren. Sharpe hat nament-
lich Kommentare zur Physik und zu De Anima hinterlassen sowie eine umfang-
reiche Quaestio super universalia, die ALEsSANDRO D. CoNTI in einer kritischen
Edition vorlegt.?* Die Edition (3-145) wird von einer fundierten Studie zur
historischen Bedeutung dieses erstmals publizierten Textes begleitet (209—-336).
Der Text der Quaestio wird von sechs Hss. tiberliefert, die sich eindeutig in zwei
Gruppen aufspalten. Daraus ergibt sich folgender Editionsgrundsatz: « Trattan-
dosi di una tradizione bipartita, la costituzione del testo si fonda sulla scelta, caso
per caso, tra i due rami della tradizione» (XX VIII). Wegen der groBBen Fehler-
zahl in den Hss. werden im Variantenapparat nur die mindestens durch zwei
Zeugen bestitigten Lesarten sowie jene, bei denen eine signifikative Aufteilung
der Varianten vorliegt, erwihnt. Die Orthographie des Textes wurde norma-
lisiert, so daB3 ein gut lesbarer Text entsteht, der auf einer soliden philologischen
Basis beruht.

Contis Studie zur Bedeutung der Universalienlehre von Sharpe beginnt mit
einer Analyse des Problems im XIII. Jahrhundert (Albertus Magnus und Sco-
tus). Der Autor widmet der Debatte zwischen Ockham und Burley besondere
Aufmerksamkeit (257-294). Wihrend Ockham ganz entschieden die Korre-
spondenz zwischen Sprache und Wirklichkeit ablehnt, wie der Autor mit gro3er
Klarheit nachweist, ist Burley ein Vertreter des extremen Realismus:

«Burley ... pensava che le strutture del linguaggio rispecchiassero quelle del
reale e che la logica, non diversamente dalla metafisica, si occupasse delle
cose esistenti, considerate perd non in quanto esistenti ma in quanto ad esse
competono le intezioni seconde» (274-275).

Wyclif hat eine neue Lesart des Realismus entwickelt, indem er besonders in
seinem Traktat De universalibus die These der realen Identitit und formalen
Verschiedenheit von #niversale und singulare aufgestellt hat, was ihn nicht nur zu
neuen Ansitzen in der Lehre von Identitit und Differenz, sondern ebenfalls im
Bereich der Pridikation gefiihrt hat. Die Bedeutung der Stellungnahme von
Sharpe besteht darin, daf3 er zwar einen Universalienrealismus vertritt, aber die
Einwinde von Ockham in seiner Theorie teilweise beriicksichtigt, so daB er zur
These gelangt:

Unde dico quod est dare universalia in mente et extra mentem (68, 2-3).

Conti bezeichnet daher die Auffassung von Sharpe als eine «offene» Position
(vgl. 324). Nach Conti war Sharpe der einzige Realist seiner Zeit, der die Not-
wendigkeit einer Offnung der von ihm praktizierten intensionalen Logik in

2% Johannes Sharpe, Quaestio super universalia, a cura di ALeEssanpro D. Conrr,
Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1990, VIII + 375 Seiten.



Notabilia 1T 191

Richtung auf den Nominalismus Ockhams erfaBt hat (vgl. 335). Im Zusammen-
hang mit dieser kritischen Besinnung auf das Wesentliche des Realismus ist auch
seine Originalitit zu sehen. Conti erwihnt folgende vier Punkte:

«(i) Riconoscimento della possibilita che un termine possa essere qualificato
come comune sulla base del solo modus significandi; (ii) negazione dell’esi-
stenza di entitd universali composte di una sostanza universale ¢ di una
forma accidentale ad essa inerente, seppure indirettamente, che siano i
referenti diretti dei termini accidentali concreti come dulce o album; (iii)
interpretazione degli universali 7# anima come segni mentali delle cose, €
loro sdoppiamento nei due aspetti complementari della inzellectio e dell’in-
tentio; (iv) attribuzione dello statuto semantico di termini comuni ai termini
transcategoriali di seconda intenzione individuum, singulare e persona»

(336).

Der edierte Text trigt den Titel: Quaeritur utrum aliqua sunt universalia in rerum
natura praeter signa. Er besteht aus fiinf Teilen. Nach 21 Argumenten gegen die
Existenz von #niversalia in re (3—-42) und 20 Argumenten zugunsten des Rea-
lismus (24-49) schickt Sharpe der eigentlichen Behandlung des Themas eine
ausfiihrliche Vorerérterung zu den verschiedenen Bedeutungen des Terminus
<universale> sowie zum ontologischen Status der Universalien voraus (49-68).
Im vierten Teil (68—84) entwickelt Sharpe seine eigene Theorie der Universa-
lien, bevor er abschlieBend (85-145) eingehend auf die Argumente aus dem
Lager des Nominalismus antwortet. Diese Hinweise auf den Inhalt des Buches
von A.D. Conti zeigen bereits seine Bedeutung. Die durch eine klare, gut
dokumentierte und anregende Studie zum spitmittelalterlichen Universalien-
problem erginzte Edition des Textes von Sharpe stellt der Forschung ein
wichtiges Dokument des Realismus zur Verfiigung. Dank der Besonderheit des
edierten Textes handelt es sich dabei um ein eigentliches Kompendium, in dem
die gesamte spatmittelalterliche Universaliendiskussion greifbar ist.

3. Ubersetzungen, Studienausgaben

3.1. Der Arabist MArcus JosepH MULLER hat 1875 eine deutsche Uberset-
zung dreier Schriften des Isn Rusup unter dem Titel «Philosophie und Theo-
logie des Averroes» publiziert. Es handelte sich dabei um eine deutsche Fassung
der Schriften Kitab fas! al-maqal, Kitab al-kasf al-manahig al-adilla und Damima,
die er einige Jahre zuvor (1859) arabisch ediert hatte. In den drei Traktaten, von
denen nur der dritte dem lateinischen Westen bekannt war, nimmt Averroes in
prignanter Weise zum Verhiltnis von Philosophie und Theologie Stellung.
Wihrend die zweite Schrift (Erklirung der Beweismethoden hinsichtlich der
Glaubensvorstellungen der Religion) in erster Linie eine Kritik theologischer
Schulen enthilt, wird im ersten Traktat, der als ein kleines Meisterwerk der



192 Notabilia IT

Argumentation bezeichnet werden darf, das Studium der Philosophie im Islam
verteidigt. Im Zusammenhang dieser theologiekritischen Apologie der Philo-
sophie entwickelt Ibn Rushd die folgenreiche Theorie der drei Klassen von
Menschen (Philosophen, Theologen und einfaches Volk) und der entsprechen-
den Argumentationsweisen (demonstrativer Beweis, dialektische Argumenta-
tion, rhetorische Darstellung). Die Reihe «Collegia, Philosophische Texte» legt
einen Nachdruck dieser Ubersetzung vor. Da es sich um in jeder Hinsicht
fundamentale Texte handelt, ist diese Neuausgabe sehr zu begriiBen. Matthias
Vollmer hat dazu eine Bibliographie (175-178) zusammengestellt und ein

Nachwort (146-173) verfalit, in dem einige Rudimente zur Philosophie im
Islam mitgeteilt werden und die Bedeutung der drei Abhandlungen kurz umris-

sen wird. !

3.2. Die philosophische Tragweite des theologischen Werks von
BoNAVENTURA wird nicht immer hinlinglich wahrgenommen. Es ist deshalb
nicht belanglos, wenn fast gleichzeitig zwei philosophische Buchreihen Uber-
setzungen von Texten Bonaventuras in zweisprachigen Ausgaben anbieten. In
der Reihe «Collegia» legt MARIANNE SCHLOSSER lingere Passagen aus vier ver-
schiedenen Schriften Bonaventuras zur Erkenntnisproblematik vor.?? Aus dem
ersten Buch des Sentenzenkommentars iibersetzt die Autorin Dist. III, pars1,
art.un., q. 1-3. Bonaventura erértert in diesem Teil seines Kommentars die
Frage, inwiefern Gott von und durch die Geschopfe erkannt werden kénne. Auf
die zweite Frage (Utrum Deus sit cognoscibile per creaturas) antwortet Bona-
ventura mit der ihm eigenen Konzision:

«Weil die Ursache in ihrer Wirkung widerscheint und die Weisheit des
Kiinstlers sich im Werke offenbart, deswegen wird Gott, der Kiinstler und
die Ursache der Schopfung, durch sie erkannt» (40).2?

Im Kontext dieser Erérterung prizisiert der Franziskaner, wie Spur (vestigium),
Ebenbild (77zago) und schattenhaftes Abbild (#mbra) zu verstehen und zu unter-
scheiden sind. Der zweite iibersetzte Text (60-89), aus der Dist. VIII, handelt
zum einen von der Wahrheit Gottes (art. 1, q. 1) und zum anderen davon, ob das
gottliche Sein als nicht-seiend gedacht werden konne (art. 1, q. 2). Wihrend der

2t Leider ist in diesem Nachwort eine auflerordentlich gro3e Zahl von Druckfehlern
zu beklagen. Ich kann mir leider diese etwas kleinliche Bemerkung nicht ersparen, da die
Zahl vor allem in den FuBnoten wirklich zu groB ist: Louis Gardet heil3t durchwegs Lois,
und der Name des Philosophen par excellence wird meistens Artistoteles geschrieben.

22 Bonaventura, Uber den Grund der GewiBheit. Ausgewihlte Texte. Ubersetzt und
mit Erliduterungen versehen von MARIANNE ScHLOSSER, Weinheim: VCH Acta humanio-
ra, 1991, XI + 248 Seiten (Collegia. Philosophische Texte).

2 Dicendum, quod, quia relucet causa in effectu, et sapientia artificis manifestatur in
opere, ideo Deus, qui est artifex et causa creaturae, per ipsam cognoscitur (40).



Notabilia II 193

zweite Text vor allem fiir die Wirkungsgeschichte des anselmianischen Argu-
mentes bedeutsam ist, verdient der erste Passus wegen der darin ausgefalteten
Konzeption der Wahrheit Interesse. Bonaventura unterscheidet eine dreifache

Beziehung der Wahrheit, nimlich zum Triger, zum Ursprung und zum Intel-
lekt:

In comparatione ad subiectum veritatis dicitur veritas actus et potentiae
indivisio. In comparatione ad principium dicitur veritas summae unitatis et
primae repraesentatio sive imitatio. In comparatione ad intellectum dicitur
veritas ratio discernendi (70).

Aus den Quaestiones disputatae de mysterio Trinitatis stammt ein drittes Ensemble
von Texten (q.1, art. 1; q. 3, art. 1). Im Zusammenhang mit der Frage, ob die
Existenz Gottes unbezweifelbar sei, werden wichtige Prizisionen zum Terminus

<dubitatio> gegeben (vgl. 110ff.). Am SchluB dieser Betrachtung fillt die bedeut-
same Aussage:

«Aber ein Erkennen, das vollstindig die Bedeutung des Gottesnamens
erfal3t — indem es nimlich denkt, Gott sei das, woriiber hinaus Grof3eres
nicht gedacht werden kénne —, kann nicht nur nicht zweifeln, ob Gott sei,
sondern ist auch aullerstande zu denken, Gott sei nicht» (115).

Die q.IV der Quaestiones disputatae de scientia Christi ist eines der wichtigsten
Zeugnisse der mittelalterlichen Rezeption der platonischen Ideenlehre:

Utrum quidquid a nobis certitudinaliter cognoscitur cognoscatur in ipsis
rationibus aeternis.

Die Ubersetzung dieses wichtigen Textes (156-209) wird erginzt durch die
gehaltvolle Predigt Unus est magister vester, Christus (210-245), in der die Illu-
minationslehre in knapper Form vorgestellt wird. Die Ubersetzung ist von guter
Qualitit. Eine sehr knappe Einleitung (1-14) gibt ein paar Hinweise zur Phi-
losophie Bonaventuras und erklirt die Textauswahl. Nach meiner Meinung
wird die fundamentale Bedeutung der hier erstmals tibersetzten Texte durch
diese Einleitung nicht ausreichend hervorgehoben. Besonders wertvoll sind
dagegen die zahlreichen erklirenden Anmerkungen zur Ubersetzung, in denen
wichtige Grundbegriffe Bonaventuras vorziiglich erklirt werden und Parallel-
stellen angegeben werden (z.B. memoria S. 49, ratio S. 195). Weniger befriedi-
gend sind die Quellenangaben. Es ist nicht iiblich, da3 bei Aristoteleszitaten nur
Buch und Kapitel angegeben werden, wie das hier praktiziert wird. Auch in der
Bibliographie sind einige signifikante Liicken zu vermerken.?* Trotzdem darf

24 Esfehltbeispielsweise der Verweis auf das Verzeichnis der Schriften Bonaventuras
von B. DISTELBRINK, Bonaventurae scripta authentica, dubia et spuria, Rom 1975. Das
Auswahlprinzip der fremdsprachigen Ubersetzungen (S. 14-15) ist nicht einleuchtend, da



194 Notabilia II

der wichtigste Punkt nicht vergessen werden: Es existiert jetzt eine zuverlissige,
zweisprachige Ausgabe erkenntnistheoretisch und metaphysisch relevanter
Texte des «doctor seraphicus», die es ermdglicht, im Universititsbetrieb diesen
Denker vermehrt zu beriicksichtigen.

3.3. Was von der eben besprochenen Ausgabe gilt, kann ebenfalls von der
zweiten Ubersetzung gesagt werden, die hier vorgestellt werden soll. ANDREAS
SpEER hat in der «Philosophischen Bibliothek» eine zweisprachige, vollstindige
Ubersetzung der Quaestiones disputatae de scientia Christi besorgt. *> Die Ausgabe
wird durch eine umfangreiche Einleitung erdffnet, die auf dem Stand der
heutigen Bonaventura-Forschung den Versuch unternimmt, die Quaestiones
historisch und philosophisch zu situieren. Nach einem biographischen Abrif3
und den unerliBlichen Hinweisen zur Literaturgattung der guaestio disputata*®
werden die verschiedenen Aspekte der sieben Fragen erortert. Ebenso auf-

schluflireich wie interessant sind die Ausfithrungen zur Problematik der
ErkenntnisgewiB3heit (XXV{f.) und zur Ideenlehre (XXXIff.). Bonaventura

versucht in seiner Erkenntnislehre das unverzichtbare apriorische Moment mit
dem empirischen zu verbinden: Deshalb sind die Ideen nicht obiectum quod,

sehr wichtige Ubersetzungen philosophisch relevanter Texte fehlen, namentlich: Saint
Bonaventure, Breviloquium, 8 Binde, Paris 1966—-1967; Questions disputées sur le savoir
du Christ, traduction, introduction et notes par Ep.-H. WEBER, Paris 1985. In philoso-
phischem Kontext nicht unbedeutend ist Bonaventuras Werk De reductione artium ad
theologiam, von dem eine hervorragende, gut kommentierte zweisprachige Ausgabe exi-
stiert: Les six lumiéres de la connaissance humaine, De reductione artium ad theologiam,
texte latin de Quaracchi et traduction francaise, introduction et notes de PIERRE MICHAUD-
QuANTIN, Paris 1971. Von der Predigt Unus est magister existiert eine neue, reich kom-
mentierte Edition von G. MADEC, auf die ich in Notabilia I, 187-188, hingewiesen habe.
Was das Philosophieverstindnis Bonaventuras angeht, vermisse ich den Hinweis auf die
Studie von Cu. WENIN, La classification bonaventurienne des sciences philosophiques, in:
Scritti in onore di C. Glacon, Padua 1972, 189-216. Da vom Verhiltnis Bonaventuras zu
Aristoteles die Rede ist (3), sollte beriicksichtigt und erwihnt werden: J.-G. BouceroL,
Dossier pour ’étude des rapports entre saint Bonaventure et Aristote, in: Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age 40 (1973) 135-222.

> Bonaventura, Quaestiones disputatae de scientia Christi. Vom Wissen Christi.
Ubersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung herausgegeben von ANDREAs SPEER,
Lateinisch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1992, LXII + 252 Seiten (Philoso-
phische Bibliothek 446).

¢ Diese Hinweise (X VIII-XX) sind nach meiner Meinung nicht ganz befriedigend
und zu oberflichlich. Ohne Beriicksichtigung des Sammelbandes: Les questions disputées
et les questions quodlibétiques dans les facultés de théologie, de droit et de médecine, par
B. Bazan, J.W. WrrpEL, G. FRANSEN, D. JacQuarT, Turnhout 1985, ist eine angemessene
Darstellung dieses Problemkomplexes heute nicht mehr méglich. Weiterhin fiir das Ver-
stindnis des Lehrbetriebes an der Pariser Universitit unverzichtbar ist der leider viel zu
wenig beachtete Aufsatz von P. GLoRIEUX, L’enseignement au Moyen Age. Techniques et
méthodes en usage a la Faculté de théologie de Paris au XIII¢ siecle, in: Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen Age 35 (1968) 65-186.



Notabilia 1T 195

sondern obiectum quo menschlichen Erkennens. «Als Formalprinzip der Er-
kenntnis verbiirgen sie in erster Linie die Sicherheit auf seiten der Erkenntnis-
gegenstinde wie auf seiten des Erkenntnissubjektes, die spezifizierenden
Eigentiimlichkeiten und Materialprinzipien aber entstammen der Erfahrung»
(XXXIV). Der Autor setzt die um 1253/54 entstandenen Quaestiones ebenfalls
in Beziehung zu den spiteren Werken des Franziskaners (XLIIff.). Ausfiihrliche
Register sowie Anmerkungen, die in erster Linie Quellenverweise darstellen,
erginzen die Ubersetzung dieser Schrift Bonaventuras, die alle wichtigen
Aspekte der Erkenntnisproblematik beriihrt. Die Ubersetzung ist gut lesbar. Es
scheint angebracht, ein kurzes Stiick der vierten Frage, die in den beiden hier
erwihnten Ubersetzungen vorgelegt wird, mit dem lateinischen Original zu
vergleichen. Der Anfang der Antwort, wo Bonaventura die Genese der Skepsis
akademischer Prigung erklirt, ist hierzu geeignet:

Ad praedictorum intelligentiam est notandum quod cum dicitur, quod
omne, quod cognoscitur certitudinaliter, cognoscitur in luce aeternarum
rationum, hoc tripliciter potest intelligi: uno modo, ut intelligatur, quod ad
certitudinalem cognitionem concurrit lucis aeternae evidentia tamquam
ratio cognoscendi tota et sola.

Et haec intelligentia est minus recta, pro eo quod secundum hoc nulla esset
rerum cognitio nisi in verbo; et tunc non differret cognitio viae a cognitione
patriae...

Ex hac enim sententia, quam quidam posuerunt nihil certitudinaliter
cognosci nisi in mundo archetypo et intelligibili, sicut fuerunt Academici
primi, natus fuit error, ut dicit Augustinus contra Academicos libro secundo,
quod nihil omnino contingeret scire, sicut posuerunt Academici novi, pro
eo quod ille mundus intelligibilis est occultus mentibus humanis.

SCHLOSSER, S. 185-187:

«Zum Verstindnis des vorher Gesagten ist zu beachten, dal} die Aussage:
<Alles, was mit GewiBBheit erkannt wird, wird im Licht der ewigen Griinde
erkannt) auf dreifache Weise verstanden werden kann: Im ersten Sinn so,
daB3 zur GewiBBheitserkenntnis das gottliche Licht in seiner Klarheit mit-
wirken muf, als ganzer und alleiniger Erkenntnisgrund. Dieses Verstindnis
geht ziemlich fehl, denn in diesem Fall giibe es iiberhaupt keine Erkenntnis
auBBer die im Wort. Dann unterschiede sich die Erkenntnis des Pilgerstan-
des nicht von der im Vaterland ...

Aus jener Lehrmeinung einiger, daB nichts mit GewiBheit erkannt werden
konne, auller in einer urbildlichen, intelligiblen Welt — wie es die frithen
Akademiker lehrten —, wurde der Irrtum geboren, wie Augustinus im II
Buch Contra Academicos schreibt, da3 man iiberhaupt nichts mit Sicherheit
erkennen koénne, wie es die jiingere Akademie vertrat, weil eben jene
intelligible Welt dem menschlichen Geiste verborgen ist.»



196 Notabilia II

SPeer S. 113-115:

«Um das zuvor Gesagte zu verstehen, mufl zunichst angemerkt werden, daf3
die Aussage: alles, was mit GewiBheit erkannt wird, wird im Licht der
ewigen Ideen erkannt, auf dreifache Weise verstanden werden kann.

Die erste Interpretation besagt, daBl bei einer sicheren und gewissen
Erkenntnis die evidente Klarheit des ewigen Lichtes sich als die ganze und
alleinige MaBigabe des Erkennens einfindet. Aber diese Interpretation ist
nur in einem geringeren Mafle richtig, weil es ihr zufolge keine andere
Erkenntnis von den Dingen gibe als im géttlichen Wort. Damit aber gibe es
keinen Unterschied zwischen der Erkenntnis vor dem und im Zustand der
Vollendung ...

Aus dieser Meinung nidmlich, die gewisse Denker, so etwa die ersten Aka-
demiker aufgestellt haben, daf} nichts mit Gewi3heit erkannt werden kén-
ne, auBler in der denkbaren Welt der Urbilder, erwuchs der Irrtum der
neuen Akademiker, die behaupteten, wie Augustinus im zweiten Buch
Gegen die Akademiker sagt, dall man iiberhaupt nichts wissen kénne, weil
jene nur denkbare Welt dem menschlichen Geist verborgen ist.»

Der kurze Passus erlaubt ein paar Hinweise zur Qualitit der Ubersetzungen.
Beide bemiihen sich darum, den lateinischen Satzbau, d.h. die syntaktische
Struktur des Originals, nach Moglichkeit zu beriicksichtigen. Fiir die Uberset-
zung scholastischer Texte, deren Satzbau stets wichtige logische Schritte mani-
festiert, ist dies auBlerordentlich bedeutsam. Was die Wiedergabe einzelner
Termini und Ausdrucksweisen betrifft, scheut sich Speer nicht, hie und da von
der heutigen philosophischen Terminologie Gebrauch zu machen, wihrend
Schlosser genauer iibersetzt und niher beim lateinischen Original bleibt; das
zeigt sich beispielsweise bei der Wiedergabe von ad praedictorum intelligentiam
(zum Verstindnis des zuvor Gesagten) oder rationes aeternae, ratio cognoscends,
cognitio viae/patriae. Speer spricht von «ewigen Ideen», «Malgabe des Erken-
nens», «Erkenntnis vor dem und im Zustand der Vollendung». Er verwendet
moderne Ausdriicke wie «Interpretation» (#¢ zntelligatur) oder « Erkenntnissub-
jekt» (sciens) und «Erkenntnisobjekt» (se7bilis). Schlosser iibersetzt im allgemei-
nen ratio mit « Vernunft», wihrend Speer dafiir oft «Verstand» gebraucht. Der
unschitzbare Vorteil zweisprachiger Ausgaben besteht darin, dall die Leser-
schaft selbst die Ubersetzung kontrollieren kann, falls Unklarheiten auftauchen.
AbschlieBend sei festgehalten, daBl nach meiner Einschitzung beide Uberset-
zungen von guter Qualitit sind und sich erginzen.?’

27 Auf die in franzosischer Sprache geplante Ubersetzung des Gesamtwerkes von
Bonaventura, von der bereits zwei Binde vorliegen, werde ich in der nichsten Lieferung
niher eingehen.



Notabilia II 197

3.4. Dem Herausgeber der kritischen Edition der Cribratio Alkorani von
NikoLAus voN Kugs, Lubwic HAGEMANN, ist eine zweisprachige Ausgabe dieses
Werkes zu verdanken, die er zusammen mit REINHOLD GLEI vorbereitet hat.
Zwei der auf drei Binde veranschlagten Ausgabe sind bereits erschienen. ?®
Nikolaus hat diese Schrift im Winter 1460/61 verfaBBt und Papst Pius II. gewid-
met. Wenn der Kardinal in diesem Alterswerk den Koran «sichten» oder «sie-
ben» will, dann meint er damit eindeutig eine defensio fidei christianae. Am Ende
seines Prologs faB3t Nikolaus seine Absicht zusammen:

«Unsere Absicht aber ist es, unter Zugrundelegung des Evangeliums Christi
das Buch Muhammads zu «sieben» und zu zeigen, daB auch in diesem Buch
das enthalten ist, wodurch das Evangelium, wenn es der Bestitigung
bediirfte, nachdriicklich bekriftigt werden wiirde, und daB3, wo es abweicht,
dies aus Unwissenheit und folglich aus boser Absicht Muhammads hervor-
gegangen ist» (13).

Bei dieser Deutung des Korans aus der Perspektive des Evangeliums sind nach
den Ausfithrungen der Herausgeber insbesondere drei Momente hervorzuhe-
ben. Als erstes die pia interpretatio. Darunter ist nichts anderes zu verstehen als
«eine aus christlicher Sicht wohlwollende, gutmiitige und weitherzige Ausle-
gung des Korans» (X). Als zweiter Aspekt ist die manuductio zu erwihnen: «In
seinem Glaubensgesprich mit dem Islam will Nikolaus die Muslime gleichsam
an die Hand nehmen, um sie zum Verstindnis des christlichen Glaubens zu
fithren» (X). Drittens geht Cusanus davon aus, daf3 der christliche Glaube durch
die Vernunft gerechtfertigt werden kann. Die Schrift ist also in erster Linie
apologetisch zu verstehen. Allerdings fehlt darin die traditionelle antiislamische
Polemik keineswegs. Besonders auffillig ist dieser Aspekt in den letzten Kapi-
teln des zweiten Buches, wo der Kusaner die Paradiesvorstellung des Islam sehr
hart riigt (86-83). Diese Schrift zeigt in deutlicher Weise die Grenzen und
Moglichkeiten des mittelalterlichen Religionsgesprichs. Die vorliegende vor-
ziigliche Ubersetzung, die sich vor allem durch einen sehr niitzlichen und
hilfreichen Anmerkungsapparat auszeichnet, in dem die Ergebnisse der monu-
mentalen kritischen Ausgabe verwertet werden, ersetzt die in den vierziger

Jahren im selben Verlage erschienene Ubersetzung von P. Naumann und
G. Holscher.

28 Nikolaus von Kues, Sichtung des Korans. Erstes Buch. Auf der Grundlage des
Textes der kritischen Ausgabe neu iibersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen
herausgegeben von Lupwic HAGEMANN und ReimnsOLD GLEI, Lateinisch-Deutsch, Ham-
burg: Felix Meiner Verlag, 1989, XX + 138 Seiten; Zweites Buch, 1990, VIII + 111 Seiten
(Philosophische Bibliothek 420a + b).



198 Notabilia II
4. Allgemeine Studien, Handbiicher der Philosophiegeschichte

4.1. Geschichte der Mystik. Das Werk von KurT Run zur Geschichte der
abendlindischen Mystik?® ist nicht nur die Frucht jahrzehntelanger Beschifti-
gung des Autors mit den Fragen und Problemen der Mystik, es darf auch als die
langersehnte Erfiillung eines dringlichen Forschungsdesiderates bezeichnet
werden, die nicht nur fiir die germanistische Mystikforschung, sondern eben-
falls fur die Spiritualitits-, Theologie- und Geistesgeschichte des lateinischen
Mittelalters beste Dienste leisten wird. Der hier zu rezensierende Band ist der
erste Teil einer breit angelegten Geschichte. Wie bereits der Untertitel ankiin-
digt, werden in diesem Band die Kirchenviter und die Theologie des XII. Jahr-
hunderts erfafit. Im BewuBtsein, daBl «der forschungsgeschichtliche Begriff von
mystischer Literatur» (13) duBerst unbestimmt ist, will sich Kurt Ruh bei der
notwendigen Auswahl der zu behandelnden Schriften und Autoren an den
Kanon halten, der sich in der Forschungsgeschichte herausgebildet hat. Bei der
Darstellung hilt sich Ruh «zuerst an die Texte» (15), deshalb gilt: « Was <Mystik>
ist, erweist sich immer erst am konkreten Text» (26). Zuerst werden die Ent-
wiirfe von Dionysius Areopagita (31-82) und Augustinus (82—-117), der als «ein
Vater der Mystik, auch ohne Mystiker zu sein» (86), bezeichnet wird, dargestellt.
Das Kernstiick seiner Ausfithrungen zu Augustin bilden die Hinweise zur Bild-
Gottes-Lehre und zur Schau Gottes. In diesem Zusammenhang wird die sog.
Vision von Ostia (Conf. IX 10) besprochen, die Ruh als Ekstase interpretiert
(112).

Zu den besten Seiten des Buches gehort zweifelsohne der Abschnitt zur
Rezeption Eriugenas im Hoch- und Spitmittelalter, mit dem das Kapitel tiber
den Iren (172-206) erdffnet wird. Bei der Erorterung der sog. Ménchstheologie
des XII. Jahrhunderts folgt Ruh dem Leitfaden der Ordensschulen. Von den
Kartiusern behandelt er Guigo I. und Guigo II. (208-225). In drei Kapiteln
wird danach die Mystik der Zisterzienser vorgestellt. In der ausfiihrlichen Dar-
stellung der Lehren Bernhards von Clairvaux (226-275) kommt nicht nur der
Auffassung der Liebe und der Christusmystik der gebiihrende Platz zu, sondern
vor allem der in den Sermones supra cantica canticorum entfalteten « Brautmystik»,
die zusammen mit der «Christusmystik» «zu den wenigen epochalen Innova-
tionen in der Geschichte der abendlindischen Mystik» (268) gehort. Wilhelm
von St. Thierry (276-319) entwickelt dagegen erstmals eine trinitarische Mystik
(287). Nach Bernhard und Wilhelm widmet Ruh den drei Zisterzienseribten
Guerri von Igny, Aelred von Rievaulx und Isaac von Etoile ein Kapitel (320—
354). Von den Viktorinern behandelt Ruh Hugo und Richard. Hugo ist ein
«Denker des Ausgleichs» (380), der sich um Einheit von Leben und Praxis

? KurT Run, Geschichte der abendlindischen Mystik. Erster Band. Die Grundle-
gung durch die Kirchenviter und die Monchstheologie des 12. Jahrhunderts, Miinchen:
C.H. Beck Verlag, 1990, 414 Seiten.



Notabilia 1T 199

bemiihte. Als «Meister der Kontemplation» (381) wird Richard eingefiihrt
(381-4006). Er betreibt «theologische Spekulation more mysticon (384). Sein Ben-
Jamin minor ist eine propideutische Schrift, die auf die Betrachtung vorbereiten
soll. Diese wird dann ausfithrlich im Benjamin major beschrieben, einem «Manu-
ale der Kontemplation» (399).

Bei Ruhs Kompendium handelt es sich um ein Standardwerk, in dem die
Hauptwerke christlicher Mystik ausfiithrlich analysiert werden. Ruhs Darstel-
lungen sind ausgewogen und sorgfiltig, stets von gut informierten Angaben zu
den einschligigen Ausgaben und zur wichtigeren Sekundirliteratur begleitet. In
der vorziiglichen Prisentation und Explikation der Haupttexte der mystischen
Tradition liegt die eindeutige Stirke dieses Buches, das fortan zur Pflichtlektiire
all jener gehort, die sich in irgendeiner Form zum Thema «Mystik» duBBern
mochten. Seine niichterne Wissenschaftlichkeit und beruhigende Klarheit sind
bewunderswert und wohltuend.

4.2. Eine neue Philosophiegeschichte. Im Rahmen einer Neuausgabe
der geschitzten Philosophiegeschichte von KARL VORLANDER hat JaN
P. BEckMANN den Mittelalterteil vollstindig neu verfaBt.?® Dieses leicht
zugingliche neue Handbuch verfolgt die Absicht, «dem Studierenden wie dem
interessierten Laien einen informativen, die wichtigsten Entwicklungen, Den-
ker, Werke und Probleme behandelnden und den gegenwirtigen Forschungs-
stand beriicksichtigenden Realienband zur <Geschichte der Philosophie des
Mittelalters>» (14) an die Hand zu geben. Um es gleich vorwegzunehmen: Es
scheint mir, da} der Band dieses Ziel erreicht. Er besteht aus einem darstel-
lenden Teil (15-145), der die Hauptfiguren des mittelalterlichen Denkens von
den Anfingen der Patristik bis zu Nikolaus von Kues vorstellt, einer Bibliogra-
phie (148-184) sowie neun Quellentexten in deutscher Ubersetzung. Es ist
verstindlich, daB die Vorstellung der einzelnen Gestalten bei diesem Gesamt-

. umfang sehr knapp ausfillt. Augustin beispielsweise sind sechs, Thomas von
Aquino ebenfalls sechs Seiten gewidmet. Beckmann folgt bei seiner Darstellung
der geldufigen Einteilung in Patristik (2.-8.]Jh.) und Scholastik (9.—15.]h.).
Unter <Scholastik» versteht er «wesentlich «Wissenschaft) im Sinne rationaler,
methodisch reflektierter Weltvergewisserung in schulmiBig institutionalisierter
Form» (48-49). An dieser konzisen Umschreibung, die sich bewufBt von
M. Grabmanns kanonischer Auffassung distanziert, ist zum einen die institu-

3 KArRL VoORLANDER, Geschichte der Philosophie mit Quellentexten. Auf der
Grundlage der Bearbeitung von ErwiN METZKE und HinricH KNITTERMEYER und der
Auswahl von Quellentexten von ERNEsTo GRrasst und EckHARD KESSLER, neu herausge-
geben von HERBERT SCHNADELBACH unter Mitarbeit von ANKE THYEN: Band II, Mittel-
alter und Renaissance, Teil I, Mittelalter. Vollstindig neu verfat und mit Literaturhin-
weisen und ausgewihlten Texten versehen von Jan P. BEckmANN, Rowohlt Taschenbuch
Verlag GmbH: Reinbek bei Hamburg, 1990, 282 Seiten (Rowohlts Enzyklopidie
2480).



200 Notabilia II

tionelle Verankerung des Philosophierens in Dom- und Klosterschulen einer-
seits und Generalstudien und Universititen andererseits hervorzuheben. Zum
anderen unterstreicht Beckmann, wie mir scheint zu Recht, daB3 die Scholastik
als besondere Art wissenschaftlicher Kommunikation «ein hohes Mal} an
methodischer Disziplin» (49) einschlieBt. Die Rezeption der antiken Philoso-
phie sowie das zwischen Theologie und Philosophie herrschende, produktive
Konkurrenzverhiltnis fihrt zu einem «eigenen Rationalititsparadigma» der
Scholastik, das sich auszeichnet durch « Anspruch auf Universalitit, die Uber-
zeugung von einer Ordnungsstruktur und die Situierung des Denkens im Hori-
zont der Transzendenz» (53). Die Scholastik als Proze der Verwissenschaftli-
chung hat sich in vier Epochen entwickelt: Vor-, Friih-, Hoch- und Spitscho-
lastik (vgl. 54). Um das historiographische Vorgehen des Autors zu verdeutli-
chen, lohnt es sich, seine Darstellung der Hochscholastik kurz zu skizzieren. Die
als «bedeutendste wissenschaftliche Epoche des Mittelalters» bezeichnete Zeit-
spanne (ca. 1200-1350) verdankt sich dem Zusammenwirken zweier Ursachen,
namlich der Entstehung der Universititen und dem Bekanntwerden des
Gesamtwerkes des Aristoteles. Unter den Schlagworten <Platonismus)> und
(Augustinismus) erortert Beckmann Alexander von Hales und Bonaventura
(88-90), bevor er Albert den Groflen und Thomas von Aquin als Vertreter des
Aristotelismus prisentiert (90-102). In der Behandlung der thomistischen Phi-
losophie werden nach einem kurzen Durchgang durch die Hauptwerke die
Erkenntnisproblematik, die Thematik des Gegenstandes der Metaphysik und
die Gottesbeweise geschildert. Beziiglich der Ethik insistiert der Autor auf der
Autonomie der praktischen Philosophie gegeniiber der Metaphysik. Neben dem
Averroismus und neuen sprachlogischen Stromungen werden Dietrich von
Freiberg und Eckhart unter dem Stichwort des Neuplatonismus als weitere
signifikative Ansitze der Hochscholastik eingefiihrt. Johannes Duns Scotus und
Wilhelm von Ockham gehoren nach Beckmann ebenfalls zur Hochscholastik,
auch wenn sie neue Wege beschreiten. Wihrend bei Scotus in erster Linie der
Versuch, die Metaphysik neu als Transzendentalwissenschaft zu bestimmen,
besticht, wird nach Beckmann das Denken Ockhams durch die Grundfrage
bestimmt: «Wie sind in einer Welt radikaler Singularitit und durchgingiger
Kontingenz wissenschaftliche Urteile moglich?» (123-124). Der besonders
sorgfiltige Bericht iiber die Philosophie Ockhams (119-131) ist sehr darum
bemiiht, geliufige Fehldeutungen des Franziskaners zu korrigieren: Er ist kein
Gegner der Metaphysik (126), und Nominalist ist er nur im zeichentheoreti-
schen Sinne (128). Diese knappe Ubersicht zu einem der wichtigsten Kapitel des
Buches veranschaulicht das Vorgehen Beckmanns, der in erstaunlicher Konzi-
sion Einblick verschafft in auBerordentlich komplexe Gegenstinde. Dabei
bemiiht er sich darum, Scotus und Ockham gleicherweise als Vollender und
Kritiker der thomanischen Synthese zu interpretieren.

Die im Anhang abgedruckten Quellentexte erginzen das entworfene Bild
mittelalterlichen Denkens. In den meisten Fillen wird auf bereits vorliegende



Notabilia II 201

Ubersetzungen zuriickgegriffen: Eine erwihnenswerte Ausnahme bildet ein
lingerer Abschnitt aus dem Metaphysikkommentar des Scotus (248-256).
Beziiglich der Auswahl bedaure ich, daf3 kein Text aus dem XII. Jahrhundert
vertreten ist. '

Insgesamt vermittelt der Band ein recht wohlproportioniertes Gemilde der
mittelalterlichen Philosophie, in dem auch die arabische und jiidische Philoso-
phie nicht fehlen (73-84). Nach meinem Geschmack kommen allerdings die
politische Philosophie und die gesellschaftliche Dimension der Philosophie zu
kurz. Die recht umfangreiche Bibliographie (146—184) veranlaft mich leider zu
einem weniger positiven Urteil. Die Literaturhinweise erfiillen in einem Ein-
fithrungswerk wie dem vorliegenden eine auBBerordentlich wichtige Funktion:
Sie miissen der Leserschaft zuverlissige Hinweise fiir ein Weiterstudium liefern.
Die Angabe der maBgebenden Editionen sowie der Spezialbibliographien sind
deshalb unentbehrlich. Die Durchfithrung zahlreicher Stichproben veranlaf3t
mich leider zu einem zuriickhaltenden Urteil, es fehlen nimlich wichtige
Bibliographien *', Handbiicher3? und neuere kritische Ausgaben sind z.T. nicht
aufgefiihrt. >?

31 Unter den allgemeinen bibliographischen Hilfsmitteln fehlen u.a. CESARE VAsoLl,
Il pensiero medievale. Orientamenti bibliografici, Bari 1971, sowie der Hinweis auf
Medioevo latino. Bei Scotus Eriugena fehlt die wahrhaft grundlegende, kommentierte
Bibliographie von MarRY BRENNAN, A Guide to Eriugenian Studies, Freiburg/Schweiz
1989 (Vestigia 5); die maBgebende Bibliographia Bonaventuriana von J.G. BouGgror,
Grottaferrata 1974 (4842 Titel) fehlt ebenso wie R. BRUMMER, Bibliographia Lulliana —
Ramon Llull-Schrifttum 1870-1973, Hildesheim 1976; bei Roger Bacon (174) ist zu
erginzen: F. ALEss1o, Un secolo di studi su Roger Bacon (1848-1957), in: Rivista critica di
storia della filosofia 14 (1959) 81-102, und J.M.G. HackeTT and T.S. MALONEY, A Roger
Bacon Bibliography (1957-1985), in: New Scholasticism 61 (1987) 184-207. Im Falle von
Averroes (166) vermisse ich den Hinweis auf zwei unentbehrliche Verzeichnisse:
Pu. W. RosEMANN, Averroes. A catalogue of editions and scholary writings from 1821
onwards, in: Bulletin de Philosophie médiévale 30 (1988) 153-221; S. GoMEZ NOGALES,
Bibliografia sobre las obras de Averroes, in: Multiple Averroés, Paris 1978, 351-387;
schlieBlich ist zu vermerken, daB beziiglich des mittelalterlichen Aristotelismus (167)
nicht erwihnt wird: CEARLEs H. Losr, Commentateurs d’Aristote au Moyen Age latin,
Bibliographie de la littérature secondaire récente, Fribourg-Paris 1988 (Vestigia 2).

32 Zur arabischen Philosophie (164) hitte neben den erwihnten Titeln unbedingt
genannt werden miissen: A. Bapawi, Histoire de la philosophie en Islam, 2 vol., Paris
1972; bei der jiidischen Philosophie (166) fehlt: CoLeTTE SirAT, La philosophie juive au
Moyen Age, Paris 1973 (mehrere spitere Ausgaben); bei Grosseteste (168) diirfte nicht
fehlen: James McEvoy, The Philosophy of Robert Grosseteste, Oxford 1982; im Zusam-
menhang mit dem Averroismus unentbehrlich: RoLanp HisseTTE, Enquéte sur les 219
articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977; der neuere Stand der
Sigerforschung (173) ist nicht in den Arbeiten von 1931/42 von FERNAND VAN
STEENBERGHEN zu suchen, sondern beispielsweise in DErs., Maitre Siger de Brabant,
Louvain-Paris 1977.

33 Die Summa aurea des Wilhelm von Auxerre (168) existiert in einer kritischen
Ausgabe (Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea, 6 vol. Grottaferrata 1980ff.); von der
Grammalica speculativa des Thomas von Erfurt (174) existiert eine neuere Ausgabe von



202 Notabilia II

4.3. ALaIN DE LiBera will mit seiner kleinen Philosophiegeschichte ** fiir
ein «anderes Mittelalter» werben (vgl. 4). Das brillant geschriebene Opuskel ist
nicht chronologisch aufgebaut, sondern stellt die mittelalterliche Philosophie
nach vier Themenkreisen dar: Logik, Physik, Metaphysik, Psychologie und
Ethik. Dieser vorziiglichen und originellen Darstellung geht ein Kapitel zur
philosophischen Literatur im Mittelalter voraus (9-33). Diese Seiten vermitteln
einen ebenso niitzlichen wie konzisen Einblick in das Textcorpus, die Litera-
turgattungen und den institutionellen Rahmen des mittelalterlichen Denkens.
Ebenso niitzlich, informativ und anregend wie diese Einfiihrung ist die Dar-
stellung, die de Libera zusammen mit MAurICE-RuBEN HAYNOUN von Averroes
und dem Averroismus bietet. >> Das schmale, aber gehaltvolle Bindchen bietet
nicht nur einen knappen Uberblick iiber Leben und Werk von Ibn Rushd,
sondern ebenfalls aufschlullreiche Hinweise zum jiidischen Averroismus (Isaac
Albalag, Moses von Narbonne) und zur Rezeption im lateinischen Westen. Ein
guter Uberblick zu den Ubersetzungen und zur Entwicklung des Averroismus
im XIIL Jahrhundert, der den neuesten Stand der Forschung beriicksichtigt,
eine klare Darstellung der Auseinandersetzung mit Averroes bei Albert und
Thomas sowie ein Ausblick zum italienischen Averroismus (Bologna und
Padua) vervollstindigen das nuancierte Bild, das in dieser Einfiihrung vom
arabischen Philosophen und seinem EinfluB3 entworfen wird. 3¢

4.4. Der Begriff der Philosophie. Im Band 7 des «Historischen Worter-
buches der Philosophie» ist ein sehr umfangreicher Artikel zum Stichwort
«Philosophie» erschienen, der ebenfalls als selbstindiges Buch mit der Seiten-
zihlung des Worterbuches publiziert worden ist.?” Der Artikel besteht aus
zahlreichen Teilartikeln, bei denen insgesamt 44 Autoren mitgearbeitet haben.
Der Teil zu Augustinus (630—633) wurde von G. MADEC, jener zum Mittelalter
(633-656) von THEO KoBuscH verfal3t. W. SCHRODER und P. WALTER haben die

G.L. BursiLL-HaLL, London 1972; bei Siger (172) vermisse ich den Hinweis auf die
neueren kritischen Editionen der Werke in der Reihe «Philosophes médiévaux» (Binde
XTI, XIII, XIV, XXIV, XXV).

34 La philosophie médiévale, Paris: Presses Universitaires de France, 1989, 128
Seiten (Que sais-je 1044).

3 Averroés et ’'averroisme, Paris: Presses Universitaires de France, 1991, 128 Seiten
(Que sais-je 2631). .

3¢ Der Band enthilt viele niitzliche bibliographische Hinweise, was bei dieser Reihe
bekanntlich nicht iiblich ist. Auch die Bibliographie am Schluf3 des Bandes ist ausfiihrli-
cher als iiblicherweise. Leider ist das Werk von Oriver LeEAMAN, Averroes and his
Philosophy, Oxford: Clarendon Press, 1988, nicht verzeichnet. Die wertvolle Darstellung
von DomiNiQUE Urvoy, Ibn Rushd (Averroes), London: Routledge, 1991, 156 Seiten
(Arabic Thought and Culture) ist fast gleichzeitig erschienen.

37 Philosophie in der Geschichte ihres Begriffes, Historisches Worterbuch der Phi-
losophie, Sonderdruck herausgegeben von KARLFRIED GRUNDER, Basel: Schwabe & Co.
AG Verlag, 1990, XX Seiten + 355 Spalten.



Notabilia IT 203

Abschnitte zur Renaissance geschrieben (656-667). Den ersten Teil der mittel-
alterlichen Philosophie faBt Kobusch unter dem Stichwort «Philosophie und
Artes» zusammen, da in der Zeit von Cassiodor bis zum Ausgang des 12. Jahr-
hunderts Philosophie im Wesentlichen mit dem in den sieben freien Kiinsten
erwerbbaren Wissen zusammenfillt. In der sorgfiltigen Darstellung werden die
verschiedenen Konzeptionen der Philosophie im XI. und XII Jahrhundert
konzis dargestellt, wobei der Schule von Chartres und den Viktorinern der
gebiihrende Platz zugewiesen wird. Die Diskussion um das Verhiltnis von
Theologie und Philosophie bestimmt nach Kobusch die zweite Periode (vor-
nehmlich das XIII Jahrhundert, 641-650), wihrend das Spitmittelalter von
einer Verwissenschaftlichung der Philosophie, die mit Ockham beginnt,
bestimmt ist. Der Artikel von Kobusch enthilt unzihlige, auBBerordentlich
wertvolle und hilfreiche Hinweise zur Geschichte des Philosophiebegriffs im
Mittelalter und erfiillt auf diese Weise ein seit langem bestehendes wissenschaft-
liches Desiderat. Die Darstellung ist auch recht vielseitig, trotzdem bedaure ich
einige bedeutsame Liicken: Das Philosophieverstindnis des Johannes Scotus
Eriugena hitte ein paar Zeilen verdient, ebenso wie dasjenige des Boethius von
Dacien, dessen Verhiltnisbestimmung von Theologie und Philosophie noch
wichtiger ist als diejenige von Siger, die erwihnt wird (648). Besonders bedaure
ich, daB in diesem Uberblick nur die «Schulphilosophie» beriicksichtigt worden
ist: Dante wird nicht einmal erwihnt! Es ist besonders erfreulich, daB3 der
Artikel zum Begriff <Philosophie> erginzt wird durch die Teilartikel «Institu-
tionelle Formen der Philosophie» und «Literarische Formen der Philosophie»,
in denen dem Mittelalter ebenfalls Beachtung geschenkt wird. Der von
G. Scurimrr redigierte Teilartikel zu den institutionellen Formen der Philoso-
phie im Mittelalter griindet auf der Annahme, «daB sich das mittelalterliche
Schulwesen von der Kloster- iiber die Kathedralschule zur Universitit als dem
jeweils maBgebenden Ort der Wissenschaft» (801) entwickelt hat. Schrimpf
weist verdienstvollerweise in seinem Artikel bei der Schilderung der drei Epo-
chen auf die Lehrpline und die literarischen Gattungen hin, in denen das
philosophische Wissen vermittelt wurde: Auf diese Weise zeigt sich der Sitz im
Leben nicht nur der Disputatio, sondern auch der Sophismata und Impossibilia
und der Summen. Es ist schade, daB in diesem wichtigen Artikel nicht beriick-
sichtigt wird, dal im Mittelalter auch auBerhalb der Schulen, z.B. an Fiirsten-
hofen, Philosophie betrieben wurde. Ebenfalls zu wenig beachtet werden die
studia generalia der Orden. *® Der Artikel zu den literarischen Formen wurde von

38 Vgl. dazu u.a. den nicht erwihnten, aber sehr wichtigen Band: Le scuole degli
ordini mendicanti, Todi 1978; nicht beriicksichtigt ist ebenfalls das fundamentale Werk
von WiLLiAM J. COURTENAY, Schools and Scholars in Fourteenth-Century England, Prin-
ceton, New Jersey: University Press, 1987, das zur institutionellen Verankerung wie zur
Lehrplanforschung Wesentliches zu sagen hat.



204 Notabilia 1T

PierrE Haport verfal3t (848-858). Er unterscheidet verschiedene Gesichtspunk-
te, nach denen die literarischen Formen des Philosophierens betrachtet werden
konnen. Wenn die Beziehung zwischen Autor und Werk beriicksichtigt wird,
dann ist festzuhalten, daB3 die mittelalterliche Literatur in erster Linie aus
Schuliibungen hervorgegangen ist (vgl. 851). Was den inneren Zweck betrifft,
verwirklicht im Mittelalter die Quaestio eine interessante Verbindung zwischen
hyphegetischer und zetetischer Form. 3* Hinsichtlich der Argumentationsweise
gehort der grofite Teil der mittelalterlichen Schriften zur diskursiven Gattung,
«bei der der Philosoph sich bemiiht, die Gliederung seines Beweisganges her-
auszustellen» (855). Beziiglich des duBleren Zweckes unterscheidet Hadot zwi-
schen theoretischem und psychagogischem Schrifttum. Das letztere gibt es nach
ihm im Mittelalter blof3 auf theologischer Ebene (858). Fiir die Historiographie
der mittelalterlichen Philosophie von Belang sind ebenfalls die Stichworte
«arabische Philosophie» (882-886) und «christliche Philosophie» (886—-898).
Wie K. Griinder im Vorwort bemerkt, soll dieses Buch keine Philosophiege-
schichte ersetzen, aber es bietet wertvolles — und unentbehrliches — Material fiir
die Geschichte des Wortes <Philosophie).

4.5. Frauenphilosophie. Wenn wir den iiblichen Philosophiegeschichten
des Mittelalters, auch neueren Datums, Glauben schenken, dann gab es im
Mittelalter keine Frauen, die sich in signifikativer Weise mit Philosophie
beschiftigt haben. In den in diesem Literaturbericht unter 4.3. und 4.4. bespro-
chenen philosophiehistorischen Unternehmungen kommen Frauen nicht vor:
Eine Nachpriifung belegt, dal weder Dhuoda noch Hildegard von Bingen noch
Christine von Pizan erwihnt werden. Auch ein Blick in das sonst so anregende
Buch «Das philosophische Denken im Mittelalter» von Kurt Flasch fiihrt zum
selben Ergebnis. Was hat dies zu bedeuten? Gab es tatsichlich keine philoso-
phierenden Frauen, oder beweist dieses Schweigen ganz einfach eine historio-
graphische Blindheit? Ich befiirchte, daB es sich tatsichlich um eine ihrerseits
historisch bedingte Einseitigkeit handelt, deren Griinde vielfiltig sind. Wer den
zweiten Band der von MARY ELLEN WAITHE herausgegebenen Reihe « A History
of Women Philosophers» zur Hand nimmt*® und darin blittert, darf zuerst
staunen dariiber, daf} ein stattlicher Band von 350 Seiten das Schweigen der
gelehrten Philosophiehistoriker Liigen straft. Zugestanden: Es bedarf zuerst
einer Verstindigung tiber den Begriff <Philosophie». Diese methodische Refle-
xion wird nach meiner Auffassung in der sonst reichhaltigen Einleitung der

3 Bei der hyphegetischen Form liegt der Ausgangspunkt bei den Grundsitzen; die
zetetischen Schriften dagegen schreiten «von der Frage zur Antwort, indem sie Lésungs-
prinzipien oder Primissen fiir die SchluBfolgerungen suchen» (852).

40 A History of Women Philosophers, Volume II, Medieval, Renaissance and Enligh-
tenment Women Philosophers A.D. 500-1600, edited by Mary ELLEN WArrHE, Dor-
drecht-Boston-London: Kluwer Academic Publishers, 1989, XXXVIII + 349 Seiten.



Notabilia 1T 205

Herausgeberin und Joan GiBson nicht explizit genug und nicht mit der erfor-
derlichen gedanklichen Schirfe betrieben. Es miilite sorgfiltiger gezeigt wer-
den, wieso die in diesem Band behandelten Frauen fiir die Philosophiege-
schichte von Bedeutung sind. Diese Analyse fiihrte wahrscheinlich zu einer
gewissen Differenzierung. Nicht alle behandelten Autorinnen sind in gleichem
MafBe und aus denselben Griinden fiir die historische Erforschung der Philo-
sophie von der gleichen Bedeutung. Einige von ihnen sind im geldufigen Sinne
des Wortes Philosophinnen, andere haben wichtige philosophische Thesen
vertreten und verbreitet, wieder andere sind religiése Denkerinnen. Es ist nach
meiner Meinung ebenso bedenklich, alle literarischen Erzeugnisse, in denen
eine religiése oder meditative Erfahrung zur Sprache kommt, als Philosophie zu
bezeichnen, wie es unverzeihlich ist, da} in den gebriuchlichen Darstellungen
der Philosophiegeschichte der Beitrag von Frauen zur Geschichte des Denkens
ganz einfach verschwiegen wird. Es ist unbezweifelbar, da3 die feministische
Geschichtsschreibung der Philosophie zu einer Revision oder mindestens zu
einer nochmaligen Uberpriifung dessen, was in der Betrachtung der Vergan-
genheit als Philosophie bezeichnet werden darf und was fiir die Geschichte des
Denkens belangvoll ist, fithren wird. Ich bin iiberzeugt, daBl der Band von Mary
Ellen Waithe diese dringliche Reflexion befruchten wird.

Der Band umfaf3t 13 Kapitel, in denen verschiedene Autorinnen einzelne
Frauengestalten und ihr Denken vorstellen: ELisaBETH G6ssMANN befaf3t sich
mit Hildegard von Bingen (27-65), indem sie zuerst die Hauptwerke in ihrem
Inhalt und ihrer Struktur darstellt (Scivias, Liber vitae meritorum, Liber divinorum
operum, Physica), bevor sie spezifische Aspekte der Imago-Dei-Lehre untersucht.
Mit Interesse habe ich die Stellen zu Hildegards Selbstverstindnis als Prophetin
(vgl.33), die das Schulwissen nicht kennt (legere litteras per intelligentiam
philosophorum), oder als Frau gelesen. Von der Frau sagt Hildegard:

Ipsa enim quasi domus sapientiae est, quoniam terrestria et coelestia in ipsa
perficiuntur (zit. 65).

Auch in den anderen Kapiteln, die sich u.a. mit Heloise, Herrad von Hohen-
burg, Mechthild von Magdeburg, Brigitte von Schweden, Juliana von Norwich,
Katharina von Siena beschiftigen, wird eine ausfiihrliche Werkbeschreibung
verbunden mit einer Darstellung der Hauptgedanken. Die einzelnen Beitrige
zeugen von wissenschaftlicher Sorfgalt und Sachlichkeit. Wer sich die Miihe

. macht, in diesem Buch zu studieren, wird den Herausgeberinnen zustimmen,
wenn sie behaupten:

4 Vgl. dazu die vorziigliche deutsche Ubersetzung: MARGARETA PORETE, Der Spiegel
der einfachen Seelen, Wege der Frauenmystik, Aus dem Altfranzosischen iibertragen und
mit einem Nachwort und Anmerkungen von Louise GNADINGER, Ziirich-Miinchen:
Artemis, 1987, 278 Seiten.



206 Notabilia II

«These and other women philosophers of the period made valuable con-
tributions to metaphysics, epistemology, ethics, philosophy of religion and
philosophy of medecine» (XIX).

Ich bedaure, dal3 Margarete Porete, die Verfasserin des «Spiegels der einfachen
Seelen», die am 1. Juni 1310 auf dem Scheiterhaufen starb, nicht einmal erwihnt
wird. 4! Nach meiner Einschitzung hitte Christine von Pizan (312-313) eine
ausfiihrliche Behandlung verdient, da sie ihre eigenen Werke mindestes z.T.
ganz eindeutig der Philosophie zuordnet.

4.6. Ubersetzungen im Mittelalter. Im Juni 1989 fand in Cassino ein
internationales Kolloquium zu den verschiedenen Aspekten der Ubersetzung
philosophischer Texte im Mittelalter statt. JACQUELINE HAMESSE und MARTA
Fartorr haben die Publikation der ProzeBakten*? besorgt, die in vorziiglicher
Weise den Sammelband erginzen, den ein Jahr zuvor der franzésische CNRS
publiziert hat und der den allgemeinen Problemen der Ubersetzung im Mittel-
alter gewidmet ist. ** Der hier anzuzeigende Band enthilt neben der Eréffnungs-
ansprache von M. Fattori 17 Aufsitze, in denen beziiglich verschiedener
Aspekte der untersuchten Problematik der neueste Stand der Forschung mit-
geteilt wird. Die Aufsatzsammlung bietet deshalb wesentlich mehr als tibliche
KongreBakten, da eine prizise Themenstellung von den besten Fachleuten mit
groBer Disziplin verhandelt wird, so daBl ein zuverlissiges Gesamtbild der
Ubersetzungsprobleme, soweit sie die Philosophie betreffen, entsteht. H. Marti
behandelt in seinem Aufsatz zur Ubersetzung gegen Ende des IV. Jahrhunderts
(23-45) vier Autoren (Marius Victorinus, Ambrosius, Eustathius und Rufinus).
Anhand dieser Beispiele zeigt der Autor, dafl die Ubersetzungsliteratur im
IV.Jahrhundert zwischen die Pole des technisch-interpretierenden Ubersetzens
und des protreptisch-rhetorischen Bearbeitens einzuordnen ist. Mit dem saler-
nitanischen Ubersetzer Constantinus Africanus beschiftigt sich E. Montero
Cartelle (65-88), wihrend P. Morpurgo den Einzug der aristotelischen Schrif-
ten in Salerno untersucht (273-300). In einer sehr aufschluB3reichen Abhand-
lung, die unzihlige niitzliche bibliographische Hinweise enthilt, legt Danielle
Jacquart die wichtigsten Etappen der Uberlieferung medizinischer Texte dar.
Am Beispiel des aristotelischen Organon zeigt H. Hugonnard-Roche den Prozel3

42 Rencontres de cultures dans la philosophie médiévale. Traductions et traducteurs
de I'antiquité tardive au XIVe¢ si¢cle. Actes du Colloque international de Cassino 15-17
juin 1989, organisé par la Société internationale pour I’Etude de la philosophie médiévale
et 'Universita degli Studi di Cassino, édités par JACQUELINE HAMESSE et MARTA FATTOR],
Louvain-la-Neuve/Cassino: Université Catholique de Louvain/Universita degli Studi di
Cassino, 1990, VI + 402 Seiten (Publications de I'Institut d’Etudes médiévales, Textes,
Etudes, Congres, vol. 11).

43 Traductions et Traducteurs au Moyen Age, Textes réunis par G. CONTAMINE, Paris
1089,



Notabilia II 207

der Ubersetzung aus dem Griechischen ins Syrische und vom Syrischen ins
Arabische (seit dem VIIL Jahrhundert) auf. A.L. Ivry gibt einen Uberblick zu
den hebriischen Ubersetzungen aus dem Arabischen (167-186). G. Sermoneta,
dem bereits zahlreiche wertvolle Studien zu den hebriischen Ubersetzungen
lateinischer Scholastiker zu verdanken sind, gibt einen Einblick in den Stand der
Forschung zu den hebriisch-lateinischen und lateinisch-hebriischen Uberset-
zungen (149-165). Besonders wichtig und hilfreich ist der umfangreiche Aufsatz
von H. Daiber (203-250), der einen vollstindigen Status quaestionis der latei-
nischen Ubersetzungen arabischer Texte vorlegt. Wer die Komplexitit dieses
Aspekts mittelalterlichen Denkens kennt, wird diesen hervorragend dokumen-
tierten Abrif3 mit groBer Dankbarkeit beniitzen. Andere Aufsitze beschiftigen
sich mit einzelnen Ubersetzern, wie z.B. derjenige von A.M.I. Van Oppenraay
zu Michael Scotus (121-129) oder derjenige von J. Brams zu Wilhelm von
Moerbeke (317-336). Besondere Erwihnung verdient schlieBlich die vorzigli-
che Darstellung des Plato Latinus von Carlos Steel (301-316). Diese knappe
Inhaltsiibersicht zeigt zur Geniige, dal3 es sich bei diesem Band um eine unent-
behrliche Fundgrube wichtiger Informationen handelt.

4.7. Seit geraumer Zeit war die Originalausgabe des Standardwerkes «La
philosophie au XIII¢ siécle» des beriihmten Léwener Philosophichistorikers
FERNAND VAN STEENBERGHEN, das erstmals 1966 erschienen war, vergriffen. Es
ist deshalb aufBlerordentlich erfreulich und verdienstvoll, daf3 der Autor eine
revidierte Neuausgabe vorbereitet hat, die der Entwicklung der Forschung seit
1966 Rechnung trigt.** Die Bedeutung dieser Synthese, die auch von jenen
Personen Respekt erheischt, die die Ansichten des Verfassers nicht teilen, muf3
hier nicht mehr in Erinnerung gerufen werden: Wer sich einen Uberblick zur
Philosophie des XIII Jahrhunderts verschaffen will, kommt um das intensive
Studium dieses Standardwerkes nicht herum. Dal} es sich um eine erweiterte
und wirklich dberarbeitete Fassung handelt, ist leicht zu iiberpriifen. Nicht nur -
die Bibliographie (480-526) wurde um ca. einen Drittel erweitert, sondern auch
der Textteil wurde dem neuen Forschungsstand angepafit. Zur Bestitigung
dieser Aussage mul} ich mich auf vier Beispiele beschrinken: Zwar hilt der
Autor an seiner Konzeption der Philosophie Bonaventuras fest, aber er setzt sich
mit den neueren grundlegenden Arbeiten von J. G. Bourgerol, F. Corvino und
J.F. Quinn auseinander (vgl. 237-240). In seiner Deutungder Verurteilung von
1277 (422-426) werden die neueren Arbeiten von L. Bianchi, K. Flasch,
R. Hissette, R. Wielockx erwihnt. Das Kapitel zum sog. heterodoxen Aristote-
lismus bespricht die neuesten Arbeiten von R.-A. Gauthier zu diesem Thema.

4 FERNAND VAN STEENBERGHEN, La philosophie au XIII¢ si¢cle. Deuxié¢me édition,
mise 2 jour, Louvain-La-Neuve: Editions de I'Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-
Paris: Editions Peeters, 1991, 551 Seiten.



208 Notabilia II

Und schlieBlich werden die neuesten Erkenntnisse zu Wilhelm von Moerbeke
in einem eigenen, neuen Abschnitt erwihnt (319-320). Dies sind nur Beispiele,
aber sie belegen die seritse Uberarbeitung des Buches.*’ Etwas erstaunt darf
man dariiber sein, daB3 der Autor sich kaum mit Autoren auseinandersetzt, die
eine andere Gesamtdeutung des XIII. Jahrhunderts vorgeschlagen haben; ich
denke an L.-M. De Rijk, dessen beachtenswerte Geschichte der mittelalterli-
chen Philosophie (La philosophie au moyen age, Leiden 1985) mit keinem Wort
erwihnt wird, an K. Flasch (Das philosophische Denken im Mittelalter, Stutt-
gart 1986), P. Vignaux, dessen wichtige Einleitung zur Neuausgabe der «Phi-
losophie au moyen age» (Albeuve 1987) ebenfalls nicht beriicksichtigt wird. Es
wire interessant gewesen, wenn Van Steenberghen im Vorwort oder in der
Bilanz die von diesen Autoren bestrittene These, das XIII. Jahrhundert sei der
Hohepunkt des mittelalterlichen Denkens, noch einmal verteidigt hitte. Wie
dem auch sei, es bleibt dabei, daf3 es sich hier um ein unentbehrliches Arbeits-
buch handelt, dessen wertvolle Neuausgabe in jeder Hinsicht zu begriilen
1st.

4.8. Die von Etienne Gilson gegriindete Reihe «Etudes de philosophie
médiévale» erscheint seit dem 65. Band in neuem Gewand, jetzt unter der
Leitung von MARTA CRISTIANI, JEAN JoLIVET und ALAIN DE LIBERA. Als erster
Band in neuer Aufmachung erscheint ein Sammelwerk zu Ehren des 1987
verstorbenen Philosophiehistorikers PAUL VieNAux. ¢ Von den insgesamt drei-
zehn Abhandlungen behandeln mehrere Themen, zu denen der Verstorbene
namhafte Beitrige geliefert hatte. Zu erwihnen sind die Abhandlung von
WiLLiaM COURTENAY zum Nominalismus im 12. Jahrhundert?’, die Studien von
ALFoNso MAIERU und JEAN-FrRANCoOI1S GENESsT, die auf je verschiedene Weise
das fiir Vignaux so wichtige Verhiltnis von Theologie und Philosophie behan-
deln. *® Der dem spitmittelalterlichen Anonymus De dignitate sacerdotum gewid-
mete Aufsatz von ZENoN KaLuza*® wirft ein interessantes Licht auf die Ent-
wicklung des klerikalen Selbstverstindnisses im Spatmittelalter.

4 Bei anderen Kapiteln ist nicht dieselbe Sorgfalt festzustellen. Auch hier nur ein
paar Hinweise: Der Abschnitt zur Raymundus Lullus trigt dem neuesten Stand der
Forschung, der vor allem durch die kritische Edition der Werke im Corpaus Christianorum
bedingt ist, nicht Rechnung, Ahnliches gilt von den Bemerkungen zu Remigius Floren-
tinus (441), die von den grundlegenden Arbeiten von E. PANELLA nichts zu wissen schei-
nen.

4 Lectionum varietates. Hommage 4 Paul Vignaux (1904-1987), édité par]. JoLiverT,
Z. KALvuzA, A. DE LIBERA, Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 342 Seiten (Etudes
de philosophie médiévale LXV).

47 Nominales and nominalism in the twelfth century, 11-48.

4 Logica e teologia trinitaria nel commento alle sentenze attribuito a Petrus Thomae,
177-198; Contingence et révélation des futurs: La Quaestio biblica de Richard Fitzralph,
199-246.

4 Sacerdoce magique — sacerdoce politique. Note sur quelques textes porteurs du
cléricalisme médiéval, 283-309.



Notabilia II 209

Ein zweiter Sammelband ist in der selben Reihe mit Aufsitzen zu Leben und
Werk des 1390 verstorbenen ALBERT VON SACHSEN erschienen. In der von JoiL
BiarD besorgten Sammlung®® werden neben biographischen Untersuchungen >
vor allem Aspekte der Universalienlehre 2, der Suppositionstheorie *3 sowie der
Physik Alberts untersucht.

4.9. Selbsterkenntnis im XIII. Jahrhundert. Eine umfassende Darstel-
lung des Problems der Selbsterkenntnis im XIII Jahrhundert intendiert die
zweibindige Studie von FraNncois-XaviErR PuraLLaz. Der erste Band ist dem
Thema der Reflexion bei Thomas von Aquin gewidmet. >4 Nach einer Darstel-
lung der Anfinge eines SelbstbewuBtseins im Sinne eines AktbewuBtseins auf
der Stufe der Sinnlichkeit (39-69), der Analyse der subjektiven und objektiven
Bedingungen der Selbsterkenntnis (71-116) sowie einem kurzen Hinweis zum
prireflexiven BewuBtsein behandelt der Autor im zentralen Teil (4.Kapitel,
117-208) die verschiedenen Arten der Selbsterkenntnis bei Thomas: Der Autor
bezeichnet als «abstrakte Analyse» eine erste Form der Selbsterkenntnis, in der
die Seele aufgrund eines diskursiven Prozesses ihre Natur erkennt (126-131).
Davon ist das «kritische Urteil» zu unterschieden: Damit ist die in De ver. X,8
erwihnte via iudicandi gemeint, die Putallaz als Prinzipienerkenntnis interpre-
tiert (131-148). Als Reflexion im eigentlichen Sinne deutet er im Anschluff an
De ver. 1,9 die gewuBBte Konformitit von zntellectus und res: secundum hoc cognoscit
veritatem intellectus quod supra se ipsum reflectitur. Der Autor falit seine Haupt-
these mit folgenden Worten zusammen:

«La réflexion est ainsi une connaissance préphilosophique sans distance
entre soi et soi, qui assure I'intellect de sa propre vérité et de sa conformité a
I’étant. C’est pourquoi elle est la condition de 'apparition de la vérité dans
son sens le plus fort: se connaitre soi-méme, c’est, dans ce sens, connaitre la

50 Jtinéraires d’Albert de Saxe. Paris-Vienne au XIVe siécle. Actes du Colloque
organisé le 29-22 juin 1990 dans le cadre des activités de 'UrA 1085 du Cnrs a I'occasion
du 600¢ anniversaire de la mort d’Albert de Saxe, réunis par JoEL BiArp, Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1991, 320 Seiten (Etudes de philosophie médiévale LXIX).

' Vgl. dazu die Aufsitze von ViLEM HEROLD und ALEXANDER KOLESNYK, 285-
307.

52 Diese Thematik wird von ALAIN DE LiBeraA (13-30) und Hans-ULricH WOHLER
(45-49) behandelt.

>3 Mehrere Aufsitze sind diesem Thema gewidmet, vgl. namentlich ELizABETH
KarGer (51-69), Mauricio Beucnotr (111-124), ANGeL Munoz Garcia (125-136),
Paura J. SmiTeKA (137-148).

4 Le sens de la réflexion chez Thomas d’Aquin, Préface de Ruepr ImBACH, Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 340 Seiten (Etudes de philosophie médiévale
LXVI).



210 Notabilia IT

conformité et la tendance a la vérité que I'intellect porte en lui; il n’y a de
vérité connue que dans la réflexion spirituelle, ou reditio completa. C’est
pourquoi la réflexion parait s’identifier au jugement» (287-288).

Die universale Dimension der Selbsterkenntnis rundet die ebenso originelle wie
umfassende Darstellung der verschiedenen Dimensionen der Selbsterkenntnis
bei Thomas ab. In einem zweiten Band**> untersucht Putallaz die Theorie der
Selbsterkenntnis bei sechs Autoren des spiteren XIII. Jahrhunderts. Es handelt
sich um Autoren, die sich insgesamt mit Thomas auseinandergesetzt haben
(Matthaeus von Aquasparta, Petrus Johannis Olivi, Roger Marston, Thomas
Sutton, Gottfried von Fontaines, Dietrich von Freiberg). Dieser zweite Teil ist
vielleicht noch bedeutsamer als der erste, weil hier erstmals eine zusammen-
hingende Darstellung des grundlegenden Problems der Selbsterkenntnis vor-
gelegt wird: Wer sich in diese Fundgrube vertieft, kommt manchmal aus dem
Staunen nicht mehr heraus, so reichhaltig und intensiv ist die Diskussion dieses
Themas. Putallaz’ Hauptthese zur Entwicklung der Problematik lautet, dal3
nach Thomas eine Tendenz zur Objektivierung der Selbsterkenntnis einsetzt, die
nur Dietrich von Freiberg zu vermeiden verstanden hat.

Der von Putallaz in seiner umfangreichen Studie rekonstruierte Diskus-
sionszusammenhang von ca. 1250-1305, in dem die entscheidenden Stimmen
zu Worte kommen ¢, korrigiert in nicht unbedeutenden Punkten die Historio-
graphie der zweiten Hilfte des XIII. Jahrhunderts, indem immer wieder die
Unzulinglichkeit schematischer Etikettierungen nachgewiesen wird. Wer die-
ses Buch, das eingehende prizise Textanalysen mit penetranter philosophischer
Reflexion zu verbinden versteht, eingehend studiert und die Bedeutung erfaf3t,
die das Problem der Selbsterkenntnis bei den untersuchten Denkern spielt, wird
nicht nur den Mythus eines durch die grobe Objektivitit faszinierten Mittelalters
korrigieren miissen, sondern auch zu einer neuen Einschitzung des friihen
XIV. Jahrhunderts gelangen: Das Kapitel zu Olivi (85-133) beispielsweise
eroffnet neue Perspektiven fiir das Verstindnis von Scotus und Ockham.
Ebenso interessant finde ich, daf3 in dieser Arbeit, im Gegensatz zur meistens
vorherrschenden Tendenz, Thomas nicht als Hohepunkt einer Entwicklung,
sondern als Ausgangspunkt einer lebendigen Diskussion gesehen wird.

55 La connaissance de soi au XIII¢ siecle. De Matthieu d’Aquasparta 2 Thierry de
Freiberg, Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, 444 Seiten (Etudes de philosophie
médiévale LXVII).

¢ Heinrich von Gent und Aegidius Romanus gehéren zu den abwesenden Autoren.
Der Autor nimmt zu diesen Liicken Stellung: 7-11.



Notabilia IT 211

4.10. Der Ursprung des modernen Gesetzesbegriffs. Die gegenwirtige
Krise des Rechtspositivismus veranlat MicHEL BastiT dazu, nach den Urspriin-
gen des modernen Gesetzesbegriffs zu fragen. °” Die Viter des modernen Geset-
zesbegriffs, der sich dadurch auszeichnet, dal3 er keine ontologische Grundle-
gung der Legislation anerkennt, sind weder Kant noch Hobbes, vielmehr ist die
entscheidende Wendung, die zu der neuen Auffassung gefiihrt hat, im Nomi-
nalismus zu suchen. Bastit will in seiner Studie die Genese dieses Wandels
darstellen. Aus diesem Grunde wird die Untersuchung mit einer umfassenden
Er6rterung zum Gesetzesverstindnis bei Thomas von Aquin eréffnet (23-168),
in der der Gesetzestraktat der Prima Secundae interpretiert wird. Die Gesetzes-
lehre des Dominikaners ist solidarisch mit einer Ontologie des Aktes und der
Finalitit, sie beugt sich der Realitit, wie der Autor sagt (167):

«Le discours du législateur se plie devant les réalités en train de devenir
elles-mémes. Devenir fondamental, per se, qui révele la transcendance des

choses au discours et la dépendance du mouvement des choses 2 une cause
finale parfaite» (168).

Ein fundamentales Vertrauen in die Wirklichkeit und ihre Erkennbarkeit tra-
gen diese Konzeption des Gesetzes, die schon bald nach dem Tode des Thomas
in eine tiefe Krise geriet, wie der Autor mit der Rede von der Riickkehr zum
Augustinismus verdeutlichen will. Die entscheidenden Neuerungen werden
allerdings von Scotus eingefiihrt (dazu 183-22), wenn er das gottliche Gesetzals
positives Gesetz interpretiert, was nach Bastit verheerende Folgen hat, nicht
zuletzt fiir das Verstindnis des Naturgesetzes, das selber nach der Weise des
positiven Gesetzes gedacht wird (vgl. 198ff.). Eine der Konsequenzen dieses
Gesetzesverstindnisses besteht darin, dafl der gesamte Bereich des Politischen,
weil er ganz von der Natur getrennt ist, zum Werk des Menschen wird
(vgl. 213). Das Wesentliche des skotistischen Ansatzs, der letztlich Gesetz und
Recht verwechselt (vgl. 229-234), fafit der Autor zusammen, wenn er sagt:

«Il nous semble alors légitime d’estimer que I'on peut résumer la pensée
scotiste sur la loi en disant qu’elle est, de fagon trés moderne, 'expression
d’une volonté générale, divine ou humaine, assortie d’une sanction»

(226).

Dies ist in der Tat der entscheidende Punkt: Das Gesetz ist ein Werk des Willens
(une ceuvre de la volonté, 239), das nicht mehr auf die Dinge bezogen ist und
sich selbst geniigt (239). Aber Scotus hat die letzten Konsequenzen seines

>7 Naissance de la loi moderne. La pensée de la loi de saint Thomas a Suarez, Paris:
Presses Universitaires de France, 1990, 389 Seiten (Léviathan).



212 Notabilia II

Ansatzes nicht gedacht. Dies war Ockham vorbehalten, dessen Ansatz zwei
Kapitel gewidmet sind (239-304). Auch er deutet das Wesen des Gesetzes als
einen Akt des Willens:

«Mais le volontarisme d’Occam ne se borne pas a cela, il s’étend jusqu’au
sujet lui-méme qui devient en un certain sens législateur» (303).

Diese «Verherrlichung» des menschlichen Willens hat indessen uniiberwind-
liche Konflikte zwischen den verschiedenen gesetzgebenden Instanzen zur Fol-
ge. Suarez vollendet die durch die beiden Franziskaner initiierte Bewegung, wie

der Kommentar zu seiner Definition des Gesetzes und seiner Naturrechtslehre
(305-359) verdeutlicht:

«Avec Suarez nous atteignons le moment de I'aveénement définitif de la
conception moderne de la loi» (358).

Bastit will eine Entwicklung aufzeigen: Die Entstehung des modernen Geset-
zesbegriffs hingt mit dem Verzicht auf eine ontologische Begriindung des
Gesetzes zusammen (vgl. 362), der zu einer «reinen Immanenz des Gesetzes»
(365) fiihrt: «La loi n’est que le produit du législateur» (365). Der Autor erachtet
daher die Riickkehr zu einer Philosophie des Realismus und der Analogie als ein
Gebot der Stunde (vgl. 376). Das brillant geschriebene, klar aufgebaute und
kohirent konzipierte Buch von M. Bastit verficht zweifellos eine interessante
historische und systematische These. Aus philosophiehistorischer Sicht gilt es
anzumerken, dal3 es an den Mingeln leidet, die Arbeiten kennzeichnen, die eine

systematische These historisch beweisen wollen. Insbesondere die Kapitel zu
Scotus und Ockham sind Opfer philosophiehistorischer Schemata, die durch die

Detailforschung lingst kritisiert worden sind. Voluntarimus, Individualismus
und Nominalismus sind Kategorien, die der Autor ohne Miihe gebraucht, die
aber keiner sorgfiltigen Interpretation standhalten. Aber auch die Deutung der
Verurteilungen von 1270 und 1277 (vgl. 175ff.) sowie die Lehre von der gott-
lichen Allmacht bei Scotus und Ockham miissen heute nuancenreicher gehand-
habt werden, als es in diesem Werk der Fall ist. Miite nicht auch das
geschichtsphilosophische Modell der Verfallsgeschichte, wie es hier offensicht-
lich praktiziert wird, besser legitimiert und reflektiert werden? Aus eher syste-
matischer Sicht méchte ich zu bedenken geben, daf3 die erkenntnistheoretischen
Schwierigkeiten, die die Wandlung des Gesetzesbegriffes, auf die der Autor zu
Recht hinweist, bedingt haben, nicht so leicht von der Hand zu weisen sind. Der
Autor beschreibt nicht ohne Polemik gegen Scotus und Ockham den Verlust,
den der «Verzicht auf das Ding» (I’abandon de la res) mit sich bringt, aber
erwihnt nicht, was der Gewinn an menschlicher Autonomie, den der neue
Gesetzesbegriff auch zur Folge hat, philosophisch bedeuten kénnte. Auch wer
die Vorteile der thomistischen Rechtsphilosophie verteidigen will, was m.E.
durchaus méglich ist, mul}, wenn er das Feld der Philosophiehistorie betritt,
Gerechtigkeit und Sorgfalt walten lassen.



Notabilia II 213

4.11. Geschichte der Wahrheit. TiLMAN BoRsCHE untersucht in einer
umfangreichen Studie die Geschichte der verschiedenen Deutungen der Frage,
was etwas ist, d.h. er geht nach seinen eigenen Worten der Grundfrage der
Philosophie von Platon bis Nietzsche nach.*® Er will versuchen, «quer durch
den im ganzen zwar unvollstindig, im einzelnen aber hervorragend erforschten
Wald der Philosophiegeschichte einen Pfad zu finden, der es erlaubt, ein
bestimmtes philosophisches Grundproblem in seiner historischen Fiille zu eror-
tern, es neu und vielleicht besser als bisher zu verstehen» (28). Die mittelal-
terliche Philosophiegeschichte ist durch dieses Werk deshalb betroffen, da der
Verfasser nach einer eingehenden Interpretation des Kratylos sowie der plato-
nischen Lehre von Sprache, Idee und Wissen eine umfassende Interpretation
des augustinischen und kusanischen Denkens vorlegt. Des weiteren verdienen
ebenfalls die Bemerkungen zur Philosophiegeschichte und ihrer Methode, die
am Anfang der Studie gegeben werden, Beachtung: Borsche bekennt sich zur
Begriffsgeschichte, die sowohl das evolutionire wie das typologische Modell der
Philosophichistorie und die Ideengeschichte ablosen soll, in der Hoffnung, daf3
die Erforschung der «Genese von Grundbegriffen unseres Denkens» Méglich-
keiten eroffnet zur Uberwindung gewisser « Aporien gegenwirtigen Denkens»
(19). Borsche behandelt Augustin als Zeugen jener «radikalen Unsicherheit des
menschlichen Denkens» (112), deren Erfahrung die Spitantike kennzeichnet.
Augustins Bekehrung zur Philosophie ist eine «Bekehrung zur (ciceroniani-
schen) Skepsis gegeniiber der Philosophie» (114). Borsche meint, der Glaube sei
fiir Augustin das «notwendig gewordene neue Fundament der Wahrheitssuche»
(115). Borsche betont die bei Augustinus vollzogene Verschiebung der Wahr-
heitsfrage: «Die Frage, was die Wabrbeit sei, stellt sich unter dieser Vorausset-
zung neu als die Frage nach der angemessenen Auslegung eines a/s wabr gegebenen
Textes» (118), nimlich der Hl. Schrift. Ebenso hebt der Autor die Bedeutung
von Augustins Uberwindung der skeptischen Aporie des Denkens hervor
(vgl. 124-142), die aufgrund der «Grundlegung alles Wissens im Glauben»
moglich ist, und zwar in einer anderen Weise als im Neuplatonismus. Besonders
aufschluBreich sind die Darlegungen des Autors zur Zeichen- und Wortlehre
(nach De magistro und dem 9. und 15. Buch von De trinitate), die der Autor
vorlegt, weil « Augustin vielleicht der erste [ist], der das Problem der Bedeutung
als entscheidend fiir das Problem der Wahrheit erfal3t» hat (148). Nikolaus von
Kues hat erkannt, dal «unser endliches, traditionsgebundenes Denken iiber-
haupt nicht fihig ist, die absolut-unendliche Wahrheit Gottes zu fassen und
darzustellen» (174). Im Horizont der radikalen Depotenzierung des menschli-
chen Wissens zur Konjektur kommt es zu einer Unverbindlichkeit des Denkens:

8 Was etwas ist. Fragen nach der Wahrheit der Bedeutung bei Platon, Augustin,
Nikolaus von Kues und Nietzsche, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1990, 336 Seiten.



214 Notabilia IT

«Absolut wahr ist unser Denken nur, solange wir einsehen, daB es gleichgiiltig
ist, was wir denken» (243).

Zweifellos enthilt die Studie zahlreiche interessante Anregungen zum
gestellten Problem. Methodisch gesehen ist bedauerlich, dal weder bei Augu-
stin noch bei Cusanus die Entwicklung ihrer Philosophie beriicksichtigt wird.
Inhaltlich gesehen leidet die Darstellung Augustins an einer fideistischen Ver-
zeichnung, die u.a. wegen einer MiBachtung der Evolution seines Denkens
zustande kommt.

5. Einzeluntersuchungen

5.1. Der Intellekttheorie des jiidischen Philosophen und Exegeten LEvi
BEN GERSON (ca. 1288—1344) ist die Dissertation von SUSANNE M6BUB gewid-
met.>? Die Autorin greift die These von Shlomo Pines auf, nach der der Einflul
christlicher Scholastiker auf Philosophen jiidischen Glaubens genauer unter-
sucht werden sollte. Nach der Meinung der Autorin, die in ihrer Untersuchung
erhirtet werden soll, «sind (...) die Analogien zwischen den <Gotteskimpfen»
des Gersonides und den Schriften der lateinischen Averroisten und des Wilhelm
von Ockham zu auffillig, um Ergebnis blof zufilliger Entwicklungen sein zu
kénnen» (23). Um ihre These belegen zu kénnen, stellt die Autorin zuerst die
drei Grundverhiltnisse von Potenz/Akt, Individualitit/Differenz und Es-
senz/Existenz, deren Klirung jeder Kommentator der Seelenschrift des Aristo-
teles vornehmen muf3, bei jenen mittelalterlichen Denkern dar, die fiir das
Verstindnis der gersonidischen Intellektlehre grundlegend sind, nimlich Aver-
roes, Siger von Brabant, Thomas von Aquin, Johannes von Jandun und Wilhelm
von Ockham (31-82). Bei der Analyse der Intellektlehre des Gersonides wird
dann deutlich, «daB} entscheidende Theorieelemente der jeweiligen Denker bei
Gersonides wiederkehren» (83). Dies darf nicht erstaunen, da vieles dafiir
spricht, «daB Gersonides Gedanken christlicher Scholastiker hat zur Kenntnis
nehmen koénnen» (84). Die Analyse der gersonidischen Lehre vom gottlichen
Wissen, von der Vorsehung und der personlichen Unsterblickeit (83-131) fiih-
ren die Autorin zur Behauptung eines positiven Einflusses der christlichen
Scholastik auf die jiidische Philosophie des Mittelalters (vgl. 133). Die These der
Autorin ist zweifelsohne interessant und diskussionswiirdig. Allerdings scheint
es mir angebracht, dal zwischen dhnlichen Gedanken und Argumenten und
einem wirklichen «positiven EinfluB3» genau unterschieden wird. Was S. Mo6-
buB in ihrer Arbeit, namentlich S. 83, zur Méglichkeit, dall Gersonides die

** Die Intellekttheorie des Levi ben Gerson in ihrer Beziehung zur christlichen
Scholastik, Frankfurt a.M.-Bern-New York-Paris: Peter Lang, 1991, 228 Seiten (Europii-
sche Hochschulschriften, Reihe XX, Philosophie, Band 353).



Notabilia II 215

Texte der lateinischen Autoren gekannt habe, ausfiihrt, geht iiber Vermutungen
nicht hinaus. Aus diesem Grunde vermégen die weitreichenden Folgerungen,
die sie aus ihren Untersuchungen zieht, nicht in jeder Hinsicht zu tiberzeugen.
Trotzdem darf die Arbeit als ein bemerkenswerter Beitrag zur Erforschung der
Beziehungen zwischen jiidischen und christlichen Intellektuellen im Mittelalter
betrachtet werden. ¢°

5.2. Das Verhiltnis von RarMunpus LuLLus und NicorLaus CusaNus wurde
bislang in verschiedener Hinsicht untersucht. Es sei hier lediglich an die Pio-
nierarbeit von E. Colomer erinnert. In einer umfassenden Studie versucht
W.A. EuLer®', «die grundlegenden Themen sowie die methodischen Vor-
gangsweisen des lullischen und cusanischen Religionsvergleiches (...), unter
Heranziehung der dafiir relevanten Quellentexte, in den Blick zu riicken» (11).
Nach einem Uberblick zur Auseinandersetzung mit den nichtchristlichen Reli-
gionen in der lateinischen Apologetik des Mittelalters widmet Euler den ersten
Hauptteil dem Religionsvergleich bei Lull (34—134). Die « Authebung der Spal-
tung der Menschen» (125) ist Lulls Lebensziel, bei dessen Verwirklichung dem
Religionsgesprich eine hervorragende Rolle zukommt. Es geht um die Riick-
fithrung aller Menschen zum Christentum. Lulls Lebensprogramm verdankt
sich nach Euler sowohl den Intentionen der Franziskanermissionare wie den-
jenigen der Dominikaner (vgl. 130-131), «wenngleich er in der Entfaltung
seiner <Philosophie im Dienste der Bekehrung) gegeniiber den Dominikanern
ganz eigene Wege ging» (131). Das cusanische Religionsverstindnis, dem der
zweite Hauptteil der Arbeit gewidmet ist (135-224), erachtet «das Christentum
als die wahre Religion, weil in ihr der Glaube an die Offenbarung und die
hochste philosophische Einsicht in das Geglaubte vollkommen iibereinstim-
men» (218). Im dritten Teil (225-254) wird eine systematische Gegeniiberstel-
lung versucht. Beiden Denkern geht es um «die Begriindung der Wahrheit der
christlichen Religion» (236), ein Unterfangen, bei dessen Durchfithrung signi-
fikante Ubereinstimmungen festgestellt werden konnen, obgleich Lull von
Cusanus nie als Quelle genannt wird: «Fundamentale Bedeutung besitzt fiir
beide der unbedingte Wille, die Dogmen des Christentums philosophisch zu
verstehen, zu begriinden und in ihrer Relevanz fiir das Seins-, Welt- und Men-
schenverstindnis zu entfalten» (248). Euler weist im letzten Teil der Arbeit, wo
die Ergebnisse gesichtet werden, durchaus auf die Grenzen des Dialogs bei den

60 Vgl. dazu ebenfalls die umfangreiche Studie von GiLBerT DAHAN, Les intellectuels
chrétiens et les juifs au moyen 4ge, Paris: Editions du Cerf, 1990, 637 Seiten (Patrimoines:
Judaisme). Mit groBer Sorgfalt werden in diesem wichtigen Buch die Relationen zwischen
Juden und Christen von 1096 (Erster Kreuzzug) bis 1391 dargestellt und untersucht.

¢t Unitas et Pax. Religionsvergleich bei Raimundus Lullus und Nikolaus von Kues,
Wiirzburg: Echter Verlag, Altenberge: Telos Verlag, 1990, 296 Seiten.



216 Notabilia II

untersuchten Denkern hin: Von einer wirklichen « Anerkenntnis des Anderen
in seiner Andersheit» (261) kann nicht die Rede sein, da beiden Vergleichen der
Religionen die «christliche Absolutheitsbehauptung» (261) zugrunde liegt. Die
Dissertation von Euler behandelt ein bislang in dieser Weise nicht erforschtes
Thema, dem in mehrfacher Hinsicht groe Bedeutung zukommt.



	Notabilia II : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

