Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Ein anderes Verstandnis von "Vorbild" : Dietrich Bonhoeffers Gedanken
Uber die Bedeutung des "vorgelebten" Glaubens

Autor: Zimmermann-Wolf, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH ZIMMERMANN-WOLF

Ein anderes Verstindnis von « Vorbild»

Dietrich Bonhoeffers Gedanken tiber die Bedeutung des
«vorgelebten» Glaubens'

Wenn Menschen der einladenden Gemeinschaft des Glaubens
begegnen, geschieht dies in der konkreten Begegnung mit Menschen.?
Eine solche Begegnung hat zwei Aspekte: Auf der einen Seite begegnet
ein Mensch, der «an Christi statt» (2 Kor 5,20) Gottes Liebe weitergibt,
die mich absolut angeht — auf der anderen Seite begegnet ein Mensch
wie alle anderen auch, dessen Bedeutung fiir mich nur relativ, kontin-
gent ist.

Welche angebbare Bedeutung hat das Leben dessen, der verkiindigt,
fiir den Glauben — ist er iiberhaupt wichtig, insofern er «nur» Mit-

! Uberarbeiteter Vortrag, gehalten an der Ditzesantagung der Limburger Klinikseel-
sorgerInnen in Naurod am 28. November 1991.

? D. Bonhoeffers Theologie ist bestimmt von dem immer neuen Versuch, konkret
von Christus zu reden — dariiber nachzudenken, «wer Christus fiir uns eigentlich ist»
(WEN 305). Zur Bedeutung des Konkreten, das gerade auch fiir das « Vorbild» bei Bon-
hoeffer entscheidend ist, vgl. Ch. ZimMERMANN-WoLF, Einander beistehen — Dietrich
Bonhoeffers lebensbezogene Theologie fiir gegenwirtige Klinikseelsorge, Wiirzburg 1991,
179-222. Bonhoeffers Werke werden nach der jeweils neuesten Ausgabe zitiert. Dabei
gelten folgende Abkiirzungen: DBW 1 [SC]: Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 1: Sanc-
torum Communio, Neuausg. von J. v. Soosten, Miinchen 1986. DBW 4 [N]: Dietrich
Bonhoeffer Werke, Band 4: Nachfolge, Neuausg. von M. Kuske und I. Tédt, Miinchen
1989. DBW 5 [GL]: Dietrich Bonhoeffer Werke,. Band 5: Gemeinsames Leben. Das
Gebetbuch der Bibel, Neuausg. von G.L. Miiller und A. Schonherr, Miinchen 1987.
DBW 9: Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 9: Jugend und Studium 1918-1927, Hg. von
H. Pteifer, zus. mit C. Green, C.-]. Kaltenborn, Miinchen 1986. EN: D. Bonhoeffer,
Ethik. Neuausgabe, zusammengestellt und hg. von E. Bethge, Miinchen ® 1981. GS I-VI:
D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften (Bd. 1-6), Miinchen 1958 ff. WEN: Ders., Wider-
stand und Ergebung. Briefe und Aufzeichungen aus der Haft. Neuausgabe, hg. von
E. Bethge, Miinchen ?1977.



Ein anderes Verstindnis von «Vorbild» 147

mensch und Mitglaubender ist? Um diese Frage geht es Dietrich Bon-
hoeffer, wenn er zu Beginn und am Ende seines theologischen Werks
tiber das « Vorbild» nachdenkt (vgl. 1927: DBW 1 [SC] 170f. und 1944:
WEN 416). Worauf es ihm dabei ankam, 1463t sich mit Hilfe einer spiten
AuBerung in seinen Gefingnisbriefen erkennen, die einen Zugang auch
zu den tbrigen Stellen ermoglicht, wo Bonhoeffer iiber das Vorbild als
Hilfe zum Glauben nachdenkt.

Interpretationshinweise in Bonhoeffers Haftbriefen

In seinem «Entwurf einer Arbeity (WEN 413-416) spricht Bon-
hoeffer nach einer «Bestandsaufnahme des Christentums» (es geht um
das Miindigwerden des Menschen, damit verbunden um seine Reli-
gionslosigkeit und die Reaktion der evangelischen Kirche) von dem
Wesen des christlichen Glaubens (weltliche Interpretation des Evan-
geliums), um dann «Folgerungen» zu bedenken. Unter diesem Stich-
wort fiir ein drittes Kapitel notiert er:

«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist. [...] Sie mul3 an den
weltlichen Aufgaben des menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmen,
nicht herrschend, sondern helfend und dienend. Sie mu3 den Menschen
aller Berufe sagen, was ein Leben mit Christus ist, was es heil3t, <fiir andere
dazusein). [...] Sie wird die Bedeutung des menschlichen «Vorbildes» (das in
der Menschheit Jesu seinen Ursprung hat und bei Paulus so wichtig ist!)
nicht unterschitzen diirfen; nicht durch Begriffe, sondern durch «Vorbild»
bekommt ihr Wort Nachdruck und Kraft (iiber das «<Vorbild» im Neuen
Testament schreibe ich noch besonders! Der Gedanke ist fast ganz abhan-
den gekommen!)» (WEN 415f.).

Um zu lernen, wie man ein Leben mit Christus leben kann — gerade in
Krankheit und Alter —, dafiir ist das «Vorbild» wichtig. Bonhoeffer
betont, daf3 die christliche Verkiindigung ihre Vollmacht nicht durch
leere Worte hat, und er polemisiert gegen eine leiblose christliche
«Idee» (vgl. DBW 4 [N] 303f.). Bonhoeffer bekimpft die Meinung,
christliche Verkiindigung beinhalte bloB eine «Lehre» (ebd. 242), eine
Information, die lediglich dogmatisch korrekt auszurichten sei (vgl. EN
376). Bei der Glaubensweitergabe geht es nicht bloB um das Weiter-
geben eines verschlossenen Briefumschlags — der Brief will gelesen und

verstanden werden. Es geht um Begegnung statt lediglich um Informa-
tion! Um das recht zu begreifen, redet Bonhoeffer vom «Vorbild» und



148 Ein anderes Verstindnis von « Vorbild»

gibt dafiir (in seinen Nebenbemerkungen) zwei Hinweise: Zum einen
verweist er auf die Menschheit Jesu, zum anderen wird deutlich, daf3
seine Gedanken in Verbindung zu seinem Schriftstudium stehen.

Bibeltheologische Grundlagen - ein erster Hinweis

Wenn Bonhoeffer auf die biblische Grundlage seiner Gedanken
verweist, geht es in «Widerstand und Ergebung» zunichst um die
Bedeutung des Vorbildes bei Paulus. Ob und wie weit er im Gefingnis
entsprechende Studien angestellt hat, bleibt offen. Seine Bemerkung:
«Uber das «Vorbild> im Neuen Testament schreibe ich noch beson-
ders!» (WEN 416) 1i63t eine doppelte Deutung zu: Entweder will er
seine Erkenntnisse aus der Finkenwalder Zeit spiter ausweiten, oder
aber er hat schon erste Bibelstudien im Gefangnis betrieben. Fiir Letz-
teres spriche die Konkretheit der Ankiindigung. Und die neutestament-
lichen Stellen, wo von Vorbild die Rede ist, sind fast alle im paulini-
schen und pseudopaulinischen Schrifttum zu finden. Vermutlich greift
Bonhoeffer hier (zumindest auch) zuriick auf seine Beschiftigung mit
den Pastoralbriefen im Sammelvikariat 1938.

Als Vorbild steht der Apostel Paulus zznerbalb der Verkiindigung,
wenn Bonhoeffer als Motto fiir 1 Tim 1, 12-17 notiert: «Das Evange-
lium, dargestellt an der personlichen Erfahrung des Paulus, an der Tat
Christi im Leben des Apostels, als Vorbild der gesunden Lehre des
Timotheus» (GS IV, 361). Nicht die Taten des Paulus an sich sollen
nachgeahmt werden, es geht nicht um ein Vorbild im moralischen Sinn.
Vielmehr soll am Leben des Paulus sichtbar werden, welche lebens-
prigende Kraft der Glaube hat:

«Es geschah nicht um Paulus willen, sondern um des Vorbildes willen, da3
keine Siinde so grof ist, daB sie nicht Erbarmung erfahren kénnte. So wird
Schuld und Gnade im Leben des Paulus der Kirche offenbar. Paulus bleibt
<der erste Siinder» und das <erste Vorbild der Langmut Gottes». Die Ver-
gangenheit des Paulus liegt aufgedeckt vor jedermanns Augen, aber gerade
an ihr wird Gottes Gnade gepriesen» (GS IV, 362).

3 «Notizen und Stichworte zur Ubung tber die Pastoralbriefe» (Fragment;
GS1V, 358-384) und die Mitschrift der Bibelarbeit «Der Diener am Hause Gottes,
Timotheus» (GS IV, 344-357).



Ein anderes Verstindnis von «Vorbild» 149

Vorbild hat hier nicht den Sinn eines von Menschen anzustrebenden
Ziels, sondern bedeutet eher eine Verheiung, die den Glaubenden
zugesagt wird. Wenn schon der groBe «erste Siinder» Paulus an der
neuen Gottes- und Menschengemeinschaft teilbekommt, dann erst
recht andere Menschen. So zeigt das Vorbild des Paulus, was an allen
Menschen durch Gottes Gnade geschehen soll.

Vorbild ist ganz deutlich nicht im moralischen Sinn zu verstehen.
Hier ist ein wichtiger Unterschied zu beachten, der vom tiblichen
Schema der Theologie abweicht: Oft werden Vorbild und Verkiindi-
gung so einander zugeordnet, da3 Vorbild doch wieder moralisch ver-
standen zum vorbildlichen Leben wird, das die Frage nach dem
zugrundeliegenden Glauben weckt. Das — apologetische — Schema lau-
tet tiblicherweise: «Schau, wie bewundernswert die Christen leben — das
weckt mein Interesse an ihrem Glauben!»* Dagegen gilt, daf3 das Vor-
bild bei Bonhoeffer seine wahre Kraft nicht vorgingig, sondern zusam-
men mit der Verkiindigung entwickelt. Also nicht: erst Vorbild gesehen
—dann Interesse bekommen — Verkiindigung gehort, sondern: Verkiin-
digung gehort und durch das Vorbild konkret verstanden. Dann weckt
das Vorbild nicht allein Erkenntnisinteresse, sondern bringt tieferes
Verstehen.

In einer anderen Bibelarbeit Bonhoeffers aus dieser Zeit tiber «Ko-
nig David» (GS1V, 2941f.) findet sich das gleiche Verstindnis von
Vorbild als theologisch und nicht moralisch begriindeter Begriff. Selbst
wenn diese Gedanken im Kontext der typologischen Auslegung des
Alten Testaments stehen, wird doch die gleiche Grundstruktur deut-
lich: «Die Menschen und Geschichten des Alten Testaments sind nicht
moralische Vorbilder, sondern Zeugnisse von der Erwihlung und Ver-
heiBung Gottes» (GS IV, 320; vgl. DBW 4 [N] 92f.). Vorbild werden
Menschen hier nicht durch eigene Kraft, sondern passiv, durch Gottes
Kraft, die sie in die neue, gnadenhafte Beziehungswirklichkeit hinein-
nimmt.

Das Vorbild des Verkiindigers ist hier also gerade nicht von denen
abgehoben, die seine Botschaft horen. Er steht zusammen mit ihnen
unter der von ihm verkiindeten Gnade, die an ihm schon sichtbar
geworden ist und in den anderen (und ihm selbst) weiter Gestalt
gewinnen will. Dieser Gedanke findet sich auch auf die Existenz des

* Vgl. G.L. MULLER, Fiir andere da. Christus — Kirche — Gott in Bonhoeffers Sicht der
miindig gewordenen Welt, Paderborn 1980, 149.



150 Ein anderes Verstindnis von «Vorbild»

Timotheus als Amtstriger gewendet — in Bonhoeffers Notiz zu
1 Tim 4,12: «Ersoll ein Vorbild sein [...]. Im Wort, was er sagt und wie
er es sagt, soll er die Gemeinde im Gebrauch des Wortes anleiten. Im
Wandel — dem Wort mufl der Wandel entsprechen [...]. Das schlieBt die
Demut nicht aus (!), sondern ein, denn es ist ein Wandel in der Beugung
unter das Wort, das ich predige» (GS1V, 372). Das Vorbild macht
deutlich, dafl es um ein neues Verstindnis des allen gemeinsamen
Lebens geht. «Nachdruck und Kraft» der Verkiindigung kommen aus
dem Auftreten von Menschen, die den Anspruch bezeugen, daf3 das
Wort Gottes die ganze Existenz und nicht bloB einen religiésen Son-
derbereich betreffen will: «Vorbilder sprechen auf Handeln an.»’
Wenn die Glaubenszeugen nicht sichtbar vor-leben, dal es um Chri-
stusgemeinschaft mitten im Leben geht, ist das Verstindnis der Glau-
benseinladung behindert. Glaube droht dann — fern vom Leben — zu
einer gedanklichen Spielerei oder einer Sonderexistenz zu verkiimmern.
Dagegen geht es beim Begriff des Vorbilds um Verleiblichung, um
Glauben als «Nachfolge».®

Glaubwiirdige Verkiindigung

Bonhoeffer spricht an dieser Stelle vom Problem der Glaubwiirdig-
keit der Verkiindigung, das genau betrachtet nicht das Problem der
Botschaft, sondern das Problem des unglaubwiirdigen Handelns seiner
Verkiindiger ist.” Er betont, daf3 durch letztere der Glaube gehindert
wird — doch nicht verhindert. Das Vorbild hilft den Glauben verstehen,
aber es begriindet ihn nicht:

> H.P. SiLLER, Unabgeschlossene Uberlegungen zu einer theologischen Pragmatik
des Vorbilds, in: G. BieMer/A. BiesiNnGger (Hg.), Christ werden braucht Vorbilder. Bei-
trige zur Neubegriindung der Leitbildthematik in der religiosen Erziehung und Bildung,
Mainz 1983, 36-52, hier: 45.

¢ Es geht beim Begriff des Vorbilds um Verleiblichung, um «Sichtbarkeit der Werke
Jesu und seiner Jiinger. Dies ist eine wichtige Verbindung zu Bonhoeffers Schrift « Nach-
folge», in der auf die lebensgestaltende Kraft des Glaubens hingewiesen wird. Dies
geschieht — entsprechend der Zweiteilung des Buches — unter zwei Aspekten: die
«Menschheit Jesu» ruft die Jiinger in die <Nachfolge», was Paulus bei der Gemeinde
(2. Teil) mit dem Begriff von «Leib Christi» umschreibt. Im ersten Teil geht es um Jiinger
und Nachfolge (DBW 4 [N] 29-211, bes. 110-115, 140-149, 176-183), im zweiten Teil
um Kirche und Nachfolge (ebd. 215-304); bes. «Der Leib Christi» (227-239), «Die
sichtbare Gemeinde» (241-268) und «Das Bild Christi» (297-304).

7 Vgl. P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren: Okumenische Fundamental-
theologie, Bamberg >1986, 194f.



Ein anderes Verstindnis von « Vorbild» 151

«Wohl wird das Zeugnis verhindert, wenn der Redende sich nicht selbst
vom Wort in Zucht nehmen 148t und sein Leben nach dem Wort ausrichtet.
Wohl kann der Zeuge sein Wort unglaubwiirdig machen. Aber er will und

darf die eigene Ausrichtung nicht als Bestitigung seines Zeugnisses ausge-
ben» (GS 1V, 247; vgl. DBW 1 [SC] 170f£.).

Diese Besonderheit des Bonhoefferschen Vorbild-Begriffs macht ver-
stindlich, warum dieser Gedanke in der Haftzeit wieder auftaucht, als es
um die Aufgabe geht, «den Menschen aller Berufe [zu] sagen, was ein
Leben mit Christus ist» (WEN 416). Vorbild ist also nicht ein her-
zustellendes Produkt, sondern eine praktische Interpretationsanwei-
sung: Das Handeln und Erleiden der Seelsorgerin bzw. des Seelsorgers
wird wichtig — doch nicht als Selbstdarstellung, sondern als Dienst, der
die Einladung zum Glauben konkret verstindlich machen will
(vgl. GS1V, 281; DBW 4 [N] 75). Ein ganz bestimmtes Leben kann
anderen zur Hilfe werden, damit sie verstehen, wie konkret die Einla-
dung zur Gemeinschaft Christi gilt — fiir das Leben der Verkiindigenden
und so auch fiir das eigene.

Das Leben derer, die verkiindigen, wird in Anspruch genommen als
Ort, an dem die neue Christuswirklichkeit begegnet und geschieht.
Vorbild meint da die Geborgenheit der Glaubenszeugen, die fiir andere
in der Alltagswirklichkeit sichtbar sind.

In seinem Buch von der «Nachfolge» betont Bonhoeffer die These,
«daB eine Erkenntnis nicht getrennt werden kann von der Existerz,
in der sie gewonnen ist» (DBW 4 [N] 38). Dort geht der Gedanken-
gang Bonhoeffers von der Glaubensaussage zum Leben. Beim Vor-
bild-Gedanken jedoch wird die These umgekehrt: Vom Leben ist
auszugehen, um zu neuen und vollen Glaubensaussagen zu kommen
(vgl. GS 11, 449; vgl. GS 1, 40; GS III, 324).

Bonhoeffer selbst hat sich in diesen (etrfahrend-betend-meditieren-

den) Auslegungsprozel3 begeben, die Glaubensaussagen auf sein Leben
zu beziehen und so — in der Nachfolge — zu neuen Aussagen zu kom-

men. Er weil3 auch von den Schwierigkeiten dabei zu sprechen.® Doch
ohnmichtiger Glaube ist etwas anderes als kraftlose Verkiindigung. In
diesem Zusammenhang entdeckt er immer wieder das Versagen der
Christen und besonders der Amstriger: «Der eigentliche Anstof3 der
Welt an der Verkiindigung der Kirche liegt ja gar nicht mehr an der

¢ «Es fillt mir ungeheuer schwer, angesichts der heutigen Lage das <Dein Wille
geschehe)> zu denken und zu beten. Aber es muf sein» (GS I, 312).



152 Ein anderes Verstindnis von «Vorbild»

Verstindlichkeit ihrer Worte und Texte von Kreuz und Auferstehung,
sondern an der Glaubwiirdigkeit. Weil Kirche und Pfarrer anderes
sagen als sie tun; weil sich die Pfarrer-Existenz nicht von der des
Biirgers unterscheidet. Die Existenz des Verkiindigers ist aber das
Medium der Vergegenwirtigung» (GS III, 324). Am Leben der Kirche

wird nicht mehr deutlich, welche Bedeutung fiir sie der Glaube hat.
Wenn Bonhoeffer sich um eine deutlichere Verkiindigung bemiiht,

ertont der Ruf, iiberhaupt erst einmal das eigene Leben von Gottes
Wort bestimmen zu lassen. Die Punkte der Umkehr werden von Bon-
hoeffer in dem zu Beginn erwihnten «Entwurf einer Arbeit» auch
konkret benannt: «Speziell wird #nsere Kirche der Hybris, der Anbetung
der Kraft und des Neids und des Illusionismus als den Wurzeln allen
Ubels entgegentreten miissen. Sie wird von MaB, Echtheit, Vertrauen,
Treue, Stetigkeit, Geduld, Zucht, Demut, Geniigsamkeit, Bescheiden-
heit sprechen miissen. Sie wird die Bedeutung des menschlichen «Vor-
bilds» [...] nicht unterschitzen diirfen» (WEN 416).? Wenn hier von
«Vorbild» die Rede sein kann, wird es um das Vorbild gehen, das
erkennen 1iBt: Glauben fiihrt zuerst und zutiefst in die Umkehr
(vgl. GS'V, 386).

Mit-geteiltes Leben

Wie ist angesichts unglaubwiirdig wirkender Kirche zu reagieren?
Bonhoeffer gibt in seiner Seelsorgevorlesung den Rat: « Wo Menschen
Anstof3 genommen haben an der Diskrepanz zwischen Wort und Tat
der Kirche oder eines einzelnen Pfarrers, ist der stumme Dienst der
Liebe die beste Seelsorge. [...] Nach dem stummen Tun wird es auch zu
einer unbefangenen Verkiindigung kommen» (GS V, 386). Als ein Bei-
spiel dieser unbefangenen neuen Verkiindigung laf3t sich Bonhoeffers
Gedicht «Von guten Michten» verstehen (WEN 435f.).'° Vielleicht

? Bonhoeffer stellt sich durch das «uns» zusammen mit der Bekennenden Kirche
unter Gottes Wort. Im Schuldbekenntnis steht er — in der Gemeinschaft der verséhnten
Siinder - vor Gott; vgl. auch sein Schuldbekenntnis EN 117-123.

1% Der Text wird in der nach dem handschriftlichen Original korrigierten Fassung
zitiert (vgl. E. BETHGE, Zur Textgestalt des Gedichtes «Von guten Michten», in: Bon-
hoeffer Rundbrief Nr. 28 [1988] S. 5f.). Zum volleren Verstindnis der Situation ist jetzt
auch Bonhoeffers Korrespondenz mit seiner Verlobten heranzuziehen: Dietrich Bonhoef-
fer — Maria von Wedemeyer, Brautbriefe Zelle 92: 1943-1945, hg. von R. A. v. BisMArRck
und U. Kasrtz, Miinchen 1992.



Ein anderes Verstindnis von « Vorbild» 153

wird dann auch plausibler, warum gerade dieser Text so bekannt
geworden ist. In diesem Gedicht spricht Bonhoeffer von seinen Erfah-
rungen, ohne sich selbst dabei in den Vordergrund zu stellen. Er redet
nicht vom Vorbildsein, er 7s¢ es. Und er bezeugt zu Beginn des Gedichts,
in der Gemeinschaft Christi geborgen zu sein:

«Von guten Michten treu und still umgeben,
behiitet und getrostet wunderbar,

so will ich diese Tage mit euch leben

und mit euch gehen in ein neues Jahr.»

In dieser ersten Strophe erscheint das einzige «ich» des Gedichtes,
zugleich wird auch das «euch» eingefiihrt. Die Geborgenheit gilt nicht
ihm allein, sie bestimmt auch seine Gemeinschaft mit denen, die ihm in
der Haftzeit beistehen — mit der Verlobten, der Familie und dem
Freund. Die zweite Strophe kommt dann erst zum «uns».

«Noch will das alte unsre Herzen quilen,
noch driickt uns boser Tage schwere Last,
ach Herr, gib unsern aufgeschreckten Seelen
das Heil, fiir das Du uns geschaffen hast.»

Die so angesprochene Lebensgemeinschaft wird im folgenden als eine
Verbundenheit in der Not deutlich. Der liebend-sorgenden Verbun-
denheit sagt Bonhoeffer zu Ende des Gedichts zu, daf} sie — wie er selbst
— in der Wirklichkeit Gottes geborgen ist.

«Von guten Michten wunderbar geborgen,
erwarten wir getrost, was kommen mag.
Gott ist bei uns am Abend und am Morgen
und ganz gewil3 an jedem neuen Tag.»

Bonhoeffers Geborgenheit durch die «guten Michte» wird zum Vorbild
fiir seine Angehorigen und deren Geborgenheit. Und so wird aus dem
geborgenen «ich ... mit euch» das «Gott bei uns», dessen Verstindnis
neue Tiefe und Konkretheit gewinnt angesichts der leidvollen Lebens-
erfahrung, die in den dazwischen stehenden Strophen zur Sprache
kommt. So kann durch das Vorbild die Einladung in die Gemeinschaft
Christi deutlicher werden und die GlaubensgewiBheit bestirken: Die
Gemeinschaft, die sich am Vorbild Dietrich Bonhoeffers verwirklicht,
gilt ebenso anderen und nimmt auch uns heute mit hinein.



154 Ein anderes Verstindnis von «Vorbild»

Christologische Grundlagen — der zweite Hinweis

In seinem «Entwurf einer Arbeit» sagt Bonhoeffer zu diesem
Verstindnis des Vorbilds, daB3 es «in der Menschenheit Jesu seinen
Ursprung hat» (WEN 416). Damit gibt er einen weiteren Interpreta-
tionshinweis: Sein Begriff von Vorbild ist zu verstehen im Kontext der
Inkarnation. Dem entspricht es, da3 der zweite wichtige Zusammen-
hang, wo Bonhoeffer von «Vorbild» redet, seine Gedanken iiber das
Gestaltgewinnen Christi bei den Menschen sind (DBW 4 [IN] 297-304,
bes. 303; EN 85-94, bes. 88f.).!!

«Vorbild» steht auch hier in einem theologisch bestimmten Rah-
men. Dem entspricht Bonhoeffers frithe Kritik an der Ethisierung
Christi, die er schon 1925 in einer Seminararbeit zum 1. Clemensbrief
deutlich ausdriickt. Er fragt dort: «Wie kam es, daB [...] Christus, fiir
Paulus der Schnittpunkt géttlicher und menschlicher Ebene, zum reli-
givs-heroischen Vorbild, Paradigma neben vielen anderen [...] hinun-
tersank?» (DBW 9, 267). Die heil-lose Konsequenz eines solchen Den-
kens zeigt er 1933 in seiner Christologie-Vorlesung auf:

«War er [Christus, C.Z-W.] ein idealistischer Religionsstifter, kann ich
durch sein Werk erhoben und zur Nacheiferung getrieben werden. Meine
Siinde ist mir aber nicht vergeben, Gott bleibt noch zornig [...]. Jesu Werk
fithrt zur Verzweiflung an mir selbst, da ich das Vorbild nicht erreiche. Ist
Jesus aber der Christus, das Wort Gottes, dann bin ich in erster Linie nicht
dazu aufgerufen, es ihm gleich zu tun, sondern bin in seinem Werk als einer
getroffen, der das Werk in keiner Weise selbst tun konnte. Durch sein Werk
erkenne ich den gnidigen Gott» (GS 111, 177).

Bonhoeffer greift damit auf die (durch Luther vermittelte) Unterschei-
dung Augustins zuriick, bei der dieser Christus als donum und exem-
plum beschreibt: «In Luthers Terminologie ist Christus als donum und
als exemplum zu verstehen, wobei das erstere absolut dominiert. In der
Folgezeit haben sich die Akzente verschoben. Christus wurde immer
mehr zum gottlichen Lehrer, der uns zur Nachahmung ruft, zum letzten,
uniiberholbaren Gesetzgeber» (GS'V, 206; vgl. DBW 4 [N] 45f.).'2

' Zu Bonhoeffers Gedanken iiber die Gleichgestaltung der Christen mit Christus
und deren Fundierung in der Inkarnationslehre vgl. ausfiihrlich: ZiMMERMANN-WoOLF
(Anm. 1), 134ff.

12 «DafB du nicht aus Christus einen Mose machest, als tue er nicht mehr, als daB er
Lehre und Beispiel gebe [...]. Darum sollst du Christi Wort, Werk und Leiden auf zweierlei
Weise auffassen: einmal als ein Vorbild, dir vor Augen gestellt, dem du folgen und auch so



Ein anderes Verstindnis von « Vorbild» 155

Bonhoeffer stellt nun die urspriingliche Gewichtung wieder her: Chri-
stus kann zwar Vorbild unseres Handelns (im moralischen Sinn) sein,
aber wichtiger ist er als « Vorbild» unserer Gemeinschaft mit Gott — an
seiner Gestalt sollen wir teilbekommen. |
Vorbild, theologisch verstanden, machte bisher deutlich: Die Gna-

de, die mir gilt, gilt auch euch. Dem entspricht Bonhoeffers Rede von
der Gleichgestaltung mit Christus:

«Leib Christi aber darf die Kirche heilen, weil im Leibe Jesu Christi wirk-
lich der Mensch, also alle Menschen angenommen sind. Die Kirche trigt
nun die Gestalt, die in Wahrheit der ganzen Menschheit gilt. Das Bild, nach
dem sie gestaltet wird, ist das Bild der Menschheit. Was sich in ihr ereignet,
geschieht vorbildlich und stellvertretend fiir alle Menschen» (EN 88).

Vorbild und Gott-Ebenbildlichkeit

Wenn Bonhoeffer von der Gleichgestaltung mit Christus spricht,
geht es darum, daf3 die Menschen ihre verlorene Gottebenbildlichkeit,
thre Gemeinschaft mit Gott und untereinander wiedergewinnen. In
Christus «hat Gott sein Ebenbild auf Erden neu geschaffen»
(DBW 4 [N] 300). Indem die Christen an der Gestalt Christi teilhaben,
gewinnen sie ihre Gottebenbildlichkeit zuriick und werden selbst fiir
andere zum (theologisch verstandenen) Vorbild fiir die Gleichgestal-
tung mit Christus. Hier wird wieder deutlich, daf3 die Vorbildlichkeit
passiv, in Gottes Handeln begriindet ist: Christen sind eigentlich nicht
aus sich heraus Vorbild, sondern nur, indem sie am Vorbild-Sein Christi
teilhaben.

Die Gott-Ebenbildlichkeit Christi besteht fiir Bonhoeffer darin, daf3
das konkrete menschliche Leben in die Beziehungswirklichkeit Gottes
hineingenommen ist. Das Bild, dem wir Christen gleichgestaltet wer-
den sollen, «ist das Bild dessen, der sich mitten in die Welt der Siinde
hineinstellt, [...] der in Armut Geborene, der Zollner und Siinder
Freund und Tischgenosse, der am Kreuz von Gott und Menschen
Verworfene und Verlassene — das ist Gott in Menschengestalt, das ist

der Mensch als das neue Ebenbild Gottes!» (DBW 4 [N] 300).

tun sollst. [...] Das Hauptstiick und der Grund des Evangeliums ist, daf3 du Christus zuvor,
ehe du ihn dir zum Vorbild fassest, aufnehmest und erkennest als eine Gabe und
Geschenk, das dir von Gott gegeben und dein eigen sein. (WA 10, 1, 1, 11 hier zit. nach
K. Aland [Hg.], Luther Deutsch. Bd. V, Stuttgart-Géttingen 1963, 198.



156 Ein anderes Verstindnis von « Vorbild»

Wenn Bonhoeffer «der Mensch» schreibt, bedeutet das «alle Men-
schen». Es geht also um nicht weniger als darum, daf3 alle Menschen
mit ihrer Eigenart in die Gemeinschaft Christi hineingenommen wer-
den. Gottebenbildlich konnen demnach verschiedene Weisen des
Menschseins sein. Es wire also ein Miflverstindnis, nur das Sonderle-
ben einer besonderen Gruppe zu imitieren — etwa das Leben der biir-
gerlichen Kirche Bonhoeffers:

«Nur indem das, was in der Kirche geschieht, in Wahrheit der ganzen
Menschheit geschieht, gewinnt der Begriff der Gestaltung — indirekt — seine
Bedeutung fiir alle Menschen. Nun aber wiederum nicht so, als wiirde die
Kirche sozusagen als Vorbild [im moralischen Sinn, C.Z-W.] fiir die Welt
hingestellt, sondern nur so kann von Gestaltung und Welt gesprochen
werden, da3 die Menschheit auf ihre wahre Gestalt, [...] nimlich auf die
Gestalt Jesu Christi hin [...] angesprochen und so — gewissermallen vor-
wegnehmend — in die Kirche hineingezogen wird» (EN 89f.).

Das zutiefst Verbindende zwischen den schon Glaubenden und den neu
zum Glauben Kommenden ist nicht eine Imitationsgemeinschaft, son-
dern der in beiden wirkende Christus, der sie in sein Leben hinein-
nimmt. Dies hat sichtbare Auswirkungen.

Wer glaubt, hat Teil an der neuen Gottebenbildlichkeit. Auf diesem
Indikativ griindet der Imperativ:

«Weil wir zum Ebenbilde Christi gemacht sind, darum sollen wir sein wie
Christus. Weil wir Christi Bild schon tragen, darum allein kann Christus
[auch fiir das leibliche Leben, C.Z-W.] das <Vorbild> sein, dem wir folgen.
Weil er selbst sein wahrhaftiges Leben in uns fiihrt, darum kénnen wir
wandeln, gleichwie er gewandelt ist> (1. Joh 2,6). [...] Allein darum kénnen
wir sein, wie er war, weil er war, wie wir sind» (DBW 4 [N] 303f.).

Aufgrund dieser inneren Verbundenheit, daB3 Christus sein gotteben-
bildliches Leben in uns lebt, ist echtes «Sein wie Christus» moglich,
nicht nur bloBe Nachahmung, die Christusgleichheit duerlich vor-
tiuscht. An der Menschengestalt Christi ist fiir unsere Existenz zu
erkennen: So konkret, wie durch ihn Erlosung geschah, so leibhaft
konkret geschieht auch mein Glauben. Die Aufforderung, Christi Vor-
bild nachzufolgen, 146t sich neu verstehen: Sie will uns anweisen, die je

eigene Form des Menschseins vor Gott und gerade darin die Gotteben-
bildlichkeit zu leben.



Ein anderes Verstindnis von «Vorbild» 157

Glaube wird am Leben deutlich

Jesu konkretes Leben kann in diesem Rahmen dazu anregen, unser
Leben ebenso konkret von der neuen Gottes- und Menschengemein-
schaft bestimmen zu lassen.'? In dieser begrenzten Geltung ist Christus
fiir uns auch Vorbild im moralischen Sinn: Sein Handeln zeigt ein
mogliches Modell, wie unser Menschsein vor Gott aussehen kann.'4 Als
Modell fiir unser Handeln steht Christus neben anderen Vorbildern, die
ebenso verdeutlichen, wie konkretes Glauben, wie «Hineingerissen-

werden in das messianische Leiden Gottes in Jesus Christus»
(WEN 395) geschehen kann:

«... durch den Ruf der Jiinger in die Nachfolge, durch die Tischgemeinschaft
mit den Siindern, durch <Bekehrungen) im engeren Sinne des Wortes (Za-
chius), durch das (ohne jedes Siindenbekenntnis sich vollziehende) Tun der
groflen Siinderin (Luk 7), durch die Heilung der Kranken (s. o. Mt 8,17),
durch die Annahme der Kinder. Die Hirten wie die Weisen aus dem Osten
stehen an der Krippe, nicht als <bekehrte Siinder», sondern einfach, weil sie,
so wie sie sind, von der Krippe her angezogen werden (Stern). Der Haupt-
mann von Kapernaum, der gar kein Siindenbekenntnis ablegt, wird als
Beispiel des Glaubens hingestellt (vgl. Jairus). Den reichen Jiingling <liebt>
Jesus. Der Kimmerer (Apg. 8), Cornelius (Apg. 10) sind alles andere als
Existenzen am Abgrund. Nathanael ist ein <Israelit ohne Falsch» (Joh 1,47);
schlieBlich Josef von Arimathia, die Frauen am Grabe. Das einzige, ihnen
allen Gemeinsame, ist das Teilhaben am Leiden Gottes in Christus. Das ist
ihr «Glaube>» (WEN 395f.).

Was hier « Teilhaben am messianischen Leiden Christi heil3t, 148t sich
iibersetzen als Teilhaben daran, die Wirklichkeit, so wie sie ist, mit
Christus in Liebe auszuhalten — das ist Glaube.

Mit Hilfe dieser biblischen Beispiele ist fiir Bonhoeffer Glaube
deutlich zu begreifen: «Nichts von religioser Methodik, der <religitse
Akt> ist immer etwas Partielles, der «Glaube) ist etwas Ganzes, ein

Lebensakt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion auf, sondern zum
Leben» (WEN 396).

13 Christus ist als leibliches Vorbild fiir die Glaubenden eine Hilfe, ihr Leben durch
Christus als — theologisch verstandenes — Vorbild im Glauben bestimmen zu lassen.

' In diesem Sinne kennt Bonhoeffer auch Christus als Vorbild fiir unser Handeln
und Leiden (vgl. GS 'V, 269; DBW 1[SC] 96f.; GS 11, 189).



158 Ein anderes Verstindnis von « Vorbild»

Das Beispiel anderer kann helfen, das jeweilige Leben konkret vom
Glauben bestimmen zu lassen. In «Sanctorum Communio» nennt Bon-
hoeffer diese Hilfe «beratende Seelsorge». «Was kann es [...] dem
Christen bedeuten, daB3 er einen Anderen auch glauben sieht? Was hilft
[...] dem Einzelnen, der auf sich gestellt ist, das Beispiel und Vorbild,
was die Geschichte der Kirche, was die Tradition?» (DBW 1 [SC] 170).
Bonhoeffer lehnt auch hier ab, den Glauben von (moralischen) Vor-
bildern abhingig zu machen: «Im Augenblick, in dem der Mensch vor
Gott steht, verschwindet alles Vorbild, alles Exempel, alle Tradition,
auf die man sich berufen konnte; jeder muf allein entscheiden, was er zu
tun hat» (ebd. 171; vgl. DBW 5 [GL] 28). Doch verweist er auf Luther
und Kierkegaard, denen Vorbild und Tradition dennoch wichtig
sind. !’

Der praktische Wert von Vorbildern liegt in der gelebten Erfah-
rung, die mir in ihnen begegnet. Es kann — «durch die Geschichtlichkeit
des Menschen begriindet» — eben durchaus sein, daf3 ein anderer eine
bessere Losung fiir ein Problem gefunden hat als ich selbst
(DBW 1 [SC] 171). Hier gibt es ein «relatives Bessersein des einen vor
dem anderen» (ebd.), das von einem Menschen, der niichtern die
eigenen Moglichkeiten nicht absolut setzt, zu berticksichtigen ist. Vor-
bild in diesem Sinn kann beratend, kritisierend oder stiitzend wirken

(vgl. GS I, 310; GS IV, 276; GS 111, 45; WEN 61f£.). Darum legt Bon-

s Er greift hier eine Erkenntnis auf, die er 1925 in seiner Seminararbeit iber
«Luthers Stimmungen gegeniiber seinem Werk» gemacht hat (DBW 9, 271ff,, bes. 287f.).
Und er fragt: « Wie kommt es, da3 Luther immer wieder die Notwendigkeit betont hat, da3
einer vom anderen <Rat> holen miisse, wenn er vor wichtiger Entscheidung stehe; ebenso
jener Mann, der wie kein anderer von der Einzelheit des Menschen sprach, Kierkegaard.
Beide Minner haben ein offenes Auge behalten fiir die konkrete geschichtliche soziale
Beziehung, in die der Mensch hineingestellt ist. Er ist faktisch umgeben von Vorbildern, er
soll sie darum nutzen, nicht um sich von ihnen die Verantwortung eigenen Tuns abneh-
men zu lassen, sondern um sich von ihnen die < Akten vorlegen zu lassen>, auf Grund deren
er selbst frei entscheidet. Gott hat den Menschen die Moglichkeit gegeben, bei anderen
Rat zu holen; es wire selbstiiberhebliche Tollkithnheit, wollte einer von diesem Angebot
Gottes keinen Gebrauch machen» (DBW 1[SC] 171). In der Zeit des Kirchenkampfes
kehrt diese Argumentationsform wieder: «Diese Feststellung [zur Kindertaufe, C.Z-W.] ist
kein theologisches Argument, sie gehort aber zu den Akten der Kirchengeschichte, die sich
jeder verantwortliche Christ, der mit diesen Fragen umgeht, vorlegen lassen mul3»
(GS 111, 449).



Ein anderes Verstindnis von «Vorbild» 159

hoeffer Wert auf ein vorbildliches Leben der Prediger und weiB
«Ubungen der Kirchlichkeit» (GS V, 356) zu benennen, die zu einem
Leben in der Nachfolge helfen sollen. '

Anleitung zur eigenen Form der Nachfolge

Von Vorbildern gilt jedoch: Sie haben bloB relative Bedeutung —
nur wenn sie der konkreten Situation entsprechen, sind sie zu befolgen.
Holzschnittartig wird die Wichtigkeit und gleichzeitige Relativitiat des
Vorbilds deutlich bei Bonhoeffers zweiter Amerikareise. Kurz vor
Kriegsanbruch war Bonhoeffer aufgrund einer ckumenischen Einla-
dung nach Amerika gereist und hatte die Moglichkeit, dort zu bleiben.
Das hitte ihn und ebenso die Bekennende Kirche vor dem offenen
Konflikt mit dem Hitler-Staat bewahrt; Bonhoeffer war nicht bereit, fiir
Hitlers verbrecherische Ziele Soldat zu werden, hitte also verweigert.
Dann wire er .in Deutschland wohl als «vaterlindischer Verriter»
erschienen und hitte einen trefflichen Vorwand fiir die Vernichtung
der Bekennenden Kirche geliefert. In Amerika dann erkennt er, dafl er
nicht fiir eine Niederlage von Hitler-Deutschland beten kann, ohne
selbst die Lasten dieser Niederlage zu teilen, ohne in Deutschland zu
sein, und er kehrt mit dem letzten Schiff vor Kriegsausbruch zuriick.

Mitten im Entscheidungsprozef3 stehend notiert er damals: «Meine
Briider von der Synode der Bekennenden Kirche bestimmten mich
fortzugehen. Es mag sein, daf3 sie recht hatten, als sie mich dazu dring-
ten; aber es war falsch von mir, fortzugehen. Eine derartige Entschei-
dung mufB jeder fir sich selbst treffen» (GS 1, 477). Bonhoeffer ent-
scheidet sich hier gegen den Rat der «Briider». Er lebt in einer anderen
Situation als sie: Er reist, sie raten. Doch fiir die Situation des Beratens
laBt er ihre Haltung gelten — ein situationsbezogenes Vorbild. Und
beide Entscheidungen — zur Ausreise dringen und nach Deutschland
zuriickkehren — scheinen sich im Innersten zu entsprechen, ihrer beider

16" Als solche Ubungen nennt Bonhoeffer: «Hingehen zu Wort und Sakrament. Sich
von sich selbst wegwenden und nach auflen hin ausrichten lassen. Lernen und hinnehmen
kénnen. Sich selbst zuriickhalten. Zuhoren und schweigen kénnen. Stille sein. Sich von
auBlen her belasten lassen. Tragen der eigenen Last, die einem auferlegt wird; aber auch
Tragen der Last des anderen. Sich Unrecht geben lassen (1 Kor 6,7). Gegeniiber den
Belastungen von innen: Demut, Geduld» (GS V, 357).



160 Ein anderes Verstindnis von « Vorbild»

Motiv ist die verantwortungsvolle Verbundenheit. Mit seiner Entschei-
dung findet Bonhoeffer seine Moglichkeit, diese Verbundenheit ebenso
konkret zu leben wie die, die ihm zur Abreise geraten haben.!’

Hier wird die Bedeutung eines Vorbilds besonders klar erkennbar:
Es kann helfen, die je eigene Weise zu finden, als Menschen in der
Gemeinschaft Christi zu leben. Wenn es meiner Situation entspricht,
kann ich es nachahmen; ist meine Situation eine andere, bleibt es eine
Aufforderung, ein ebenso konkretes Leben in Christi Gemeinschaft zu
leben — in den Herausforderungen und Verantwortungsverhiltnissen,
die gerade gegeben sind. Durch ein solches vorbildliches Leben, «nicht
durch Begriffe», bekommt die Verkiindigung «Nachdruck und Kraft»
(WEN 416). Das Vorbild bestirkt den Glauben, dal3 wir in Christi
Gemeinschaft aufgenommen sind (was im Leben des Vorbildes gilt, gilt
auch fiir unser Leben), und es ruft mit Nachdruck dazu, unser Leben
ebenso konkret von der neuen Gottes- und Menschengemeinschaft
bestimmen zu lassen.

Eine kraftlos verstummende Verkiindigung zu tiberwinden, ist fiir
Bonhoeffer eine Aufgabe des rechten Lebens, aus dem dann neues Ver-
stehen und neue Worte wachsen: «Unser Christsein wird heute nur in
zweierlei bestehen: im Beten und Tun des Gerechten unter den Men-
schen» (ebd. 328). Indem wir unser eigenes Menschsein verantwortlich
leben und im Gebet zu verstehen suchen, was Gottes Liebe fiir unser
konkretes Leben bedeutet, kann es zu einem Vorbild fiir andere werden
und zu einem vertieften, neuen Verstehen und Leben unseres Glaubens
fiihren. Ein Leben in Gebet und gerechtem Tun kann dann zu einem
Ursprung neuer Verkiindigung werden, in der dieses Leben zum Vorbild
fiir andere werden kann und sie selbst zum konkreten Glauben bringt,
damit Menschen neu «durch Wort und Vorbild erfahren, welche Macht
und welche Hilfe der christliche Glaube im Leben ist» (GS IV, 579).

' Von einer dhnlichen Situation berichtet ein Brief des Ignatius von Loyola, zu
dessen Glaubensverstindnis sich bei Bonhoeffer Parallelen zeigen lassen: Auf Vorschlag
von Kaiser Karl V. sollte Francisco de Borja von Papst Julius III. zum Kardinal ernannt
werden. Ignatius versuchte dies zu verhindern und teilte dies Francisco de Borja mit. Dabei
macht er deutlich, dal im Glauben verschiedene Entscheidungen gefunden werden kén-
nen. «Gleichwohl gilt und halte ich fest: Wenn es der Wille Gottes ist, da3 ich mich darin
einsetze und sich andere fiir das Gegenteil einsetzen und euch diese Wiirde gegeben wird,
so gibe es keinen Widerspruch. Denn es kann sein, daB3 der gleiche gottliche Geist mich
dazu aus den einen Griinden und andere aus anderen zum Gegenteil bewegt, so daf3
verwirklicht wird, was der Kaiser angezeigt hat. Gott, unser Herr, moge in allem tun, wie
es immer sein groBerer Lobpreis und Ruhm ist» (Geistliche Ubungen und erliuternde
Texte. Ubersetzt und erklirt von P. KNAUER, Leipzig 21983, 303).



	Ein anderes Verständnis von "Vorbild" : Dietrich Bonhoeffers Gedanken über die Bedeutung des "vorgelebten" Glaubens

