
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Ein anderes Verständnis von "Vorbild" : Dietrich Bonhoeffers Gedanken
über die Bedeutung des "vorgelebten" Glaubens

Autor: Zimmermann-Wolf, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Zimmermann-Wolf

Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Dietrich Bonhoeffers Gedanken über die Bedeutung des

«vorgelebten» Glaubens1

Wenn Menschen der einladenden Gemeinschaft des Glaubens

begegnen, geschieht dies in der konkreten Begegnung mit Menschen.2
Eine solche Begegnung hat zwei Aspekte: Auf der einen Seite begegnet
ein Mensch, der «an Christi statt» (2 Kor 5,20) Gottes Liebe weitergibt,
die mich absolut angeht — auf der anderen Seite begegnet ein Mensch
wie alle anderen auch, dessen Bedeutung für mich nur relativ, kontin-
gent ist.

Welche angebbare Bedeutung hat das Leben dessen, der verkündigt,
für den Glauben - ist er überhaupt wichtig, insofern er «nur» Mit-

1 Überarbeiteter Vortrag, gehalten an der Diözesantagung der Limburger
Klinikseelsorgerinnen in Naurod am 28. November 1991.

2 D. Bonhoeffers Theologie ist bestimmt von dem immer neuen Versuch, konkret
von Christus zu reden - darüber nachzudenken, «wer Christus für uns eigentlich ist»
(WEN 305). Zur Bedeutung des Konkreten, das gerade auch für das «Vorbild» bei Bon-
hoeffer entscheidend ist, vgl. Ch. Zimmermann-Wolf, Einander beistehen - Dietrich
Bonhoeffers lebensbezogene Theologie für gegenwärtige Klinikseelsorge, Würzburg 1991,
179-222. Bonhoeffers Werke werden nach der jeweils neuesten Ausgabe zitiert. Dabei
gelten folgende Abkürzungen: DBW 1 [SC]: Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 1:

Sanctorum Communio, Neuausg. von J. v. Soosten, München 1986. DBW4[N]: Dietrich
Bonhoeffer Werke, Band 4: Nachfolge, Neuausg. von M. Kuske und I. Tödt, München
1989. DBW 5 [GL]: Dietrich Bonhoeffer Werke,, Band 5: Gemeinsames Leben. Das
Gebetbuch der Bibel, Neuausg. von G.L. Müller und A. Schönherr, München 1987.
DBW 9: Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 9: Jugend und Studium 1918—1927, Hg. von
H. Pfeifer, zus. mit C. Green, C.-J. Kaltenborn, München 1986. EN: D. Bonhoeffer,
Ethik. Neuausgabe, zusammengestellt und hg. von E. Bethge, München 91981. GS I-VI:
D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften (Bd. 1-6), München 1958ff. WEN: Ders., Widerstand

und Ergebung. Briefe und Aufzeichungen aus der Haft. Neuausgabe, hg. von
E. Bethge, München 2 1977.



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 147

mensch und Mitglaubender ist? Um diese Frage geht es Dietrich Bon-
hoeffer, wenn er zu Beginn und am Ende seines theologischen Werks
über das «Vorbild» nachdenkt (vgl. 1927: DBW 1 [SC] 170f. und 1944:

WEN 416). Worauf es ihm dabei ankam, läßt sich mit Hilfe einer späten
Äußerung in seinen Gefängnisbriefen erkennen, die einen Zugang auch

zu den übrigen Stellen ermöglicht, wo Bonhoeffer über das Vorbild als

Hilfe zum Glauben nachdenkt.

Interpretationshinweise in Bonhoeffers Haßbriefen

In seinem «Entwurf einer Arbeit» (WEN 413—416) spricht
Bonhoeffer nach einer «Bestandsaufnahme des Christentums» (es geht um
das Mündigwerden des Menschen, damit verbunden um seine

Religionslosigkeit und die Reaktion der evangelischen Kirche) von dem
Wesen des christlichen Glaubens (weltliche Interpretation des

Evangeliums), um dann «Folgerungen» zu bedenken. Unter diesem Stichwort

für ein drittes Kapitel notiert er:

«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist. [...] Sie muß an den

weltlichen Aufgaben des menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmen,
nicht herrschend, sondern helfend und dienend. Sie muß den Menschen
aller Berufe sagen, was ein Leben mit Christus ist, was es heißt, <für andere
dazusein>. [...] Sie wird die Bedeutung des menschlichen < Vorbildes) (das in
der Menschheit Jesu seinen Ursprung hat und bei Paulus so wichtig ist!)
nicht unterschätzen dürfen; nicht durch Begriffe, sondern durch <Vorbild>
bekommt ihr Wort Nachdruck und Kraft (über das <Vorbild> im Neuen
Testament schreibe ich noch besonders! Der Gedanke ist fast ganz abhanden

gekommen!)» (WEN 415f.).

Um zu lernen, wie man ein Leben mit Christus leben kann - gerade in
Krankheit und Alter -, dafür ist das «Vorbild» wichtig. Bonhoeffer
betont, daß die christliche Verkündigung ihre Vollmacht nicht durch
leere Worte hat, und er polemisiert gegen eine leiblose christliche
«Idee» (vgl. DBW 4 [N] 303f.). Bonhoeffer bekämpft die Meinung,
christliche Verkündigung beinhalte bloß eine «Lehre» (ebd. 242), eine

Information, die lediglich dogmatisch korrekt auszurichten sei (vgl. EN
376). Bei der Glaubensweitergabe geht es nicht bloß um das Weitergeben

eines verschlossenen Briefumschlags — der Brief will gelesen und
verstanden werden. Es geht um Begegnung statt lediglich um Information!

Um das recht zu begreifen, redet Bonhoeffer vom «Vorbild» und



148 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

gibt dafür (in seinen Nebenbemerkungen) zwei Hinweise: Zum einen
verweist er auf die Menschheit Jesu, zum anderen wird deutlich, daß

seine Gedanken in Verbindung zu seinem Schriftstudium stehen.

Bibeltheologische Grundlagen - ein erster Hinweis

Wenn Bonhoeffer auf die biblische Grundlage seiner Gedanken

verweist, geht es in «Widerstand und Ergebung» zunächst um die

Bedeutung des Vorbildes bei Paulus. Ob und wie weit er im Gefängnis
entsprechende Studien angestellt hat, bleibt offen. Seine Bemerkung:
«Über das <Vorbild> im Neuen Testament schreibe ich noch besonders!»

(WEN 416) läßt eine doppelte Deutung zu: Entweder will er
seine Erkenntnisse aus der Finkenwalder Zeit später ausweiten, oder
aber er hat schon erste Bibelstudien im Gefängnis betrieben. Für Letzteres

spräche die Konkretheit der Ankündigung. Und die neutestament-
lichen Stellen, wo von Vorbild die Rede ist, sind fast alle im paulini-
schen und pseudopaulinischen Schrifttum zu finden. Vermutlich greift
Bonhoeffer hier (zumindest auch) zurück auf seine Beschäftigung mit
den Pastoralbriefen im Sammelvikariat 19 38.3

Als Vorbild steht der Apostel Paulus innerhalb der Verkündigung,
wenn Bonhoeffer als Motto für 1 Tim 1, 12—17 notiert: «Das Evangelium,

dargestellt an der persönlichen Erfahrung des Paulus, an der Tat
Christi im Leben des Apostels, als Vorbild der gesunden Lehre des

Timotheus» (GS IV, 361). Nicht die Taten des Paulus an sich sollen

nachgeahmt werden, es geht nicht um ein Vorbild im moralischen Sinn.

Vielmehr soll am Leben des Paulus sichtbar werden, welche
lebensprägende Kraft der Glaube hat:

«Es geschah nicht um Paulus willen, sondern um des Vorbildes willen, daß

keine Sünde so groß ist, daß sie nicht Erbarmung erfahren könnte. So wird
Schuld und Gnade im Leben des Paulus der Kirche offenbar. Paulus bleibt
<der erste Sünder> und das <erste Vorbild der Langmut Gottes>. Die
Vergangenheit des Paulus liegt aufgedeckt vor jedermanns Augen, aber gerade

an ihr wird Gottes Gnade gepriesen» (GS IV, 362).

3 «Notizen und Stichworte zur Übung über die Pastoralbriefe» (Fragment;
GS IV, 358-384) und die Mitschrift der Bibelarbeit «Der Diener am Hause Gottes,
Timotheus» (GS IV, 344-357).



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 149

Vorbild hat hier nicht den Sinn eines von Menschen anzustrebenden

Ziels, sondern bedeutet eher eine Verheißung, die den Glaubenden

zugesagt wird. Wenn schon der große «erste Sünder» Paulus an der

neuen Gottes- und Menschengemeinschaft teilbekommt, dann erst
recht andere Menschen. So zeigt das Vorbild des Paulus, was an allen
Menschen durch Gottes Gnade geschehen soll.

Vorbild ist ganz deutlich nicht im moralischen Sinn zu verstehen.
Hier ist ein wichtiger Unterschied zu beachten, der vom üblichen
Schema der Theologie abweicht: Oft werden Vorbild und Verkündigung

so einander zugeordnet, daß Vorbild doch wieder moralisch
verstanden zum vorbildlichen Leben wird, das die Frage nach dem

zugrundeliegenden Glauben weckt. Das — apologetische — Schema lautet

üblicherweise : «Schau, wie bewundernswert die Christen leben - das

weckt mein Interesse an ihrem Glauben!»4 Dagegen gilt, daß das Vorbild

bei Bonhoeffer seine wahre Kraft nicht vorgängig, sondern zusammen

mit der Verkündigung entwickelt. Also nicht: erst Vorbild gesehen

- dann Interesse bekommen - Verkündigung gehört, sondern: Verkündigung

gehört und durch das Vorbild konkret verstanden. Dann weckt
das Vorbild nicht allein Erkenntnisinteresse, sondern bringt tieferes
Verstehen.

In einer anderen Bibelarbeit Bonhoeffers aus dieser Zeit über «König

David» (GS IV, 294ff.) findet sich das gleiche Verständnis von
Vorbild als theologisch und nicht moralisch begründeter Begriff. Selbst

wenn diese Gedanken im Kontext der typologischen Auslegung des

Alten Testaments stehen, wird doch die gleiche Grundstruktur deutlich:

«Die Menschen und Geschichten des Alten Testaments sind nicht
moralische Vorbilder, sondern Zeugnisse von der Erwählung und
Verheißung Gottes» (GS IV, 320; vgl. DBW 4 [N] 92f.). Vorbild werden
Menschen hier nicht durch eigene Kraft, sondern passiv, durch Gottes
Kraft, die sie in die neue, gnadenhafte Beziehungswirklichkeit hineinnimmt.

Das Vorbild des Verkündigers ist hier also gerade nicht von denen

abgehoben, die seine Botschaft hören. Er steht zusammen mit ihnen
unter der von ihm verkündeten Gnade, die an ihm schon sichtbar

geworden ist und in den anderen (und ihm selbst) weiter Gestalt
gewinnen will. Dieser Gedanke findet sich auch auf die Existenz des

4 Vgl. G.L. Müller, Für andere da. Christus - Kirche-Gott in Bonhoeffers Sicht der
mündig gewordenen Welt, Paderborn 1980, 149.



150 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Timotheus als Amtsträger gewendet - in Bonhoeffers Notiz zu
1 Tim 4,12: «Er soll ein Vorbild sein [...]. Im Wort, was er sagt und wie
er es sagt, soll er die Gemeinde im Gebrauch des Wortes anleiten. Im
Wandel - dem Wort muß der Wandel entsprechen [...]. Das schließt die
Demut nicht aus sondern ein, denn es ist ein Wandel in der Beugung
unter das Wort, das ich predige» (GS IV, 372). Das Vorbild macht
deutlich, daß es um ein neues Verständnis des allen gemeinsamen
Lebens geht. «Nachdruck und Kraft» der Verkündigung kommen aus

dem Auftreten von Menschen, die den Anspruch bezeugen, daß das

Wort Gottes die ganze Existenz und nicht bloß einen religiösen
Sonderbereich betreffen will: «Vorbilder sprechen auf Handeln an.»5

Wenn die Glaubenszeugen nicht sichtbar vor-leben, daß es um
Christusgemeinschaft mitten im Leben geht, ist das Verständnis der
Glaubenseinladung behindert. Glaube droht dann - fern vom Leben - zu
einer gedanklichen Spielerei oder einer Sonderexistenz zu verkümmern.
Dagegen geht es beim Begriff des Vorbilds um Verleiblichung, um
Glauben als «Nachfolge».6

Glaubwürdige Verkündigung

Bonhoeffer spricht an dieser Stelle vom Problem der Glaubwürdigkeit
der Verkündigung, das genau betrachtet nicht das Problem der

Botschaft, sondern das Problem des unglaubwürdigen Handelns seiner

Verkündiger ist.7 Er betont, daß durch letztere der Glaube gehindert
wird - doch nicht verhindert. Das Vorbild hilft den Glauben verstehen,
aber es begründet ihn nicht:

5 H.P. Siller, Unabgeschlossene Überlegungen zu einer theologischen Pragmatik
des Vorbilds, in: G. Biemer/A. Biesinger (Hg.), Christ werden braucht Vorbilder.
Beiträge zur Neubegründung der Leitbildthematik in der religiösen Erziehung und Bildung,
Mainz 1983, 36-52, hier: 45.

6 Es geht beim Begriff des Vorbilds um Verleiblichung, um «Sichtbarkeit der Werke
Jesu und seiner Jünger. Dies ist eine wichtige Verbindung zu Bonhoeffers Schrift «Nachfolge»,

in der auf die lebensgestaltende Kraft des Glaubens hingewiesen wird. Dies
geschieht - entsprechend der Zweiteilung des Buches - unter zwei Aspekten: die
«Menschheit Jesu» ruft die Jünger in die <Nachfolge>, was Paulus bei der Gemeinde
(2. Teil) mit dem Begriff von «Leib Christi» umschreibt. Im ersten Teil geht es um Jünger
und Nachfolge (DBW 4 [N] 29-211, bes. 110-115, 140-149, 176-183), im zweiten Teil
um Kirche und Nachfolge (ebd. 215-304); bes. «Der Leib Christi» (227-239), «Die
sichtbare Gemeinde» (241-268) und «Das Bild Christi» (297-304).

7 Vgl. P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören: Ökumenische Fundamentaltheologie,

Bamberg 51986, 194 f.



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 151

«Wohl wird das Zeugnis verhindert, wenn der Redende sich nicht selbst

vom Wort in Zucht nehmen läßt und sein Leben nach dem Wort ausrichtet.
Wohl kann der Zeuge sein Wort unglaubwürdig machen. Aber er will und
darf die eigene Ausrichtung nicht als Bestätigung seines Zeugnisses ausgeben»

(GS IV, 247; vgl. DBW 1 [SC] 170f.).

Diese Besonderheit des Bonhoefferschen Vorbild-Begriffs macht
verständlich, warum dieser Gedanke in der Haftzeit wieder auftaucht, als es

um die Aufgabe geht, «den Menschen aller Berufe [zu] sagen, was ein
Leben mit Christus ist» (WEN 416). Vorbild ist also nicht ein
herzustellendes Produkt, sondern eine praktische Interpretationsanweisung:

Das Handeln und Erleiden der Seelsorgerin bzw. des Seelsorgers
wird wichtig — doch nicht als Selbstdarstellung, sondern als Dienst, der
die Einladung zum Glauben konkret verständlich machen will
(vgl. GS IV, 281; DBW 4 [N] 75). Ein ganz bestimmtes Leben kann
anderen zur Hilfe werden, damit sie verstehen, wie konkret die Einladung

zur Gemeinschaft Christi gilt - für das Leben der Verkündigenden
und so auch für das eigene.

Das Leben derer, die verkündigen, wird in Anspruch genommen als

Ort, an dem die neue Christuswirklichkeit begegnet und geschieht.
Vorbild meint da die Geborgenheit der Glaubenszeugen, die für andere

in der Alltagswirklichkeit sichtbar sind.

In seinem Buch von der «Nachfolge» betont Bonhoeffer die These,
«daß eine Erkenntnis nicht getrennt werden kann von der Existenz,
in der sie gewonnen ist» (DBW 4 [N] 38). Dort geht der Gedankengang

Bonhoeffers von der Glaubensaussage zum Leben. Beim
Vorbild-Gedanken jedoch wird die These umgekehrt: Vom Leben ist
auszugehen, um zu neuen und vollen Glaubensaussagen zu kommen
(vgl. GS II, 449; vgl. GS I, 40; GS III, 324).

Bonhoeffer selbst hat sich in diesen (erfahrend-betend-meditieren-
den) Auslegungsprozeß begeben, die Glaubensaussagen auf sein Leben
zu beziehen und so - in der Nachfolge - zu neuen Aussagen zu kommen.

Er weiß auch von den Schwierigkeiten dabei zu sprechen.8 Doch
ohnmächtiger Glaube ist etwas anderes als kraftlose Verkündigung. In
diesem Zusammenhang entdeckt er immer wieder das Versagen der
Christen und besonders der Amsträger: «Der eigentliche Anstoß der
Welt an der Verkündigung der Kirche liegt ja gar nicht mehr an der

8 «Es fällt mir ungeheuer schwer, angesichts der heutigen Lage das <Dein Wille
geschehe) zu denken und zu beten. Aber es muß sein» (GS I, 312).



152 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Verständlichkeit ihrer Worte und Texte von Kreuz und Auferstehung,
sondern an der Glaubwürdigkeit. Weil Kirche und Pfarrer anderes

sagen als sie tun; weil sich die Pfarrer-Existenz nicht von der des

Bürgers unterscheidet. Die Existenz des Verkündigers ist aber das

Medium der Vergegenwärtigung» (GS III, 324). Am Leben der Kirche
wird nicht mehr deutlich, welche Bedeutung für sie der Glaube hat.

Wenn Bonhoeffer sich um eine deutlichere Verkündigung bemüht,
ertönt der Ruf, überhaupt erst einmal das eigene Leben von Gottes
Wort bestimmen zu lassen. Die Punkte der Umkehr werden von
Bonhoeffer in dem zu Beginn erwähnten «Entwurf einer Arbeit» auch

konkret benannt: «Speziell wird unsere Kirche der Hybris, der Anbetung
der Kraft und des Neids und des Illusionismus als den Wurzeln allen
Übels entgegentreten müssen. Sie wird von Maß, Echtheit, Vertrauen,
Treue, Stetigkeit, Geduld, Zucht, Demut, Genügsamkeit, Bescheidenheit

sprechen müssen. Sie wird die Bedeutung des menschlichen <

Vorbilds) [...] nicht unterschätzen dürfen» (WEN 416).9 Wenn hier von
«Vorbild» die Rede sein kann, wird es um das Vorbild gehen, das

erkennen läßt: Glauben führt zuerst und zutiefst in die Umkehr
(vgl. GS V, 386).

Mit-geteiltes Leben

Wie ist angesichts unglaubwürdig wirkender Kirche zu reagieren?
Bonhoeffer gibt in seiner Seelsorgevorlesung den Rat: «Wo Menschen
Anstoß genommen haben an der Diskrepanz zwischen Wort und Tat
der Kirche oder eines einzelnen Pfarrers, ist der stumme Dienst der
Liebe die beste Seelsorge. [...] Nach dem stummen Tun wird es auch zu
einer unbefangenen Verkündigung kommen» (GS V, 386). Als ein
Beispiel dieser unbefangenen neuen Verkündigung läßt sich Bonhoeffers
Gedicht «Von guten Mächten» verstehen (WEN 435f.).10 Vielleicht

9 Bonhoeffer stellt sich durch das «uns» zusammen mit der Bekennenden Kirche
unter Gottes Wort. Im Schuldbekenntnis steht er - in der Gemeinschaft der versöhnten
Sünder - vor Gott; vgl. auch sein Schuldbekenntnis EN 117-123.

10 Der Text wird in der nach dem handschriftlichen Original korrigierten Fassung
zitiert (vgl. E. Bethge, Zur Textgestalt des Gedichtes «Von guten Mächten», in:
Bonhoeffer Rundbrief Nr. 28 [1988] S. 5f.). Zum volleren Verständnis der Situation ist jetzt
auch Bonhoeffers Korrespondenz mit seiner Verlobten heranzuziehen: Dietrich Bonhoeffer-

Maria von Wedemeyer, Brautbriefe Zelle 92: 1943-1945, hg. von R. A. v. Bismarck
und U. Kabitz, München 1992.



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 153

wird dann auch plausibler, warum gerade dieser Text so bekannt
geworden ist. In diesem Gedicht spricht Bonhoeffer von seinen

Erfahrungen, ohne sich selbst dabei in den Vordergrund zu stellen. Er redet
nicht vom Vorbildsein, er ist es. Und er bezeugt zu Beginn des Gedichts,
in der Gemeinschaft Christi geborgen zu sein:

«Von guten Mächten treu und still umgeben,
behütet und getröstet wunderbar,
so will ich diese Tage mit euch leben
und mit euch gehen in ein neues Jahr.»

In dieser ersten Strophe erscheint das einzige «ich» des Gedichtes,
zugleich wird auch das «euch» eingeführt. Die Geborgenheit gilt nicht
ihm allein, sie bestimmt auch seine Gemeinschaft mit denen, die ihm in
der Haftzeit beistehen - mit der Verlobten, der Familie und dem
Freund. Die zweite Strophe kommt dann erst zum «uns».

«Noch will das alte unsre Herzen quälen,
noch drückt uns böser Tage schwere Last,
ach Herr, gib unsern aufgeschreckten Seelen

das Heil, für das Du uns geschaffen hast.»

Die so angesprochene Lebensgemeinschaft wird im folgenden als eine
Verbundenheit in der Not deutlich. Der liebend-sorgenden Verbundenheit

sagt Bonhoeffer zu Ende des Gedichts zu, daß sie - wie er selbst

— in der Wirklichkeit Gottes geborgen ist.

«Von guten Mächten wunderbar geborgen,
erwarten wir getrost, was kommen mag.
Gott ist bei uns am Abend und am Morgen
und ganz gewiß an jedem neuen Tag.»

Bonhoeffers Geborgenheit durch die «guten Mächte» wird zum Vorbild
für seine Angehörigen und deren Geborgenheit. Und so wird aus dem

geborgenen «ich mit euch» das «Gott bei uns», dessen Verständnis
neue Tiefe und Konkretheit gewinnt angesichts der leidvollen
Lebenserfahrung, die in den dazwischen stehenden Strophen zur Sprache
kommt. So kann durch das Vorbild die Einladung in die Gemeinschaft
Christi deutlicher werden und die Glaubensgewißheit bestärken: Die
Gemeinschaft, die sich am Vorbild Dietrich Bonhoeffers verwirklicht,
gilt ebenso anderen und nimmt auch uns heute mit hinein.



154 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Christologische Grundlagen - der zweite Hinweis

In seinem- «Entwurf einer Arbeit» sagt Bonhoeffer zu diesem
Verständnis des Vorbilds, daß es «in der Menschenheit Jesu seinen

Ursprung hat» (WEN 416). Damit gibt er einen weiteren
Interpretationshinweis: Sein Begriff von Vorbild ist zu verstehen im Kontext der
Inkarnation. Dem entspricht es, daß der zweite wichtige Zusammenhang,

wo Bonhoeffer von «Vorbild» redet, seine Gedanken über das

Gestaltgewinnen Christi bei den Menschen sind (DBW 4 [N] 297-304,
bes. 303; EN 85-94, bes. 88f.).u

«Vorbild» steht auch hier in einem theologisch bestimmten
Rahmen. Dem entspricht Bonhoeffers frühe Kritik an der Ethisierung
Christi, die er schon 1925 in einer Seminararbeit zum 1. Clemensbrief
deutlich ausdrückt. Er fragt dort: «Wie kam es, daß [...] Christus, für
Paulus der Schnittpunkt göttlicher und menschlicher Ebene, zum
religiös-heroischen Vorbild, Paradigma neben vielen anderen [...]
hinuntersank?» (DBW 9, 267). Die heil-lose Konsequenzeines solchen Denkens

zeigt er 1933 in seiner Christologie-Vorlesung auf:

«War er [Christus, C.Z-W.] ein idealistischer Religionsstifter, kann ich
durch sein Werk erhoben und zur Nacheiferung getrieben werden. Meine
Sünde ist mir aber nicht vergeben, Gott bleibt noch zornig [...]. Jesu Werk
führt zur Verzweiflung an mir selbst, da ich das Vorbild nicht erreiche. Ist

Jesus aber der Christus, das Wort Gottes, dann bin ich in erster Linie nicht
dazu aufgerufen, es ihm gleich zu tun, sondern bin in seinem Werk als einer

getroffen, der das Werk in keiner Weise selbst tun konnte. Durch sein Werk
erkenne ich den gnädigen Gott» (GS III, 177).

Bonhoeffer greift damit auf die (durch Luther vermittelte) Unterscheidung

Augustins zurück, bei der dieser Christus als donum und exem-
plum beschreibt: «In Luthers Terminologie ist Christus als donum und
als exemplum zu verstehen, wobei das erstere absolut dominiert. In der

Folgezeit haben sich die Akzente verschoben. Christus wurde immer
mehr zum göttlichen Lehrer, der uns zur Nachahmung ruft, zum letzten,
unüberholbaren Gesetzgeber» (GS V, 206; vgl. DBW 4 [N] 45 f.).12

" Zu Bonhoeffers Gedanken über die Gleichgestaltung der Christen mit Christus
und deren Fundierung in der Inkarnationslehre vgl. ausführlich: Zimmermann-Wolf
(Anm. 1), 134 ff.

12 «Daß du nicht aus Christus einen Mose machest, als tue er nicht mehr, als daß er
Lehre und Beispiel gebe [...]. Darum sollst du Christi Wort, Werk und Leiden aufzweierlei
Weise auffassen: einmal als ein Vorbild, dir vor Augen gestellt, dem du folgen und auch so



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 155

Bonhoeffer stellt nun die ursprüngliche Gewichtung wieder her: Christus

kann zwar Vorbild unseres Handelns (im moralischen Sinn) sein,
aber wichtiger ist er als «Vorbild» unserer Gemeinschaft mit Gott - an
seiner Gestalt sollen wir teilbekommen.

Vorbild, theologisch verstanden, machte bisher deutlich: Die Gnade,

die mir gilt, gilt auch euch. Dem entspricht Bonhoeffers Rede von
der Gleichgestaltung mit Christus:

«Leib Christi aber darf die Kirche heißen, weil im Leibe Jesu Christi wirklich

der Mensch, also alle Menschen angenommen sind. Die Kirche trägt
nun die Gestalt, die in Wahrheit der ganzen Menschheit gilt. Das Bild, nach
dem sie gestaltet wird, ist das Bild der Menschheit. Was sich in ihr ereignet,
geschieht vorbildlich und stellvertretend für alle Menschen» (EN 88).

Vorbild und Gott-Ebenbildlichkeit

Wenn Bonhoeffer von der Gleichgestaltung mit Christus spricht,
geht es darum, daß die Menschen ihre verlorene Gottebenbildlichkeit,
ihre Gemeinschaft mit Gott und untereinander wiedergewinnen. In
Christus «hat Gott sein Ebenbild auf Erden neu geschaffen»
(DBW 4 [N] 300). Indem die Christen an der Gestalt Christi teilhaben,
gewinnen sie ihre Gottebenbildlichkeit zurück und werden selbst für
andere zum (theologisch verstandenen) Vorbild für die Gleichgestaltung

mit Christus. Hier wird wieder deutlich, daß die Vorbildlichkeit
passiv, in Gottes Handeln begründet ist: Christen sind eigentlich nicht
aus sich heraus Vorbild, sondern nur, indem sie am Vorbild-Sein Christi
teilhaben.

Die Gott-Ebenbildlichkeit Christi besteht für Bonhoeffer darin, daß

das konkrete menschliche Leben in die Beziehungswirklichkeit Gottes

hineingenommen ist. Das Bild, dem wir Christen gleichgestaltet werden

sollen, «ist das Bild dessen, der sich mitten in die Welt der Sünde

hineinstellt, [...] der in Armut Geborene, der Zöllner und Sünder
Freund und Tischgenosse, der am Kreuz von Gott und Menschen
Verworfene und Verlassene — das ist Gott in Menschengestalt, das ist
der Mensch als das neue Ebenbild Gottes!» (DBW 4 [N] 300).

tun sollst. [...] Das Hauptstück und der Grund des Evangeliums ist, daß du Christus zuvor,
ehe du ihn dir zum Vorbild fassest, aufnehmest und erkennest als eine Gabe und
Geschenk, das dir von Gott gegeben und dein eigen sei». (WA 10, 1, 1, 11 hier zit. nach
K. Aland [Hg.], Luther Deutsch. Bd. V, Stuttgart-Göttingen 1963, 198.



156 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Wenn Bonhoeffer «der Mensch» schreibt, bedeutet das «alle
Menschen». Es geht also um nicht weniger als darum, daß alle Menschen
mit ihrer Eigenart in die Gemeinschaft Christi hineingenommen werden.

Gottebenbildlich können demnach verschiedene Weisen des

Menschseins sein. Es wäre also ein Mißverständnis, nur das Sonderleben

einer besonderen Gruppe zu imitieren - etwa das Leben der
bürgerlichen Kirche Bonhoeffers:

«Nur indem das, was in der Kirche geschieht, in Wahrheit der ganzen
Menschheit geschieht, gewinnt der Begriff der Gestaltung - indirekt - seine

Bedeutung für alle Menschen. Nun aber wiederum nicht so, als würde die

Kirche sozusagen als Vorbild [im moralischen Sinn, C.Z-W.] für die Welt
hingestellt, sondern nur so kann von Gestaltung und Welt gesprochen
werden, daß die Menschheit auf ihre wahre Gestalt, [...] nämlich auf die

Gestalt Jesu Christi hin [...] angesprochen und so - gewissermaßen
vorwegnehmend — in die Kirche hineingezogen wird» (EN 89 f.).

Das zutiefst Verbindende zwischen den schon Glaubenden und den neu
zum Glauben Kommenden ist nicht eine Imitationsgemeinschaft,
sondern der in beiden wirkende Christus, der sie in sein Leben hineinnimmt.

Dies hat sichtbare Auswirkungen.
Wer glaubt, hat Teil an der neuen Gottebenbildlichkeit. Auf diesem

Indikativ gründet der Imperativ:

«Weil wir zum Ebenbilde Christi gemacht sind, darum sollen wir sein wie
Christus. Weil wir Christi Bild schon tragen, darum allein kann Christus

[auch für das leibliche Leben, C.Z-W.] das < Vorbild) sein, dem wir folgen.
Weil er selbst sein wahrhaftiges Leben in uns führt, darum können wir
wandeln, gleichwie er gewandelt ist> (1. Joh 2,6). [...] Allein darum können
wir sein, wie er war, weil er war, wie wir sind» (DBW 4 [N] 303 f.).

Aufgrund dieser inneren Verbundenheit, daß Christus sein gotteben-
bildliches Leben in uns lebt, ist echtes «Sein wie Christus» möglich,
nicht nur bloße Nachahmung, die Christusgleichheit äußerlich
vortäuscht. An der Menschengestalt Christi ist für unsere Existenz zu
erkennen: So konkret, wie durch ihn Erlösung geschah, so leibhaft
konkret geschieht auch mein Glauben. Die Aufforderung, Christi Vorbild

nachzufolgen, läßt sich neu verstehen: Sie will uns anweisen, die je

eigene Form des Menschseins vor Gott und gerade darin die
Gottebenbildlichkeit zu leben.



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 157

Glaube wird am Leben deutlich

Jesu konkretes Leben kann in diesem Rahmen dazu anregen, unser
Leben ebenso konkret von der neuen Gottes- und Menschengemeinschaft

bestimmen zu lassen.13 In dieser begrenzten Geltung ist Christus
für uns auch Vorbild im moralischen Sinn: Sein Handeln zeigt ein

mögliches Modell, wie unser Menschsein vor Gott aussehen kann.14 Als
Modell für unser Handeln steht Christus neben anderen Vorbildern, die
ebenso verdeutlichen, wie konkretes Glauben, wie «Hineingerissen-
werden in das messianische Leiden Gottes in Jesus Christus»

(WEN 395) geschehen kann:

«... durch den RufderJünger in die Nachfolge, durch die Tischgemeinschaft
mit den Sündern, durch <Bekehrungen> im engeren Sinne des Wortes (Za-
chäus), durch das (ohne jedes Sündenbekenntnis sich vollziehende) Tun der

großen Sünderin (Luk 7), durch die Heilung der Kranken (s. o. Mt 8,17),
durch die Annahme der Kinder. Die Hirten wie die Weisen aus dem Osten
stehen an der Krippe, nicht als <bekehrte Sünder>, sondern einfach, weil sie,

so wie sie sind, von der Krippe her angezogen werden (Stern). Der Hauptmann

von Kapernaum, der gar kein Sündenbekenntnis ablegt, wird als

Beispiel des Glaubens hingestellt (vgl. Jairus). Den reichen Jüngling <liebt>

Jesus. Der Kämmerer (Apg. 8), Cornelius (Apg. 10) sind alles andere als

Existenzen am Abgrund. Nathanael ist ein <Israelit ohne Falsch) (Joh 1,47);
schließlich Josef von Arimathia, die Frauen am Grabe. Das einzige, ihnen
allen Gemeinsame, ist das Teilhaben am Leiden Gottes in Christus. Das ist
ihr <Glaube»> (WEN 395f.).

Was hier «Teilhaben am messianischen Leiden Christi heißt, läßt sich
übersetzen als Teilhaben daran, die Wirklichkeit, so wie sie ist, mit
Christus in Liebe auszuhalten — das ist Glaube.

Mit Hilfe dieser biblischen Beispiele ist für Bonhoeffer Glaube
deutlich zu begreifen: «Nichts von religiöser Methodik, der <religiöse
Akt) ist immer etwas Partielles, der <Glaube) ist etwas Ganzes, ein
Lebensakt. Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion auf, sondern zum
Leben» (WEN 396).

13 Christus ist als leibliches Vorbild für die Glaubenden eine Hilfe, ihr Leben durch
Christus als - theologisch verstandenes - Vorbild im Glauben bestimmen zu lassen.

14 In diesem Sinne kennt Bonhoeffer auch Christus als Vorbild für unser Handeln
und Leiden (vgl. GS V, 269; DBW 1 [SC] 96f.; GS II, 189).



158 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Das Beispiel anderer kann helfen, das jeweilige Leben konkret vom
Glauben bestimmen zu lassen. In «Sanctorum Communio» nennt Bon-
hoeffer diese Hilfe «beratende Seelsorge». «Was kann es [...] dem
Christen bedeuten, daß er einen Anderen auch glauben sieht? Was hilft
[...] dem Einzelnen, der auf sich gestellt ist, das Beispiel und Vorbild,
was die Geschichte der Kirche, was die Tradition?» (DBW 1 [SC] 170).
Bonhoeffer lehnt auch hier ab, den Glauben von (moralischen)
Vorbildern abhängig zu machen: «Im Augenblick, in dem der Mensch vor
Gott steht, verschwindet alles Vorbild, alles Exempel, alle Tradition,
aufdie man sich berufen könnte ; jeder muß allein entscheiden, was er zu

tun hat» (ebd. 171; vgl. DBW 5 [GL] 28). Doch verweist er auf Luther
und Kierkegaard, denen Vorbild und Tradition dennoch wichtig
sind.15

Der praktische Wert von Vorbildern liegt in der gelebten Erfahrung,

die mir in ihnen begegnet. Es kann - «durch die Geschichtlichkeit
des Menschen begründet» — eben durchaus sein, daß ein anderer eine
bessere Lösung für ein Problem gefunden hat als ich selbst

(DBW 1 [SC] 171). Hier gibt es ein «relatives Bessersein des einen vor
dem anderen» (ebd.), das von einem Menschen, der nüchtern die

eigenen Möglichkeiten nicht absolut setzt, zu berücksichtigen ist. Vorbild

in diesem Sinn kann beratend, kritisierend oder stützend wirken
(vgl. GS II, 310; GS IV, 276; GS III, 45; WEN 61 f.). Darum legt Bon-

15 Er greift hier eine Erkenntnis auf, die er 1925 in seiner Seminararbeit über
«Luthers Stimmungen gegenüber seinem Werk» gemacht hat (DBW 9, 271 ff., bes. 287f.).
Und erfragt: «Wie kommt es, daß Luther immer wieder die Notwendigkeit betont hat, daß
einer vom anderen <Rat> holen müsse, wenn er vor wichtiger Entscheidung stehe; ebenso

jener Mann, der wie kein anderer von der Einzelheit des Menschen sprach, Kierkegaard.
Beide Männer haben ein offenes Auge behalten für die konkrete geschichtliche soziale

Beziehung, in die der Mensch hineingestellt ist. Er ist faktisch umgeben von Vorbildern, er
soll sie darum nutzen, nicht um sich von ihnen die Verantwortung eigenen Tuns abnehmen

zu lassen, sondern um sich von ihnen die <Akten vorlegen zu lassen), aufGrund deren

er selbst frei entscheidet. Gott hat den Menschen die Möglichkeit gegeben, bei anderen
Rat zu holen; es wäre selbstüberhebliche Tollkühnheit, wollte einer von diesem Angebot
Gottes keinen Gebrauch machen» (DBW 1 [SC] 171). In der Zeit des Kirchenkampfes
kehrt diese Argumentationsform wieder: «Diese Feststellung [zur Kindertaufe, C.Z-W.] ist
kein theologisches Argument, sie gehört aber zu den Akten der Kirchengeschichte, die sich

jeder verantwortliche Christ, der mit diesen Fragen umgeht, vorlegen lassen muß»
(GS III, 449).



Ein anderes Verständnis von «Vorbild» 159

hoeffer Wert auf ein vorbildliches Leben der Prediger und weiß
«Übungen der Kirchlichkeit» (GS V, 356) zu benennen, die zu einem
Leben in der Nachfolge helfen sollen.16

Anleitung zur eigenen Form der Nachfolge

Von Vorbildern gilt jedoch: Sie haben bloß relative Bedeutung —

nur wenn sie der konkreten Situation entsprechen, sind sie zu befolgen.
Holzschnittartig wird die Wichtigkeit und gleichzeitige Relativität des

Vorbilds deutlich bei Bonhoeffers zweiter Amerikareise. Kurz vor
Kriegsanbruch war Bonhoeffer aufgrund einer ökumenischen Einladung

nach Amerika gereist und hatte die Möglichkeit, dort zu bleiben.
Das hätte ihn und ebenso die Bekennende Kirche vor dem offenen
Konflikt mit dem Hitler-Staat bewahrt; Bonhoeffer war nicht bereit, für
Hitlers verbrecherische Ziele Soldat zu werden, hätte also verweigert.
Dann wäre er in Deutschland wohl als «vaterländischer Verräter»
erschienen und hätte einen trefflichen Vorwand für die Vernichtung
der Bekennenden Kirche geliefert. In Amerika dann erkennt er, daß er
nicht für eine Niederlage von Hitler-Deutschland beten kann, ohne
selbst die Lasten dieser Niederlage zu teilen, ohne in Deutschland zu

sein, und er kehrt mit dem letzten Schiff vor Kriegsausbruch zurück.
Mitten im Entscheidungsprozeß stehend notiert er damals: «Meine

Brüder von der Synode der Bekennenden Kirche bestimmten mich
fortzugehen. Es mag sein, daß sie recht hatten, als sie mich dazu drängten;

aber es war falsch von mir, fortzugehen. Eine derartige Entscheidung

muß jeder für sich selbst treffen» (GS I, 477). Bonhoeffer
entscheidet sich hier gegen den Rat der «Brüder». Er lebt in einer anderen
Situation als sie : Er reist, sie raten. Doch für die Situation des Beratens
läßt er ihre Haltung gelten - ein situationsbezogenes Vorbild. Und
beide Entscheidungen - zur Ausreise drängen und nach Deutschland
zurückkehren - scheinen sich im Innersten zu entsprechen, ihrer beider

16 Als solche Übungen nennt Bonhoeffer: «Hingehen zu Wort und Sakrament. Sich

von sich selbst wegwenden und nach außen hin ausrichten lassen. Lernen und hinnehmen
können. Sich selbst zurückhalten. Zuhören und schweigen können. Stille sein. Sich von
außen her belasten lassen. Tragen der eigenen Last, die einem auferlegt wird; aber auch

Tragen der Last des anderen. Sich Unrecht geben lassen (1 Kor 6,7). Gegenüber den
Belastungen von innen: Demut, Geduld» (GS V, 357).



160 Ein anderes Verständnis von «Vorbild»

Motiv ist die verantwortungsvolle Verbundenheit. Mit seiner Entscheidung

findet Bonhoeffer seine Möglichkeit, diese Verbundenheit ebenso

konkret zu leben wie die, die ihm zur Abreise geraten haben.17

Hier wird die Bedeutung eines Vorbilds besonders klar erkennbar:
Es kann helfen, die je eigene Weise zu finden, als Menschen in der
Gemeinschaft Christi zu leben. Wenn es meiner Situation entspricht,
kann ich es nachahmen; ist meine Situation eine andere, bleibt es eine

Aufforderung, ein ebenso konkretes Leben in Christi Gemeinschaft zu
leben — in den Herausforderungen und Verantwortungsverhältnissen,
die gerade gegeben sind. Durch ein solches vorbildliches Leben, «nicht
durch Begriffe», bekommt die Verkündigung «Nachdruck und Kraft»
(WEN 416). Das Vorbild bestärkt den Glauben, daß wir in Christi
Gemeinschaft aufgenommen sind (was im Leben des Vorbildes gilt, gilt
auch für unser Leben), und es ruft mit Nachdruck dazu, unser Leben
ebenso konkret von der neuen Gottes- und Menschengemeinschaft
bestimmen zu lassen.

Eine kraftlos verstummende Verkündigung zu überwinden, ist für
Bonhoeffer eine Aufgabe des rechten Lebens, aus dem dann neues
Verstehen und neue Worte wachsen: «Unser Christsein wird heute nur in
zweierlei bestehen: im Beten und Tun des Gerechten unter den
Menschen» (ebd. 328). Indem wir unser eigenes Menschsein verantwortlich
leben und im Gebet zu verstehen suchen, was Gottes Liebe für unser
konkretes Leben bedeutet, kann es zu einem Vorbild für andere werden
und zu einem vertieften, neuen Verstehen und Leben unseres Glaubens

führen. Ein Leben in Gebet und gerechtem Tun kann dann zu einem

Ursprung neuer Verkündigung werden, in der dieses Leben zum Vorbild
für andere werden kann und sie selbst zum konkreten Glauben bringt,
damit Menschen neu «durch Wort und Vorbild erfahren, welche Macht
und welche Hilfe der christliche Glaube im Leben ist» (GS IV, 579).

17 Von einer ähnlichen Situation berichtet ein Brief des Ignatius von Loyola, zu
dessen Glaubensverständnis sich bei Bonhoeffer Parallelen zeigen lassen: Auf Vorschlag
von Kaiser Karl V. sollte Francisco de Borja von Papst Julius III. zum Kardinal ernannt
werden. Ignatius versuchte dies zu verhindern und teilte dies Francisco de Borja mit. Dabei
macht er deutlich, daß im Glauben verschiedene Entscheidungen gefunden werden können.

«Gleichwohl gilt und halte ich fest: Wenn es der Wille Gottes ist, daß ich mich darin
einsetze und sich andere für das Gegenteil einsetzen und euch diese Würde gegeben wird,
so gäbe es keinen Widerspruch. Denn es kann sein, daß der gleiche göttliche Geist mich
dazu aus den einen Gründen und andere aus anderen zum Gegenteil bewegt, so daß
verwirklicht wird, was der Kaiser angezeigt hat. Gott, unser Herr, möge in allem tun, wie
es immer sein größerer Lobpreis und Ruhm ist» (Geistliche Übungen und erläuternde
Texte. Übersetzt und erklärt von P. Knauer, Leipzig 21983, 303).


	Ein anderes Verständnis von "Vorbild" : Dietrich Bonhoeffers Gedanken über die Bedeutung des "vorgelebten" Glaubens

