
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ethiker Nicolai Hertmann und die Religion

Autor: Hürlimann, Kaspar / Sommaruga-Rosolemos, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kaspar Hürlimann / Giovanni Sommaruga-Rosolemos

Der Ethiker Nicolai Hartmann
und die Religion

1926 legte Hartmann eine großangelegte und in ihrer Art auch

großartige Ethik vor, in der er den Ansatz von Max Schelers

phänomenologisch begründeter Wertethik aufnahm und selbständig
weiterentwickelte.

Das sittliche Handeln hat sich an den Werten zu orientieren, die sich
einer phänomenologischen Wesensschau unmittelbar selbst als Werte
erschließen und die das eigentliche und letzte Fundament des Sollens
darstellen.

Die Werte bilden ein eigenes Reich an sich seiender idealer

Geltungen. Gemäß seiner sich ausschließlich auf die Phänomene, auf das

Sich-selbst-Zeigende beschränkenden Methode, glaubt Hartmann jede
Sinntranszendenz ausschließen und im Interesse der Werte-Autonomie
den Atheismus postulieren zu müssen.

Andererseits verschließt er sich in echter philosophischer Offenheit
nicht der Tatsache, daß es eine religiöse Weltdeutung und eine religiös
begründete Ethik gibt, und er weicht der Konfrontation mit diesem

Gegenüber nicht aus.

Wir untersuchen im folgenden, wie Hartmann im Kapitel 85 seiner
«Ethik» sich damit auseinandersetzt.

Zuerst exponieren wir Hartmanns Ausführungen zum Verhältnis
von Ethik und Religion (1). Darauf wird versucht, sein Verhältnis bzw.

seine Einstellung zur Religion genauer zu ermitteln (2). Schließlich

wagen wir eine eigene Antwort auf Hartmanns ethisch religiöse
Antinomien (3).



108 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

1. N. Hartmanns Ausführungen zum Verhältnis von Ethik und Religion.
Ein systematisch-analytisches Exposé von Kap. 85 seiner «Ethik»

1.1 Hartmann beginnt dieses Kapitel mit Erklärungen dazu, weshalb

er die Religion in einem Buch über Ethik berücksichtigt.
Seines Erachtens gehört auch die Religion zu den Problemfeldern

der Philosophie. Eine Religionsphilosophie hat sowohl ontologisch als

auch ethisch zu recherchieren. Ontologisch: Sie muß die Seinsgrundlagen

der Religion zur Sprache bringen. Ethisch: Sie muß die ethischen

Implikationen der Religion untersuchen. Die Ethik kommt ohne
Religionsphilosophie aus. Eine Religionsphilosophie kann die ethischen

Fragen nicht ausklammern. Damit wäre jedoch erst ein Interesse der

Religion an der Ethik gerechtfertigt.
Dennoch hat auch die Ethik nach Hartmann ein Interesse an der

Untersuchung jener Probleme, die im Grenzbereich zwischen der Ethik
und der Religion liegen. Wie Kant geht es Hartmann um eine kritische
Rechenschaft über die Grenzen ihrer eigenen Möglichkeiten. Im
Gegensatz zum Königsberger sieht aber der Phänomenologe den genuinen

Ort der Religion nicht innerhalb, sondern gerade außerhalb bzw.

jenseits des Kompetenzbereichs der reinen Vernunft. Doch auch die

Perspektive der Ethik führt über ihre eigenen Probleme hinaus —

«geradlinig auf die religiösen Probleme». Es liegt darum auch in ihrem
Interesse, diese sie selbst transzendierenden Probleme zu untersuchen.

Der größte Teil der ethischen Probleme sind homonyme Probleme
mit einer doppelten Bedeutung (oder anders gesagt, sind Probleme, die
sich unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten betrachten lassen) : eine

(rein) ethische Bedeutung (unter einem ethischen Gesichtspunkt) und
eine (rein) religiöse Bedeutung (unter einem religiösen Gesichtspunkt).
Die Beziehung zwischen den zwei verschiedenen Semantiken der

homonymen ethischen Probleme braucht nicht kontradiktorischer Art,
sie kann auch komplementärer oder von der Art verschiedener Stufen
oder Ordnungen sein: etwa im Sinne von 1. Stufe: erste Analyse, und
2. Stufe: weiterführende Analyse.

Hartmann macht in der Tat die Annahme, daß die verschiedenen
Semantiken der Ethik und der Religion in der Beziehung von 1. und
2. Stufe stehen. Er betont dabei, daß es sich um eine reine Annahme
handelt, und er begründet diese seine Annahme nicht. Freilich stellt er
sich die Frage, ob das Auftreten von Kontradiktionen bei der Interpre-



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 109

tation der homonymen ethischen Probleme diese Annahme notwendigerweise

widerlegen würde, und beantwortet seine Frage negativ, weil,
so Hartmann, diese Kontradiktionen, von ihm auch Antinomien
genannt, widersprüchliche Propositionen ausdrücken können, die mit
der Wirklichkeit übereinstimmen. Im letzteren Falle deuten sie nicht
darauf hin, daß etwas mit den Semantiken der Ethik und der Religion
nicht stimmt, sondern zeigen vielmehr auf, daß das (rationale) Denken
unfähig ist, die Koexistenz von widersprüchlich entgegengesetzten
Sachverhalten zu erfassen.

Hartmann will mehr oder weniger alle Kontradiktionen oder
Antinomien, die im Grenzbereich von Ethik und Religion bzw. bei einem
Zusammennehmen von Ethik und Religion auftreten, mittels fünf
allgemeiner Antinomien - wovon die übrigen bekannten einschlägigen
Antinomien Spezialfälle bilden - behandeln. Dabei unterscheidet er
zwei Gruppen: eine erste Gruppe von drei Antinomien in Bezug auf die
Werte (axiologische Antinomien), und eine zweite Gruppe von zwei
Antinomien in Bezug auf die Freiheit. Die letzteren Antinomien sind
den (rein) ethischen Freiheitsantinomien, das heißt der Kausal- und der

Sollensantinomie, ähnlich, beziehen jedoch im Gegensatz zu den
ethischen Freiheitsantinomien den religiösen Gesichtspunkt wesentlich

mit ein.

1.2 Die erste Gruppe der Antinomien

1.2.1 Die Antinomie von den Wertmaterien
These der Ethik : Die Materien aller Selbstwerte betreffen das

Diesseits.1
Antithese der Religion: Die Materie keines Selbstwertes betrifft das

Diesseits (sondern die Materien aller Selbstwerte

betreffen das Jenseits).2
Hartmann bemerkt zu dieser Antinomie folgendes: Erstens sind

These und Antithese offenbar kontradiktorisch; zweitens gibt es in
bezug auf sie keine Kompromisse, keine kleinen Abstriche hier und
dort; drittens muß rational eine der beiden Thesen illusorisch, d.h.

1 Bei Hartmann: Die Materien aller sittlichen Werte betreffen das konkrete Verhalten

des Menschen in dieser Welt zu Menschen dieser Welt.
2 Bei Hartmann: Das Diesseits hat überhaupt keine eigenen Werte - die eigentlichen

Selbstwerte liegen alle im Jenseits.



110 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

falsch sein, und viertens läßt sich diese Antinomie nicht rational lösen,
sondern höchstens jenseits der bloßen Vernunft, der ratio, d. h. irrational.

1.2.2 Die Antinomie von den (obersten) Wertsubstraten
These der Ethik : Das Personale des Menschen ist das (oberste)

Wertsubstrat.3
Antithese der Religion: Das Personale des Menschen ist nicht das

(oberste) Wertsubstrat (sondern Gott).4
An diese Antinomie schließen sich bei Hartmann ganz ähnliche

Bemerkungen an wie jene nach der Darlegung der 1. Antinomie.

1.2.3 Die Antinomie vom Wertursprung
These der Ethik: Alle Werte im ethischen Sinne sind auto¬

nom. 5

Antithese der Religion: Kein Wert im ethischen Sinne ist autonom
(sondern alle Werte im ethischen Sinne sind
heteronom, d.h. aus Gott heraus und um
Gottes willen).6

Hartmann kommentiert diese Antinomie folgendermaßen: Es gibt
keinen Kompromiß zwischen These und Antithese, ganz im Gegenteil
verdunkelt und verfälscht jeder Ausgleichsversuch sowohl die These
der Ethik wie die Antithese der Religion und ist somit für die Ethik wie
für die Religion gleichermaßen verhängnisvoll.

1.3 Die zweite Gruppe der Antinomien

1.3.1 Die Antinomie der Vorsehung
Vom Standpunkt der Ethik aus steht der Wille des Menschen nur

den Natur- oder Kausalgesetzen und den Werten gegenüber, was einer-

3 Bei Hartmann: Es liegt im Wesen des Menschen, daß ihm ethisch der Mensch das

Wichtigste, Aktuellste und zugleich auch das Höchste und Verantwortungsreichste ist von
allem, was in seinen Gesichtskreis tritt - und zwar das Personale in jedem Menschenwesen.

4 Bei Hartmann: Es liegt im Wesen Gottes, daß nur er, und nichts außer ihm das Ziel
der Ziele sein kann, das Wichtigste und Aktuellste für jedes endliche Wesen, das ihn erfaßt,
und daß neben ihm alles, auch der Mensch, nichtig wird.

5 Bei Hartmann: Die ethischen Werte sind autonom, d. h. sie sind rein aus sich selbst
heraus und um ihrer selbst willen wertvoll.

6 Bei Hartmann: Alle sittliche Sollensforderung ist im Grunde Gottes Gebot,
Ausdruck seines Willens. Dadurch werden die sittlichen Werte unselbständig, heteronom.



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 111

seits zur Kausalantinomie, andererseits zur Sollensantinomie führt.
Vom Standpunkt der Religion aus hingegen steht der Wille des
Menschen den Natur- oder Kausalgesetzen, den Werten und (zusätzlich) der

Vorsehung oder dem Willen Gottes gegenüber. Die Behauptung: «Es

gibt eine Willensfreiheit des Menschen» ist vom Standpunkt der Ethik
aus wahr. Hartmanns Begründung: Die Naturgesetze und die Werte im
ethischen Sinne lassen dem Menschen Willensfreiheit (bei Hartmann:
einen Spielraum), weil die Naturgesetze nur kausal (und nicht final),
aber kausal vollständig (bei Hartmann: übermächtig) determinieren
und weil die Werte im ethischen Sinne überhaupt nicht determinieren.
Der Mensch hat die Freiheit und die Fähigkeit, sich willentlich final zu

determinieren, oder kurz gesagt, der Wille des Menschen kann sich

(frei) final determinieren (bei Hartmann: hat der Mensch die Kraft, sich
Ziele zu setzen) und entsprechend auf die Natur Einfluß zu nehmen,
weil die Natur dieser Finaldetermination gegenüber neutral ist.

Vom Standpunkt der Religion aus hingegen gilt die Behauptung: Es

gibt keine Willensfreiheit des Menschen. Begründung: weil nebst den

Naturgesetzen mit deren vollständiger kausaler Determination
(Kausaldeterminismus) die Vorsehung oder der Wille Gottes final, und zwar
final vollständig (bei Hartmann: unendlich, «allmächtig», alles

durchdringend) determiniert (Finaldeterminismus), und weil die Willensfreiheit

nur in der freien kausalen oder finalen Willensdetermination des

Menschen bestehen kann. Das Gefühl des Menschen, Willensfreiheit
oder einen Spielraum zu haben, ist eine Illusion. Damit gelangt
Hartmann zu den Thesen:
These der Ethik: (1) Wenn es eine Willensfreiheit des Men¬

schen (Freiheit im ethischen Sinne) gibt,
dann gibt es keine Vorsehung Gottes (keinen
Willen Gottes) mit ihrem (seinem) finalen
Determinismus.* & (2) Es gibt — wie
gesehen - eine Willensfreiheit des

Menschen. 7

7 Bei Hartmann: Läßt man die Freiheit der Person gelten, so hebt sie unfehlbar den
finalen Determinismus der göttlichen Vorsehung auf.



112 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

Antithese der Religion: (1) Wenn es eine Vorsehung Gottes (einen
Willen Gottes) mit ihrem (seinem) finalen
Determinismus gibt, dann gibt es - wie eben

gesehen - keine Willensfreiheit des

Menschen (Freiheit im ethischen Sinne). & (3) Es

gibt eine Vorsehung Gottes (einen Willen
Gottes) mit ihrem (seinem) finalen Determinismus.

8

* (1) läßt sich verschärfen: Wenn es eine Willensfreiheit des Menschen

gibt, dann kann es keine Vorsehung Gottes geben.
Diese Antinomie der Vorsehung unterscheidet sich von den früheren

Antinomien in bezug auf die Werte auch dadurch, daß sie nicht nur
eine Konsequenz aus den kontradiktorischen Theorien der Ethik und
der Religion darstellt, sondern auch auf eine Schwierigkeit innerhalb
der Semantik und der Theorie der Religion selbst hinweist. Denn
Hartmann begründet die Behauptung: Es gibt eine Willensfreiheit des

Menschen (Freiheit im religiösen Sinne) für die Religion wie folgt: Eine
Willensfreiheit des Menschen gibt es dann, wenn es eine Verantwortung,

Zurechnungsfähigkeit, Schuld und Sünde des Menschen gibt. Es

gibt nun zweifellos eine Verantwortung, Zurechnungsfähigkeit, Schuld
und Sünde des Menschen.

Daraus folgt dann eine (rein) religiöse Antinomie der Freiheit:
These der Religion: (4) Es gibt - wie gerade festgestellt - eine

Willensfreiheit des Menschen (Freiheit im
religiösen Sinne, d.i. Freiheit dem Willen
Gottes gegenüber). & (5) Wenn es eine
Willensfreiheit des Menschen (Freiheit im
religiösen Sinne) gibt, dann gibt es keine
Vorsehung Gottes (keinen Willen Gottes) mit
ihrem (seinem) finalen Determinismus.

Antithese der Religion: Wie oben, bloß daß «Willensfreiheit des

Menschen» hier im Gegensatz zu oben als

Freiheit im religiösen Sinne verstanden
wird.

8 Bei Hartmann: Der finale Determinismus der göttlichen Vorsehung hebt die
ethische Freiheit auf.



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 113

Hartmann unterscheidet also die Willensfreiheit des Menschen im
ethischen Sinne (ethische Willensfreiheit) und jene im religiösen Sinne

(religiöse Willensfreiheit). Die auf der ethischen Willensfreiheit
basierenden rein ethischen Freiheitsantinomien sind prinzipiell lösbar. Die
auf der religiösen Willensfreiheit basierenden Freiheitsantinomien sind

prinzipiell unlösbar.
Die (rein) religiöse Freiheitsantinomie kann nicht einfach gelöst

werden, indem die These der Religion aufgegeben wird; und die Antithese

der Religion scheint vom Standpunkt der Religion kaum in
Zweifel gezogen werden zu können. Die Antinomie sollte sich aber

lösen lassen (bei Hartmann: sollte überwunden werden können), wenn
die Religion aufrechterhalten, d.h. wenn die Religion der Wahrheit
verpflichtet bleiben soll (bei Hartmann: wenn überhaupt das religiöse
Weltbild sich soll behaupten können). Hartmann rechtfertigt die These
der Religion wie folgt: Wenn Gott ein Geschöpf mit Verantwortung,
Zurechnungsfähigkeit, Schuld und Sünde ausstattet, nicht aber mit der
Willensfreiheit (d.i. seinem Abglanz) (obwohl es ohne Willensfreiheit
des Menschen keine Verantwortung, Zurechnungsfähigkeit, Schuld
und Sünde gibt [ein Zerrbild]; cf. die Begründung der Freiheit des

Menschen im religiösen Sinne), dann ist Gott ein Stümper. Gott ist aber
sicher kein Stümper. Alles andere, so schließt er, ist falsche Gottesfurcht
oder Gotteslästerung.

Die religiöse Freiheitsantinomie kann jedoch nur gelöst werden

unabhängig von menschlicher Einsicht und gegen alle menschliche
Einsicht, d.h. deren Lösung erfordert ein sacrificium intellectus. Der
radikalste Lösungsversuch besteht in dem dialektischen Kunstgriff, die
Willensfreiheit des Menschen mit der Vorsehung Gottes bzw. mit dem

Willen Gottes zu identifizieren. Dies aber bedeutet nichts anderes, als

daß Sich-Ausschließendes identisch gesetzt wird, was, so Hartmann,
«ein ehrwürdiges Zeugnis philosophischen Ernstes» darstellt, doch
einem Verzweiflungsakt der menschlichen Vernunft gleichkommt, der
sich als Trugschluß herausstellt. Es gibt und kann für die menschliche
Vernunft keine Lösung dieser Antinomie geben.

Das Bestehen der Antinomie der Vorsehung widerlegt weder die

behauptete Existenz der Willensfreiheit des Menschen (Freiheit im
ethischen oder religiösen Sinne) noch die behauptete Existenz der

Vorsehung oder des Willens Gottes. Denn die Widerlegung von
Behauptungen oder Theorien oder die erwiesene Falschheit von
Aussagen vermögen weder die mit ihnen bezeichneten Tatsachen aus der



114 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

Welt zu schaffen, noch den endgültigen Nachweis des Nichtbestehens
der einschlägigen Sachverhalte abzugeben. Sachverhalte mögen bestehen,

ohne daß sie sich rational (widerspruchsfrei) sprachlich erfassen

lassen. Und nach Hartmann haben es die Probleme der Religion durchwegs

mit der Möglichkeit solch rational sprachlich nicht erfaßbarer
Tatsachen zu tun (bei Hartmann: mit lauter solchen Irrationalitäten);
zum Beispiel: das Problem der Existenz Gottes.

1.3.2 Die Antinomie der Erlösung
Vom Standpunkt der Religion gehören zum religiösen Verhältnis

des Menschen zu Gott mindestens drei Momente: i) die Abhängigkeit
des Menschen vom Willen, von der Vorsehung Gottes; ii) die
Sündhaftigkeit oder Schuld des Menschen vor Gott; iii) die Erlösung oder
Schuldabnahme des Menschen durch Gott.

Hartmann bestimmt die Schuld im ethischen und religiösen Sinne

so, daß ihr folgende Bedeutungskomponenten zukommen: Die Schuld
ist eine Last, die der Mensch trägt oder von der er erdrückt wird. Die
Schuld im religiösen Sinne oder Sünde und nur sie umfaßt zudem

folgende Bedeutungskomponenten: a) die Schuld ist eine Last, die den
Menschen schlecht macht, unfähig zum Guten, ethisch gehemmt, und
b) die Schuld ist eine Last, die vom Tun, vom Wollen oder von der

Gesinnung des Menschen ablösbar, abtrennbar ist (bei Hartmann:
etwas Substantielles). Erlösung ist sodann Abnahme der Schuld oder

Befreiung des Menschen von der Schuld durch Gott, kurz Schuldabnahme.

These der Ethik : Die Erlösung d. h. Schuldabnahme ist un¬

möglich. 9

Hartmann begründet diese These folgendermaßen: (Willens-)Frei-
heit (Freiheit im ethischen Sinne) ist die Möglichkeit, sich so oder
anders zu verhalten, dies oder jenes zu wollen oder zu ersinnen in
Übereinstimmung mit oder Abweichung von den Werten im ethischen
Sinne. Ethisch böse oder übel ist die axiologische Qualität des Verhaltens,

des Wollens oder der Gesinnung eines Menschen, welches oder
welche von den Werten im ethischen Sinne abweicht. Ethisch gut ist die

entsprechende axiologische Qualität für wertekonformes Verhalten,
Wollen usw. Schließlich ist Schuld im ethischen Sinne das Empfinden,

9 Bei Hartmann: ebenso.



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 115

die Anerkennung des ethisch bösen oder üblen Verhaltens, Wollens
oder der ethisch üblen Gesinnung eines Menschen durch diesen
Menschen. Das einmal geschehene Verhalten, Wollen usw. ist nicht
ungeschehen zu machen, aus der Welt zu schaffen, und dasselbe gilt für
dessen axiologische Qualität und schließlich auch für dessen Empfindung

oder Anerkennung als ethisch böses Verhalten, Wollen usw., d. h.

für dessen Schuld. Sie können durch den Menschen weder durch
Sinnesänderung, «Besserung», noch durch Vergebung ungeschehen
gemacht, ausgelöscht werden. Und sie können durch Gott nicht aus der
Welt geschafft werden, einschließlich die Schuld, weil damit das

Schuldigsein und somit die ethische Zurechnungsfähigkeit, d. h. das ethische
Grundkönnen und die Freiheit ausgelöscht würden. Kurz, wenn es eine

Willensfreiheit, eine Mündigkeit, eine Würde des Menschen gibt, dann
ist eine Erlösung d. h. Abnahme der Schuld nicht möglich.
Antithese der Religion: Die Erlösung d.h. Schuldabnahme ist mög¬

lich (ja sie ist wirklich).10
Eine Voraussetzung der Möglichkeit der Erlösung bildet die

Bedeutungskomponente b) der Schuld im religiösen Sinne oder Sünde, d.h.
die Ablösbarkeit der Schuld, und eine Voraussetzung der Notwendigkeit

der Erlösung stellt die Bedeutungskomponente a) der Schuld im
religiösen Sinne dar, d.h. die Unfähigkeit zum Guten.
These der Ethik : Die Erlösung d. h. Schuldabnahme ist kein

Wert (ist sogar wider alle Werte d.h. ein

Unwert).11
Antithese der Religion : Die Erlösung d. h. Schuldabnahme ist ein

Wert (sogar der wichtigste und höchste).12
Die These der Ethik versteht sich leicht aus dem Ende der Begründung

der ersten These der Ethik innerhalb der Antinomie der Erlösung:
Wenn Gott die Schuld abnehmen, erlösen kann, dann gibt es keine

(Willens-)Freiheit des Menschen, und aus der folgenden eigentlich
axiologischen Antinomie :

These der Ethik: Die Willensfreiheit des Menschen ist der
«stärkste» Wert der Person.13

10 Bei Hartmann: ebenso.
11 Bei Hartmann: Die Erlösung ist ethisch wertwidrig, ein im sittlichen Sinne

Nichtseinsollendes.
12 Bei Hartmann: Die Erlösung ist das Wichtigste und Wertvollste, dessen der

Mensch teilhaft werden kann.
13 Bei Hartmann: Freiheit ist der «stärkste» Grundwert der Person.



116 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

Antithese der Religion: Die Willensfreiheit des Menschen ist nicht
der «stärkste» Wert der Person (sondern ein

Wert, der ohne weiteres aufgegeben werden
kann, wenn Höheres auf dem Spiele
steht.)14

Hartmann bemerkt abschließend zur Antinomie der Erlösung: Sie

ist ebenso unlösbar wie die vorhergehenden Antinomien. Menschliche
Einsicht oder Vernunft kann nur entweder die These oder die Antithese

annehmen. Andererseits ist es nicht die Aufgabe der Ethik, diese

Widersprüche oder Antinomien zu lösen, da sie nicht in den Bereich der

(reinen) Ethik gehören, sondern in jenen der Religionsphilosophie oder
der Religion. Aber auch für letztere sind diese Antinomien (ewig)
unlösbar, ein Rätsel, eine Manifestation des «unaufhebbar Irrationalen».

(Anmerkung: Unter «Ethik» und «Religion» versteht Hartmann
und wird hier gewöhnlich ein System von bestimmten Aussagen
verstanden. Hartmann verwendet anstelle von «Religion» ab und zu auch
«das religiöse Weltbild».)

2. N. Hartmanns Verhältnis oder Einstellung zur Religion

2.1 Explizite Stellungnahme zur Religion

Zunächst könnte in dieser Verhältnisbestimmung darauf aufmerksam

gemacht werden, daß Hartmann annimmt, daß die Religion einer
«höheren Problemschicht» angehört als die Ethik, in der sich die alten
Themen der Ethik nicht nur von neuer, sondern auch von «gehaltvollerer

Seite» zeigen. Es geht hier um jene Beziehung zwischen Ethik und
Religion, die im ersten Abschnitt dieses Papers als Beziehung von 1. und
2. Stufe gekennzeichnet wurde. Hartmann deutet hier vielleicht an, daß

Religion in Bezug auf die Ethik einen grundlegenden Charakter hat,
daß Religion in der Auseinandersetzung mit homonymen ethischen
Problemen tiefer führt und damit einen höheren Wert hat als die Ethik.
Zur Schwächung und zur Stützung dieser Deutung soll angemerkt wer-

14 Bei Hartmann: Die Freiheit ist ein gleichgültiges Nebenstück, das wohl erst einmal
nötig war, das man dann aber gerne preisgibt, sobald Höheres auf dem Spiel steht.



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 117

den, daß Hartmann betont, es handle sich «bloß um eine Annahme», für
die er nicht die geringste Begründung bemüht; es handelt sich
andererseits um eine Annahme, die potentiell selbst gegen daraus folgende
Widersprüche gefeit ist, d. h. die er nicht notwendigerweise durch solche

Widersprüche falsifiziert sieht.

Von Interesse ist in diesem Kontext ein Zweites. Es steht außer

Zweifel, daß Hartmann in allen besprochenen Antinomien mit den
Thesen der Ethik seine eigenen Einsichten und vollen Überzeugungen
vertritt. Bemerkenswert ist der Umstand, daß er bei der Diskussion oder

Darlegung der meisten Antinomien an deren Unlösbarkeit festhält,
manchmal gar auf deren Unlösbarkeit beharrt. Statt also die Antithesen
der Religion zu verwerfen oder durch deren Falsifikation die Antinomien

zu lösen, anerkennt er implizit die Antithesen der Religion oder
sieht jedenfalls davon ab, diese zurückzuweisen. Seine Achtung vor
diesen religiösen Auffassungen kommt gerade auch da zum Ausdruck,
wo er davor warnt, die klaren Aussagen von Ethik und Religion zu
verwischen oder zu verdunkeln - «verfälschen» nennt er dies -, da dies

nicht nur für die Ethik, sondern für die Religion gleichermaßen
verhängnisvoll wäre. Auch mißt er der Ethik keineswegs mehr empirisches
Fundament oder intuitiven Gehalt zu als der Religion, insbesondere

was die Antinomie der Erlösung betrifft. Denn «bei jeder dieser

Fassungen finden sich sowohl These als Antithese durch wohlbekannte
Tatsachen belegt, durch Phänomene des ethischen Lebens einerseits,
des religiösen Lebens andererseits. Wer ganz im einen steht, dem wird
immer das Gegenstück unnatürlich, gewaltsam, widersinnig erscheinen.»

Es sei abschließend zu diesem Punkt die Frage erlaubt, ob nicht
gerade seine verständnisvolle und ausgewogene, fast natürliche
Darstellung des religiösen und nicht nur des ethischen Standpunkts einen
Hinweis auf Hartmanns trotz aller Antithetik offenen Haltung gegenüber

der Religion bildet.

Als dritter Punkt seien ein paar Betrachtungen zu Hartmanns
Einstellung zu den Antinomien innerhalb der Religion und denen zwischen
Ethik und Religion angestellt. Hartmann meint zur Antinomie der

Vorsehung gewissermaßen stellvertretend für alle anderen Antinomien,

daß sie «überwunden werden» müsse, «wenn überhaupt das

religiöse Weltbild sich soll behaupten können». Der letztere Satz läßt
sich so verstehen, daß das religiöse Weltbild oder die Religion der
Wahrheit bzw. wahren Aussagen verpflichtet bleiben solle. Entspre-



118 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

chend wäre dann seine häufige Rede von «Widerlegung» von Behauptungen

oder Theorien im Sinne von Falsifikation zu verstehen (vgl. bei
Hartmann z.B. die Stelle: nachweisliche Falschheit). Schließlich scheint
Hartmann implizit eine realistische Semantik, d.h. genauer den

Wahrheitsbegriff der Adäquations- oder Korrespondenztheorie zu vertreten,
wonach ein Aussagesatz wahr ist, wenn der Sachverhalt besteht, den der
Satz bezeichnet, oder in einer etwas anderen Fassung, wenn die
Proposition, die der Satz ausdrückt, mit der Wirklichkeit übereinstimmt. In
der Religion selbst und im Zusammennehmen von Ethik und Religion
treten nun Widersprüche, die genannten Antinomien auf. Im
vorhergehenden zweiten Punkt wurde beobachtet, daß Hartmann immer wieder

die Antinomien bestätigt oder anerkennt, was in dieser Interpretation

bedeutet, daß er sie als wahre Aussagesätze betrachtet. Deshalb

erstaunt es nicht, wenn er gegen Ende seiner einleitenden Worte zum
Kapitel 85 sowie am Ende seiner Ausführungen zur Antinomie der

Vorsehung die Annahme einer Ontologie erwähnt, in der es

widersprüchlich entgegengesetzte Tatsachen gibt oder in der widersprüchlich
entgegengesetzte Sachverhalte bestehen. Diese Tatsachen oder
Sachverhalte dienten dazu, die Antinomien der Ethik und Religion oder der

Religion allein zu verifizieren. Es sei hier allerdings hervorgehoben,
daß Hartmann keine solche Annahme, sondern sich nur Gedanken zu

einer solchen Annahme macht. Deshalb spielt hier eine widersprüchlich

entgegengesetzte Tatsachen enthaltende Ontologie irgendwie die
Rolle einer Bedingung der Möglichkeit von Religion. Unter Ausschluß
einer solchen Ontologie ist, anders gesagt, eine ernst zu nehmende

Religion nicht möglich. Es sei aber angemerkt, daß die Haltung eines

Philosophen, der sich gewöhnlich zu religiösen Fragen und Themen
recht nüchtern und kühl äußert und der sich eine so kühne und gewagte
ontologische Annahme ernsthaft überlegt, doch sehr erstaunlich oder
verwunderlich ist und einen großen Respekt für die Religion vermuten
läßt.

Als letztes sei hier der Versuch unternommen zu klären, was
Hartmann unter dem «Irrationalen» versteht. An einer, höchstens zwei
Stellen im Text scheint das «Irrationale» bei Hartmann einen ontolo-
gischen Charakter zu haben, und es scheint diese widersprüchlich
entgegengesetzten Tatsachen zu bezeichnen (bei Hartmann: Die Sache

kann an sich wohl bestehen, aber sie verharrt im absolut Irrationalen;
zweideutig und vage ist die Textstelle: Der Widerspruch aber bleibt in



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 119

Wahrheit vor der ewigen Unlösbarkeit, vor dem Rätsel, dem unaufheb-
bar Irrationalen, stehen). Er verallgemeinert diese Feststellung so sehr,
daß nach ihm die Probleme der Religion allesamt mit solchen Tatsachen

oder «solchen Irrationalitäten» zu tun haben, und erwähnt als

Beispiel die Frage der Existenz oder Nichtexistenz Gottes. Noch an
derselben Textstelle vollzieht er mitunter einen erkenntnistheoretischen

Schwenker, und diese erkenntnistheoretische Seite dürfte zum
Verständnis des «Irrationalen» die bedeutendste sein. Da, wo
Widersprüche unvermeidbar, unauflösbar sind, wo keine Theorie oder keine
Methode entweder für die These oder für die Antithese zu entscheiden

vermag, kurz, wo die Widerspruchsfreiheit nicht gewonnen, hergestellt
werden kann, da hört die Rationalität (bei Hartmann auch: die bloße
Vernunft, die ratio, der intellectus, der Gedanke) auf. Oder anders

gesagt, wo die Widersprüche, die Antinomien akzeptiert werden müssen,

weil kein Mittel ihrer Lösung existiert und existieren kann, da

begibt man sich über die absolute Rationalitätsgrenze außerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft durch ein «sacrificium intellectus». Was
aber Lösung von Widersprüchen oder Antinomien im Irrationalen
bedeutet, ist recht unklar und nirgends erläutert, was insofern verständlich

ist, als sich Irrationales rational nicht erfassen oder erklären läßt.
Worauf es Hartmann «ankommt, ist die philosophische Klarheit über
die Absolutheit der Rationalitätsgrenze», mit andern Worten, die klare

Ausgrenzung der Religion aus der bloßen Vernunft. Aber diese

Erkenntnis hat ihren positiven Aspekt, der in der Sicherstellung der
«Selbständigkeit der Religion in ihren Grenzen» (außerhalb der bloßen

Vernunft) besteht. Sicher lehnt Hartmann eine Rationalität der Religion

ab, aber etliches deutet darauf hin, daß er damit die Religion in
ihrer Irrationalität bestätigt.

2.2 (Religionsnahe) Implikationen der Hartmannschen Ethik

Als erstes kann Hartmanns phänomenologische Einstellung
genannt werden. Gemeint ist das vorbehaltlose Ernstnehmen der Phänomene,

das selbstlose Eingehen auf das Gegebene, was Husserl als

unvoreingenommene Hinwendung «zu den Sachen selbst» bezeichnet
hat. Die Sachen selbst oder die Phänomene sprechen, sich zeigen zu

lassen, voll wahrzunehmen, verlangt eine Art Gehorsam, jedenfalls eine
Bereitschaft hinzuhören, hinzusehen, gelten zu lassen, was ist. Und



120 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

diese Einstellung gilt im allgemeinen als ein Element, vielleicht sogar
als das Fundament der Religion bzw. des religiösen Glaubens.

Die mit der phänomenologischen Einstellung gegebene Offenheit
für die ethischen Phänomene, auf der subjektiven Seite für die Sollens-

forderungen, für Verantwortung und Verpflichtung, und auf der objektiven

Seite für die Werte, für Gut und Böse als axiologische Qualitäten
von Handlungen, Wollen und Gesinnungen, darf im besonderen als ein
Moment einer religiösen Haltung betrachtet werden. Hartmann
bemerkt in seinen Erörterungen zur Antinomie der Vorsehung, daß die

am tiefsten religiös Gesinnten größte Ansprechbarkeit und Bereitschaft
bekunden, sich vom Appell, der von den Werten ausgeht, und der damit
verbundenen Verantwortung ansprechen zu lassen.

Die eben angesprochene Offenheit für die ethischen Phänomene,
besonders für die Werte, und die Wertwahrnehmung sind eine Erfahrung

von Sinn. Sie implizieren einen Glauben an die Sinnhaftigkeit des

Daseins, der bei Hartmann auch im Glauben an die Möglichkeit
sittlicher Erhebung des Menschen und seine Sehnsucht zum Guten zum
Ausdruck kommt. Es gibt nach ihm zwar die Unauslöschbarkeit der
Schuld, aber es gibt moralisch zugleich immer die (Möglichkeit der)
«Überwindung des Bösen durch Gutes».

Ein letzter Gedanke zu potentiellen religiösen Implikationen von
Hartmanns Ethik. Das ethische Sollen, der sittliche Anspruch ist nach
Hartmann kategorischer, absoluter Art, die sittliche Geltung ist unbedingt.

Es kann natürlicherweise angenommen werden, daß alles in der
Welt bedingt ist. Somit sind auch die innerweltlichen Geltungen
hypothetisch, d. h. sie sind abhängig von eigenen, subjektiven Zielsetzungen.
Das absolute ethische Sollen bringt uns damit auf die Spur von etwas,
was innerweltliche Geltungen übersteigt, auf die Spur von etwas
Transzendentem. Obwohl nicht ausdrücklich thematisiert, scheint diese

transzendente Spur in Hartmanns Ethik angelegt zu sein.

3. Versuch einer Replik auf Hartmanns ethisch-religiöse Antinomien

3.1 Zur Antinomie von den Wertmaterien

Von einem christlichen Standpunkt aus ist Hartmanns Antithese
der Religion gewiß kritisierbar, wonach die Materie keines Selbstwertes
das Diesseits betrifft. So rechnen im AT die ältesten Bücher keineswegs



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 121

mit einem Jenseits. Die Hoffnung oder der Glaube gehen vielmehr auf
ein gelingendes, glückendes langes Leben in dieser Welt. So drücken die
Zehn Gebote oder das Gesetz Bedingungen glückenden Lebens aus;
z.B. das 4. Gebot: Ehre Vater und Mutter, auf daß es dir wohl ergehe
und du lange lebest auf Erden. Auch im NT verhilft Jesus Menschen zu
einem guten Leben: Ich bin gekommen, damit sie das Leben haben und
es in Fülle haben (Jo 10,10). Weitere zahlreiche Beispiele dafür, wie
sehr die Wertinhalte der christlichen Religion auch das Diesseits betreffen,

finden sich in heutiger Zeit in der Politischen Theologie und in der

Theologie der Befreiung. Damit soll nicht in Abrede gestellt werden,
daß für den christlichen Glauben der Jenseitsbezug wesentlich ist, daß

er die letzte Bestimmung des Menschen im endgültigen Sein bei Gott
jenseits dieser Zeit sieht. Zuzugeben ist auch, daß es in der geschichtlichen

Ausprägung der Religion eine einseitige Ausrichtung auf das

Jenseits und eine weltflüchtige Tendenz gegeben hat und zum Teil
immer noch gibt.

Zur weiteren Begründung seiner Antithese der Religion führt
Hartmann an, daß, wo Diesseits- und Jenseitstendenz der Wertmaterie noch
vereinbar sind (wie bei der Selbstentäußerung und Opferfreudigkeit),
eine gute, d. h. wertgemäße Handlung ethisch entwertet sei, weil sie aus

religiösen Motiven erfolgt. Dazu ist (vom christlichen Standpunkt aus)

zu sagen: Wer die Werte im Wesen Gottes fundiert sieht (wie z.B.
Thomas von Aquin), vermag zwischen ethischer und religiöser
Motivierung keinen Widerspruch zu erkennen. Wer die Werte bejaht, bejaht
Gott, und wer Gott bejaht, bejaht die Werte.

3.2 Zur Antinomie von den Wertsubstraten

Die Antithese der Religion: «Es liegt im Wesen Gottes, daß nur er,
und nichts außer ihm, das Ziel der Ziele sein kann, das Wichtigste und
Aktuellste für jedes endliche Wesen, das ihn erfaßt, und daß neben ihm
alles, auch der Mensch, nichtig wird», ist unter einem christlichen
Gesichtspunkt zu relativieren. Nach dem AT schuf Gott den Menschen
nach seinem Bild und Gleichnis und hieß ihn die Erde bewohnen,
bebauen, bevölkern und herrschen über Tiere und Pflanzen. Und in
Psalm 8 heißt es: Du hast den Menschen Macht über das Werk deiner
Hände gegeben, alles zu seinen Füßen gelegt. Und vor allem ist zu

beachten, daß bereits nach dem AT, erst recht aber nach dem NT
Gottesliebe und Nächstenliebe miteinander korrelieren (vgl. Dtn 6,5;



122 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

Lev 19,18; 1 Sam 15,22; Hos 6,6; Mt 22,37-40; 25,31-46). Das NT
gipfelt in der Botschaft von der Menschwerdung Gottes. Gott will bei
den Menschen sein. In Jesus, dem menschgewordenen Sohn Gottes,
erfüllt sich der Jahwe-Name «Ich bin da - bei euch, mit euch». Jesus ist
durch sein Wort und seine Tat die leibhafte Manifestation der Philanthropie

Gottes.
Vielleicht läßt sich der Widerspruch in der Bestimmung des obersten

Wertsubstrats auch lösen, indem die ethische und die religiöse
Bestimmung nicht mehr auf dieselbe Stufe, sondern auf verschiedene
Stufen gestellt werden. Während eine erste Analyse des obersten
Wertsubstrats das Personale des Menschen anvisiert, und dies in der Ethik
wie in der Religion (1. Stufe), läßt eine zweite, vertiefte Analyse Gott
als originäres, absolutes Wertsubstrat, den Menschen dagegen als

kreatürliches Abbild, als Abglanz des göttlichen Urbildes erkennen
(2. Stufe). Hartmann bestreitet die Möglichkeit einer Vermittlung von
ethischen und religiösen Wertsubstraten, wendet somit jene «Annahme»

bezüglich der Beziehung von Ethik und Religion nicht an, die er in
der Einleitung zum Kapitel einführt und die zur Lösung der Antinomie
beitragen dürfte.

3.3 Zur Antinomie vom Wertursprung

In der Antithese der Religion referiert Hartmann eine voluntaristi-
sche Ethik oder Wertbegründung, wie sie von Abaelard, Duns Scotus

oder Ockham vertreten wurde: Demnach hängen die Werte und Gut
und Böse ganz vom Willen Gottes ab. Auch Mord, Lüge, Vergewaltigung

könnten von Gott befohlen oder gewollt, dadurch ethisch gut
werden. Für Thomas von Aquin ist eine solche Annahme geradezu

blasphemisch. Wie schon für Piaton, so ist auch für den Aquinaten das

Göttliche mit dem Guten letztlich identisch. Biblisch ausgedrückt:
«Gott ist Liebe» (1 Joh 4,8). Gemäß dem Naturrecht von Thomas von
Aquin ist das Gute nicht gut oder gelten Werte nicht, weil es bzw. sie

Gottes Gebot oder Ausdruck seines Willens ist/sind, sondern weil es an
sich gut ist, bzw. weil sie an sich und um ihrer selbst willen wertvoll
sind. Gott will das Gute, weil es (an sich) gut ist. Die Annahme vom
göttlichen Ursprung und Ursitz der Werte schließt eine autonome
Wert-Geltung nicht aus, sondern ein, wenn die sittliche Werterkenntnis,

das in das Menschenherz hineingeschriebene Gesetz (Naturgesetz)



Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion 123

als eine Teilhabe am göttlichen Gesetz, an der göttlichen Wert-Geltung
und am Werte-Bejahen verstanden wird.

3.4 Zur Antinomie von der Vorsehung

Die christliche Religion anerkennt die Willensfreiheit des

Menschen, und damit auch die Möglichkeit des Menschen, dem Willen
Gottes entgegenzuhandeln. Sie stellt die Widerhandlung gegen den

Willen Gottes, die Sünde als Tragik des Menschen fest. Sie vertraut aber

darauf, daß der Plan Gottes dadurch nicht vereitelt wird. Gott wirkt das

endgültige Heil durch die menschliche Unheilsgeschichte hindurch. In
diesem Sinne könnte man auch nach dem christlichen Glauben von
einem finalen Determinismus sprechen. Damit ist die christliche Religion

durchaus mit der von Hartmann dargelegten religiösen Antinomie
konfrontiert. Wie die religiöse These und Antithese zugleich aufrechterhalten

werden können, die Freiheit des Menschen und die in der
Vorsehung Gottes zum Vorschein kommende Allmacht, bleibt ein
Geheimnis, es gibt dafür keine rationale Lösung. Der christliche Gläubige

aber hat Gründe, an beidem festzuhalten: an der Willensfreiheit
des Menschen und an Gottes Willen und Macht, seinen Heilsplan
durchzuführen.

Von Interesse dürfte hier — um einen Bezug zur neueren Diskussion
herzustellen — ein Vergleich mit Hans Jonas sein. Jonas geht «angesichts
der Existenz des Bösen oder auch nur des Übels in der Welt» davon aus,
daß die drei Attribute Gottes - absolute Güte, absolute Macht (Vorsehung

mit finalem Determinismus) und Verstehbarkeit - in einem
solchen Verhältnis stehen, «daß jede Verbindung von zweien von ihnen
das dritte ausschließt». Darauf stellt er die Frage, welche Attribute für
unsern Begriff von Gott für wesentlich gehalten werden müssen und
welches als weniger «kräftig» aufgegeben werden kann. Wie in der
christlichen Religion hält er die absolute Güte für untrennbar vom
Gottesbegriff. Weiterhin stellt er fest, daß die Verstehbarkeit Gottes

zwar vom Wesen Gottes ebenso wie von den Grenzen des Menschen

Einschränkungen unterworfen ist, daß es aber der jüdischen Religion
zuwiderläuft, Gottes Verstehbarkeit ganz zu leugnen, ihn als deus abs-

conditus oder gar als absurden Gott anzunehmen. Darauf schließt

Jonas: «Nach Auschwitz können wir mit größerer Entschiedenheit als je

zuvor behaupten, daß eine allmächtige Gottheit entweder nicht allgütig
oder (in ihrem Weltregiment, worin allein wir sie erfassen können) total



124 Der Ethiker Nicolai Hartmann und die Religion

unverständlich wäre. Wenn aber Gott auf gewisse Weise und in gewissem

Grade verstehbar sein soll (und hieran müssen wir festhalten), dann
muß sein Gutsein vereinbar sein mit der Existenz des Übels, und das ist

es nur, wenn er nicht all-mächtig ist.» Jonas löst also die Antinomie der

Vorsehung nicht durch das Geheimnis, die totale Unverstehbarkeit
Gottes, sondern durch die Begrenzung der Macht Gottes durch die

Willensfreiheit des Menschen und damit durch die Verneinung der

Vorsehung Gottes im Sinne eines finalen Determinismus.15

3.5 Zur Antinomie der Erlösung

Es ist in der christlichen Religion durchaus möglich, die These der

Ethik: die Abnahme der Schuld oder Auslöschung der Schuld ist nicht
möglich, zu akzeptieren. Der Mensch bleibt der Schuldige, und was er

getan hat und was geschehen ist, hat er getan, bzw. ist geschehen und
bleibt seine Schuld. Freilich ist der Mensch gemäß der christlichen
Religion nicht absolut autonom. Er verdankt sein Dasein nicht sich

selbst, sondern er ist und bleibt ein Geschöpf, das von Gott sein Leben

empfängt, das von ihm seinen Auftrag erhält, das von ihm zur Rechenschaft

gezogen und das von ihm nach Maßgabe seiner Schuld gerichtet
wird. Das letzte Wort Gottes aber, so läßt die Bibel hoffen, heißt Gnade,
Vergebung. Daß der Mensch von Gott erlöst wird, braucht nicht zu

bedeuten, wie Hartmann dies versteht, daß Gott dessen Schuld tilgt
oder abnimmt, sondern kann im Sinne von Begnadigung auch bedeuten,

daß Gott durch den exemplarischen Gehorsam seines Sohnes Jesus
Christus von den gerechten und angemessenen Folgen seines

Richtspruchs für all die begangene und gegebene Schuld, d.h. von Höllenoder

anderen Strafen, absieht. Durch ein anderes Verständnis von
Erlösung und durch die Übernahme der These der Ethik in die Religion
kann die letzte der diskutierten Antinomien in der christlichen Religion
durchaus gelöst werden. Und wie Hartmann am Ende seines Kapitels

85 wiederholt, hat die Religion oder Religionsphilosophie und
nicht die Ethik den Widerstreit zu lösen, da nicht sie (die letztere) ihn
heraufbeschwört.

15 Alle Zitate aus: H.Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1987, pp. 37ff.


	Der Ethiker Nicolai Hertmann und die Religion

