Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)
Heft: 1-2
Artikel: Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes "Monarchia”

und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts : zur

Wertung des Averroismus der Monarchia
Autor: Ogot, Robert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoBERT OGOR

Das gemeinsame Ziel des Menschenge-

schlechts in Dantes « Monarchia» und

des Averroes Lehre von der Einheit des
separaten Intellekts

Zur Wertung des Averroismus der Monarchia

1. Einleitung

Fragt man nach dem systematischen Beitrag Dantes zur politischen
Theorie seiner Zeit, dann wird man der Monarchia zweifellos eine
Schliisselstellung in seinem Schrifttum einrdumen miissen. In dem aller
Wahrscheinlichkeit nach in der Zeit um 1317 entstandenen Traktat!
unternimmt Dante den Versuch, die Autonomie der weltlichen aucto-
ritas des Kaisers gegeniiber dem Papsttum mit philosophischen Mitteln
zu begriinden. Der wissenschaftliche Anspruch des Werkes zeigt sich
bereits in seinem, von dem der Gdttlichen Komdidie so verschiedenen,
theoretisch-argumentativen Stil, vor allem aber in seiner logischen
Struktur, die konsequent dem scholastisch-aristotelischen Wissen-
schaftsparadigma entspricht. Dies gilt niicht nur in Hinsicht auf den
formallogischen Aspekt: die in den Argumentationsgingen regelmiBig
in Anspruch genommenen syllogistischen Schluf3folgerungsfiguren,
sondern nicht minder wesentlich fiir die Art und Weise, wie die lei-

! Zur Datierung der Monarchia sei vor allem verwiesen auf F. BAETHGENS Studie «Die
Entstehungszeit von Dantes Monarchia», Miinchen 1966 (Bayerische Akademie der Wis-
senschaften, Phil-hist. Klasse, Sitzungsberichte H. 5).



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 89

tenden Fragestellungen formuliert und die Antworten auf dieselben
begriindet werden. Der Beantwortung von drei Zweifelsfragen sind die
drei Biicher der Monarchia gewidmet: (1) Ist die Monarchie fiir das Wohl
der Welt notwendig?, (2) Hat das romische Volk von Rechts wegen das
Amt des Monarchen fiir sich in Anspruch genommen?, (3) Hingt die
auctoritas des Monarchen unmittelbar von Gott oder von seinem Stell-
vertreter ab?? Insbesondere aber die Untersuchung der ersten veranlaf3t
den Autor direkt dazu, seine Betrachtungen explizite auf eine philoso-
phischen Grundlage zu fundieren. So nimmt er mit den dort entwik-
kelten Auffassungen und Konzeptionen zu einigen zentralen Themen
der theoretischen wie praktischen Philosophie Stellung, womit sein
Ansatz auch einen wichtigen Beitragswert in der philosophischen
Theorie-Diskussion gewinnt.

Unter den vielen bisher unternommenen Versuchen, Dantes phi-
losophisches Denken in den Traditionsstromungen der Philosophie, sei
es im Sinne der faktischen Beeinflussung, sei es in dem der systema-
tischen Verwandtschaft, zu lokalisieren, kam der Frage nach dem Aver-
roismus in der Monarchia von Anfang an nicht nur grofle theoretische
und werksystematische Bedeutung, sondern iiber Jahrhunderte hinweg
auch eine theologisch-ideenpolitische Brisanz zu. Noch im 14. Jahrhun-
dert machte der Dominikanertheologe Guido Vernani in seiner Schrift
De reprobatione Monarchiae (1327-1334) Dante den Vorwurf, die von
der Kirche als irrtiimlich verurteilten Thesen der Lehre des Averroes in
der Monarchia vertreten zu haben.?> Wie es mit der Berechtigung des
Vorwurfs faktisch auch stehen mag: Nach den bereits frithzeitig erfolg-
ten kirchlichen Verurteilungen* fand Dantes systematisches Haupt-
werk schlieflich im 16. Jh. Eingang in den Index verbotener Biicher,
von dem es erst 1881 auf Befehl Leos XIII. gestrichen wurde.’

2 Mon. 1, ii, 3 (Hier zitiert nach: DANTE ALIGHIERI, Monarchia, lateinisch/deutsch,
Einl., Ubers. und Komm. von R. ImBacH und C. FLUELER, Reclam Universal-Bibliothek
Nr. 8531, Stuttgart 1989).

3 KaeppeLl, Th., Der Dantegegner Guido Vernani O.P. von Rimini, in: Quellen und
Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken, hrsg. XXVIII (1938) 107-146.

4 So vom Kardinallegaten Bertrand de Ponjet unter dem Pontifikat Johannes XXII.,
der das Buch als hiretisch 6ffentlich verbrennen lieB. Siehe in: Kraus, X. F., Dante. Sein
Leben und sein Werk, sein Verhiltnis zur Kunst und zur Politik. Berlin 1897, 271f.

5 1554 in den Venezianer Index; dann in den Rémischen iibernommen. Vgl
ebd. S. 281.



90 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchia»

In der philosophisch-interpretatorischen Frage des Averroismus der
Monarchia begann mit der Zeit eine der urspriinglichen Averroismus-
These distanzierter gegeniiberstehende Auffassung zu tiberwiegen, die
die Eigenstindigkeit und Originalitit von Dantes Konzeptionen in den
fraglichen Aspekten seines Traktats betont. Etienne Gilson, vom Neo-
thomismus herkommend, geht sogar so weit, zu erkliren: «... je ne crois
pas qu’on puisse trouver dans ses euvres une seule thése averroiste définie qu’sl
ait certainement soutenue comme vraze».® Bei den angesprochenen «ein-
deutig averroistischen Thesen» handelt es sich bekanntlich vor allem
um Averroes’ Lehre von der Einheit des getrennten — der Spezies
Mensch gemeinsamen — «moglichen Intellektsy (intellectus possibilis), die
nicht zuletzt wegen ihrer — naheliegenden — theologischen Konsequen-
zen, Verneinung der Unsterblichkeit der individuellen Seele, zu einer
der meistdiskutierten Streitfragen der scholastischen Philosophie wur-
de. Die zweite fiir den Averroismus kennzeichnende These ist meta-
theoretischen Charakters und 148t sich stichwortmiBig wiedergeben als
radikale Trennung von Glaube und Vernunft, von Theologie und Phi-
losophie, indem die autonome und unrelativierbar <wahrheitsfihige»
Erkenntniskompetenz der Philosophie auf der alleinigen Basis der
natiirlichen Vernunft behauptet wird.

Hier soll der Frage des Averroismus der Monarchia wieder einmal
nachgegangen werden. Der ersten der obengenannten averroistischen
Thesen werde ich dabei im Rahmen dieser Fragestellung grof3te Auf-
merksamkeit schenken. Die Frage folglich, inwiefern Dante in seiner
Begriindung der universalen Monarchie auf des Averroes Lehre vom
«getrennten moglichen Intellekt» rekuriere, soll hier der eigentliche
Gegenstand der Auseinandersetzung sein, wihrend die weit weniger
kontroverse Problematik der Trennung von Vernunft und Offenbarung
oder von Philosophie und Theologie in der Monarchia im Hintergrund
bleiben muf3. Auller dem zweifellos zentralen Stellenwert, den dieses
genuin philosophische Thema fiir ein adiquates Verstindnis des gesam-
ten in dem Traktat entworfenen Ansatzes hat, ist die Wiederaufnahme
der Averroismus-Frage nicht zuletzt durch den Umstand motiviert, dafl
die diesbeziiglich in der Dante-Literatur gefiihrte interpretatorische
Auseinandersetzung, trotz einer gewissen Kompaktheit der Problema-
tik sowie einer Reihe fundiertester hierzu gelieferter Beitrage, sich noch
keineswegs als in jeder Hinsicht abgeschlossen prisentiert, wo kein

¢ GiLson, E., Dante et la philosophie, Paris 1939, 166; weiter zitiert: GILsON...



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 91

Wort mehr hinzuzufiigen wire. So erscheint es jedenfalls den Versuch
wert, iiber die Rekonstruktion der Hauptaspekte des Problems hinaus
einige Interpretationsgesichtspunkte herauszuarbeiten, die zu einer
vollstindigeren Bestimmung des in Frage stehenden Verhiltnisses bei-
tragen konnten. Dabei ist, um Mifverstindnissen vorzubeugen, schon
an dieser Stelle festzuhalten, daf3 das Interesse dieses Aufsatzes zunichst
ausschlieBlich dasjenige einer in systematischer Absicht gefithrten Inter-
pretation ist. So stellt sie beispielsweise keinen Versuch dar, die Frage zu
beantworten, inwiefern Dantes Traktat sich etwa in die Stromung des
sogenannten «lateinischen Averroismus» einreihe, eines Gebildes, des-
sen genaue philosophiegeschichtliche Gestalt selbst — wie R. Imbach
iberzeugend gezeigt hat — vielen Zweifelsfragen unterliegt.” Das allei-
nige Ziel, das sie verfolgt, ist, einen bestimmten Aussagenzusammen-
hang — den die hauptsichlich im ersten Buch der Monarchia entwickelte
Konzeption einer universellen Teleologie der menschlichen Gattung
ergibt — auf dessen inbaltliche Ubereinstimmung mit des Averroes Theorie
von der Einheit des getrennten mdoglichen Intellekts hin zu untersu-
chen.?®

Il. Die Lebre von dem gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts
in der Monarchia

Nachdem Dante die «zeitliche Monarchiex als «#nicus principatus et
super omnes in tempore vel in hiis et super hiis que tempore mensurantury
definiert und die drei leitenden Zweifelsfragen der Untersuchung am
Anfang des Kapitels ii formuliert hat, geht er im weiteren Verlauf dieses
Kapitels sowie in den darauf folgenden Kapiteln iii, iv des ersten Buches
dazu iiber, das Prinzip zu bestimmen, im Rekurs auf welches das
Erkenntnisgebiude seines Traktats beweislogisch fundiert werden

7 ImBACH, R., L’ Averroisme latin du XIII¢ siécle, in: Gli studi di filosofia medievale
tra Otto- e Novecento; a cura di R. IMBacH e A. MAIERU, Roma 1991, 191-208.

® In diesem Sinne formuliert auch IMBAcH im kritischen Bezug auf die methodischen
und systematischen Unzulinglichkeiten der Debatte um den «lateinischen Averroismus»
die programmatische Forderung: «Au lieu de courir aprés 'ombre de ce fantéme, il
convient d’étudier I'utilisation d’Averroés dans les textes.» Ebd. 207.



92 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

kann.® Und weil die Fragerichtung der Untersuchung auf die Notwen-
digkeit einer universalen Regierung iiber die gesamte Menschheit zielt,
so mufB dieses- Prinzip vor allem anderen ein solches sein, das die
verschiedenen menschlichen Gemeinschaften zu einem Einen werden
1aB3t. Unter den vier Prinzipien (Ursachen) des Seienden wird nun fiir
den Bereich der Politik, als dem Gebiet des Handelns und des Bewirk-
baren (in operabilibus) angehdrend, das letzte Ziel (Zweckursache) als
der Grund und das gesuchte Prinzip formal bestimmt (Mon. 1, ii, 5,7),
«denn das Endziel ist der Ursprung der Handlung»'®. Die Suche nach
dem Prinzip der logischen Beweisordnung der Untersuchung fillt somit
— ganz im Sinne der Korrelativitit von Sein und Gedanke — zusammen
mit der die Ursachenordnung des Seienden betreffenden Frage, welches
das gemeinsame Ziel der universalen Gesellschaft der menschlichen
Gattung sei. Denn dal} es ein solches gibt, erhellt nach Dante mit
Evidenz bereits aus dem allerobersten Satz, daf3 die Natur — die Kunst
Gottes — nichts, folglich auch nicht die menschliche Gattung, ohne
einen bestimmten Zweck hervorbringe.

Dieser Zweck, welcher der Ins-Dasein-Setzung eines jeden Wesens
zugrunde liegt, besteht immer in der eigentiimlichen Titigkeit dieses
Wesens, die sich ihrerseits durch das AuBerste der in dessen Natur
angelegten Moglichkeit (potentia) definiert. Demgemil gilt: « Que autem
sit illa, manifestum fiet si ultimum de potentia totius humanitatis appareat»
(Mon. 1, iii, 4). Da das #/timum de potentia im Hinblick auf die Bestim-
mung der Art und somit die Definition des Was-Seins eines Wesens von
Dante im Sinne von differentia specifica verwendet wird, gelangt er — der
Aristotelischen Hierarchie der Vermogen folgend — zu dem Ergebnis,
daB} die eigentiimliche Titigkeit des Menschen und das #/timum de
potentia seines Seins im erfassenden Sein mittels des moglichen Intel-
lekts (esse apprebensivam per intellectum possibilem, 1, iii, 6) bestehe. Die-
ses dem Menschen eigentiimliche, seine substantiale Wesenheit konsti-
tuierende verniinftige Vermogen kommt ihm freilich nicht als bereits
verwirklicht, auf die Weise des 7z actu befindlichen Seins, zu; sondern

* «Verum, quia omnis veritas que non est principium ex veritate alicuius principii fit
manifesta, necesse est in qualibet inquisitione habere notitiam de principio, in quod analetice
recurratar pro certitudine omnium propositionum que inferius assummuntur.» Mon. 1, ii, 4.

10 ARISTOTELES, Von der Seele 433a, 18; in: Werke des Aristoteles, Bd. II: Vom
Himmel, Von der Seele, Von der Dichtkunst, iibers. von O. Gicon, Ziirich 1950.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 93

der mogliche Intellekt ist dem Menschen — dem aristotelischen Begriff
des Vermogens gemill — urspriinglich 7z potentia, d.i. in der Weise des
Zu-Realisierenden gegeben und aufgegeben.

In genauer Ubereinstimmung mit der aristotelisch-scholastischen
Philosophie wird hier also aus dem Wesen des Menschen das Ziel seines
natiirlichen Strebens bestimmt. An dieser Stelle aber nimmt Dantes
Gedanken- und Argumentationsgang eine Wendung, die eine entschei-
dende Abweichung von dem scholastischen Aristotelismus z. B. thomi-
stischer Prigung wie auch von des Aristoteles Theorie der Seele selbst
darzustellen scheint und den Kernpunkt der Averroismus-Problematik
der Monarchia bildet. Das dem Wesen Mensch essential zugeordnete
Ziel, durch Erkenntnistatigkeit den znzellectus possibilis vollstindig zu
verwirklichen, kann nimlich nach Dante weder durch einen einzelnen
Menschen noch durch eine besondere Gemeinschaft, sondern einzig
durch die Gesellschaft der menschlichen Gattung als Ganzes realisiert
werden.'' Die spezifische Tidtigkeit der humana universitas als ganzer
besteht mithin in der Verwirklichung des gesamten Vermogens des
moglichen Intellekts, und dies ist zugleich das gesuchte Prinzip, auf
Grundlage dessen die Frage nach der Notwendigkeit der universalen
Monarchie mit den Mitteln der «beweisenden Wissenschaft» erortert
werden kann. Auf die Monarchie-Frage wird dies so bestimmte Prinzip
dann noch direkter bezogen, indem der Autor die mogliche spezifische
Funktion einer universalen Regierung hinsichtlich der Erreichung des
besagten Ziels der Menschheit genauer definiert, wodurch er gleichsam
dieses oberste, philosophische Prinzip vermittels eines logischen Zwi-
schenschritts auf die politisch-theoretische Fragestellung des Traktats
zuschneidet. In der Herstellung und dauerhaften Sicherung des allge-
meinen Friedens, der den geeignetsten und besten Weg der Menschheit
zur Vollendung ihres eigentiimlichen Werkes darstelle, findet Dante
jetzt den zweiten argumentativen Leitaspekt und zugleich die gesuchte
funktionale Verbindung zwischen der metaphysischen Bestimmung des
menschlichen Wesens und der politisch-theoretischen Gesamtperspek-
tive des Traktats — das der letzteren angepafite, aus der Teleologie des

Menschengeschlechts abgeleitete, logische Prinzip der Untersuchung
(Mon. 1, iv).

'V «Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam particularium comunitatum
superius distinctarum tota simul in actum reduci non potest, necesse est multitudinem esse in humano
genere, per quam quidem tota potentia hec actuetur;» Mon. 1, iii, 8.



94 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchia»

Inwieweit 1463t sich nun Dantes These vom gemeinsamen letzten
Ziel der menschlichen Gattung in Ubereinstimmung sehen mit der
averroistischen Lehrmeinung von der Einheit des getrennten zntellectus
possibilis? Um der Antwort auf diese Frage schrittweise niherzukom-
men, scheint es am zweckmifBigsten, sich gleich in direkte Diskussion
mit einem bestimmten hierzu entwickelten Interpretationsansatz zu
begeben, was einem die Moglichkeit bietet, die wichtigsten Spannungs-
linien und moéglichen Kontroversen von Anfang an deutlich werden zu
lassen und auf dem Wege der Auseinandersetzung mit konkreten Argu-
menten und Deutungsvorschligen zu einer addquaten positiven Bestim-
mung des in Frage Stehenden zu gelangen. In einem solchen Diskus-
sionskontext 1d8t sich auch der notwendige Bezug auf entsprechende
Aspekte der Philosophie des Averroes wie auch — in minderem Grade —
der des Aristoteles viel effektiver realisieren, als es etwa in der Form
einer selbstindigen Kurzdarstellung hitte geschehen konnen, wenn
dabei auch mancher Theoriezusammenhang fiir sich unexpliziert blei-
ben mubB.

I11. Die Teleologie des Menschengeschlechts
und die Einbeit des miglichen Intellekts.
Kritik der Gilsonschen Interpretation

Am radikalsten gegen eine «averroistische» Auslegung der fragli-
chen Thesen der Monarchia argumentiert wohl Etienne Gilson in sei-
nem bereits erwihnten Werk Dante et la philosophie'?, wo er der Phi-
losophie in der Monarchia das dritte Kapitel widmet. Auch fiir Gilson
1aBt der Text, in dem sich sogar ein ausdriicklicher Verweis auf den
«Commentator» befindet!?, keinen Zweifel dariiber zu, dafl Dantes
Lehre von dem gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts im wesent-
lichen Zusammenhang mit des Averroes Theorie vom separaten znze/-
lectus possibilis entwickelt wurde. Was freilich den theoretischen Inhalt
und Aussagesinn angeht, so betrachtet Gilson das Verhiltnis zwischen
den beiden Konzeptionen als eines, das vielmehr durch Differenzen

‘2 Siehe Anm. 6.
'3 «Et huic sententie concordat Averrois in commento super hiis que De anima.»
Mon. 1, iii, 9.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 95

denn durch geteilte Auffassungen gekennzeichnet ist. Den — seiner
Auslegung nach — entscheidenden Unterschied beschreibt und begriin-
det Gilson in folgender Weise:

Bei Averroes meine intellectus possibilis «ein Einzelwesen, eine intel-
lektuelle, von jeder Korperlichkeit freie Substanzy» («un étre unigue, une
substance intellectuelle séparée de tout corps»), deren Beziehung zum ein-
zelnen Menschen sich aus dem Sachverhalt bestimme, dal} sein
Erkenntnisvermoégen in der Partizipation an dieser oder jener Erkennt-
nis dieses moglichen Intellekts bestehe. «Ainsi congu, intellect possible
d’Averroés offrait donc a Dante une sorte de genre humain individuel, dont
Dunité serait toujours concrétement réalisée et qui actualiserait a chaque
moment de sa durée la totalité de la connaissance accessible a I’homme. Si
connaitre est la fin de ’homme, on pent dire qu’en cet intellect possible séparé le
genre humain serait, éternellement et en permanence, en possession de sa fin.»
Das letztere lieBe sich aber, so Gilson weiter, mit Dantes Konzeption
tiberhaupt nicht logisch in- Ubereinstimmung bringen, und zwar aus
einem fundamentalen Grund: «S57 Dante avait accepté I'averroisme sur ce
point, sa propre doctrine n’aurait pas eu de raison d’étre puisque, avec ou sans
société universelle, la fin de I’bumanité serait éternellement acquise dans la
permanence de ['intellect possible séparé. » Dieses besagte letzte und hochste
Ziel der menschlichen Spezies werde indes von Dante wesentlich als ein
erst zu erreichendes, und zwar nur unter bestimmten Bedingungen — der
Gewihrleistung des allgemeinen Friedens durch eine universale Regie-
rung — liberhaupt erreichbares gedacht. Wihrend Averroes eine meta-
physische «De-facto-Einheit» des znzellectus possibilis und insofern der
menschlichen Gattung feststelle, posta/iere Dante vielmehr eine noch zu
schaffende universale Gesellschaft, die als m#/titudo «aller individuellen
moglichen Intellekte» ihr gesamtes Erkenntnispotential zur Vollen-
dung zu bringen vermochte. « 377/ renvoze ici a Averroes, ¢’est qu’il trouve en
effet son point de départ dans I’averroisme, mais cela ne signifie pas qu’il s’y soit
installér. '

Fast jede These dieser — deshalb so ausfiihrlich referierten — Gil-
sonschen Argumentation wirft Fragen auf, von deren Beantwortung
vielfach die Stimmigkeit der ganzen Interpretation abhingig scheint
und die nach den beiden Seiten des in Rede stehenden Vergleichs sich
in zwei zunichst getrennt zu behandelnde Hauptaspekte einordnen

"4 Fiir die obige Zusammenfassung samt den angebrachten Zitaten: GiLson 169-

172.



96 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchia»

lassen: a) Gilsons Auslegung der Averroes’schen Theorie des zntellectus
possibilis und: b) seine Interpretation der in der Monarchia entwickelten
Teleologie des Menschengeschlechts.

Wenden wir uns nun dem ersten Fragenbereich zu, so sehen wir uns
zunichst vor die Aufgabe gestellt, semantische Eindeutigkeit beziiglich
des von Dante wie von Gilson verwendeten Begriffs des zntellectus
possibilis herzustellen, indem wir Klarheit dariiber zu erlangen versu-
chen, welches die genaue Bedeutung dieses Begriffs bei Averroes sei. In
seiner Lehre von dem separaten Intellekt, die sich als eine kommen-
tierende Fortsetzung der Philosophie des Aristoteles verstand, stehen
nimlich vielmehr drei andere philosophische Termini im Vorder-
grund: «intellectus materialis», «intellectus agens» und «intellectus specu-
lativus». Ja, der Terminus « intellectus possibilis » kommt weder im Coz-
mentarium magnum in Aristotelis De Anima Libros noch in den Dre:
Abbandlungen iiber die Conjunction des separaten Intellects mit dem Menschen
auch nur an einer einzigen Stelle vor. Der Ausdruck intellectus possibils
bekommt erst bei Thomas, insbesondere in seinem Kommentar zu De
Anima, groBeren theoretischen Stellenwert, um dann durch den latei-
nischen Averroisten Siger von Brabant und seine Questiones in tertinm de
anima zum Terminus technicus der philosophischen Auseinanderset-
zung um die Natur der verniinftigen Seele zu avancieren. '’ Da freilich
bei Siger selbst, dhnlich wie bei Thomas, die Ausdriicke «inzellectus
possibilis » und «intellectus materialis » — ebenso tbrigens wie «zntellectus
possibilis» bzw. «intellectus recipiens» — ein und denselben Begriff nur
unter Hervorhebung unterschiedlicher Sinn- bzw. Funktionsmomente
bezeichnen ', scheint es hinreichend begriindet zu sein, dieselbe termi-

' Siehe in: Sancti Thomae de Aquino Opera omnia, iussu impesagne Leonis XIIL.
P.M. edita. Tomus XLV, 1: Sentencia libri De anima. Cura et studio Fratrum Praedica-
torum Roma, Commissio Leonina; Paris, J. Vrin, 1984, Lib. III, Lectio VII; auch in:
Sancti Thomae Aquinatis, Questiones disputate, editio IX revisa, Taurini-Roma 1953,
Vol. I, 279-364: De Anima, Art. 3. Ferner: Siger di Brabant, Questiones in tertium de
anima — De anima intellectiva — De aeternitate mundi, B. BAzaN, éd. critique, Louvain-
Paris 1972, p. 30ff. Fir ein <aktualisiertes> Bild der — hier auBerhalb des Hauptinteresses
liegenden — Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte der Philosophie des Averroes in der
lateinischen Welt (namentlich im XIII. Jh.) ist vorzugsweise auf P. GAuTHIERS Beitrige zu
verweisen, u.a. auf seine ausfiihrliche Einleitung zu dem o.zit. Leonina-Band sowie auf
seine <Notes sur les débuts (1225-1240) du premier «averroisme»> in: Revue des siences
Dphilosophiques et théologiques 66 (1982) 321-374.

'S «Et ista potentia est intellectus materialis sive possibilis. » Siger di Brabant, op.cit. S. 40
«ltem, intellectus est possibilis. Ergo est passibilis. » Ebd. S. 30.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts o7

nologische Parallelitit in dem uns interessierenden Verhiltnis von
Dante und Averroes gelten zu lassen, so daf3 trotz dieser terminologi-
schen Differenz die Averroismus-Frage der Monarchia in direkter Kon-
frontation mit des Averroes Lehre vom separaten intellectus possibilis
erdrtert werden kann.

Der «Commentator» macht sich dort in origineller Weiterfithrung
die Theorie des Stagiriten zu eigen, derzufolge die menschliche Seele
und insofern auch das Wesen Mensch sich substantial definieren durch
den Besitz des verniinftigen Vermogens, welches dem Menschen frei-
lich urspriinglich nur im Seinsmodus der reinen potentia (6OVOULG)
gegeben ist und erst durch sukzessive Aufnahme von intelligiblen For-
men des zntellectus agens in die Aktualitit (évépyeln) des erworbenen,
spekulativen Intellekts tibergeht. Die verniinftige Seele im Menschen
hat daher mit dem sinnlichen Wahrnehmungsvermégen der sensitiven
Seele die Eigenschaft gemein, daf3 ihre — obengenannte — eigentiimliche
Tatigkeit gleich der der Wahrnehmung von Sinnesobjekten einen «lei-
denden», empfindenden, passiven Charakter hat (vobg nadntikdc, znte/-
lectus passibilis, intellectus recipiens). Wihrend jedoch jedes wahrneh-
mende Vermogen der sensitiven Seele zwar in Hinsicht auf das titige
Wahrnehmen seiner Objekte ein 7z potentia Seiendes ist, dariiber hinaus
aber unabhingig von und «vor» der Aktualitit seiner eigentiimlichen
Tatigkeit auch noch eine aktuale Wirklichkeit (esse in actu) — als kor-
perliches Sinnesorgan — hat, konstituiert sich die Wirklichkeit des ver-
niinftigen Vermoégens einzig und ausschlieBlich im aktualen, vom znze/-
lectus agens «bewegten» Vollzug des Denkens. Der Name «zntellectus
materialis» driickt genau diesen fundamentalen ontologischen Sachver-
halt aus: Das Sein des verniinftigen Vermogens im Menschen ist also —
im Unterschied zum sinnlichen Wahrnehmungsvermégen — nicht im
Hinblick auf die Titigkeit potentiell, d.h. auf die Weise der Materie als
des zu bestimmenden Unbestimmten, zugleich aber etwa hinsichtlich
des korperlichen Organs auch aktuell, sondern es stellt vor seiner
Tatigkeit nichts als reine Potentialitit dar, wodurch sein Verhiltnis zu
den Intelligibilien des intellectus agens analog ist dem zwischen der
materia prima (6An mp@tn) und der substantialen Form (£180¢).!” Diese

' «lllud igitur ex anima quod dicitur intellectus materialis nullam habet naturam et

essentiam qua constituatur secundum quod est materialis nisi naturam possibilitatis, cum denu-
detur ab omnibus formis materialibus et intelligibilibus. » Averrois cordubensis Commentarium
Magnum in Aristotelis De Anima Libros, ed. F.S. CRawrorp (1953), III, 5,12.



98 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

Bestimmung der Natur der verniinftigen Seele als reine Moglichkeit der
materia prima hingt wesentlich mit ihrer Eigenschaft zusammen, «un-
vermischt» mit und unabhingig von dem Korper zu sein — wiederum
die notwendige Bedingung dafiir, dal3 sie alle Formen, wie auch sich
selbst, erkenne.!®

Die wichtige Konsequenz, die sich zunichst aus dem oben Gesagten
in bezug auf Gilsons Argumentation in der Averroismus-Problematik
der Monarchia ergibt, besteht vor allem in der Erkenntnis, daf entgegen
seiner Interpretation der intellectus possibilis (materialis) bei Averroes per
definitionem ungeeignet ist, als « Einzelwesen» und «intellektuelle Sub-
stanz» — die sich ununterbrochen im Zustand der vollkommenen Seins-
aktualitit (= Erkenntnisverwirklichung) befinde — charakterisiert zu
werden.!® Ein Einzelwesen oder eine Substanz heil3t namlich bei Ari-
stoteles wie bei Averroes ein selbstindig der Wirklichkeit nach (i actu)
Seiendes, dessen Sein als Zusammengesetztsein aus Materie (Potenz)
und Form (Akt) bestimmt ist, wihrend weder die Materie noch die
Form fiir sich als selbstindig seiend, also als Substanz anzusprechen
sind. ?° Gilsons Charakterisierung trife eventuell auf den znzellectus agens
oder intellectus speculativas zu, keiner von diesen kommt jedoch im
Zusammenhang der Danteschen Konzeption des zntellectus possibilis
iberhaupt in Frage, weil, wie sich aus dem skizzierten Theorie-Kontext
der Aristotelisch-Averroes’schen Anthropologie und Ontologie ergibt,
die Rede von «Verwirklichung» — in der hier verwendeten Bedeutung
von «einer zu aktualisierenden Potentialitity — auf diese Begriffe gar
nicht sinnvollerweise bezogen werden kann. So gesehen, muf3 aber auch

'8 So auch bei Aristoteles: « Der Geist mul3 also eigenschaftslos sein, doch die Formen
aufnehmen und der Moglichkeit nach derart sein wie die Gegenstinde, aber nicht diese
selber.» Und weiter: «Da nun der Geist alles denkt, so muB3 er ungemischt sein, (...) damit
er es erkenne. (...) So kann er denn auch gar keine andere Natur haben als eben diese,
moglich zu sein. (...) Darum ist es auch nicht anzunehmen, dal} er mit dem Korper
vermischt sei.» Arist. Von der Seele 429 a, 8 ff. Hierzu vgl. in: Drei Abhandlungen tiber die
Conjunction des separaten Intellects mit dem Menschen von Averroes (Vater und Sohn),
aus d. Arab. tbersetzt von Samuel Ibn Tibbon, hrsg. und erldutert von J. HErcz, Berlin
1869, 8-11 (weiter zitiert als: Averroes, Drei Abhandlungen).

'? Siehe: GiLson 170f.

20 In der neueren Literatur wird dieser Sachverhalt nochmals von O. Leaman im
Zusammenhang der Beziehung des intellectus materialis zam intellectus agens hervorgeho-
ben: «The material intellect is not a separate substance distinct from the active intellect, as
we have seen. (...) The material intellect is nothing more than an aspect of potentiality of
the active intellect.» LEAMAN, O., Averroes and his Philosophy, Oxford 1988, 96.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 99

Gilsons Aussage, Averroes’ These von der Einheit des méglichen Intel-
lekts besage eine statische « De-facto-Einheit», wohingegen Dante eine
erst zu realisierende Einheit der menschlichen Gemeinschaft «postu-
lieren, als sehr fraglich beurteilt werden. Denn die von Averroes
behauptete Einheit des moglichen Intellekts bedeutet seinem ontischen
Status als znzellectus materialis gemil wesentlich eine Einheit im reinen
Vermogen, in der Anlage zu etwas, in einer erst zu aktualisierenden
potentia. Insofern laBt sich hier keineswegs, wie Gilson es tut, von einer
menschheitsteleologischen Umdeutung und «Umsetzung» der Aver-
roes’schen formalontologischen Idee des separaten inzellectus possibilis
durch Dante sprechen, sondern gerade von Dantes genauestem Ver-
stindnis und der Ubereinstimmung mit Averroes und Aristoteles in der
Auffassung dariiber, wie das Wesen des Menschen und das natiirliche
Ziel seines Strebens miteinander verbunden sind.

Die Verwirklichung des méglichen Intellekts, der Ubergang von
der Zabula rasa des intellectus materialis zam aktualen Besitz der Erkennt-
nis in dem vermittels des 7nzellectus agens erworbenen intellectus specula-
tivus, ist nun fiir den Menschen nach der Aristotelischen Philosophie
kein seinem Wesen und Sein duBBeres Ziel, das von thm etwa in seiner
Freiheit moglicherweise ins Auge gefalit und zu erreichen gesucht
wiirde, wobei der Ausgang dieses Bemiihens, wie bei so vielem anderem
Streben, eine offene praktische Angelegenheit, eventuell mit morali-
schen Folgen, bliebe. Dieses Z7e/ ist sein Wesen selbst. Allem dem
Wechsel und Werden unterliegenden Seienden kommt nimlich die sein
Was-Sein konstituierende Wesenheit, seine substantiale Form (gidoc,
ovola) zunichst nur auf die Weise der reinen Anlage und Potenz
(8Vvoulg) zu; in diesem Sinne ist sie — und analogerweise auch das
Seiende als «dieses Wesen» — also noch gar nicht, sondern muf} erst
durch Titigkeit zu ihrem Sein als Vollendung (évteréyeia, Evépyela)
gelangen. Demzufolge fillt das Ziel der eigentiimlichen Tatigkeit des
Menschen: «actuare semper totam potentiam intellectus possibilis » mit der
Erreichung seines eigenen Wesens, der aktualisierten Verniinftigkeit
zusammen.?! Und wenn Dante nun dieses Ziel als ein dem ganzen

2! «Es hat sich bereits aus diesem Verhiltnis herausgestellt, daf der active Intellect
nicht blof} als Agens des materiellen Intellects Ursache ist, sondern derart, daB3 er auch
seine letzte Vollkommenheit ist nach der Art der Form und des Endzwecks (...).» Aver-
roes, Drei Abhandlungen 36. Es ist iibrigens fiir die Scholastik, namentlich aber fiir den
Thomismus, charakteristisch, die Zweckursache tendenziell auch dort transzendent auszu-



100  Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

Menschengeschlecht gemeinsames definiert, so deutet er Averroes hier-
mit nicht um, sondern iibernimmt genau dessen Lehre vom separaten
intellectus materialis, in der ebenso deutlich — Aristoteles folgend — das
Wesen des Menschen als sein substantiales T€Aog und seine zu errei-
chende évtedéyera zugleich gedacht wird. Dantes Annahme eines der
menschlichen Gattung gemeinsamen Ziels der vollstindigen Verwirk-
lichung des moglichen Intellekts hat aulerdem tiberhaupt logisch nur
einen Sinn unter der Voraussetzung des Averroistischen Lehrsatzes, daf3
dieser Intellekt selbst ein dem ganzen Menschengeschlecht Eines sei. ??
Wire er denn kein der Spezies Mensch gemeinsamer identischer, dann
ergibe es einfach keine Logik, von dessen kollektiver Verwirklichung
durch die gesamte menschliche Gattung zu sprechen. Es gibe in sol-
chem Falle nichts, was die Menschheit in diesem Sinne nur kollektiv
verwirklichen sollte und kénnte. Daraus resultiert aber wohl eindeutig
die Feststellung, dafl Dantes Lehre vom eigentiimlichen und letzten
Ziel des Menschengeschlechts die These von der Einheit des intellectus
possibilis logisch impliziert. **

Ein Problem bedarf allerdings in diesem Zusammenhang noch
genauerer Auseinandersetzung. In einem bestimmten Sinne hat Gilson
nimlich recht, wenn er sagt, da3 des Averroes Konzeption des separa-
ten intellectus possibilis zufolge das Menschengeschlecht sich notwendi-
gerweise «ewig und ohne Unterbrechung im Besitz seines Zieles befin-
de» («/a fin de I’bummanité serait éternellement acquise»). Ist der mogliche
Intellekt als reiner materialis also stoffliches, unbestimmt potentiales
Element gegeniiber dem formenden ntellectus agens definiert worden,
so mul} er auch nach Aristoteles mit Notwendigkeit ins Esse-in-actu

legen, wo sie bei Aristoteles vielmehr als dem Wesen immanente éviedéysio und évépysia
gedacht ist. Dieser Deutungstendenz fillt offenbar auch Gilsons Dante-Interpretation in
diesem Punkt zum Opfer.

2 So bemerkt auch Nardi, daB3 es infolge der Gilsonschen Interpretation nicht ganz
verstindlich bliebe, warum sich Dante hier mit Nachdruck auf Averroes beruft. Narpr, B.,
Dante e la filosofia, in: ders., Nel mondo di Dante, Storia e letteratura, 5, Roma 1944,
233.

* Als sinnmiBig wenig plausibel und die Sachlage eher verdunkelnd ist vor diesem
Hintergrund die nicht selten anzutreffende Praxis zu bewerten, sich in der Erérterung des
Problems anstelle des originidren Begriffs des intellectus possibilis solcher systematisch
weniger <verbindlichen> — aber auch aussagenden — Formulierungen wie etwa «Erkennt-
nismoglichkeiten der Menschheity» zu bedienen. Siche z B. in: Mon. Einl. 53. Weder der
Text noch der philosophisch-begriffsgeschichtliche Kontext liefern denn fiir solche «<freie»
Deutung eine hinreichende Begriindung, und der Wert der besseren Allgemeinverstind-
lichkeit wiegt hier — m. E. — die Verluste in der Sachadiquanz nicht auf.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 101

tibergehen und also im spekulativen Intellekt verwirklicht werden. Dies
gilt aus zwei fundamentalen Griinden: Erstens, in dem die Wirklichkeit
des Seienden konstituierenden Prinzipienpaar Materie-Form resp. Po-
tenz-Akt 148t sich das materielle, potentielle Prinzip (dpyn) immer nur
relativ-reduktiv vom Standpunkt der vorliegenden aktualisierten Sub-
stanz aus determinieren, deren «Zugrundeliegendes» und Moglichkeit
es allein ist. Demgemal3 kann der intellectus materialis nur gedacht wer-
den, wenn es sozusagen den aktualen, erworbenen intellectus speculativus
schon gibt. Zweitens ist bereits infolge des ebenfalls von Aristoteles
stammenden und von Dante ausdriicklich iibernommenen Grundsat-
zes, daf3 die Natur nichts vergeblich hervorbringe?, ginzlich ausge-
schlossen, daf3 der agierende und der mogliche Intellekt ihre Bestim-
mung, den menschlichen spekulativen Intellekt zustande zu bringen, je
verfehlen konnten. Diesen Sachverhalt bringt Philip Merlan daher
triftig auf die denkbar knappe Formel, indem er Averroes referierend
sagt: «Der einzelne Mensch denkt nicht immer und nicht alles. Das
Menschengeschlecht als Ganzes aber denkt immer und alles.»?> Die
Aktualisierung des moglichen Intellekts stellt mithin fiir Averroes
einen Zustand dar, der sich bereits in seiner naturnotwendigen Voll-
endung befindet und durch immerwihrendes «kollektives» Denken der
menschlichen Gattung in dieser Vollendung stindig verwirklicht wird.
Dies rechtfertigt jedoch noch keinesfalls Gilsons Rede von dem «Aver-
roes’schen» intellectus possibilis als «Einzelwesen» bzw. «Intellektueller
Substanz». Angemessen ist es hingegen zu sagen: Der zntellectus possibilis
ist reine Potentialitit, die aber notwendigerweise als bereits durch die
«Bewegung» des intellectus agens verwirklicht oder genauer: permanent
verwirklicht werdend zu denken ist; die Spezies Mensch befindet sich
also schon im Besitz der aktualisierten geistigen Substanz — der des
intellectus speculativus!

Wie verhilt es sich nun damit bei Dante? Die hier von Gilson
vertretene Auslegung, die auch sonst in der Literatur nicht selten
anzutreffen ist, faBt die in der Monarchia entwickelte Lehre vom

24« Propter quod sciendum primo quod Deus et natura nil otiosum facit, sed quicquid prodit
in esse est ad aliquam operationem.» Mon. 1, iii, 3.

35 MERLAN, P., Averroes iiber die Unsterblichkeit des Menschengeschlechts, in: ders.
(Hg.), P., Kleine philosophische Schriften, Hildesheim 1976, 483. Gerade dieser Umstand
bildet bei Averroes das Motiv dafiir, den intellectus materialis als eine separate, der gesamten
Gattung Mensch gemeinsame Einheit zu bestimmen. Vgl. in: Averr. De Anima
Liber 111, 5.



102 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchiay

gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts dahingehend auf, daf} es
sich hierbei um ein noch nicht realisiertes und also im genuinen Sinne
zu erreichendes Ziel handle, das folglich auch — etwa unter Nichterfiil-
lung bestimmter Bedingungen — verfehlt werden kénne. Achtet man
allerdings genau auf Dantes Formulierungen in den einschligigen Text-
passagen, so stellt man vielmehr fest, welch aufmerksamen Leser der
Kommentator in Dante gefunden hat. Sein zentraler, die Ausfithrungen
zu diesem Thema zusammenfassender Satz lautet namlich: «Satis igitur
declaratum est quod proprium opus humani generis totaliter accepti est actuare
semper totam potentiam intellectus possibilis. »*¢ Indem Dante also die
Verwirklichung des zntellectus possibilis als einen permanenten Zustand
anspricht, dessen Gewihrleistung gleichermallen das wesenseigentiim-
liche Zie/ (finis), Werk (opus) und 1itigkeit (operatio) der menschlichen
Gattung ausmacht, befindet er sich gerade in einfachem Einklang mit
dem oben charakterisierten Averroes’schen Verstindnis des Pro-
blems.?” Die von Gilson fiir eben diesen Aspekt behauptete entschei-
dende Divergenz, im Unterschied zu des Averroes Theorie der Ver-
wirklichung des separaten Intellekts trete Dante hier als Herold eines
erst einmal, und zwar nur unter bestimmten Bedingungen, zu errei-
chenden Zieles auf, ist somit eindeutig zu verneinen. |

Der Grund dieser Mi3deutung liegt allem Anschein nach darin, daf3
das Verhiltnis zwischen der Verwirklichung des moglichen Intellekts
und dem dieser untergeordneten Ziel der Herstellung und Erhaltung
des Weltfriedens, was den nichsten logischen Schritt in Dantes Theorie
darstellt, von Gilson falsch interpretier wird. «Pas de société humaine
universelle, pas de paix; pas de paix, pas de possibilité pour 'homme de
développer au maximum son aptitude a connaitre le vrai ni par conséquent

26 Mon. 1, iv, 1 Hervorhebungen von mir.

7 Diesbeziigliche Ubereinstimmung von Averroes und Dante wird auch — wenn
auch systematisch nicht umfassend durchgefiihrt — von Nardi gegen Gilsons Position
geltend gemacht. Zu Averroes: «Percid questo (intellectus possibilis — R.Q.), unico ed
eterno in se stesso, ha bisogno di essere eternamente unito a una moltitudine d’individui,
umani, dei quali non pud fare a meno.» Und zu Dante im Zusammenhang der Unter-
scheidung von dies- und jenseitiger Hinordnung des menschlichen Wesens und Tuns: «Piu
esitante ¢ il Gilson nel riconoscere un’influenza averroistica nella separazione che Dante fa
del fine naturale dell'uomo dal fine soprannaturale. Ma, anzi tutto, questa separazione & la
logica conseguenza dell’avere ammesso con gli averroisti che ¢’ un fine proprio del-
'umanita in quanto tale, consistente nell’attuazione di tutta la potenza dell’intelletto
possibile.» NArDI 233 u. 235.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 103

d’atteindre sa fin.»*® Die letztgenannte Konsequenz wiirde natiirlich zu
der Lehre des Averroes im Widerspruch stehen. Sie ist aber — entgegen
der zitierten Auffassung — in der Logik der Monarchia iiberhaupt nicht
impliziert. Der Weltfrieden selbst wird von Dante, wie wohl nicht
anders denkbar, als ein Ziel ins Auge gefal3t, von dessen Erreichung die
Menschheit noch um einiges entfernt ist und das von ihr auch verfehlt
werden kann. Der Autor der Monarchia begeht jedoch gerade nicht den
Fehler — aus der «averroistischen Perspektive» —, den ihm Gilson hier
im Sinne des Unterscheidungsmerkmals hineininterpretiert, diesen
Zustand des Weltfriedens als notwendige Bedingung fiir die Verwirkli-
chung des zntellectus possibilis zu setzen. Wieder einmal erweist sich der
florentinische Dichter als ein dullerst aufmerksam und pizise differen-
zierender Theoretiker — mehr als mancher seiner Interpreten. Der
Weltfriede, sagt er nimlich, sei der beste Weg und Umstand, unter
welchem die Menschheit ihr eigentiimliches Werk «mit grifSter Freibeit
und Leichtigkeit » vollbringen konne ?° — von «notwendiger Bedingung»
ist indessen keine Rede.?° Die Stringenz von Dantes Argumentations-
logik leidet durch diesen Sachverhalt freilich — entgegen dem sich hier
moglicherweise einstellenden Anschein — keinen Schaden. Der obwal-
tenden Fragestellung nach der Notwendigkeit der Weltmonarchie wird
beweislogisch durchaus Rechnung getragen; denn die Notwendigkeit
der Monarchie bezieht sich nicht auf die Verwirklichung des inzellectus
possibilis selbst, sondern auf das Wohl der Menschheit, den Zustand, in
dem sie diese ihre wesenseigentiimliche Titigkeit am besten und leich-
testen vollziehen kann: den Weltfrieden.

Erst also, wo er tiber die Bedingungen fiir die Herbeiftihrung und
dauerhafte Aufrechterhaltung des Zustandes des allgemeinen Friedens
nachzudenken beginnt, was die Untersuchung zu der das Hauptthema

%8 GiLson 171,

2 «Et quia quemadmodum est in parte sic est in toto, (...) patet quod genus humanum in
quiete sive tranquillitate pacis ad proprium suum opus, quod fere divinum est iuxta illud « Minuisti
eum panlominus ab angelis», liberrime atque facillime se habet.» Mon. i, 2, sowie weiter: « Es
hiis ergo que declarata sunt patet per quod melius, ymo per quod optime genus humanum pertingit
ad opus proprium.» Ebd. 1, iv, 5.

30 Indes betont Gilson noch einmal: «Dante n’est solidaire des autorités qu’il invoque
que dans la mesure ou elles suggérent, préparent ou confirment sa propre doctrine sur le
meilleur moyen d’assurer la paix universelle dans laquelle le genre humain ne saurait
atteindre sa fin.» GiLsoN 172. Auch die Herausgeber der hier zugrundeliegenden Reclam-
Edition der Monarchia interpretieren in der Einleitung in diesem Sinne: « Wenn diese
Aktualisierung (des intellectus possibilis — R.O.) das Ziel der Menschheit ist, dann ist der
allgemeine Friede die unabdingbare Voraussetzung dafiir.» Mon. Einl. 54.



104  Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchia»

des Traktats bildenden politischen Auseinandersetzung tiberleitet, fingt
Dante an, als politischer Reformer zu sprechen und als «Herold» einer
zukiinftigen, besseren Welt, die es noch erst zu schaffen gilt. Dieser
hauptthematische, politisch-theoretische Teil seiner Theorie, der in der
Friedensidee seinen logischen Ausgangspunkt — als Prinzip — hat, muf3
aber eindeutig unterschieden werden von der dieser Friedensthese noch
vorgingigen und sie fundierenden philosophischen Grundlegung, um die,
als Lehre von der kollektiven Verwirklichung des intellectus possibilis, es
bei der erdrterten Averroismus-Frage der Monarchia alleine geht.?!
Behilt man diese wichtige Unterscheidung im logischen Aufbau der
Monarchia nicht konsequent genug im Auge, so kann man zu der irre-
fithrenden Auslegung kommen, Dante weiche von der Averroes’schen
Lehre vom separaten zntellectus possibilis entscheidend ab, indem er
dessen philosophische Intellekttheorie politisch umdeute. Wahr ist hin-
gegen, dal} er aus dieser Theorie politisch-programmatische Konse-
quenzen zieht, ohne dadurch an deren tragenden Aussagen selbst
irgendetwas zu modifizieren, geschweige sie zu verneinen. Die in der
Averroismus-Debatte so hiufig in Anspruch genommene Originalitit
des Ansatzes der Monarchia bezieht sich folglich auf die neuartige wis-
senschaftliche ErschlieBung der politischen Thematik auf der Basis
tradierter philosophischer Theoreme. Sie iibertrigt sich aber deswegen
noch nicht gleichsam automatisch auf diese philosophischen Auffassun-
gen selbst. 32

31 Ebenso deutlich darf es bereits aus den bisherigen Ausfiihrungen geworden sein,
dal3 es hier nicht im mindesten um die viel allgemeinere und interpretatorisch anders
gelagerte Frage geht, ob etwa Dante ein Averroist gewesen sei. Daher sind jene Gesichts-
punkte, die auf ein Gesamtbild der Person Dantes hinsichtlich seiner «Weltanschaung»
oder gar Glaubensposition abzielen, fiir die hier diskutierte rein theoretische Uberstim-
mungsfrage ginzlich auBler Interesse. Auf die Schwierigkeiten, in Dantes Gesamtwerk
einen in sich kohirenten, widerspruchsfreien Averroismus zu rekonstruieren, weist zuletzt
insbesondere R. Morghen hin. Beziiglich der fraglichen Thesen der Monarchia geht die
Darstellung nicht iiber eine allgemeine Feststellung vorliegender inhaltlicher Verwand-
schaft hinaus. Vgl. MorGHEN, R., Dante profeta. Tra la storia e I'eterno, Milano 1983,
781., 82.

32 Ein Beispiel fiir solcherart iberspannte Inanspruchnahme der Originalitit Dantes
bietet in diesem Zusammenhang die — sonst so lehrreiche — Einleitung zur Monarchia, wo,
auf S. 53, argumentiert wird: «Dante wendet, wie Nardi iiberzeugend gezeigt hat, diese
naturphilosophische Doktrin auf die Erkenntnistheorie an und entwickelt eine Lehre des
Intellekts, die weder thomistisch noch averroistisch ist. Zwar hilt er an der aristotelischen
These fest, der Mensch sei Mensch durch die Vernunft, aber er verleiht diesem Theorem
eine soziale und gesellschaftliche Dimension: Die Erkenntnis als letztes Ziel des Men-
schen ist ein kollektives Werk, an dem alle Menschen mitarbeiten.» Konfrontiert man



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 105

IV. Zusammenfassung — Ausblick

Der hier naturgemill in etwas verkiirzter Form unternommene
Versuch, in der Frage, inwiefern zwischen der von Dante hauptsichlich
im Ersten Buch von Monarchia entwickelten Lehre vom gemeinsamen
Ziel des Menschengeschlechts und des Averroes Theorie des separaten
intellectus possibilis resp. materialis inhaltliche Ubereinstimmung besteht,
einer adidquaten Antwort niher zu kommen, hat hauptsichlich zweier-
lei als Ergebnis gebracht. Der kritische Ertrag der Uberlegungen bezieht
sich vornehmlich auf die mittlerweile klassisch — wenn auch nicht
unumstritten giiltig — gewordene Interpretation von E. Gilson, betrifft
aber in manchem Punkt zugleich allgemein bestimmte Argumenta-
tionsweisen, die sich zum Teil bereits als vorherrschende Auslegungs-
tendenzen in der einschligigen Danteliteratur etabliert zu haben
scheinen. Konkret in unserer Averroismus-Frage ist gerade in der
durchgefiihrten Auseinandersetzung mit Gilson eine, wie es scheint,
typische Sichtweise deutlich geworden, die einzelne interpretatorische
Probleme vordergriindig im Lichte des als giiltig angesehenen «Ge-
samtbildes» oder einer «Gesamtperspektive» betrachtet und zu l6sen
versucht. Hier hatte dies zum Resultat, dal3 das unbezweifelbar hohe
Urteil iiber die Originalitit des Danteschen Werkes, der Monarchia als
ganzer, unachtsamer- und diesmal auch verfilschenderweise — wie ich
gezeigt zu haben glaube — auf einen bestimmten in Frage stehenden
Teilaspekt zuriickprojiziert wird. So wichtig, ja unumginglich die Ein-
beziehung des jeweils relevanten weiteren Kontextes eines Problems
auch ist, hat man einmal ein solches sachliches Problem prizise defi-
niert und umgrenzt, so gilt es in erster Linie, sich mit ihm in seinen
eigenen Grenzen und Fragen auseinanderzusetzen. Und gerade in die-
ser Hinsicht erscheint Gilsons Interpretation als besonders defizient.
Vor allem sein zentrales Argument, Averroes verstehe unter intellectus
possibilis eine bereits im Zustand ewiger, permanenter Verwirklichung
befindliche Entitit, wihrend es sich bei Dante hier um ein noch nicht

diese Aussage mit dem hier gemeinten, oben prisentierten Theoriehintergrund der Ari-
stotelischen und der Averroesschen Philosophie, so stellt sich die Frage, worin sie den
behaupteten Unterschied zu der letzteren effektiv bezeichnet. So berechtigt die Bemii-
hung, der Eigenstindigkeit von Dantes Denken gerecht zu werden, im allgemeinen ist, die
aktualisierende Rede von «sozialer und gesellschaftlicher Dimension» alleine wird die
Differenzen und Eigenleistungen nicht dort begriinden kénnen, wo sie der Sache und dem
Sinne nach nicht vorhanden sind.



106  Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes « Monarchia»

realisiertes Ziel handle, erwies sich als duBerst zweifelhaft, ja konse-
quent gesehen als falsch. Durch den Rekurs auf die Philosophie des
Aristoteles und auf den dort geltenden ontologischen Zusammenhang
von «Ziel» (€vtedéyera), « Akt» (Evépyera) und « Wesen-Sein» (ovoia) ist
vielmehr deutlich geworden, dafl Dantes Bestimmungen zum Thema
Verwirklichung des moglichen Intellekts — wenngleich nicht ausfiihr-
lich dargelegt — geradezu verbliiffend genau dem Averroes’schen Ver-
stindnis und seiner Auffassung dieses alten philosophischen Problems
entsprechen. Daf3 dieses Problem selbst in dem logischen und thema-
tischen Aufbau des Traktats lediglich den fundierenden Ausgangspunkt
und sozusagen nur die «Zwischenstation» zu der eigentlichen politisch-
theoretischen Untersuchung darstellt, indert nichts an diesem Sachver-
halt selbst.

Es braucht kaum betont zu werden, da3 mit der hier behandelten
Frage das Thema Averroismus in der Monarchia noch keineswegs
erschopft ist. Gerade in Hinsicht auf den genauen Stellenwert der
Theorie des zntellectus possibilis im Gesamtkonzept der Monarchia mii3te
in der nichsten Folge die Aufgabe in Angriff genommen werden, die
hier erhaltenen Ergebnisse mit anderen wichtigen Aspekten des Ansat-
zes zu konfrontieren und auf eventuelle inhaltliche Verbindungen hin
zu untersuchen. Die im weiteren Verlaufe des Traktats durchgingig in
Anspruch genommene Beweisfigur reductio ad unum, deren ausschlief3-
lich auf die weltliche Ordnung der zeitlichen Herrschaft beschrinkte
Anwendung von Dante bekanntlich ebenfalls averroistische Ziige trigt,
wire in diesem Zusammenhang als nichstliegendes Untersuchungsob-
jekt anzusprechen. Und weil iiberhaupt die zentrale Aussage des Wer-
kes, die gegenseitige Autonomie der weltlichen und der religitsen auc-
toritas, in direkter Verwandtschaft mit der schon eingangs angespro-
chenen averroistischen Trennung von Glaube und Vernunft zu sehen
ist, konnte und sollte auch weiterhin gefragt werden, ob die mit Aver-
roes als permanent erhaltende Aktualisierung des einen, ewigen znzel-
Jectus possibilis gedachte Zielbestimmung der Menschheit nicht auch
insofern ein wichtiges Fundament fiir diese politische Theorie liefert,
als dort wie hier die Ablehnung einer ¢ranszendenten Instanz hinsichtlich
der direkten Determination der natiirlichen Ordnung die obwaltende
ideelle Perspektive des ganzen Ansatzes zu bilden scheint. Diese Fragen
und zu priffenden Hypothesen weisen aber bereits auf den weiteren
thematischen Horizont der hier diskutierten Problematik hin und somit
auch iiber den Rahmen dieses Aufsatzes hinaus.



	Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes "Monarchia" und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts : zur Wertung des Averroismus der Monarchia

