
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes "Monarchia"
und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts : zur
Wertung des Averroismus der Monarchia

Autor: Ogot, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Ogor

Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts

in Dantes «Monarchia» und
des Averroes Lehre von der Einheit des

separaten Intellekts

Zur Wertung des Averroismus der Monarchia

I. Einleitung

Fragt man nach dem systematischen Beitrag Dantes zur politischen
Theorie seiner Zeit, dann wird man der Monarchia zweifellos eine

Schlüsselstellung in seinem Schrifttum einräumen müssen. In dem aller
Wahrscheinlichkeit nach in der Zeit um 1317 entstandenen Traktat1
unternimmt Dante den Versuch, die Autonomie der weltlichen aucto-
ritas des Kaisers gegenüber dem Papsttum mit philosophischen Mitteln
zu begründen. Der wissenschaftliche Anspruch des Werkes zeigt sich
bereits in seinem, von dem der Göttlichen Komödie so verschiedenen,
theoretisch-argumentativen Stil, vor allem aber in seiner logischen
Struktur, die konsequent dem scholastisch-aristotelischen
Wissenschaftsparadigma entspricht. Dies gilt nicht nur in Hinsicht auf den

formallogischen Aspekt: die in den Argumentationsgängen regelmäßig
in Anspruch genommenen syllogistischen Schlußfolgerungsfiguren,
sondern nicht minder wesentlich für die Art und Weise, wie die lei-

1 Zur Datierung der Monarchia sei vor allem verwiesen auf F. Baethgens Studie « Die
Entstehungszeit von Dantes Monarchia», München 1966 (Bayerische Akademie der
Wissenschaften, Phil-hist. Klasse, Sitzungsberichte H. 5).



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 89

tenden Fragestellungen formuliert und die Antworten auf dieselben

begründet werden. Der Beantwortung von drei Zweifelsfragen sind die
drei Bücher derMonarchia gewidmet: (1) Ist die Monarchie für das Wohl
der Welt notwendig?, (2) Hat das römische Volk von Rechts wegen das

Amt des Monarchen für sich in Anspruch genommen?, (3) Hängt die
auctoritas des Monarchen unmittelbar von Gott oder von seinem
Stellvertreter ab?2 Insbesondere aber die Untersuchung der ersten veranlaßt
den Autor direkt dazu, seine Betrachtungen explizite auf eine
philosophischen Grundlage zu fundieren. So nimmt er mit den dort entwik-
kelten Auffassungen und Konzeptionen zu einigen zentralen Themen
der theoretischen wie praktischen Philosophie Stellung, womit sein
Ansatz auch einen wichtigen Beitragswert in der philosophischen
Theorie-Diskussion gewinnt.

Unter den vielen bisher unternommenen Versuchen, Dantes
philosophisches Denken in den Traditionsströmungen der Philosophie, sei

es im Sinne der faktischen Beeinflussung, sei es in dem der systematischen

Verwandtschaft, zu lokalisieren, kam der Frage nach dem
Averroismus in der Monarchia von Anfang an nicht nur große theoretische
und werksystematische Bedeutung, sondern über Jahrhunderte hinweg
auch eine theologisch-ideenpolitische Brisanz zu. Noch im 14. Jahrhundert

machte der Dominikanertheologe Guido Vernani in seiner Schrift
De reprohatione Monarchiae (1327-1334) Dante den Vorwurf, die von
der Kirche als irrtümlich verurteilten Thesen der Lehre des Averroes in
der Monarchia vertreten zu haben.3 Wie es mit der Berechtigung des

Vorwurfs faktisch auch stehen mag: Nach den bereits frühzeitig erfolgten

kirchlichen Verurteilungen4 fand Dantes systematisches Hauptwerk

schließlich im 16. Jh. Eingang in den Index verbotener Bücher,
von dem es erst 1881 auf Befehl Leos XIII. gestrichen wurde.5

2 Mon. I, ii, 3 (Hier zitiert nach: Dante Alighieri, Monarchia, lateinisch/deutsch,
Einl., Übers, und Komm, von R. Imbach und C. Flüeler, Reclam Universal-Bibliothek
Nr. 8531, Stuttgart 1989).

3 Kaeppeli, Th., Der Dantegegner Guido Vernani O.P. von Rimini, in -.Quellen und

Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken, hrsg. XXVIII (1938) 107-146.
4 So vom Kardinallegaten Bertrand de Ponjet unter dem Pontifikat Johannes XXII.,

der das Buch als häretisch öffentlich verbrennen ließ. Siehe in: Kraus, X. F., Dante. Sein
Leben und sein Werk, sein Verhältnis zur Kunst und zur Politik. Berlin 1897, 271 f.

5 1554 in den Venezianer Index; dann in den Römischen übernommen. Vgl.
ebd. S. 281.



90 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

In der philosophisch-interpretatorischen Frage des Averroismus der
Monarchia begann mit der Zeit eine der ursprünglichen Averroismus-
These distanzierter gegenüberstehende Auffassung zu überwiegen, die
die Eigenständigkeit und Originalität von Dantes Konzeptionen in den

fraglichen Aspekten seines Traktats betont. Etienne Gilson, vom
Neothomismus herkommend, geht sogar so weit, zu erklären: «...je ne crois

pas qu'onpuisse trouver dans ses œuvres une seule thèse averroïste définie qu'il
ait certainement soutenue comme vraie».6 Bei den angesprochenen
«eindeutig averroistischen Thesen» handelt es sich bekanntlich vor allem

um Averroes' Lehre von der Einheit des getrennten - der Spezies
Mensch gemeinsamen - «möglichen Intellekts» (intellectuspossihilis), die
nicht zuletzt wegen ihrer - naheliegenden - theologischen Konsequenzen,

Verneinung der Unsterblichkeit der individuellen Seele, zu einer
der meistdiskutierten Streitfragen der scholastischen Philosophie wurde.

Die zweite für den Averroismus kennzeichnende These ist
metatheoretischen Charakters und läßt sich stichwortmäßig wiedergeben als

radikale Trennung von Glaube und Vernunft, von Theologie und
Philosophie, indem die autonome und unrelativierbar <wahrheitsfähige>
Erkenntniskompetenz der Philosophie auf der alleinigen Basis der
natürlichen Vernunft behauptet wird.

Hier soll der Frage des Averroismus der Monarchia wieder einmal
nachgegangen werden. Der ersten der obengenannten averroistischen
Thesen werde ich dabei im Rahmen dieser Fragestellung größte
Aufmerksamkeit schenken. Die Frage folglich, inwiefern Dante in seiner

Begründung der universalen Monarchie auf des Averroes Lehre vom
«getrennten möglichen Intellekt» rekuriere, soll hier der eigentliche
Gegenstand der Auseinandersetzung sein, während die weit weniger
kontroverse Problematik der Trennung von Vernunft und Offenbarung
oder von Philosophie und Theologie in der Monarchia im Hintergrund
bleiben muß. Außer dem zweifellos zentralen Stellenwert, den dieses

genuin philosophische Thema für ein adäquates Verständnis des gesamten

in dem Traktat entworfenen Ansatzes hat, ist die Wiederaufnahme
der Averroismus-Frage nicht zuletzt durch den Umstand motiviert, daß

die diesbezüglich in der Dante-Literatur geführte interpretatorische
Auseinandersetzung, trotz einer gewissen Kompaktheit der Problematik

sowie einer Reihe fundiertester hierzu gelieferter Beiträge, sich noch

keineswegs als in jeder Hinsicht abgeschlossen präsentiert, wo kein

6 Gilson, E., Dante et la philosophie, Paris 1939, 166; weiter zitiert: Gilson...



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 91

Wort mehr hinzuzufügen wäre. So erscheint es jedenfalls den Versuch

wert, über die Rekonstruktion der Hauptaspekte des Problems hinaus

einige Interpretationsgesichtspunkte herauszuarbeiten, die zu einer

vollständigeren Bestimmung des in Frage stehenden Verhältnisses

beitragen könnten. Dabei ist, um Mißverständnissen vorzubeugen, schon

an dieser Stelle festzuhalten, daß das Interesse dieses Aufsatzes zunächst
ausschließlich dasjenige einer in systematischer Absicht geführten
Interpretation ist. So stellt sie beispielsweise keinen Versuch dar, die Frage zu

beantworten, inwiefern Dantes Traktat sich etwa in die Strömung des

sogenannten «lateinischen Averroismus» einreihe, eines Gebildes, dessen

genaue philosophiegeschichtliche Gestalt selbst — wie R. Imbach
überzeugend gezeigt hat — vielen Zweifelsfragen unterliegt.7 Das alleinige

Ziel, das sie verfolgt, ist, einen bestimmten Aussagenzusammenhang-

den die hauptsächlich im ersten Buch der Monarchia entwickelte
Konzeption einer universellen Teleologie der menschlichen Gattung
ergibt - auf dessen inhaltliche Ubereinstimmung mit des Averroes Theorie

von der Einheit des getrennten möglichen Intellekts hin zu untersuchen.

8

II. Die Lehre von dem gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts

in der Monarchia

Nachdem Dante die «zeitliche Monarchie» als «unicusprincipatus et

super omnes in tempore vel in hiis et super hiis que tempore mensurantur»
definiert und die drei leitenden Zweifelsfragen der Untersuchung am

Anfang des Kapitels ii formuliert hat, geht er im weiteren Verlaufdieses

Kapitels sowie in den darauf folgenden Kapiteln iii, iv des ersten Buches
dazu über, das Prinzip zu bestimmen, im Rekurs auf welches das

Erkenntnisgebäude seines Traktats beweislogisch fundiert werden

7 Imbach, R., L'Averroïsme latin du XIIIe siècle, in: Gli studi di filosofia medievale
tra Otto- e Novecento; a cura di R. Imbach e A. Maierü, Roma 1991, 191-208.

8 In diesem Sinne formuliert auch Imbach im kritischen Bezug auf die methodischen
und systematischen Unzulänglichkeiten der Debatte um den «lateinischen Averroismus»
die programmatische Forderung: «Au lieu de courir après l'ombre de ce fantôme, il
convient d'étudier l'utilisation d'Averroès dans les textes.» Ebd. 207.



92 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

kann.9 Und weil die Fragerichtung der Untersuchung auf die Notwendigkeit

einer universalen Regierung über die gesamte Menschheit zielt,
so muß dieses Prinzip vor allem anderen ein solches sein, das die
verschiedenen menschlichen Gemeinschaften zu einem Einen werden
läßt. Unter den vier Prinzipien (Ursachen) des Seienden wird nun für
den Bereich der Politik, als dem Gebiet des Handelns und des Bewirkbaren

(in operabilibus) angehörend, das letzte Ziel (Zweckursache) als

der Grund und das gesuchte Prinzip formal bestimmt (Mon. I, ii, 5,7),
«denn das Endziel ist der Ursprung der Handlung»10. Die Suche nach
dem Prinzip der logischen Beweisordnung der Untersuchung fällt somit

- ganz im Sinne der Korrelativität von Sein und Gedanke - zusammen
mit der die Ursachenordnung des Seienden betreffenden Frage, welches
das gemeinsame Ziel der universalen Gesellschaft der menschlichen

Gattung sei. Denn daß es ein solches gibt, erhellt nach Dante mit
Evidenz bereits aus dem allerobersten Satz, daß die Natur - die Kunst
Gottes — nichts, folglich auch nicht die menschliche Gattung, ohne
einen bestimmten Zweck hervorbringe.

Dieser Zweck, welcher der Ins-Dasein-Setzung eines jeden Wesens

zugrunde liegt, besteht immer in der eigentümlichen Tätigkeit dieses

Wesens, die sich ihrerseits durch das Äußerste der in dessen Natur
angelegten Möglichkeit (potentia) definiert. Demgemäß gilt: «Que autem

sit ilia, manifestum fiet si ultimum de potentia totius humanitatis appareat»

(Mon. I, iii, 4). Da das ultimum de potentia im Hinblick auf die Bestimmung

der Art und somit die Definition des Was-Seins eines Wesens von
Dante im Sinne von differentia specifica verwendet wird, gelangt er- der
Aristotelischen Hierarchie der Vermögen folgend — zu dem Ergebnis,
daß die eigentümliche Tätigkeit des Menschen und das ultimum de

potentia seines Seins im erfassenden Sein mittels des möglichen Intellekts

(esse apprehensivum per intellectum possibilem, I, iii, 6) bestehe. Dieses

dem Menschen eigentümliche, seine substantiale Wesenheit
konstituierende vernünftige Vermögen kommt ihm freilich nicht als bereits

verwirklicht, auf die Weise des in actu befindlichen Seins, zu; sondern

9 « Verum, quia omnis Veritas que non est principium ex veritate alicuius principii fit
manifesta, necesse est in qualibet inquisitione habere notitiam de principio, in quod analetice
recurratur pro certitudine omnium propositionum que inferius assummuntur. » Mon. I, ii, 4.

10 Aristoteles, Von der Seele 433a, 18; in: Werke des Aristoteles, Bd. II: Vom
Himmel, Von der Seele, Von der Dichtkunst, übers, von O. Gigon, Zürich 1950.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 93

der mögliche Intellekt ist dem Menschen - dem aristotelischen Begriff
des Vermögens gemäß - ursprünglich inpotentia, d.i. in der Weise des

Zu-Realisierenden gegeben und aufgegeben.
In genauer Übereinstimmung mit der aristotelisch-scholastischen

Philosophie wird hier also aus dem Wesen des Menschen das Ziel seines

natürlichen Strebens bestimmt. An dieser Stelle aber nimmt Dantes
Gedanken- und Argumentationsgang eine Wendung, die eine entscheidende

Abweichung von dem scholastischen Aristotelismus z. B. thomi-
stischer Prägung wie auch von des Aristoteles Theorie der Seele selbst

darzustellen scheint und den Kernpunkt der Averroismus-Problematik
der Monarchia bildet. Das dem Wesen Mensch essential zugeordnete
Ziel, durch Erkenntnistätigkeit den intellectus possibilis vollständig zu

verwirklichen, kann nämlich nach Dante weder durch einen einzelnen
Menschen noch durch eine besondere Gemeinschaft, sondern einzig
durch die Gesellschaft der menschlichen Gattung als Ganzes realisiert
werden.11 Die spezifische Tätigkeit der humana universitas als ganzer
besteht mithin in der Verwirklichung des gesamten Vermögens des

möglichen Intellekts, und dies ist zugleich das gesuchte Prinzip, auf
Grundlage dessen die Frage nach der Notwendigkeit der universalen
Monarchie mit den Mitteln der «beweisenden Wissenschaft» erörtert
werden kann. Auf die Monarchie-Frage wird dies so bestimmte Prinzip
dann noch direkter bezogen, indem der Autor die mögliche spezifische
Funktion einer universalen Regierung hinsichtlich der Erreichung des

besagten Ziels der Menschheit genauer definiert, wodurch er gleichsam
dieses oberste, philosophische Prinzip vermittels eines logischen
Zwischenschritts auf die politisch-theoretische Fragestellung des Traktats
zuschneidet. In der Herstellung und dauerhaften Sicherung des

allgemeinen Friedens, der den geeignetsten und besten Weg der Menschheit
zur Vollendung ihres eigentümlichen Werkes darstelle, findet Dante
jetzt den zweiten argumentativen Leitaspekt und zugleich die gesuchte
funktionale Verbindung zwischen der metaphysischen Bestimmung des

menschlichen Wesens und der politisch-theoretischen Gesamtperspektive

des Traktats - das der letzteren angepaßte, aus der Teleologie des

Menschengeschlechts abgeleitete, logische Prinzip der Untersuchung
{Mon. I, iv).

11 «Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam particularium comunitatum

superius distinctarum tota simul in actum reduci nonpotest, necesse est multitudinem esse in humano

genere, per quam quidem tota potentia hec actuetur;» Mon. I, iii, 8.



94 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

Inwieweit läßt sich nun Dantes These vom gemeinsamen letzten
Ziel der menschlichen Gattung in Übereinstimmung sehen mit der
averroistischen Lehrmeinung von der Einheit des getrennten intellectus

possibilis? Um der Antwort auf diese Frage schrittweise näherzukommen,

scheint es am zweckmäßigsten, sich gleich in direkte Diskussion
mit einem bestimmten hierzu entwickelten Interpretationsansatz zu

begeben, was einem die Möglichkeit bietet, die wichtigsten Spannungslinien

und möglichen Kontroversen von Anfang an deutlich werden zu
lassen und auf dem Wege der Auseinandersetzung mit konkreten
Argumenten und Deutungsvorschlägen zu einer adäquatenpositiven Bestimmung

des in Frage Stehenden zu gelangen. In einem solchen
Diskussionskontext läßt sich auch der notwendige Bezug auf entsprechende
Aspekte der Philosophie des Averroes wie auch - in minderem Grade -
der des Aristoteles viel effektiver realisieren, als es etwa in der Form
einer selbständigen Kurzdarstellung hätte geschehen können, wenn
dabei auch mancher Theoriezusammenhang für sich unexpliziert bleiben

muß.

III. Die Teleologie des Menschengeschlechts

und die Einheit des möglichen Intellekts.

Kritik der Gilsonschen Interpretation

Am radikalsten gegen eine «averroistische» Auslegung der fraglichen

Thesen der Monarchia argumentiert wohl Etienne Gilson in
seinem bereits erwähnten Werk Dante et la philosophie12, wo er der
Philosophie in der Monarchia das dritte Kapitel widmet. Auch für Gilson
läßt der Text, in dem sich sogar ein ausdrücklicher Verweis auf den
«Commentator» befindet13, keinen Zweifel darüber zu, daß Dantes
Lehre von dem gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts im wesentlichen

Zusammenhang mit des Averroes Theorie vom separaten
intellectus possibilis entwickelt wurde. Was freilich den theoretischen Inhalt
und Aussagesinn angeht, so betrachtet Gilson das Verhältnis zwischen
den beiden Konzeptionen als eines, das vielmehr durch Differenzen

12 Siehe Anm. 6.
15 «Et huic sententie concordat Averrois in commento super hiis que De anima.»

Mon. I, iii, 9.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 95

denn durch geteilte Auffassungen gekennzeichnet ist. Den — seiner

Auslegung nach - entscheidenden Unterschied beschreibt und begründet

Gilson in folgender Weise:
Bei Averroes meine intellectuspossibilis «ein Einzelwesen, eine

intellektuelle, von jeder Körperlichkeit freie Substanz» {«un être unique, une

substance intellectuelle séparée de tout corps»), deren Beziehung zum
einzelnen Menschen sich aus dem Sachverhalt bestimme, daß sein

Erkenntnisvermögen in der Partizipation an dieser oder jener Erkenntnis

dieses möglichen Intellekts bestehe. «Ainsi conçu, l'intellect possible
d'Averroès offrait donc à Dante une sorte de genre humain individuel, dont

l'unité serait toujours concrètement réalisée et qui actualiserait à chaque

moment de sa durée la totalité de la connaissance accessible à l'homme. Si
connaître est lafin de l'homme, onpeut dire qu 'en cet intellectpossible séparé le

genre humain serait, éternellement et en permanence, en possession de sa fin. »

Das letztere ließe sich aber, so Gilson weiter, mit Dantes Konzeption
überhaupt nicht logisch in Übereinstimmung bringen, und zwar aus

einem fundamentalen Grund: «Si Dante avait accepté l'averroïsme sur ce

point, sapropre doctrine n 'auraitpas eu de raison d'êtrepuisque, avec ou sans

société universelle, la fin de l'humanité serait éternellement acquise dans la

permanence de l'intellectpossible séparé. » Dieses besagte letzte und höchste
Ziel der menschlichen Spezies werde indes von Dante wesentlich als ein
erst zu erreichendes, und zwar nur unter bestimmten Bedingungen - der

Gewährleistung des allgemeinen Friedens durch eine universale Regierung

— überhaupt erreichbares gedacht. Während Averroes eine
metaphysische «De-facto-Einheit» des intellectus possibilis und insofern der
menschlichen Gattung feststelle,postuliere Dante vielmehr eine noch zu

schaffende universale Gesellschaft, die als multitudo «aller individuellen
möglichen Intellekte» ihr gesamtes Erkenntnispotential zur Vollendung

zu bringen vermöchte. «S'il renvoie ici à Averroes, c'est qu'il trouve en

effet sonpoint de départ dans l'averroïsme, mais cela ne signifiepas qu 'ils'y soit
installé».14

Fast jede These dieser - deshalb so ausführlich referierten - Gil-
sonschen Argumentation wirft Fragen auf, von deren Beantwortung
vielfach die Stimmigkeit der ganzen Interpretation abhängig scheint
und die nach den beiden Seiten des in Rede stehenden Vergleichs sich
in zwei zunächst getrennt zu behandelnde Hauptaspekte einordnen

14 Für die obige Zusammenfassung samt den angebrachten Zitaten: Gilson 169-
172.



96 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

lassen: a) Gilsons Auslegung der Averroes'schen Theorie des intellectus

possible's und: b) seine Interpretation der in der Monarchia entwickelten
Teleologie des Menschengeschlechts.

Wenden wir uns nun dem ersten Fragenbereich zu, so sehen wir uns
zunächst vor die Aufgabe gestellt, semantische Eindeutigkeit bezüglich
des von Dante wie von Gilson verwendeten Begriffs des intellectus

possibilis herzustellen, indem wir Klarheit darüber zu erlangen versuchen,

welches die genaue Bedeutung dieses Begriffs bei Averroes sei. In
seiner Lehre von dem separaten Intellekt, die sich als eine kommentierende

Fortsetzung der Philosophie des Aristoteles verstand, stehen

nämlich vielmehr drei andere philosophische Termini im Vordergrund:

«intellectus materialis», «intellectus agens» und «intellectus
speculative». Ja, der Terminus «intellectuspossibilis» kommt weder im Com-

mentarium magnum in Aristotelis De Anima Libros noch in den Drei
Abhandlungen über die Conjunction des separaten Intellects mit dem Menschen

auch nur an einer einzigen Stelle vor. Der Ausdruck intellectuspossibilis
bekommt erst bei Thomas, insbesondere in seinem Kommentar zu De

Anima, größeren theoretischen Stellenwert, um dann durch den
lateinischen Averroisten Siger von Brabant und seine Questiones in tertium de

anima zum Terminus technicus der philosophischen Auseinandersetzung

um die Natur der vernünftigen Seele zu avancieren.15 Da freilich
bei Siger selbst, ähnlich wie bei Thomas, die Ausdrücke «intellectus

possibilis» und «intellectus materialis» — ebenso übrigens wie «intellectus

possibilis» bzw. «intellectus recipiens» - ein und denselben Begriff nur
unter Hervorhebung unterschiedlicher Sinn- bzw. Funktionsmomente
bezeichnen16, scheint es hinreichend begründet zu sein, dieselbe termi-

15 Siehe in: Sancti Thomae de Aquino Opera omnia, iussu impesagne Leonis XIII.
P.M. édita. Tomus XLV, 1: Sentencia libri De anima. Cura et studio Fratrum Praedica-
torum Roma, Commissio Leonina; Paris, J. Vrin, 1984, Lib. III, Lectio VII; auch in:
Sancti Thomae Aquinatis, Questiones disputate, editio IX revisa, Taurini-Roma 1953,
Vol. II, 279—364: De Anima, Art. 3. Ferner: Siger di Brabant, Questiones in tertium de
anima — De anima intellectiva — De aeternitate mundi, B. Bazan, éd. critique, Louvain-
Paris 1972, p. 30ff. Für ein <aktualisiertes> Bild der - hier außerhalb des Hauptinteresses
liegenden - Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte der Philosophie des Averroes in der
lateinischen Welt (namentlich im XIII. Jh.) ist vorzugsweise auf P. Gauthiers Beiträge zu
verweisen, u.a. auf seine ausführliche Einleitung zu dem o.zit. Leonina-Band sowie auf
seine <Notes sur les débuts (1225-1240) du premier «averroïsme») in: Revue des siences

philosophiques et théologiques 66 (1982) 321-374.
16 «Et istapotentia est intellectus materialis sivepossibilis. » Siger di Brabant, op. cit. S. 40

«Item, intellectus est possibilis. Ergo est passibilis. » Ebd. S. 30.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 97

nologische Parallelität in dem uns interessierenden Verhältnis von
Dante und Averroes gelten zu lassen, so daß trotz dieser terminologischen

Differenz die Averroismus-Frage der Monarchia in direkter
Konfrontation mit des Averroes Lehre vom separaten intellectus possibilis
erörtert werden kann.

Der «Commentator» macht sich dort in origineller Weiterführung
die Theorie des Stagiriten zu eigen, derzufolge die menschliche Seele

und insofern auch das Wesen Mensch sich substantial definieren durch
den Besitz des vernünftigen Vermögens, welches dem Menschen freilich

ursprünglich nur im Seinsmodus der reinen potentia (ôûvajttç)
gegeben ist und erst durch sukzessive Aufnahme von intelligiblen
Formen des intellectus agens in die Aktualität (évépyeia) des erworbenen,
spekulativen Intellekts übergeht. Die vernünftige Seele im Menschen
hat daher mit dem sinnlichen Wahrnehmungsvermögen der sensitiven
Seele die Eigenschaft gemein, daß ihre — obengenannte - eigentümliche
Tätigkeit gleich der der Wahrnehmung von Sinnesobjekten einen
«leidenden», empfindenden, passiven Charakter hat (voûç 7t<n)r|ti.KÔç,
intellectus passibilis, intellectus recipiens). Während jedoch jedes wahrnehmende

Vermögen der sensitiven Seele zwar in Hinsicht auf das tätige
Wahrnehmen seiner Objekte ein inpotentia Seiendes ist, darüber hinaus
aber unabhängig von und «vor» der Aktualität seiner eigentümlichen
Tätigkeit auch noch eine aktuale Wirklichkeit (esse in actü) — als

körperliches Sinnesorgan - hat, konstituiert sich die Wirklichkeit des

vernünftigen Vermögens einzig und ausschließlich im aktualen, vom
intellectus agens «bewegten» Vollzug des Denkens. Der Name «intellectus

materialis» drückt genau diesen fundamentalen ontologischen Sachverhalt

aus: Das Sein des vernünftigen Vermögens im Menschen ist also -
im Unterschied zum sinnlichen Wahrnehmungsvermögen — nicht im
Hinblick auf die Tätigkeit potentiell, d.h. auf die Weise der Materie als

des zu bestimmenden Unbestimmten, zugleich aber etwa hinsichtlich
des körperlichen Organs auch aktuell, sondern es stellt vor seiner

Tätigkeit nichts als reine Potentialität dar, wodurch sein Verhältnis zu
den Intelligibilien des intellectus agens analog ist dem zwischen der
materia prima ((i/o] 7cpcoTr|) und der substantialen Form (ei8oç).17 Diese

17 «Illud igitur ex anima quod dicitur intellectus materialis nullam habet naturam et
essentiam qua constituatur secundum quod est materialis nisi naturam possibilitatis, cum denu-
deturab omnibusformis materialibus et intelligibilibus. » Averrois cordubensis Commentarium
Magnum in Aristotelis De Anima Libros, ed. F.S. Crawford (1953), III, 5,12.



98 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

Bestimmung der Natur der vernünftigen Seele als reine Möglichkeit der
materia prima hängt wesentlich mit ihrer Eigenschaft zusammen, «un-
vermischt» mit und unabhängig von dem Körper zu sein - wiederum
die notwendige Bedingung dafür, daß sie alle Formen, wie auch sich

selbst, erkenne.18

Die wichtige Konsequenz, die sich zunächst aus dem oben Gesagten
in bezug auf Gilsons Argumentation in der Averroismus-Problematik
der Monarchia ergibt, besteht vor allem in der Erkenntnis, daß entgegen
seiner Interpretation der intellectuspossibilis (materialis) bei Averroes per
definitionem ungeeignet ist, als «Einzelwesen» und «intellektuelle
Substanz» - die sich ununterbrochen im Zustand der vollkommenen
Seinsaktualität Erkenntnisverwirklichung) befinde — charakterisiert zu
werden.19 Ein Einzelwesen oder eine Substanz heißt nämlich bei
Aristoteles wie bei Averroes ein selbständig der Wirklichkeit nach (in actu)
Seiendes, dessen Sein als Zusammengesetztsein aus Materie (Potenz)
und Form (Akt) bestimmt ist, während weder die Materie noch die
Form für sich als selbständig seiend, also als Substanz anzusprechen
sind.20 Gilsons Charakterisierung träfe eventuell auf den intellectus agens
oder intellectus speculativus zu, keiner von diesen kommt jedoch im
Zusammenhang der Danteschen Konzeption des intellectus possibilis

überhaupt in Frage, weil, wie sich aus dem skizzierten Theorie-Kontext
der Aristotelisch-Averroes'schen Anthropologie und Ontologie ergibt,
die Rede von «Verwirklichung» - in der hier verwendeten Bedeutung
von «einer zu aktualisierenden Potentialität» — auf diese Begriffe gar
nicht sinnvollerweise bezogen werden kann. So gesehen, muß aber auch

18 So auch bei Aristoteles: «Der Geist muß also eigenschaftslos sein, doch die Formen
aufnehmen und der Möglichkeit nach derart sein wie die Gegenstände, aber nicht diese
selber.» Und weiter: «Da nun der Geist alles denkt, so muß er ungemischt sein, damit
er es erkenne. So kann er denn auch gar keine andere Natur haben als eben diese,
möglich zu sein. Darum ist es auch nicht anzunehmen, daß er mit dem Körper
vermischt sei.» Arist. Von der Seele 429 a, 8 ff. Hierzu vgl. in: Drei Abhandlungen über die
Conjunction des separaten Intellects mit dem Menschen von Averroes (Vater und Sohn),
aus d. Arab, übersetzt von Samuel Ibn Tibbon, hrsg. und erläutert von J. Hercz, Berlin
1869, 8-11 (weiter zitiert als: Averroes, Drei Abhandlungen).

19 Siehe: Gilson 170f.
20 In der neueren Literatur wird dieser Sachverhalt nochmals von O. Leaman im

Zusammenhang der Beziehung des intellectus materialis zum intellectus agens hervorgehoben:
«The material intellect is not a separate substance distinct from the active intellect, as

we have seen. The material intellect is nothing more than an aspect of potentiality of
the active intellect.» Leaman, O., Averroes and his Philosophy, Oxford 1988, 96.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 99

Gilsons Aussage, Averroes' These von der Einheit des möglichen Intellekts

besage eine statische «De-facto-Einheit», wohingegen Dante eine
erst zu realisierende Einheit der menschlichen Gemeinschaft «postuliere»,

als sehr fraglich beurteilt werden. Denn die von Averroes
behauptete Einheit des möglichen Intellekts bedeutet seinem ontischen
Status als intellectus materialis gemäß wesentlich eine Einheit im reinen
Vermögen, in der Anlage zu etwas, in einer erst zu aktualisierenden
potentia. Insofern läßt sich hier keineswegs, wie Gilson es tut, von einer
menschheitsteleologischen Umdeutung und «Umsetzung» der Aver-
roes'schen formalontologischen Idee des separaten intellectus possibilis
durch Dante sprechen, sondern gerade von Dantes genauestem
Verständnis und der Ubereinstimmung mit Averroes und Aristoteles in der
Auffassung darüber, wie das Wesen des Menschen und das natürliche
Ziel seines Strebens miteinander verbunden sind.

Die Verwirklichung des möglichen Intellekts, der Übergang von
der tabula rasa des intellectus materialis zum aktualen Besitz der Erkenntnis

in dem vermittels des intellectus agens erworbenen intellectus speculative,

ist nun für den Menschen nach der Aristotelischen Philosophie
kein seinem Wesen und Sein äußeres Ziel, das von ihm etwa in seiner
Freiheit möglicherweise ins Auge gefaßt und zu erreichen gesucht
würde, wobei der Ausgang dieses Bemühens, wie bei so vielem anderem
Streben, eine offene praktische Angelegenheit, eventuell mit moralischen

Folgen, bliebe. Dieses Ziel ist sein Wesen selbst. Allem dem
Wechsel und Werden unterliegenden Seienden kommt nämlich die sein
Was-Sein konstituierende Wesenheit, seine substantiale Form (eïSoç,

ouata) zunächst nur auf die Weise der reinen Anlage und Potenz

(Suvaptç) zu; in diesem Sinne ist sie - und analogerweise auch das

Seiende als «dieses Wesen» - also noch gar nicht, sondern muß erst
durch Tätigkeit zu ihrem Sein als Vollendung (évTeA,é%eia, évépyeta)

gelangen. Demzufolge fällt das Ziel der eigentümlichen Tätigkeit des

Menschen: «actuare semper totam potentiam intellectus possibilis» mit der

Erreichung seines eigenen Wesens, der aktualisierten Vernünftigkeit
zusammen.21 Und wenn Dante nun dieses Ziel als ein dem ganzen

21 «Es hat sich bereits aus diesem Verhältnis herausgestellt, daß der active Intellect
nicht bloß als Agens des materiellen Intellects Ursache ist, sondern derart, daß er auch
seine letzte Vollkommenheit ist nach der Art der Form und des Endzwecks (...).» Averroes,

Drei Abhandlungen 36. Es ist übrigens für die Scholastik, namentlich aber für den
Thomismus, charakteristisch, die Zweckursache tendenziell auch dort transzendent auszu-



100 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

Menschengeschlecht gemeinsames definiert, so deutet er Averroes hiermit

nicht um, sondern übernimmt genau dessen Lehre vom separaten
intellectus materialis, in der ebenso deutlich - Aristoteles folgend - das

Wesen des Menschen als sein substantiales té?iOÇ und seine zu
erreichende èvt8Àé%eta zugleich gedacht wird. Dantes Annahme eines der
menschlichen Gattung gemeinsamen Ziels der vollständigen Verwirklichung

des möglichen Intellekts hat außerdem überhaupt logisch nur
einen Sinn unter der Voraussetzung des Averroistischen Lehrsatzes, daß

dieser Intellekt selbst ein dem ganzen Menschengeschlecht Eines sei.22

Wäre er denn kein der Spezies Mensch gemeinsamer identischer, dann

ergäbe es einfach keine Logik, von dessen kollektiver Verwirklichung
durch die gesamte menschliche Gattung zu sprechen. Es gäbe in
solchem Falle nichts, was die Menschheit in diesem Sinne nur kollektiv
verwirklichen sollte und könnte. Daraus resultiert aber wohl eindeutig
die Feststellung, daß Dantes Lehre vom eigentümlichen und letzten
Ziel des Menschengeschlechts die These von der Einheit des intellectus

possibilis logisch impliziert.23
Ein Problem bedarf allerdings in diesem Zusammenhang noch

genauerer Auseinandersetzung. In einem bestimmten Sinne hat Gilson
nämlich recht, wenn er sagt, daß des Averroes Konzeption des separaten

intellectus possibilis zufolge das Menschengeschlecht sich notwendigerweise

«ewig und ohne Unterbrechung im Besitz seines Zieles befände»

{«lafin de l'hummanité serait éternellement acquise»), Ist der mögliche
Intellekt als reiner materialis also stoffliches, unbestimmt potentiales
Element gegenüber dem formenden intellectus agens definiert worden,
so muß er auch nach Aristoteles mit Notwendigkeit ins Esse-in-actu

legen, wo sie bei Aristoteles vielmehr als dem Wesen immanente èvTSÀ£%£ia und èvépyeia
gedacht ist. Dieser Deutungstendenz fällt offenbar auch Gilsons Dante-Interpretation in
diesem Punkt zum Opfer.

22 So bemerkt auch Nardi, daß es infolge der Gilsonschen Interpretation nicht ganz
verständlich bliebe, warum sich Dante hier mit Nachdruck auf Averroes beruft. Nardi, B.,
Dante e la filosofia, in: ders., Nel mondo di Dante, Storia e letteratura, 5, Roma 1944,
233.

23 Als sinnmäßig wenig plausibel und die Sachlage eher verdunkelnd ist vor diesem
Hintergrund die nicht selten anzutreffende Praxis zu bewerten, sich in der Erörterung des
Problems anstelle des originären Begriffs des intellectus possibilis solcher systematisch
weniger <verbindlichen) - aber auch aussagenden - Formulierungen wie etwa
«Erkenntnismöglichkeiten der Menschheit» zu bedienen. Siehe z.B. in: Mon. Einl. 53. Weder der
Text noch der philosophisch-begriffsgeschichtliche Kontext liefern denn für solche <freie>
Deutung eine hinreichende Begründung, und der Wert der besseren Allgemeinverständlichkeit

wiegt hier - m. E. - die Verluste in der Sachadäquanz nicht auf.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 101

übergehen und also im spekulativen Intellekt verwirklicht werden. Dies

gilt aus zwei fundamentalen Gründen: Erstens, in dem die Wirklichkeit
des Seienden konstituierenden Prinzipienpaar Materie-Form resp.
Potenz-Akt läßt sich das materielle, potentielle Prinzip (apxp) immer nur
relativ-reduktiv vom Standpunkt der vorliegenden aktualisierten
Substanz aus determinieren, deren «Zugrundeliegendes» und Möglichkeit
es allein ist. Demgemäß kann der intellectus materialis nur gedacht werden,

wenn es sozusagen den aktualen, erworbenen intellectus speculativus
schon gibt. Zweitens ist bereits infolge des ebenfalls von Aristoteles
stammenden und von Dante ausdrücklich übernommenen Grundsatzes,

daß die Natur nichts vergeblich hervorbringe24, gänzlich
ausgeschlossen, daß der agierende und der mögliche Intellekt ihre Bestimmung,

den menschlichen spekulativen Intellekt zustande zu bringen, je

verfehlen könnten. Diesen Sachverhalt bringt Philip Merlan daher

triftig auf die denkbar knappe Formel, indem er Averroes referierend

sagt: «Der einzelne Mensch denkt nicht immer und nicht alles. Das

Menschengeschlecht als Ganzes aber denkt immer und alles.»25 Die
Aktualisierung des möglichen Intellekts stellt mithin für Averroes
einen Zustand dar, der sich bereits in seiner naturnotwendigen
Vollendung befindet und durch immerwährendes «kollektives» Denken der
menschlichen Gattung in dieser Vollendung ständig verwirklicht wird.
Dies rechtfertigt jedoch noch keinesfalls Gilsons Rede von dem «Aver-
roes'schen» intellectuspossibilis als «Einzelwesen» bzw. «Intellektueller
Substanz». Angemessen ist es hingegen zu sagen: Der intellectuspossibilis
ist reine Potentialität, die aber notwendigerweise als bereits durch die

«Bewegung» des intellectus agens verwirklicht oder genauer: permanent
verwirklicht werdend zu denken ist; die Spezies Mensch befindet sich
also schon im Besitz der aktualisierten geistigen Substanz — der des

intellectus speculativus\
Wie verhält es sich nun damit bei Dante? Die hier von Gilson

vertretene Auslegung, die auch sonst in der Literatur nicht selten
anzutreffen ist, faßt die in der Monarchia entwickelte Lehre vom

24 «Propter quod sciendumprimo quod Deus et natura nil otiosumfacit, sed quicquidprodit
in esse est ad aliquam operationem. » Mon. I, iii, 3.

25 Merlan, P., Averroes über die Unsterblichkeit des Menschengeschlechts, in: ders.

(Hg.), P., Kleine philosophische Schriften, Hildesheim 1976, 483. Gerade dieser Umstand
bildet bei Averroes das Motiv dafür, den intellectus materialis als eine separate, der gesamten
Gattung Mensch gemeinsame Einheit zu bestimmen. Vgl. in: Averr. De Anima
Liber III, 5.



102 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

gemeinsamen Ziel des Menschengeschlechts dahingehend auf, daß es

sich hierbei um ein noch nicht realisiertes und also im genuinen Sinne

zu erreichendes Ziel handle, das folglich auch - etwa unter Nichterfüllung

bestimmter Bedingungen - verfehlt werden könne. Achtet man
allerdings genau auf Dantes Formulierungen in den einschlägigen
Textpassagen, so stellt man vielmehr fest, welch aufmerksamen Leser der
Kommentator in Dante gefunden hat. Sein zentraler, die Ausführungen
zu diesem Thema zusammenfassender Satz lautet nämlich: «Satis igitur
declaratum est quodproprium opus humanigeneris totaliter accepti est actuare

semper totam potentiam intellectus possibilis. »26 Indem Dante also die

Verwirklichung des intellectus possibilis als einen permanenten Zustand

anspricht, dessen Gewährleistung gleichermaßen das wesenseigentümliche

Ziel (Jinis), Werk (opus) und Tätigkeit (operatio) der menschlichen

Gattung ausmacht, befindet er sich gerade in einfachem Einklang mit
dem oben charakterisierten Averroes'schen Verständnis des
Problems. 27 Die von Gilson für eben diesen Aspekt behauptete entscheidende

Divergenz, im Unterschied zu des Averroes Theorie der

Verwirklichung des separaten Intellekts trete Dante hier als Herold eines

erst einmal, und zwar nur unter bestimmten Bedingungen, zu
erreichenden Zieles auf, ist somit eindeutig zu verneinen.

Der Grund dieser Mißdeutung liegt allem Anschein nach darin, daß
das Verhältnis zwischen der Verwirklichung des möglichen Intellekts
und dem dieser untergeordneten Ziel der Herstellung und Erhaltung
des Weltfriedens, was den nächsten logischen Schritt in Dantes Theorie
darstellt, von Gilson falsch interpretier wird. «Pas de société humaine

universelle, pas de paix; pas de paix, pas de possibilité pour l'homme de

développer au maximum son aptitude à connaître le vrai ni par conséquent

26 Mon. I, iv, 1 Hervorhebungen von mir.
27 Diesbezügliche Übereinstimmung von Averroes und Dante wird auch - wenn

auch systematisch nicht umfassend durchgeführt - von Nardi gegen Gilsons Position
geltend gemacht. Zu Averroes: «Perciö questo (intellectus possibilis - R. O.), unico ed
eterno in se stesso, ha bisogno di essere eternamente unito a una moltitudine d'individui
umani, dei quali non puö fare a meno.» Und zu Dante im Zusammenhang der
Unterscheidung von dies- und jenseitiger Hinordnung des menschlichen Wesens und Tuns: «Più
esitante è il Gilson nel riconoscere un'influenza averroistica nella separazione che Dante fà
del fine naturale dell'uomo dal fine soprannaturale. Ma, anzi tutto, questa separazione è la

logica conseguenza dell'avere ammesso con gli averroisti che c'è un fine proprio del-
l'umanità in quanto tale, consistente nell'attuazione di tutta la potenza dell'intelletto
possibile.» Nardi 233 u. 235.



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts 103

d'atteindre sa fin.»28 Die letztgenannte Konsequenz würde natürlich zu
der Lehre des Averroes im Widerspruch stehen. Sie ist aber - entgegen
der zitierten Auffassung - in der Logik der Monarchia überhaupt nicht
impliziert. Der Weltfrieden selbst wird von Dante, wie wohl nicht
anders denkbar, als ein Ziel ins Auge gefaßt, von dessen Erreichung die
Menschheit noch um einiges entfernt ist und das von ihr auch verfehlt
werden kann. Der Autor der Monarchia begeht jedoch gerade nicht den
Fehler - aus der «averroistischen Perspektive» -, den ihm Gilson hier
im Sinne des Unterscheidungsmerkmals hineininterpretiert, diesen
Zustand des Weltfriedens als notwendige Bedingung für die Verwirklichung

des intellectuspossibilis zu setzen. Wieder einmal erweist sich der
florentinische Dichter als ein äußerst aufmerksam und päzise
differenzierender Theoretiker - mehr als mancher seiner Interpreten. Der
Weltfriede, sagt er nämlich, sei der beste Weg und Umstand, unter
welchem die Menschheit ihr eigentümliches Werk «mitgrößter Freiheit
und Leichtigkeit» vollbringen könne29 - von «notwendiger Bedingung»
ist indessen keine Rede.30 Die Stringenz von Dantes Argumentationslogik

leidet durch diesen Sachverhalt freilich — entgegen dem sich hier
möglicherweise einstellenden Anschein — keinen Schaden. Der
obwaltenden Fragestellung nach der Notwendigkeit der Weltmonarchie wird
beweislogisch durchaus Rechnung getragen; denn die Notwendigkeit
der Monarchie bezieht sich nicht auf die Verwirklichung des intellectus

possibilis selbst, sondern auf das Wohl der Menschheit, den Zustand, in
dem sie diese ihre wesenseigentümliche Tätigkeit am besten und
leichtesten vollziehen kann: den Weltfrieden.

Erst also, wo er über die Bedingungen für die Herbeiführung und
dauerhafte Aufrechterhaltung des Zustandes des allgemeinen Friedens
nachzudenken beginnt, was die Untersuchung zu der das Hauptthema

28 Gilson 171.
29 «Et quia quemadmodum est in parte sie est in toto, patet quod genus humanum in

quiete sive tranquillitatepacis adproprium suum opus, quodfere divinum est iuxta illud «Minuisti
eum paulominus ab angelis», liberrime atque facillime se habet. » Mon. i, 2, sowie weiter: «Es
hiis ergo que declarata suntpatetper quod melius,ymo per quod optime genus humanum pertingit
ad opus proprium. » Ebd. I, iv, 5.

30 Indes betont Gilson noch einmal: «Dante n'est solidaire des autorités qu'il invoque
que dans la mesure où elles suggèrent, préparent ou confirment sa propre doctrine sur le

meilleur moyen d'assurer la paix universelle dans laquelle le genre humain ne saurait
atteindre sa fin. » Gilson 172. Auch die Herausgeber der hier zugrundeliegenden Reclam-
Edition der Monarchia interpretieren in der Einleitung in diesem Sinne: «Wenn diese

Aktualisierung (des intellectus possibilis - R. O.) das Ziel der Menschheit ist, dann ist der
allgemeine Friede die unabdingbare Voraussetzung dafür.» Mon. Einl. 54.



104 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

des Traktats bildenden politischen Auseinandersetzung überleitet, fängt
Dante an, als politischer Reformer zu sprechen und als «Herold» einer
zukünftigen, besseren Welt, die es noch erst zu schaffen gilt. Dieser

hauptthematische, politisch-theoretische Teil seiner Theorie, der in der
Friedensidee seinen logischen Ausgangspunkt — als Prinzip - hat, muß
aber eindeutig unterschieden werden von der dieser Friedensthese noch

vorgängigen und sie fundierendenphilosophischen Grundlegung, um die,
als Lehre von der kollektiven Verwirklichung des intellectuspossibilis, es

bei der erörterten Averroismus-Frage der Monarchia alleine geht.31

Behält man diese wichtige Unterscheidung im logischen Aufbau der
Monarchia nicht konsequent genug im Auge, so kann man zu der
irreführenden Auslegung kommen, Dante weiche von der Averroes'schen
Lehre vom separaten intellectus possibilis entscheidend ab, indem er
dessen philosophische Intellekttheorie politisch umdeute. Wahr ist

hingegen, daß er aus dieser Theorie politisch-programmatische
Konsequenzen zieht, ohne dadurch an deren tragenden Aussagen selbst

irgendetwas zu modifizieren, geschweige sie zu verneinen. Die in der
Averroismus-Debatte so häufig in Anspruch genommene Originalität
des Ansatzes der Monarchia bezieht sich folglich auf die neuartige
wissenschaftliche Erschließung der politischen Thematik auf der Basis

tradierter philosophischer Theoreme. Sie überträgt sich aber deswegen
noch nicht gleichsam automatisch auf diese philosophischen Auffassungen

selbst.32

31 Ebenso deutlich darf es bereits aus den bisherigen Ausführungen geworden sein,
daß es hier nicht im mindesten um die viel allgemeinere und interpretatorisch anders

gelagerte Frage geht, ob etwa Dante ein Averroist gewesen sei. Daher sind jene Gesichtspunkte,

die auf ein Gesamtbild der Person Dantes hinsichtlich seiner «Weltanschaung»
oder gar Glaubensposition abzielen, für die hier diskutierte rein theoretische
Überstimmungsfrage gänzlich außer Interesse. Auf die Schwierigkeiten, in Dantes Gesamtwerk
einen in sich kohärenten, widerspruchsfreien Averroismus zu rekonstruieren, weist zuletzt
insbesondere R. Morghen hin. Bezüglich der fraglichen Thesen der Monarchia geht die

Darstellung nicht über eine allgemeine Feststellung vorliegender inhaltlicher Verwandschaft

hinaus. Vgl. Morghen, R., Dante profeta. Tra la storia e l'eterno, Milano 1983,
78 f., 82.

32 Ein Beispiel für solcherart überspannte Inanspruchnahme der Originalität Dantes
bietet in diesem Zusammenhang die - sonst so lehrreiche - Einleitung zur Monarchia, wo,
auf S. 53, argumentiert wird: «Dante wendet, wie Nardi überzeugend gezeigt hat, diese

naturphilosophische Doktrin auf die Erkenntnistheorie an und entwickelt eine Lehre des

Intellekts, die weder thomistisch noch averroistisch ist. Zwar hält er an der aristotelischen
These fest, der Mensch sei Mensch durch die Vernunft, aber er verleiht diesem Theorem
eine soziale und gesellschaftliche Dimension: Die Erkenntnis als letztes Ziel des
Menschen ist ein kollektives Werk, an dem alle Menschen mitarbeiten.» Konfrontiert man



und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts

IV. Zusammenfassung - Ausblick

105

Der hier naturgemäß in etwas verkürzter Form unternommene
Versuch, in der Frage, inwiefern zwischen der von Dante hauptsächlich
im Ersten Buch von Monarchia entwickelten Lehre vom gemeinsamen
Ziel des Menschengeschlechts und des Averroes Theorie des separaten
intellectuspossibilis resp. materialis inhaltliche Ubereinstimmung besteht,
einer adäquaten Antwort näher zu kommen, hat hauptsächlich zweierlei

als Ergebnis gebracht. Der kritische Ertrag der Überlegungen bezieht
sich vornehmlich auf die mittlerweile klassisch - wenn auch nicht
unumstritten gültig - gewordene Interpretation von E. Gilson, betrifft
aber in manchem Punkt zugleich allgemein bestimmte
Argumentationsweisen, die sich zum Teil bereits als vorherrschende Auslegungstendenzen

in der einschlägigen Danteliteratur etabliert zu haben
scheinen. Konkret in unserer Averroismus-Frage ist gerade in der

durchgeführten Auseinandersetzung mit Gilson eine, wie es scheint,
typische Sichtweise deutlich geworden, die einzelne interpretatorische
Probleme vordergründig im Lichte des als gültig angesehenen
«Gesamtbildes» oder einer «Gesamtperspektive» betrachtet und zu lösen
versucht. Hier hatte dies zum Resultat, daß das unbezweifelbar hohe
Urteil über die Originalität des Danteschen Werkes, der Monarchia als

ganzer, unachtsamer- und diesmal auch verfälschenderweise - wie ich
gezeigt zu haben glaube - auf einen bestimmten in Frage stehenden

Teilaspekt zurückprojiziert wird. So wichtig, ja unumgänglich die
Einbeziehung des jeweils relevanten weiteren Kontextes eines Problems
auch ist, hat man einmal ein solches sachliches Problem präzise
definiert und umgrenzt, so gilt es in erster Linie, sich mit ihm in seinen

eigenen Grenzen und Fragen auseinanderzusetzen. Und gerade in dieser

Hinsicht erscheint Gilsons Interpretation als besonders defizient.
Vor allem sein zentrales Argument, Averroes verstehe unter intellectus

possibilis eine bereits im Zustand ewiger, permanenter Verwirklichung
befindliche Entität, während es sich bei Dante hier um ein noch nicht

diese Aussage mit dem hier gemeinten, oben präsentierten Theoriehintergrund der
Aristotelischen und der Averroesschen Philosophie, so stellt sich die Frage, worin sie den

behaupteten Unterschied zu der letzteren effektiv bezeichnet. So berechtigt die Bemühung,

der Eigenständigkeit von Dantes Denken gerecht zu werden, im allgemeinen ist, die
aktualisierende Rede von «sozialer und gesellschaftlicher Dimension» alleine wird die
Differenzen und Eigenleistungen nicht dort begründen können, wo sie der Sache und dem
Sinne nach nicht vorhanden sind.



106 Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes «Monarchia»

realisiertes Ziel handle, erwies sich als äußerst zweifelhaft, ja konsequent

gesehen als falsch. Durch den Rekurs auf die Philosophie des

Aristoteles und auf den dort geltenden ontologischen Zusammenhang
von «Ziel» (evTsAi^eta), «Akt» (èvépyeta) und «Wesen-Sein» (oùcna) ist
vielmehr deutlich geworden, daß Dantes Bestimmungen zum Thema

Verwirklichung des möglichen Intellekts — wenngleich nicht ausfuhrlich

dargelegt - geradezu verblüffend genau dem Averroes'schen
Verständnis und seiner Auffassung dieses alten philosophischen Problems

entsprechen. Daß dieses Problem selbst in dem logischen und
thematischen Aufbau des Traktats lediglich den fundierenden Ausgangspunkt
und sozusagen nur die «Zwischenstation» zu der eigentlichen
politischtheoretischen Untersuchung darstellt, ändert nichts an diesem Sachverhalt

selbst.

Es braucht kaum betont zu werden, daß mit der hier behandelten

Frage das Thema Averroismus in der Monarchia noch keineswegs

erschöpft ist. Gerade in Hinsicht auf den genauen Stellenwert der
Theorie des intellectuspossihilis im Gesamtkonzept der Monarchia müßte
in der nächsten Folge die Aufgabe in Angriff genommen werden, die
hier erhaltenen Ergebnisse mit anderen wichtigen Aspekten des Ansatzes

zu konfrontieren und auf eventuelle inhaltliche Verbindungen hin
zu untersuchen. Die im weiteren Verlaufe des Traktats durchgängig in
Anspruch genommene Beweisfigur reductio ad unum, deren ausschließlich

auf die weltliche Ordnung der zeitlichen Herrschaft beschränkte

Anwendung von Dante bekanntlich ebenfalls averroistische Züge trägt,
wäre in diesem Zusammenhang als nächstliegendes Untersuchungsobjekt

anzusprechen. Und weil überhaupt die zentrale Aussage des Werkes,

die gegenseitige Autonomie der weltlichen und der religiösen auc-

toritas, in direkter Verwandtschaft mit der schon eingangs angesprochenen

averroistischen Trennung von Glaube und Vernunft zu sehen

ist, könnte und sollte auch weiterhin gefragt werden, ob die mit Averroes

als permanent erhaltende Aktualisierung des einen, ewigen
intellectus possibilis gedachte Zielbestimmung der Menschheit nicht auch

insofern ein wichtiges Fundament für diese politische Theorie liefert,
als dort wie hier die Ablehnung einer transzendenten Instanz hinsichtlich
der direkten Determination der natürlichen Ordnung die obwaltende
ideelle Perspektive des ganzen Ansatzes zu bilden scheint. Diese Fragen
und zu prüfenden Hypothesen weisen aber bereits auf den weiteren
thematischen Horizont der hier diskutierten Problematik hin und somit
auch über den Rahmen dieses Aufsatzes hinaus.


	Das gemeinsame Ziel des Menschengeschlechts in Dantes "Monarchia" und des Averroes Lehre von der Einheit des separaten Intellekts : zur Wertung des Averroismus der Monarchia

