
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen
Gottesbeweis

Autor: Kluxen, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Kluxen

Der Übergang von der Physik
zur Metaphysik

im thomistischen Gottesbeweis

Der thomistische Gottesbeweis gehört sicher zu den am häufigsten
untersuchten, kritisierten und diskutierten Lehrstücken der Scholastik.
Ich will dem keine weitere Analyse hinzufügen. Es geht mir nur um
einige interpretatorische Hinweise, die weniger auf den Beweisgang
selbst eingehen als auf die Stellung des Gottesbeweises in der
thomistischen Gesamtkonzeption der theoretischen Philosophie. Dies
geschieht nicht nur in historischer Absicht, vielmehr geht es zugleich und

vor allem um ein Strukturmoment des «Thomismus» als einer permanenten

Möglichkeit metaphysischen Denkens. Das meint nicht
notwendig die thomistische Schultradition, die nicht selten den Gottesbeweis

isoliert und dann ihm eine Vollkommenheit und gar Originalität
zuspricht, die er gar nicht hat und nicht zu haben braucht. Seine

eigentliche Bedeutung wird eher zu klären sein, wenn man ihn in den

Systemzusammenhang einordnet, in dem er bei Thomas steht.

Der durch die Tradition klassisch gewordene Text, den ich für die

folgenden Überlegungen zum Ausgangspunkt nehme, ist jener aus der
Summa theologiae (Ia, q. 2 a. 3), der die berühmten «quinque viae»
enthält. Der Artikel steht unter der Frage «utrum deus sit». Welche

Bedeutung diese einfache Formel hat, sieht man am Vergleich mit
anderen Formeln. So fragt Duns Scotus: «utrum in entibus sit aliquod
ens infinitum», oder elementarer: «utmm sit aliqua natura prima». Er
bringt schon damit zum Ausdruck, daß die Frage in einem bestimmten

philosophischen Zusammenhang, nämlich dem von «ens» und «natura»,

gestellt und beantwortet wird. Thomas spricht im Kontext seines

theologischen Hauptwerkes ohne weiteres von «Gott», und der Schluß des



Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 45

Beweises nimmt ausdrücklich das Wort auf: «quod omnes nominant
deum». Dies «nominare» muß man unterstreichen: Vorausgesetzt ist
ein «quid nominis» — wir würden sagen, eine «Bedeutung» — ganz im
Sinne der Beweislehre des Aristoteles, und mit der Bezugnahme auf
diese Bedeutung endet der Beweis. Man hat Thomas wegen der
Identifizierung des von ihm bewiesenen «ersten Bewegers» mit dem
Offenbarungsgott kritisiert, da dieser letztere eben nicht bewiesen sei; Thomas

überschreite in unerlaubter Weise die Grenze, die dem
philosophischen Gedanken gesetzt ist. In Wahrheit steht es in der theologischen

Summe anders: Von Anfang an ist vom Offenbarungsgott die
Rede, dem die im Beweis selbst nachgewiesenen Bestimmungen als

erster Beweger, erste Wirkursache usw. ohne Zweifel - nämlich nach
dem Offenbarungsverständnis - zukommen. Hier wird nicht ein
philosophisches Ergebnis nachträglich mit dem theologisch Vorausgesetzten

identisch gesetzt; vielmehr wird umgekehrt von der Theologie ein
philosophischer Beweisgang in ihren Kontext einbezogen, und das ist
etwas grundsätzlich anderes.

Im Sinne der aristotelischen Wissenschaftslehre kommt es für die

Theologie, die sich als Wissenschaft ausformen will, zuerst darauf an,
sich ihres «subiectum» zu versichern, genauer seines «quia est». Was

nun dieses «est» besagt, erklärt Thomas im Rahmen der folgenden
Quaestio (Ia, q. 3 a.4 ad 3): Es besagt lediglich das «esse copulae», das

will sagen: Sätze mit dem Subjekt «Gott» sind sinnvolle Sätze. Es genügt
für den Gottesbeweis unter theologischem Aspekt der Nachweis, daß es

einen Gegenstand gibt, der sinnvoll mit dem Namen «Gott» bezeichnet
werden kann. Es braucht nicht verlangt zu werden, daß der Nachweis
selbst alle Aspekte berücksichtigt, die möglich oder sinnvoll sind. Der
Nachweis braucht nicht gleichsam die ganze Gotteslehre zu erbringen.
Er muß vor allem wirksam, also wissenschaftlich überzeugend sein und

eindeutig - in welcher Begrenztheit des Aspektes auch immer - einen

Gegenstand nachweisen, der von allen anderen durch eine Eigenschaft
unterschieden ist, die nur dem geglaubten Gott zuzuschreiben ist.

Diese auszeichnende Eigenschaft haben wir darin zu erblicken, daß

der Nachweis auf allen fünfWegen zu einem «Ersten» führt, das aus sich
selbst jene Bestimmtheit besitzt, auf welche der jeweilige Beweisweg
ausgerichtet ist. Ganz streng genommen, ist es dabei nicht einmal
notwendig, daß die Einzigkeit dieses Ersten im Beweis selbst aufgewiesen
wird (tatsächlich fehlt der Aufweis für die Einzigkeit des ersten Bewegers

bei Thomas) ; denn das Nachweisziel, das «quia est» des Subjekts der



46 Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Rede von Gott, ist auch ohne den Einzigkeitsbeweis erreicht. Die
Wirksamkeit, die wissenschaftliche Überzeugungskraft des Beweises

liegt darin begründet, daß er auf eine Basis in der Erfahrung bezogen ist

- mit Recht steht die «manifestior via» am Anfang, welche die unmittelbare

und jedermann zugängliche Erfahrung der Bewegung zum
Ausgang nimmt. Das kann man allgemeiner formulieren: Basis des Beweises

ist jene Ebene, zu welcher der Mensch kraft seiner erkenntnismäßigen

Ausstattung unmittelbaren Zugang hat, und das ist bei Thomas
die Ebene der «quiditas rei sensibilis». Die wissenschaftliche Behandlung

dieser Ebene geschieht aber, aristotelisch gesprochen, in der Physik.

Der Gottesbeweis setzt in diesem Sinne physikalisch an.
Die physikalische Basis ist beim ersten Weg ganz klar: «Bewegung»

ist der Grundbegriff der Physik im aristotelischen Sinne. Auch die
Wirkursächlichkeit des zweiten Weges ist deutlich eine physikalische
Kategorie. Der dritte Weg, der vom Möglichen und Notwendigen
ausgeht, spricht klar vom ersteren im aristotelischen Sinne als von dem,
was «gelegentlich ist und dann auch wieder nicht» (possibile esse et non
esse); das ist der Begriff des «corruptibile», der auf die Welt unter dem
Monde zutrifft. Ebenso ist auch das «Notwendige» konkret gemeint: Es

meint zunächst die «Himmel», die im Gegensatz zur Welt unter dem
Monde zwar «notwendig», aber nicht «aus sich» notwendig sind. Auch
der vierte Weg muß trotz der allgemein klingenden Rede von den

«gradus entis» auf einen möglichen physikalischen Sinn hin geprüft
werden. Der zentrale Gedanke ist, daß das «Seiende» der ersten und
obersten Stufe — wobei durchaus ein kategorial beschränktes Seiendes

gemeint sein kann - Ursache aller ihm nachgeordneten Stufen ist. Das

Beispiel vom Feuer, das in der Gattung des «Warmen» das «Erste» ist
und daher alles andere Warme verursacht, dürfte deutlich machen, daß

der Satz «quod est primum in aliquo genere, est causa cuiuscumque
existentis in illo genere» Geltung im Bereich der Physik beansprucht, ja

sich darin ausweist. Auch der fünfte Weg, welcher die Zielbestimmtheit
einsichtsloser Naturen auf die Zielbestimmung durch eine vorgeordnete

intelligente Ursache zurückführt, bleibt im Rahmen eines
Sachverhaltes, der in der physikalischen Erfahrung ausgewiesen ist.

Wenn das nun zutrifft, dann erscheint auf allen diesen Wegen
«Gott» als das jeweils einem physikalisch begründeten, kategorial
beschränkten Ansatz korrespondierende «Erste», dem von diesem
Ansatz her keine weitergehende Bestimmung als die eben darin
nachgewiesene beigegeben werden kann. Man darf aber noch hinzufügen,



Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 47

daß alle fünf Wege innerhalb des Horizontes der einen Welt liegen,
welche diejenige unserer Erfahrung ist und welche in der Physik
wissenschaftlich ausgelegt wird. Das fünffach aufgewiesene Erste ist das

Korrelat jener Welt, welche durch die aristotelische Physik erfaßt ist:

Das, so scheint es, ist das Ergebnis.
Nun wird eine solche rein physikalische Deutung des thomistischen

Gottesbeweises gewiß auf Bedenken und Einwände der Thomisten und
der Thomaskenner stoßen. Zunächst kommt es aber auf die Feststellung
an, daß diese Deutung insofern möglich ist, als der Text eine Grundlage
zu ihrer Ausführung bietet. Es gilt weiter zu sehen, daß der so verstandene

Beweis immer noch den Anforderungen der Theologie entspricht,
welcher es allein auf das «quia est» ihres «subiectum» ankommt. Dies

gilt unter der Voraussetzung, daß der «physikalische» Gott nicht
notwendig wiederum selbst als ausschließlich physikalische Größe aufgefaßt

werden muß.
Diese Voraussetzung ist nun im aristotelischen Kontext bereits

dadurch erfüllt, daß der Gottesbeweis lediglich als «demonstratio quia»
geführt wird. Eine solche Beweisführung ist dann notwendig und auch

einzig möglich, wenn wir von dem zu Beweisenden keine unmittelbare
Erkenntnis besitzen, die uns einen Zugang zu seinem Wesen oder

Wesensbegriff eröffnen würde. Die wissenschaftliche Behandlung ist
dann nicht auf Grund der Definition möglich, die wir nicht haben, aber

anstelle der Definition kann die «Wirkung» eingesetzt werden; genauer
dürfte man vielleicht sagen: der Begriff, der anläßlich einer Wirkung
oder einer gewirkten Präsenz als ein solcher des diese Wirkung oder
Präsenz veranlassenden Seienden gewonnen wird. Dieses Prinzip gilt
allgemein, nicht nur für die Gotteserkenntnis. Es gilt aber nicht nur für
die philosophische Gotteserkenntnis, sondern auch für die theologische,

sofern es sich bei der Offenbarung prinzipiell auch wieder um eine
bloße Wirkung Gottes, eine gewirkte und nicht eine unmittelbare
Präsenz handelt. Wesentlich ist dabei, daß aus der Begrenztheit der
Wirkung, die in einer solchen «demonstratio quia» zur Basis genommen
wird, nicht geschlossen werden darf, daß das Nachgewiesene
ausschließlich in der begrenzten Dimension zu halten sei, die der Beweis
eröffnet. Der physikalische Gott kann also sehr wohl noch die Dimension

des «göttlichen Gottes» besitzen. Es wäre sogar eine Position
möglich, bei der sich der Theologe mit dem physikalischen Gott
begnügt, da dessen Nachweis das erforderte «quia est» in zureichendem
Maße beibringt, und die Erkenntnis des «göttlichen Gottes» rein aus der



48 Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Offenbarung zu gewinnen sucht, ohne weitergehenden rationalen
Anspruch. Solche Position liefe allerdings auf einen philosophischen
Agnostizismus hinaus, sie überspränge die Metaphysik. Eben das ist
nicht die Einstellung des Thomas, sondern eher die des Maimonides,
und sie wird von Thomas kritisiert.

Bei Thomas folgt auf den physikalisch angesetzten Gottesbeweis
nicht der Sprung in die Offenbarungsaussage, sondern die inhaltliche
Entfaltung eines metaphysischen Gottesverständnisses. Dies geschieht
natürlich im theologischen Kontext, aber diese Abfolge ist nicht nur
durch diesen, sondern ebenso durch den philosophischen Sachzusammenhang

bedingt. Auf die Frage «an sit» folgt konsequent die Frage
«quid sit», und es ist klar, daß diese weitere Frage nicht mehr in
irgendeinem Sinne «physikalisch» zu behanden ist - auch wenn Thomas
sie dann als Frage danach verstanden wissen will, «quid non sit». Es

findet so ein Übergang statt, von der Physik des Gottesbeweises zur
Metaphysik der Gotteslehre: So muß man es wenigstens sehen, wenn
man die physikalische Deutung der fünf Wege akzeptiert.

Es scheint nun schwer zu denken, daß gleichsam nachträglich zu
einem physikalischen Gedankengang eine metaphysische Bedeutung
seines Resultats konstruiert wird. Daher wohl haben viele Thomisten
den Gottesbeweis von vornherein als metaphysischen verstehen wollen.

Das hat aber wieder entgegengesetzte Schwierigkeiten. Am ehesten

gelingt es beim vierten Weg, der freilich als Beweis am wenigsten
überzeugend ist. Am schwierigsten ist es gerade beim ersten Weg, den
Thomas als den «offenkundigsten» und damit wohl auch als den
wirksamsten bezeichnet. Man kann kaum den Ausweg wählen, innerhalb
der fünf Wege den einen als physikalisch, den anderen als metaphysisch
zu kennzeichnen. Sie sind ganz parallel gebaut, und es ist nötig, sie

darum als «Wege» des einen Beweises zu verstehen, nicht als gänzlich
unterschiedene, gar verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen zugehörige

Gedankengänge.
Wer also den von Anfang an metaphysischen Charakter des

Gottesbeweises behaupten will, hat die Frage zu beantworten, ob denn schon
der Ansatz aller Wege den Charakter habe, den Thomas für den
entscheidenden der Metaphysik hält. Dies ist nach dem Text von In Boeth.
de trin. q. 5 a. 2 und 3 die «separatio», die «Trennung» von der Materie
und von der Bewegung. Dies meint ausdrücklich nicht, daß nur
immaterielles Seiendes als Gegenstand der Metaphysik in Frage kommt; aber

am materiellen Seienden zielt die metaphysische Betrachtung auf solche



Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 49

Strukturen ab, die ihrem Wesen nach nicht auf Verwirklichung in
Materie angewiesen sind, die insofern «getrennt» zu betrachten sind.
Man muß hinzufügen, daß sich hier sofort die Frage des Ausweises
stellt. Der im Sinne der «Abtrennung» metaphysische Charakter einer
Struktur des Seienden muß aufgezeigt werden, wenn er sich zuerst in
einem materiellen Seienden zeigt. Der definitive Nachweis, daß

Metaphysik in diesem Sinne ein sinnvolles Vorhaben ist, wird erst dadurch

geliefert, daß die Existenz eines wesentlich immateriellen Seienden
bewiesen wird. Das ist bei Thomas konstante Lehre, auch wenn der
Ausdruck «separatio» sich nur im zitierten Text findet.

Es scheint mir nun deutlich, daß im Ansatz des Gottesbeweises die

«separatio» eben nicht vorausgesetzt ist. Der Ansatz steht klar auf der
Ebene des materiellen Seienden unserer Erfahrung. Ebenso deutlich
scheint mir aber, daß das Resultat des Beweisganges nicht mehr innerhalb

der physikalischen Welt liegt. Das in jedem der fünf Wege
nachgewiesene Erste ist gerade dadurch Erstes, daß es nicht mehr in eine
Reihe gehört, innerhalb derer ein «regressus» stattfinden kann. Es ist in
keiner dieser Reihen die Nummer eins, von der ab fortlaufend gezählt
wird, sondern ist stets das nicht mehr hinzuaddierbare Eine, dem

gegenüber alles andere «Zweites» ist. Der physikalisch nachgewiesene
Gott ist Korrelat der physikalischen Welt in der Weise, daß diese im

ganzen, als physikalische, ihm gegenübersteht, er selbst aber gerade
nicht mehr physikalische Größe ist. Es gibt also keinen physikalischen
Gott. Der Nachweis erbringt vielmehr das «quia est» des im strengen
Sinne metaphysischen Gottes.

So viel, scheint mir, kann man schon auf Grund der Formulierung
des Gottesbeweises sagen, und es folgt dann, daß im Gottesbeweis selbst

der Übergang von der Physik zur Metaphysik geschieht. Das bedeutet

jedoch nicht, daß die Metaphysik erst nach dem Gottesbeweis anfangen
kann und ihn sich gleichsam von der Physik als deren Grenzresultat

vorgeben lassen, schließlich gar die bei der Wesensanalyse Gottes
einzusetzenden Begriffe aus ihm entnehmen muß - was dann ja konsequent

zu fordern wäre. Thomas entspricht solcher Forderung in keiner
Weise: Die auf den Gottesbeweis folgende Gotteslehre ist nicht
Entfaltung von dessen Resultat, sondern bringt die Ergebnisse von Analysen

zum Tragen, die ihn gar nicht einmal voraussetzen, sondern viel
früher angesetzt sind, nämlich beim ersten Begriff: beim «Seienden, das

als erstes vom Verstand aufgefaßt wird». Klassisches Beispiel solcher



50 Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Analysen gibt schon das Frühwerk De ente et essentia, und die Gotteslehre

selbst gibt deren eine Fülle.
Dieses «ersterkannte» Seiende erscheint nun nicht gleich als jenes

«separatum», als welches es formell Gegenstand der Metaphysik ist,
sondern in kategorialer Vielfalt und in der konkreten Bestimmtheit der

«quiditas rei sensibilis». Die Analyse setzt deshalb bei jenem bestimmten

Seienden an, das als primäre Bedeutung dieses Begriffs unmittelbar
erkennbar ist, nämlich bei der zusammengesetzten Substanz (substantia
composita). Die in der Analyse entwickelten Begriffe sind zunächst an
dieser ausgewiesen und für sie gültig. Aber es sind Begriffe von
Prinzipien des Seienden, die entwickelt werden: Materie und Form, Potenz
und Akt, Wesen und Sein, und diese sind nicht wieder Begriffe einer
Substanz oder überhaupt eines materiellen Etwas, eines «quod est»,
sondern eines «Wodurch», eines «quo est». Solches gehört zum Seienden,

ist innerhalb seiner antreffbar, und so zeigt sich in den Prinzipien
der materiellen Substanz eine Bedeutung von «Sein», die Materialität
nicht einschließt. Das besagt aber, daß der Begriff des Seienden selbst

nicht auf den Bereich des materiellen Etwas eingeschränkt werden
muß. Das Seiende «als Seiendes» kann demnach «getrennt» gedacht
werden. Das gilt dann auch für die mit ihm konvertiblen Bestimmungen,

die Transzendentalien.
Es bleibt jedoch bestehen, daß diese Begriffe zunächst nur am

materiellen Seienden ausgewiesen sind, dessen Existenz uns unmittelbar

zugänglich ist. Man kann demnach, im Sinne der modernen
Unterscheidung von Ontologie und Metaphysik, von einer Ontologie reden,
deren eigentlich metaphysischer Sinn noch offen bleibt. Obwohl Thomas

diese Unterscheidung nicht kennt, dürfte sie dennoch etwas bei
ihm treffen; denn er ist, mit Aristoteles, der Meinung, daß alle diese

Analysen zur «Physik» gerechnet werden müssen, wenn es kein anderes
Seiendes als eben ein von dieser erfaßbares gäbe: Sie wäre dann die
Erste Philosophie (so z.B. Met. VI, 1 und Thomas, In Met. VI, 1.1).
Anders ist es, wenn ein immaterielles Seiendes existiert, in welchem die
immaterielle Bedeutung auch erfüllt wird, nämlich als Bedeutung für
ein Etwas, ein «quod est» immaterieller Art. Ein solches ist uns nicht
unmittelbar gegeben, da wir auf die Ebene der «quiditas rei sensibilis»

angewiesen sind. Aber wenigstens kann sich seine Existenz, sein «Daß»
oder «quia est» auf dieser Ebene durch seine «Wirkung» zeigen, als

Existenz eines «Etwas», das eben «nicht» materiell ist, dessen Washeit
also nur durch die Negation der materiellen Bestimmungen gekenn-



Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 51

zeichnet werden kann, die am erfahrungsweltlich antreffbaren Seienden

vorliegen.
Das ist genau die Struktur des Gottesbeweises, sofern er einen

physikalischen Ansatz nimmt und zur Negation der physikalischen
Bestimmtheit des nachgewiesenen «Ersten» fortschreitet. Nach Erreichen

dieses Resultats kann dann die zuvor schon entwickelte «Ontologie»

sogleich in ihre eigentlich «metaphysische» Bedeutung eintreten:
Sie kann die immaterielle Bedeutungsdimension ihrer transzendentalen
und ihrer Prinzipienbegriffe zu einer Wesensanalyse entfalten. Angesichts

der Tatsache freilich, daß diese Begriffe ihren Ausweis am
materiellen Seienden haben, wird diese Analyse wesentlich in einer negativen

Operation bestehen, nämlich in der «Abtrennung» der immateriellen

Dimension von dem Kontext, in dem sie erstmalig erschienen ist.

Ferner wird die Bestimmung des immateriellen Wesens der Weise

entsprechen, wie die ontologische Analyse die immaterielle Dimension
erreicht hat: einmal in der Weise des Prinzipseins, zum anderen in der
Weise der Anwesenheit durch «Wirkung». Beides zusammen ist daran

schuld, daß die Metaphysik das immaterielle Seiende nicht zu ihrem
«subiectum» hat — als unmittelbaren Gegenstand, dessen Prädikate sie

aufsucht -, sondern nur als «principium subiecti». Wenn ihr unmittelbarer

Gegenstand das «ens commune» ist, so gewinnt sie diesen als

metaphysischen, als welcher er zugleich «separatum» sein muß, erst auf
einem Umwege.

An diesem Umweg - wenn man ihn so nennen darf — hat der
Gottesbeweis seinen systematischen Ort, ja er hat für die Metaphysik
eine zentrale Stelle. Freilich hat er diese nicht schon insofern, als er an
eine Grenzposition der «Physik» führt, sondern sofern er in den

Gesamtprozeß des metaphysischen Diskurses eingefügt ist, also ihm
schon eine «Ontologie» vorausliegt, die dann nach ihm «metaphysisch»
zum Tragen kommt. Das verleitet natürlich manche Interpreten zu dem

Versuch, den Beweis selbst als ein Stück metaphysischen Diskurses
verstehen zu wollen. Gerade bei den «quinque viae» bedarf es jedoch
erheblicher Anstrengung, um diese Deutung dem höchst knappen Text
abzuringen: Er ist eher geeignet, solche Anstrengung zu vereiteln.

Wie ein eigentlich metaphysischer Gottesbeweis aussehen würde,
ließe sich wieder am Vergleich verdeutlichen. Das eindrucksvolle
Muster gibt Duns Scotus im Tractatus de primo principio (wobei gleichgültig

ist, ob die Schrift ganz aus seiner Feder stammt): Da wird der
Gottesbeweis aus der Entfaltung der Transzendentalienmetaphysik,



52 Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

welche die Ordnung des Seienden im ganzen auslegt, entwickelt, faßt
sie zusammen und erbringt in einheitlichem Zuge sogleich die gesamte
metaphysische Gotteslehre ; und das geschieht in höchst sorgfältig
abgesicherten, logisch zwingenden Schritten. Auch Thomas bringt gelegentlich

solche metaphysischen Gesamtsichten, so schon in De ente et essentia,

aber es ist immer noch strittig, ob sie als «Beweis» gemeint sind: Wo
ein solcher beabsichtigt ist, nämlich als Antwort auf die Frage «utrum
deus sit», da finden sich jene Argumente (und verwandte), die in den

fünf Wegen klassisch formuliert sind. Von diesen gilt aber, daß sie

keineswegs die gesamte vorentwickelte Ontologie zusammenfassen; sie

ist in ihnen nicht einmal für ihre Wirksamkeit vorausgesetzt. Schon gar
nicht wird aus dem Beweis die Gotteslehre inhaltlich entwickelt: Er
zielt nur auf das sozusagen punktuelle «quia est» dessen, dem der Name
«Gott» zugesprochen werden kann, und es kommt nur auf den Ubergang

von der Physik zur Metaphysik an.

Verglichen mit hohen metaphysischen Erwartungen, die sich etwa
an Duns Scotus nähren, ist der thomistische Gottesbeweis geradezu

dürftig. Genau so aber entspricht er der Funktion, die ihm in einem
aristotelischen Konzept der theoretischen Philosophie zukommt. Es ist

primär gerade diese systematische Funktion, die er auszufüllen hat, und
wie das zu geschehen hat, dafür hat die aristotelische Schule hinreichend

Beispiele gegeben. Es ist folgerichtig, wenn Thomas gerade im
Gottesbeweis diesen Beispielen folgt. Er schreibt nicht gerade ab, aber
die Vorlagen — von Aristoteles bis Maimonides — liegen auf der Hand.
Thomas hat es nicht mit Gegnern, oder gar mit Atheisten oder
Religionskritikern, zu tun, sondern mit einer Wissenschaft, welche den
Gottesbeweis als integrales Stück ihrer Weltdeutung mitbringt. Dieser
bedarf also weder besonderer begrifflicher Anstrengung noch gar der

genialen Originalität: Wer den Text im Lichte der aristotelischen
Tradition liest, welche Thomas benutzt, kann es nur lächerlich finden,
wenn gewisse Thomisten darin eine «Meisterleistung» erblickt haben.
Andererseits ist auch eine Kritik verfehlt, die nicht wahrnimmt, wie
präzis begrenzt seine Funktion ist, und ihm eine Leistung abverlangt,
die er nicht beansprucht. In beiden Fällen, liegt der Fehler darin, daß der
Text isoliert und nicht an seinem systembestimmten Ort gesehen wird,
dem er angemessen ist.

Durch die Deutung als - sozusagen punktueller - «Übergang» wird
der thomistische Gottesbeweis metaphysisch entlastet. Aufder anderen
Seite wird er natürlich mit dem Verdacht belastet, seine Geltung müsse



Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 53

dann auch von jener aristotelischen Physik und deren Weltbild abhängen,

die man wissenschaftsgeschichtlich als überholt und erledigt
anzusehen hat. Aber das ist nicht ganz so einfach, wie es scheint: Die
moderne Naturwissenschaft ist nicht einfach an dieselbe Stelle getreten
wie die aristotelische Physik; sie hat eine andere Perspektive
eingenommen, ihr erkenntnistheoretischer Anspruch liegt völlig anders, und
es ist keineswegs klar, ob sie und wie sie ontologischen Sinn hat. Zwar
ist das konkrete Weltbild des Aristoteles ersetzt. Aber es bleibt möglich,
seine Physik als ontologischen Text zu lesen, der nicht im Modus
moderner Wissenschaft Faktenzusammenhänge konstruiert, sondern
eher phänomenologische Analyse treibt. In dieser Qualität kann er

Gesichtspunkte und Einsichten enthalten, die nicht dem kritischen
Urteil des «Überwundenseins» unterliegen. Thomas kann in seiner

geschichtlichen Lage selbstverständlich nicht umhin, sich auf das

«Weltbild» des Aristoteles zu beziehen, das für ihn wissenschaftlich

maßgeblich sein muß. Doch ist im Gottesbeweis auffällig, daß er die
aristotelischen Ausgangsbegriffe — Bewegung, Wirkursächlichkeit,
Notwendigkeit, Teleologie und auch Stufung (ein im Aristotelismus der
Tradition durchaus enthaltener Begriff) — nicht am Weltbild exemplifiziert,

wie bei seinen Vorlagen oft geschieht, sondern sich an ihre

allgemeine ontologische Bedeutung hält - ein Merkmal, das scheinbar
den «metaphysischen» Interpretationsversuchen entgegenkommt.
Aber es ist nicht schon eine Metaphysik, sondern vielmehr, was in der

Sprache der Phänomenologie eine «Regionalontologie» unserer
Erfahrungswelt heißen könnte, auf die sich Thomas bezieht. In ihr gilt es

dann jene Punkte auszumachen, die den Übergang zur Metaphysik
insofern ermöglichen, als sie die Existenz eines erfahrungstranszendenten

Seienden bezeugen.
Die Gültigkeit dieser «Regionalontologie» ist natürlich die Voraussetzung

für die Gültigkeit der «fünf Wege», und so fühlen sich Thomi-
sten gehalten, sie zu verteidigen. Sieht man aber auf die strukturelle
Einordnung und die Funktion, die der Gottesbeweis systematisch hat,
so erkennt man zuerst, daß diese fünf Wege nach Beweistauglichkeit —

unter den gegebenen geschichtlichen Voraussetzungen - und eben

punktuell, nicht wieder «systematisch» gewählt sind. Es müssen nicht
fünf, und es müssen nicht diese fünf sein, und Thomas selbst ist, wie die
Parallelstellen zeigen, nicht auf sie festgelegt. Von da aus ist der Schritt
nicht groß zu der weitergehenden Frage, ob der thomistische Gottesbeweis

auch prinzipiell derart an die Vorgabe der aristotelischen «Re-



54 Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

gionalontologie» gebunden sei, wie er es historisch ist, oder ob man ihn
von dieser so lösen könne, wie man ihn vom Weltbild des Aristoteles
lösen muß.

Diese Frage hat nur Sinn, wenn man das thomistische Konzept der

Metaphysik auch in veränderter geschichtlicher Lage für sinnvoll, also

für eine permanente Möglichkeit metaphysischen Denkens hält. Sie

stellt sich dann im Hinblick auf ein Weltverständnis, das durch die
aristotelische Ontologie nicht mehr zureichend ausgedrückt ist, in dem
aber jene Ansätze zu suchen sind, deren ontologische Erfassung jenen
Übergang zur Metaphysik rechtfertigt, der für das Gesamtkonzept
grundlegend ist. Freilich werden sie wohl kaum auf der Ebene einer
Wissenschaft zu finden sein, die sich methodisch gegen jede Ontologie
abschließt; so ist von ihr aus erst recht kein Gottesbeweis als
wissenschaftlicher zu führen. Aber bedarf es in unserer geschichtlichen Lage
eines wissenschaftlichen Beweises, um sich ontologisch des «quia est»
dessen zu versichern, «den alle Gott nennen»? Gewiß ist diese

Versicherung notwendig, aber die thomistische Metaphysik hängt sicher
nicht davon ab, daß sie auf Grund aristotelischer Physik geschieht.


	Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

