Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen
Gottesbeweis

Autor: Kluxen, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WoLrcaNG KLUXEN

Der Ubergang von der Physik
zur Metaphysik
im thomistischen Gottesbeweis

Der thomistische Gottesbeweis gehort sicher zu den am hiufigsten
untersuchten, kritisierten und diskutierten Lehrstiicken der Scholastik.
Ich will dem keine weitere Analyse hinzufiigen. Es geht mir nur um
einige interpretatorische Hinweise, die weniger auf den Beweisgang
selbst eingehen als auf die Stellung des Gottesbeweises in der thomi-
stischen Gesamtkonzeption der theoretischen Philosophie. Dies ge-
schieht nicht nur in historischer Absicht, vielmehr geht es zugleich und
vor allem um ein Strukturmoment des « Thomismus» als einer perma-
nenten Moglichkeit metaphysischen Denkens. Das meint nicht not-
wendig die thomistische Schultradition, die nicht selten den Gottesbe-
weis isoliert und dann ihm eine Vollkommenheit und gar Originalitit
zuspricht, die er gar nicht hat und nicht zu haben braucht. Seine
eigentliche Bedeutung wird eher zu kliren sein, wenn man ihn in den
Systemzusammenhang einordnet, in dem er bei Thomas steht.

Der durch die Tradition klassisch gewordene Text, den ich fiir die
folgenden Uberlegungen zum Ausgangspunkt nehme, ist jener aus der
Summa theologiae (1a, q. 2 a. 3), der die beriihmten «quinque viae» ent-
hilt. Der Artikel steht unter der Frage «utrum deus sit». Welche
Bedeutung diese einfache Formel hat, sieht man am Vergleich mit
anderen Formeln. So fragt Duns Scotus: «utrum in entibus sit aliquod
ens infinitumy, oder elementarer: «utrum sit aliqua natura prima». Er
bringt schon damit zum Ausdruck, daf} die Frage in einem bestimmten
philosophischen Zusammenhang, nimlich dem von «ens» und «natu-
ran, gestellt und beantwortet wird. Thomas spricht im Kontext seines
theologischen Hauptwerkes ohne weiteres von «Gott», und der Schluf3 des



Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 45

Beweises nimmt ausdriicklich das Wort auf: «quod omnes nominant
deum». Dies «nominare» mufl man unterstreichen: Vorausgesetzt ist
ein «quid nominis» — wir wiirden sagen, eine « Bedeutung» — ganz im
Sinne der Beweislehre des Aristoteles, und mit der Bezugnahme auf
diese Bedeutung endet der Beweis. Man hat Thomas wegen der Iden-
tifizierung des von ihm bewiesenen «ersten Bewegers» mit dem Offen-
barungsgott kritisiert, da dieser letztere eben nicht bewiesen sei; Tho-
mas Uberschreite in unerlaubter Weise die Grenze, die dem philoso-
phischen Gedanken gesetzt ist. In Wahrheit steht es in der theologi-
schen Summe anders: Von Anfang an ist vom Offenbarungsgott die
Rede, dem die im Beweis selbst nachgewiesenen Bestimmungen als
erster Beweger, erste Wirkursache usw. ohne Zweifel — nimlich nach
dem Offenbarungsverstindnis — zukommen. Hier wird nicht ein phi-
losophisches Ergebnis nachtriglich mit dem theologisch Vorausgesetz-
ten identisch gesetzt; vielmehr wird umgekehrt von der Theologie ein
philosophischer Beweisgang in ihren Kontext einbezogen, und das ist
etwas grundsitzlich anderes.

Im Sinrne der aristotelischen Wissenschaftslehre kommt es fiir die
Theologie, die sich als Wissenschaft ausformen will, zuerst darauf an,
sich ihres «subiectum» zu versichern, genauer seines «quia est». Was
nun dieses «est» besagt, erklirt Thomas im Rahmen der folgenden
Quaestio (Ia, q.3 a.4 ad 3): Es besagt lediglich das «esse copulae», das
will sagen: Sitze mit dem Subjekt «Gott» sind sinnvolle Sitze. Es gentigt
fiir den Gottesbeweis unter theologischem Aspekt der Nachweis, daB3 es
einen Gegenstand gibt, der sinnvoll mit dem Namen «Gott» bezeichnet
werden kann. Es braucht nicht verlangt zu werden, daf} der Nachweis
selbst alle Aspekte beriicksichtigt, die moglich oder sinnvoll sind. Der
Nachweis braucht nicht gleichsam die ganze Gotteslehre zu erbringen.
Er mul vor allem wirksam, also wissenschaftlich tiberzeugend sein und
eindeutig — in welcher Begrenztheit des Aspektes auch immer — einen
Gegenstand nachweisen, der von allen anderen durch eine Eigenschaft
unterschieden ist, die nur dem geglaubten Gott zuzuschreiben ist.

Diese auszeichnende Eigenschaft haben wir darin zu erblicken, daf}
der Nachweis auf allen fiinf Wegen zu einem «Ersten» fiihrt, das aus sich
selbst jene Bestimmtheit besitzt, auf welche der jeweilige Beweisweg
ausgerichtet ist. Ganz streng genommen, ist es dabei nicht einmal not-
wendig, dal} die Einzigkeit dieses Ersten im Beweis selbst aufgewiesen
wird (tatsdchlich fehlt der Aufweis fiir die Einzigkeit des ersten Bewe-
gers bei Thomas); denn das Nachweisziel, das «quia est» des Subjekts der



46 Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Rede von Gott, ist auch ohne den Einzigkeitsbeweis erreicht. Die
Wirksamkeit, die wissenschaftliche Uberzeugungskraft des Beweises
liegt darin begriindet, dal3 er auf eine Basis in der Erfahrung bezogen ist
— mit Recht steht die «manifestior via» am Anfang, welche die unmit-
telbare und jedermann zugingliche Erfahrung der Bewegung zum Aus-
gang nimmt. Das kann man allgemeiner formulieren: Basis des Bewei-
ses ist jene Ebene, zu welcher der Mensch kraft seiner erkenntnisma-
Bigen Ausstattung unmittelbaren Zugang hat, und das ist bei Thomas
die Ebene der «quiditas rei sensibilis». Die wissenschaftliche Behand-
lung dieser Ebene geschieht aber, aristotelisch gesprochen, in der Phy-
sik. Der Gottesbeweis setzt in diesem Sinne physikalisch an.

Die physikalische Basis ist beim ersten Weg ganz klar: « Bewegung»
ist der Grundbegriff der Physik im aristotelischen Sinne. Auch die
Wirkursiachlichkeit des zweiten Weges ist deutlich eine physikalische
Kategorie. Der dritte Weg, der vom Moglichen und Notwendigen aus-
geht, spricht klar vom ersteren im aristotelischen Sinne als von dem,
was «gelegentlich ist und dann auch wieder nicht» (possibile esse et non
esse); das ist der Begriff des «corruptibile», der auf die Welt unter dem
Monde zutrifft. Ebenso ist auch das « Notwendige» konkret gemeint: Es
meint zunichst die «Himmel», die im Gegensatz zur Welt unter dem
Monde zwar «notwendigy, aber nicht «aus sich» notwendig sind. Auch
der vierte Weg mul} trotz der allgemein klingenden Rede von den
«gradus entis» auf einen moglichen physikalischen Sinn hin gepriift
werden. Der zentrale Gedanke ist, da3 das «Seiende» der ersten und
obersten Stufe — wobei durchaus ein kategorial beschrinktes Seiendes
gemeint sein kann — Ursache aller ihm nachgeordneten Stufen ist. Das
Beispiel vom Feuer, das in der Gattung des « Warmen» das «Erste» ist
und daher alles andere Warme verursacht, diirfte deutlich machen, dal3
der Satz «quod est primum in aliquo genere, est causa cuiuscumque
existentis in illo genere» Geltung im Bereich der Physik beansprucht, ja
sich darin ausweist. Auch der fiinfte Weg, welcher die Zielbestimmtheit
einsichtsloser Naturen auf die Zielbestimmung durch eine vorgeord-
nete intelligente Ursache zuriickfiihrt, bleibt im Rahmen eines Sach-
verhaltes, der in der physikalischen Erfahrung ausgewiesen ist.

Wenn das nun zutrifft, dann erscheint auf allen diesen Wegen
«Gott» als das jeweils einem physikalisch begriindeten, kategorial
beschrinkten Ansatz korrespondierende «Erste», dem von diesem
Ansatz her keine weitergehende Bestimmung als die eben darin nach-
gewiesene beigegeben werden kann. Man darf aber noch hinzufiigen,



Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 47

daB alle fiinf Wege innerhalb des Horizontes der einen Welt liegen,
welche diejenige unserer Erfahrung ist und welche in der Physik wis-
senschaftlich ausgelegt wird. Das fiinffach aufgewiesene Erste ist das
Korrelat jener Welt, welche durch die aristotelische Physik erfaf3t ist:
Das, so scheint es, ist das Ergebnis.

Nun wird eine solche rein physikalische Deutung des thomistischen
Gottesbeweises gewil3 auf Bedenken und Einwinde der Thomisten und
der Thomaskenner stoBen. Zunichst kommt es aber auf die Feststellung
an, daB diese Deutung insofern moglich ist, als der Text eine Grundlage
zu ihrer Ausfiihrung bietet. Es gilt weiter zu sehen, dafl der so verstan-
dene Beweis immer noch den Anforderungen der Theologie entspricht,
welcher es allein auf das «quia est» ihres «subiectum» ankommt. Dies
gilt unter der Voraussetzung, daf} der «physikalische» Gott nicht not-
wendig wiederum selbst als ausschlieBlich physikalische Grof3e aufge-
fait werden muf.

Diese Voraussetzung ist nun im aristotelischen Kontext bereits
dadurch erfiillt, da3 der Gottesbeweis lediglich als «demonstratio quia»
gefithrt wird. Eine solche Beweisfithrung ist dann notwendig und auch
einzig moglich, wenn wir von dem zu Beweisenden keine unmittelbare
Erkenntnis besitzen, die uns einen Zugang zu seinem Wesen oder
Wesensbegriff erdffnen wiirde. Die wissenschaftliche Behandlung ist
dann nicht auf Grund der Definition moglich, die wir nicht haben, aber
anstelle der Definition kann die « Wirkung» eingesetzt werden; genauer
diirfte man vielleicht sagen: der Begriff, der anliBlich einer Wirkung
oder einer gewirkten Prisenz als ein solcher des diese Wirkung oder
Prisenz veranlassenden Seienden gewonnen wird. Dieses Prinzip gilt
allgemein, nicht nur fiir die Gotteserkenntnis. Es gilt aber nicht nur fiir
die philosophische Gotteserkenntnis, sondern auch fiir die theologi-
sche, sofern es sich bei der Offenbarung prinzipiell auch wieder um eine
bloBe Wirkung Gottes, eine gewirkte und nicht eine unmittelbare Pri-
senz handelt. Wesentlich ist dabei, da3 aus der Begrenztheit der Wir-
kung, die in einer solchen «demonstratio quia» zur Basis genommen
wird, nicht geschlossen werden darf, dafl das Nachgewiesene aus-
schlieBlich in der begrenzten Dimension zu halten sei, die der Beweis
erdffnet. Der physikalische Gott kann also sehr wohl noch die Dimen-
sion des «gottlichen Gottes» besitzen. Es wire sogar eine Position
moglich, bei der sich der Theologe mit dem physikalischen Gott be-
gniigt, da dessen Nachweis das erforderte «quia est» in zureichendem
Mafe beibringt, und die Erkenntnis des «gtttlichen Gottes» rein aus der



48 Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Offenbarung zu gewinnen sucht, ohne weitergehenden rationalen
Anspruch. Solche Position liefe allerdings auf einen philosophischen
Agnostizismus hinaus, sie tiberspringe die Metaphysik. Eben das ist
nicht die Einstellung des Thomas, sondern eher die des Maimonides,
und sie wird von Thomas kritisiert.

Bei Thomas folgt auf den physikalisch angesetzten Gottesbeweis
nicht der Sprung in die Offenbarungsaussage, sondern die inhaltliche
Entfaltung eines metaphysischen Gottesverstindnisses. Dies geschieht
natiirlich im theologischen Kontext, aber diese Abfolge ist nicht nur
durch diesen, sondern ebenso durch den philosophischen Sachzusam-
menhang bedingt. Auf die Frage «an sit» folgt konsequent die Frage
«quid sit», und es ist klar, dall diese weitere Frage nicht mehr in
irgendeinem Sinne «physikalisch» zu behanden ist— auch wenn Thomazs
sie dann als Frage danach verstanden wissen will, «quid non sit». Es
findet so ein Ubergang statt, von der Physik des Gottesbeweises zur
Metaphysik der Gotteslehre: So mul3 man es wenigstens sehen, wenn
man die physikalische Deutung der fiinf Wege akzeptiert.

Es scheint nun schwer zu denken, daf} gleichsam nachtriglich zu
einem physikalischen Gedankengang eine metaphysische Bedeutung
seines Resultats konstruiert wird. Daher wohl haben viele Thomisten
den Gottesbeweis von vornherein als metaphysischen verstehen wol-
len. Das hat aber wieder entgegengesetzte Schwierigkeiten. Am ehesten
gelingt es beim vierten Weg, der freilich als Beweis am wenigsten
tiberzeugend ist. Am schwierigsten ist es gerade beim ersten Weg, den
Thomas als den «offenkundigsten» und damit wohl auch als den wirk-
samsten bezeichnet. Man kann kaum den Ausweg wihlen, innerhalb
der fiinf Wege den einen als physikalisch, den anderen als metaphysisch
zu kennzeichnen. Sie sind ganz parallel gebaut, und es ist nétig, sie
darum als « Wege» des einen Beweises zu verstehen, nicht als ginzlich
unterschiedene, gar verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen zugeho-
rige Gedankenginge.

Wer also den von Anfang an metaphysischen Charakter des Gottes-
beweises behaupten will, hat die Frage zu beantworten, ob denn schon
der Ansatz a/ler Wege den Charakter habe, den Thomas fiir den ent-
scheidenden der Metaphysik hilt. Dies ist nach dem Text von In Boeth.
de trin. q.5 a.2 und 3 die «separatio», die « Trennung» von der Materie
und von der Bewegung. Dies meint ausdriicklich nicht, da3 nur imma-
terielles Seiendes als Gegenstand der Metaphysik in Frage kommt; aber
am materiellen Seienden zielt die metaphysische Betrachtung auf solche



Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 49

Strukturen ab, die ihrem Wesen nach nicht auf Verwirklichung in
Materie angewiesen sind, die insofern «getrennt» zu betrachten sind.
Man mul} hinzufiigen, daf3 sich hier sofort die Frage des Ausweises
stellt. Der im Sinne der «Abtrennung» metaphysische Charakter einer
Struktur des Seienden muf} aufgezeigt werden, wenn er sich zuerst in
einem materiellen Seienden zeigt. Der definitive Nachweis, daf3 Meta-
physik in diesem Sinne ein sinnvolles Vorhaben ist, wird erst dadurch
geliefert, dafl die Existenz eines wesentlich immateriellen Seienden
bewiesen wird. Das ist bei Thomas konstante Lehre, auch wenn der
Ausdruck «separatio» sich nur im zitierten Text findet.

Es scheint mir nun deutlich, dal} im A#satz des Gottesbeweises die
«separatio» eben nicht vorausgesetzt ist. Der Ansatz steht klar auf der
Ebene des materiellen Seienden unserer Erfahrung. Ebenso deutlich
scheint mir aber, da3 das Resultat des Beweisganges nicht mehr inner-
halb der physikalischen Welt liegt. Das in jedem der fiinf Wege nach-
gewiesene Erste ist gerade dadurch Erstes, da3 es nicht mehr in eine
Reihe gehort, innerhalb derer ein «regressus» stattfinden kann. Es ist in
keiner dieser Reihen die Nummer eins, von der ab fortlaufend gezihlt
wird, sondern ist stets das nicht mehr hinzuaddierbare Eine, dem
gegeniiber alles andere «Zweites» ist. Der physikalisch nachgewiesene
Gott ist Korrelat der physikalischen Welt in der Weise, daf3 diese im
ganzen, als physikalische, ihm gegeniibersteht, er selbst aber gerade
nicht mehr physikalische GroB3e ist. Es gibt also keinen physikalischen
Gott. Der Nachweis erbringt vielmehr das «quia est» des im strengen
Sinne metaphysischen Gottes.

So viel, scheint mir, kann man schon auf Grund der Formulierung
des Gottesbeweises sagen, und es folgt dann, daf3 im Gottesbeweis selbst
der Ubergang von der Physik zur Metaphysik geschieht. Das bedeutet
jedoch nicht, dafB3 die Metaphysik erst nach dem Gottesbeweis anfangen
kann und ihn sich gleichsam von der Physik als deren Grenzresultat
vorgeben lassen, schlieBlich gar die bei der Wesensanalyse Gottes ein-
zusetzenden Begriffe aus ihm entnehmen mulf} — was dann ja konse-
quent zu fordern wire. Thomas entspricht solcher Forderung in keiner
Weise: Die auf den Gottesbeweis folgende Gotteslehre ist nicht Ent-
faltung von dessen Resultat, sondern bringt die Ergebnisse von Analy-
sen zum Tragen, die ihn gar nicht einmal voraussetzen, sondern viel
frither angesetzt sind, nimlich beim ersten Begriff: beim «Seienden, das
als erstes vom Verstand aufgefalit wird». Klassisches Beispiel solcher



50 Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

Analysen gibt schon das Frithwerk De ente et essentia, und die Gottes-
lehre selbst gibt deren eine Fiille.

Dieses «ersterkannte» Seiende erscheint nun nicht gleich als jenes
«separatump, als welches es formell Gegenstand der Metaphysik ist,
sondern in kategorialer Vielfalt und in der konkreten Bestimmtheit der
«quiditas rei sensibilis». Die Analyse setzt deshalb bei jenem bestimm-
ten Seienden an, das als primire Bedeutung dieses Begriffs unmittelbar
erkennbar ist, nimlich bei der zusammengesetzten Substanz (substantia
composita). Die in der Analyse entwickelten Begriffe sind zunichst an
dieser ausgewiesen und fiir sie giiltig. Aber es sind Begriffe von Prin-
zipien des Seienden, die entwickelt werden: Materie und Form, Potenz
und Akt, Wesen und Sein, und diese sind nicht wieder Begriffe einer
Substanz oder iiberhaupt eines materiellen Etwas, eines «quod est»,
sondern eines « Wodurchy, eines «quo esty». Solches gehért zum Seien-
den, ist innerhalb seiner antreftbar, und so zeigt sich in den Prinzipien
der materiellen Substanz eine Bedeutung von «Sein», die Materialitit
nicht einschlieBt. Das besagt aber, daf3 der Begriff des Seienden selbst
nicht auf den Bereich des materiellen Etwas eingeschrinkt werden
muf}. Das Seiende «als Seiendes» kann demnach «getrennt» gedacht
werden. Das gilt dann auch fiir die mit ihm konvertiblen Bestimmun-
gen, die Transzendentalien.

Es bleibt jedoch bestehen, dafl diese Begriffe zunichst nur am
materiellen Seienden ausgewiesen sind, dessen Existenz uns unmittel-
bar zuginglich ist. Man kann demnach, im Sinne der modernen Unter-
scheidung von Ontologie und Metaphysik, von einer Ontologie reden,
deren eigentlich metaphysischer Sinn noch offen bleibt. Obwohl Tho-
mas diese Unterscheidung nicht kennt, diirfte sie dennoch etwas bei
ihm treffen; denn er ist, mit Aristoteles, der Meinung, dal3 alle diese
Analysen zur « Physik» gerechnet werden miissen, wenn es kein anderes
Seiendes als eben ein von dieser erfaflbares gibe: Sie wire dann die
Erste Philosophie (so z.B. Met. VI, 1 und Thomas, In Met. VI, 1. 1).
Anders ist es, wenn ein immaterielles Seiendes existiert, in welchem die
immaterielle Bedeutung auch erfiillt wird, nimlich als Bedeutung fiir
ein Etwas, ein «quod est» immaterieller Art. Ein solches ist uns nicht
unmittelbar gegeben, da wir auf die Ebene der «quiditas rei sensibilis»
angewiesen sind. Aber wenigstens kann sich seine Existenz, sein « DaB3»
oder «quia est» auf dieser Ebene durch seine «Wirkung» zeigen, als
Existenz eines « Etwas», das eben «nicht» materiell ist, dessen Washeit
also nur durch die Negation der materiellen Bestimmungen gekenn-



Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 51

zeichnet werden kann, die am erfahrungsweltlich antreffbaren Seien-
den vorliegen.

Das ist genau die Struktur des Gottesbeweises, sofern er einen
physikalischen Ansatz nimmt und zur Negation der physikalischen
Bestimmtheit des nachgewiesenen «Ersten» fortschreitet. Nach Errei-
chen dieses Resultats kann dann die zuvor schon entwickelte «Ontolo-
giex sogleich in ihre eigentlich «metaphysische» Bedeutung eintreten:
Sie kann die immaterielle Bedeutungsdimension ihrer transzendentalen
und ihrer Prinzipienbegriffe zu einer Wesensanalyse entfalten. Ange-
sichts der Tatsache freilich, daf} diese Begriffe ihren Ausweis am mate-
riellen Seienden haben, wird diese Analyse wesentlich in einer negati-
ven Operation bestehen, nimlich in der « Abtrennung» der immateriel-
len Dimension von dem Kontext, in dem sie erstmalig erschienen ist.
Ferner wird die Bestimmung des immateriellen Wesens der Weise
entsprechen, wie die ontologische Analyse die immaterielle Dimension
erreicht hat: einmal in der Weise des Prinzipseins, zum anderen in der
Weise der Anwesenheit durch « Wirkung». Beides zusammen ist daran
schuld, daf3 die Metaphysik das immaterielle Seiende nicht zu ihrem
«subiectum» hat — als unmittelbaren Gegenstand, dessen Pridikate sie
aufsucht —, sondern nur als «principium subiecti». Wenn ihr unmittel-
barer Gegenstand das «ens commune» ist, so gewinnt sie diesen a/s
metaphysischen, als welcher er zugleich «separatum» sein mul}, erst auf
einem Umwege.

An diesem Umweg — wenn man ihn so nennen darf — hat der
Gottesbeweis seinen systematischen Ort, ja er hat fiir die Metaphysik
eine zentrale Stelle. Freilich hat er diese nicht schon insofern, als er an
eine Grenzposition der «Physik» fiihrt, sondern sofern er in den
Gesamtprozel3 des metaphysischen Diskurses eingefiigt ist, also ihm
schon eine «Ontologie» vorausliegt, die dann nach ihm «metaphysisch»
zum Tragen kommt. Das verleitet natiirlich manche Interpreten zu dem
Versuch, den Beweis selbst als ein Stiick metaphysischen Diskurses
verstehen zu wollen. Gerade bei den «quinque viae» bedarf es jedoch
erheblicher Anstrengung, um diese Deutung dem hochst knappen Text
abzuringen: Er ist eher geeignet, solche Anstrengung zu vereiteln.

Wie ein eigentlich metaphysischer Gottesbeweis aussehen wiirde,
lieBe sich wieder am Vergleich verdeutlichen. Das eindrucksvolle
Muster gibt Duns Scotus im 77actatus de primo principio (wobei gleich-
giiltig ist, ob die Schrift ganz aus seiner Feder stammt): Da wird der
Gottesbeweis aus der Entfaltung der Transzendentalienmetaphysik,



52 Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

welche die Ordnung des Seienden im ganzen auslegt, entwickelt, fal3t
sie zusammen und erbringt in einheitlichem Zuge sogleich die gesamte
metaphysische Gotteslehre; und das geschieht in hochst sorgfiltig abge-
sicherten, logisch zwingenden Schritten. Auch Thomas bringt gelegent-
lich solche metaphysischen Gesamtsichten, so schon in De ente et essen-
tia, aber es ist immer noch strittig, ob sie als «Beweis» gemeint sind: Wo
ein solcher beabsichtigt ist, nimlich als Antwort auf die Frage «utrum
deus sit», da finden sich jene Argumente (und verwandte), die in den
filnf Wegen klassisch formuliert sind. Von diesen gilt aber, dal} sie
keineswegs die gesamte vorentwickelte Ontologie zusammenfassen; sie
ist in ihnen nicht einmal fiir ihre Wirksamkeit vorausgesetzt. Schon gar
nicht wird aus dem Beweis die Gotteslehre inhaltlich entwickelt: Er
zielt nur auf das sozusagen punktuelle «quia est» dessen, dem der Name
«Gott» zugesprochen werden kann, und es kommt nur auf den Uber-
gang von der Physik zur Metaphysik an.

Verglichen mit hohen metaphysischen Erwartungen, die sich etwa
an Duns Scotus nihren, ist der thomistische Gottesbeweis geradezu
diirftig. Genau so aber entspricht er der Funktion, die ihm in einem
aristotelischen Konzept der theoretischen Philosophie zukommt. Es ist
primir gerade diese systematische Funktion, die er auszufiillen hat, und
wie das zu geschehen hat, dafiir hat die aristotelische Schule hinrei-
chend Beispiele gegeben. Es ist folgerichtig, wenn Thomas gerade im
Gottesbeweis diesen Beispielen folgt. Er schreibt nicht gerade ab, aber
die Vorlagen — von Aristoteles bis Maimonides — liegen auf der Hand.
Thomas hat es nicht mit Gegnern, oder gar mit Atheisten oder Reli-
gionskritikern, zu tun, sondern mit einer Wissenschaft, welche den
Gottesbewelis als integrales Stiick ihrer Weltdeutung mitbringt. Dieser
bedarf also weder besonderer begrifflicher Anstrengung noch gar der
genialen Originalitit: Wer den Text im Lichte der aristotelischen Tra-
dition liest, welche Thomas benutzt, kann es nur licherlich finden,
wenn gewisse Thomisten darin eine «Meisterleistung» erblickt haben.
Andererseits ist auch eine Kritik verfehlt, die nicht wahrnimmt, wie
prizis begrenzt seine Funktion ist, und ihm eine Leistung abverlangt,
die er nicht beansprucht. In beiden Fillen liegt der Fehler darin, daf3 der
Text isoliert und nicht an seinem systembestimmten Ort gesehen wird,
dem er angemessen ist.

Durch die Deutung als — sozusagen punktueller — «Ubergang» wird
der thomistische Gottesbeweis metaphysisch entlastet. Auf der anderen
Seite wird er natiirlich mit dem Verdacht belastet, seine Geltung miisse



Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis 53

dann auch von jener aristotelischen Physik und deren Weltbild abhin-
gen, die man wissenschaftsgeschichtlich als iiberholt und erledigt anzu-
sehen hat. Aber das ist nicht ganz so einfach, wie es scheint: Die
moderne Naturwissenschaft ist nicht einfach an dieselbe Stelle getreten
wie die aristotelische Physik; sie hat eine andere Perspektive einge-
nommen, ihr erkenntnistheoretischer Anspruch liegt vollig anders, und
es ist keineswegs klar, ob sie und wie sie ontologischen Sinn hat. Zwar
ist das konkrete Weltbild des Aristoteles ersetzt. Aber es bleibt moglich,
seine Physik als ontologischen Text zu lesen, der nicht im Modus
moderner Wissenschaft Faktenzusammenhinge konstruiert, sondern
eher phinomenologische Analyse treibt. In dieser Qualitit kann er
Gesichtspunkte und Einsichten enthalten, die nicht dem kritischen
Urteil des «Uberwundenseins» unterliegen. Thomas kann in seiner
geschichtlichen Lage selbstverstindlich nicht umhin, sich auf das
«Weltbild» des Aristoteles zu beziehen, das fiir ihn wissenschaftlich
mal3geblich sein muBl. Doch ist im Gottesbeweis auffillig, da3 er die
aristotelischen Ausgangsbegriffe — Bewegung, Wirkursiachlichkeit, Not-
wendigkeit, Teleologie und auch Stufung (ein im Aristotelismus der
Tradition durchaus enthaltener Begriff) — nicht am Weltbild exempli-
fiziert, wie bei seinen Vorlagen oft geschieht, sondern sich an ihre
allgemeine ontologische Bedeutung hilt — ein Merkmal, das scheinbar
den «metaphysischen» Interpretationsversuchen entgegenkommt.
Aber es ist nicht schon eine Metaphysik, sondern vielmehr, was in der
Sprache der Phinomenologie eine «Regionalontologie» unserer Erfah-
rungswelt heiBen konnte, auf die sich Thomas bezieht. In ihr gilt es
dann jene Punkte auszumachen, die den Ubergang zur Metaphysik
insofern erméglichen, als sie die Existenz eines erfahrungstranszenden-
ten Seienden bezeugen.

Die Giiltigkeit dieser «Regionalontologie» ist natiirlich die Voraus-
setzung fiir die Giltigkeit der «fiinf Wege», und so fiithlen sich Thomi-
sten gehalten, sie zu verteidigen. Sieht man aber auf die strukturelle
Einordnung und die Funktion, die der Gottesbeweis systematisch hat,
so erkennt man zuerst, daf3 diese fiinf Wege nach Beweistauglichkeit —
unter den gegebenen geschichtlichen Voraussetzungen — und eben
punktuell, nicht wieder «systematisch» gewihlt sind. Es miissen nicht
fiinf, und es miissen nicht diese fiinf sein, und Thomas selbst ist, wie die
Parallelstellen zeigen, nicht auf sie festgelegt. Von da aus ist der Schritt
nicht grof3 zu der weitergehenden Frage, ob der thomistische Gottes- .
beweis auch prinzipiel/ derart an die Vorgabe der aristotelischen «Re-



54 Der Ubergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

gionalontologie» gebunden sei, wie er es historisch ist, oder ob man ihn
von dieser so losen kdénne, wie man ihn vom Weltbild des Aristoteles
16sen muf.

Diese Frage hat nur Sinn, wenn man das thomistische Konzept der
Metaphysik auch in verinderter geschichtlicher Lage fiir sinnvoll, also
fiir eine permanente Moglichkeit metaphysischen Denkens hilt. Sie
stellt sich dann im Hinblick auf ein Weltverstindnis, das durch die
aristotelische Ontologie nicht mehr zureichend ausgedriickt ist, in dem
aber jene Ansitze zu suchen sind, deren ontologische Erfassung jenen
Ubergang zur Metaphysik rechtfertigt, der fiir das Gesamtkonzept
grundlegend ist. Freilich werden sie wohl kaum auf der Ebene einer
Wissenschaft zu finden sein, die sich methodisch gegen jede Ontologie
abschlieB3t; so ist von ihr aus erst recht kein Gottesbeweis als wissen-
schaftlicher zu fithren. Aber bedarf es in unserer geschichtlichen Lage
eines wissenschaftlichen Beweises, um sich ontologisch des «quia est»
dessen zu versichern, «den alle Gott nennen»? Gewil} ist diese Versi-
cherung notwendig, aber die thomistische Metaphysik hingt sicher
nicht davon ab, daf3 sie auf Grund aristotelischer Physik geschieht.



	Der Übergang von der Physik zur Metaphysik im thomistischen Gottesbeweis

