
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Heilung im Denken : zur Sache der philosophischen Tröstung bei
Boethius

Autor: Schumacher, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Schumacher

Heilung im Denken

Zur Sache der philosophischen Tröstung bei Boethius

I

Tunc me discussa liquerunt node tenebrae

Luminibusque prior rediit vigor1

Für den Leser bietet die Trostschrift des Boethius viele Anhaltspunkte,

eine tröstliche Wirkung von philosophischer Erkenntnis zu
bedenken. Die Wahl der prosimetrischen Form erlaubt es dem Autor,
dergleichen Wirkung in der Darstellung bereits mitzuteilen und
wissenschaftliche Aussagen durch die Kraft des poetischen Worts zu
vertiefen. 2 Die Bedeutung, die dabei der Lichtmetapher vermittelnd
zwischen Poesie und Wissenschaft zukommt, braucht nicht eigens erläutert
zu werden. Licht repräsentiert in jedem Fall Erkenntnis, und es scheint
außer Frage zu stehen, daß diese mit dem Auftreten der Philosophie3 im
Kerker des Boethius «aufleuchtet». Dem Leser wird es weiter keine
Mühe machen zu verstehen, daß der Autor durch Einsicht einem Wider-

1 Boethius, Consolatio I, metr. 3, 1-2; alle Zitate nach der Ausgabe von L. Bieler,
Turnhout 1957 CCSL Bd. 94). O. Gigon übersetzt: «Da verließ mich das Dunkel, es

wichen die nächtlichen Nebel, / Frühere Kraft rückkehrte den Augen.»
2 Auch wer wie H. Chadwick, Boethius, The Consolations of Music, Logic, Theology,

and Philosophy (Oxford 1981), das Schaffen des Boethius insgesamt dem Ganzen des
Menschen verpflichtet sieht (vgl. ebd. XI-XV), kommt nicht umhin, die Sonderstellung
der <Consolatio Philosophiae> herauszuheben. Das «masterpiece» (vgl. ebd. XV) des
Boethius beschreibt Chadwick entsprechend als «a kind of intellectual pilgrimage ending
in heaven» (vgl. ebd. 224).

3 Vgl. Consolatio I, 1.



Heilung im Denken 21

Spruch begegnen will, dessen verwirrende Kraft das Dilemma seines

zerrissenen Lebens in aller Schärfe markiert.4 Entsprechend nimmt für
ihn die Philosophie Gestalt an, was einer Sammlung des Wissens
gleichkommt5, und hält den Leidenden dazu an, sich seiner eigenen Mitte
wieder zu erinnern.6 Auf solcher Grundlage tritt als Ziel die Ruhe der
durch nichts zu verwirrenden Anschauung reinen Lichts, dessen Klarheit

keine Sorgen kennt, vor Augen.7 Der Effekt ist die Tröstung.
Mit diesen knappen Sätzen scheint das Unternehmen <Consolatio

Philosophiae> des Boethius in seinem Konzept hinreichend dargestellt.
Daß es sein Ziel auch erreicht, darf als sicher gelten; denn wenn man
schon davon ausgeht, daß Einsicht tröstet, wer könnte dann zielstrebiger
Tröstung vermitteln als die Lehre von der Einsicht selbst? Die erschienene

Philosophie darf wohl als Ausdruck allen Wissens genommen
werden, das Menschen vormals erreicht haben.8 Darin garantiert sie

den Erfolg, mit dem man offenbar ohne weiteres rechnen kann.

Liegt darin nun weiter auch der Grund, warum eine grundsätzliche
Möglichkeit philosophischen Trostes, wie sie in der <Consolatio Philo-
sophiae) des Boethius wie selbstverständlich und anscheinend zu Recht

vorausgesetzt ist, bislang nie genauer untersucht und dargestellt und
eigentlich auch niemals nach dem Erfolg der Tröstung ernsthaft gefragt
wurde? Ist der Trost der Philosophie, weil er keine Probleme bereitet, für
eine Betrachtung zur <Consolatio Philosophiae> des Boethius nur noch
eine Nebensache?

4 Vgl. Consolatio I, metr. 1. Dazu vgl. H. Scheible, Die Gedichte in der Consolatio
Philosophiae des Boethius (Heidelberg 1972) 13: «Die Klage des Boethius umspielt in drei
Variationen ein einziges Thema: den Gegensatz zwischen seinem einstigen Glück und
dem Elend seiner jetzigen Lage.»

5 Vgl. Consolatio I, 1, 1 : «visa est mulier»; die Identifikation der Philosophie gelingt
nicht zuletzt anhand der griechischen Buchstaben II und 0, die ihr Gewand zieren und das

praktische und das theoretische Wissen bedeuten (s.a. Consolatio I, 1, 4); dazu vgl.
P. Courcelle, La Consolation de Philosophie dans la Tradition Littéraire, Antécédents et
Postérité de Boèce (Paris 1967) 18 f. Für Chadwick, Boethius 226, steht fest: «Philosophy's
alphabetical symbols would be no mystery to an ancient reader.»

6 Vgl. Consolatio I, 6, 17, die Diagnose: «Quid ipse sis nosse desisti.» Vgl. auch
Consolatio I, 6, 18.

7 Vgl. Consolatio I, 6, 21.
8 Die vielfältigen literarischen Anspielungen der Epiphaniebeschreibung in Consolatio

I, 1 analysiert J. Gruber, Die Erscheinung der Philosophie in der Consolatio
Philosophiae des Boethius, in: Rheinisches Museum 112 (1969) 166—186. Gruber kommt zu dem
Schluß, daß der Autor «sich der ganzen Fülle der Topoi bedient, die für die Beschreibung
von Göttererscheinungen seit Homer ausgebildet worden waren» (vgl. ebd. 180). Vgl.
auch Courcelle, La Consolation de Philosophie 17ff., und Chadwick, Boethius 225-
228.



22 Heilung im Denken

An kritischen Bewertungen hinsichtlich der konzeptionalen
Geschlossenheit der <Consolatio> fehlt es nicht. Zu nennen ist besonders
H. Tränkle, der die Beobachtung, daß der <Consolatio> am Ende des

fünften Buches das abschließende Gedicht fehlt, sowie inhaltliche Fragen

an den Text zum Anlaß genommen hat zu bezweifeln, daß die

<Consolatio> insgesamt vollendet ist.9 Von den zwei Lösungen, die er
vorschlägt: entweder habe Boethius während des Schreibens sein Konzept

geändert, ohne daß er das bereits Geschriebene habe redigieren
können, oder seine Hinrichtung habe überhaupt verhindert, daß ein
geplantes weiteres Buch den Text zum Abschluß habe bringen
können10, favorisiert er die letztere11, der sich auch M. Baltes mit weiteren

Argumenten anschließt.12 Als Merkwürdigkeit wird auch der Schluß
selber der <Consolatio> empfunden, was eine Entscheidung für die

Geschlossenheit des Werkes nicht gerade zu erleichtern scheint.13

Schließen diese Zweifel aber aus, daß das Konzept der philosophischen

Tröstung, wie es sich als therapeutisches Programm im ersten
Buch der <Consolatio> ankündigt, zuletzt aufgeht? Die Argumente des

Zweifels bleiben Vermutungen, da die Widersprüche, auf die sie sich

stützen, solange keine entscheidende Kraft besitzen, wie nicht nachgewiesen

ist, was Boethius in seiner bilderreichen Sprache wirklich hat

9 Vgl. H. Tränkle, Ist die <Philosophiae Consolatio> des Boethius zum vorgesehenen
Abschluß gelangt?, in: Vigiliae Christianae 31 (1977) 148-156.
"> Vgl. Tränkle, ebd. 153 f.
11 Tränkle äußert sich in einem Nachtrag 1983 zu seinem o. g. Aufsatz in dem Band

Boethius, hg. v. M.Fuhrmann u. J. Gruber (Darmstadt 1984) 311-322, noch einmal
dezidiert zu diesem Punkt. Dabei bleibt er bei der Vermutung, «daß als Inhalt eines
abschließenden sechsten Buches die Rückkehr der Seele zu Gott gedacht war», und
argumentiert, daß damit erst das Anfangsproblem der <Consolatio>, nach Maßgabe
neuplatonischer Philosophie, «zu einem vollgültigen Abschluß gelangt» (vgl. ebd. 318£).

12 Vgl. M. Baltes, Gott, Welt, Mensch in der Consolatio Philosophiae des Boethius,
Die Consolatio Philosophiae als ein Dokument platonischer und neuplatonischer
Philosophie, in: Vigiliae Christianae 34 (1980) 313—340; vgl. bes. 332—334. Baltes hebt hervor,
daß im fünften Buch selbst ein Weg angekündigt werde, der dann nicht beschritten wird.
Er sieht Tränkle damit «von einer ganz anderen Seite her» bestätigt (vgl. ebd. 332) und gibt
ihm abschließend in seiner Vermutung Recht: «Erst wenn die Seele zu Gott zurückgekehrt
ist, kann sie wirklich erkennen, was sie ist» (vgl. ebd. 334).

15 Vgl. die Hinweise bei J. Gruber, Kommentar zu Boethius' De consolatione
philosophiae (Berlin-New York 1978) 414f. (zu Consolatio V, 6, 47). Gruber selbst läßt die
Bewertung allerdings offen.



Heilung im Denken 23

ausdrücken wollen. Sicherheit fehlt ihnen aber vor allem, weil sie auf
einen erweiterten Gedankengang zielen, für den es, weil er fehlt, jedenfalls

nur vage Anhaltspunkte gibt.14
Was gegen die Geschlossenheit der <Consolatio> vorgebracht wird,

hat eine formale und eine inhaltliche Seite. In formaler Hinsicht knüpft
die Kritik daran an, daß das Werk eines dem Anfang vergleichbaren,
ausgefeilten Schlusses offenbar entbehrt. Das Fehlen des abschließenden

Gedichts stärkt diesen Eindruck. Beides deute auf einen - erzwungenen

— Abbruch der Tätigkeit des Autors hin. Inhaltlich wird dies

gestützt und darauf hingewiesen, daß der Autor selbst verschiedentlich
Gedankengängen vorzugreifen scheint, die er dann nirgendwo mehr
einlöst. Dabei wird vor allem der abschließende, resümierende Bezug
des fünften Buches zum ersten vermißt (Tränkle), aber auch festgestellt,
daß das letzte Buch der <Consolatio> selbst am Ende auf seinen Anfang
rekurieren müßte (Baltes).

Unabhängig davon, daß die Haftsituation des Boethius, die in jedem
Fall als Grund für den mutmaßlichen Abbruch, bzw. die vermeintlich
hastige Beendigung seiner Schreibtätigkeit genommen wird, bis heute
nicht geklärt ist15, kann den Schwierigkeiten mit dem Text aber leicht
begegnet werden. Das formale Kriterium ist schwach, weil es

unberücksichtigt läßt, ob nicht vielleicht inhaltliche Gesichtspunkte diesen

Schluß, der beanstandet wird, erfordern.16 Das Fehlen eines letzten

14 Tränkle kommt daher über ein schwaches Urteil nicht hinaus und räumt ein (vgl.
Ist die Philosophiae <Consolatio> zum vorgesehenen Abschluß gelangt? 154): «Gewiß,
mehr als eine Möglichkeit ist das nicht.» Die rhetorische Frage, mit der er seine «Zuversicht»

begründet, auf die Unsterblichkeit der Seele als Thema jenes nie geschriebenen,
sechsten Buches schließen zu können (vgl. ebd.: «Was hätte in einer philosophischen
Trostschrift im Angesicht des Todes näher liegen können als die Erörterung dieses
Themas?»), findet daher vielleicht im Gedankengang der <Consolatio> des Boethius, die dieses
Thema offensichtlich nicht erörtert, eine Antwort.

15 Uber das Selbstzeugnis des Boethius hinaus hat die Forschung nur wenige
überlieferte, historische Anhaltspunkte, was die Umstände seiner Haft und seines Todes
anbetrifft. Vgl. dazu das Kapitel <L'esilio e la mortel bei L. Obertello, Severino Boezio
Bd. 1 (Genua 1974) 121-138. Strittig ist noch für Scheible, Die Gedichte in der Conso-
latio Philosophiae 3, die Frage, ob die <Consolatio> ohne literarische Hilfsmittel und damit
überhaupt im Gefängnis verfaßt worden sein kann.

16 Gruber, Kommentar 415, macht darauf aufmerksam, daß der Inhalt des Vortrags
der Philosophie am Ende der <Consolatio> den vorliegenden, an christliche Predigt
anklingenden Schluß impliziert. S. Lerer, Boethius and Dialogue, Literary Method in The
Consolation ofPhilosophy (Princeton 1985), greift diesen Gedanken aufund befindet (vgl.
ebd. 232): «Boethius' conception ofprayer, however, makes sens within the structures of
discourse he has developed throughout the work.»



24 Heilung im Denken

Metrums könnte ebenso als Beleg dafür gewertet werden, daß die

Betrachtung tatsächlich 2um Schluß kommt.17 Dem formalen Argument,

das Tränkle hier noch zusätzlich zu bedenken gibt: daß es

neuplatonischem Denken, dem Boethius ja verpflichtet ist18, naheliegt, von
der 7tp6o8oç zur èndvoSoç zu schreiten19, wäre entgegenzuhalten, daß

zunächst einmal genauer zu bestimmen wäre, worin die 7tpôoôoç im
Gedankengang der <Consolatio> festzumachen ist, um dann zu klären,
ob dieser auf eine èjcâvoôoç auch hinausläuft, bzw. ob er eine solche am
Ende nicht doch erreicht.20

Inhaltlich gesehen wiegen die Probleme vielleicht schwerer, aber
sie stellen die <Consolatio Philosophiae> als vollendete literarische

Komposition nur dort in Frage, wo sie deren Konzept im Widerspruch
zum Ergebnis zeigen. Im Einzelfall mag dem Autor vielleicht nachzuweisen

sein, daß er, dem Lauf des Gedankens folgend, frühere
Ankündigungen nicht einlöst21 ; aber wenn die Kritik den Entwurf im Ganzen

berührt, tritt das Detail zurück und in den Dienst einer allgemeinen

17 Zu erinnern ist an die Merkwürdigkeit des ersten Buches, das als einziges mit einem
Metrum beginnt. Damit umfaßt das Werk insgesamt eine gleiche Zahl von Gedichten und
Prosastücken. Warum sollte dieses ausgewogene Verhältnis zwischen Poesie und
Philosophie, zumal es um philosophischen Trost geht, am Ende durch ein zusätzliches Gedicht
gestört werden? Lerer sieht in dem Kontrast zwischen Anfang und Ende der <Consolatio>
ein Argument für deren Vollendung (vgl. ebd. 236) : «The prisoner's final silence stands in
sharp contrast to his opening speechlessness, and his final refusal to transcribe prayer or
poetry diffenrentiates him from the creature of lethargy possessed by the difficulty of
beginning the text. »

13 Dies soll hier nicht in Frage gestellt werden. Nicht nur Tränkle, sondern nahezu
die gesamte Boethiusforschung geht davon aus. Gerade in der <Consolatio> erscheint die
vorherrschende Rolle neuplatonischen Denkens, festzumachen am 9. Metrum des dritten
Buches, evident. Vgl. dazu W. Beierwaltes, Trost im Begriff, Zu Boethius' Hymnus <0
qui perpétua mundum ratione gubernas>, in: ders., Denken des Einen (Frankfurt a. M.
1985) 319-336. «Le Néo-Platonisme de la Consolation de Boèce» hat schon
P. Courcelle, Les Lettres Grecques en Occident de Macrobe à Cassiodore (Paris 1948)
278-300, an zentralen Gedanken des Textes belegt.

19 Vgl. Tränkle im Nachtrag 1983, 319 (s. o. Anm. 11), wo er, mit Hinweis auf jenen
«zentralen Hymnus» III, metr. 9 vermutet, daß «die der jtpôoSoç aus dem Schöpfergott
entsprechende È7tdvo5oç zu ihm» nicht mehr zur Ausführung kam.

20 Der Ansicht, daß die <Consolatio> ihren Ausgangspunkt wieder erreicht, ist Lerer,
Boethius and Dialogue 236: «The Consolation's conclusion returns the reader to its
beginnings in the texts and contexts out of which it is built, and to the beginnings of the
work itself.»

21 Dies mag die einfachste Erklärung für jene Schwierigkeit im fünften Buch sein, auf
die Baltes, ebd. 332f., hinweist: daß die Philosophie, um ihr Ziel zu erreichen, in Con-
solatio V, 1 einen Umweg ankündigt, den sie aber bis zum Ende offenbar nicht wieder
verläßt.



Heilung im Denken 25

Fragestellung, die den Gedankenverlauf daraufhin betrachtet, ob er den
im Titel erhobenen Anspruch einlöst.22 Solange dies nicht berücksichtigt

ist, bleibt auch jedes inhaltliche Argument schwach, denn die

Schlußpartie der <Consolatio> könnte auch dann, wenn sie auf den

ersten Blick Widersprüchlichkeiten beinhaltet, von Boethius in der
überlieferten Form konzipiert worden sein.23

Unter dem Gesichtspunkt der literarischen Geschlossenheit der
<Consolatio Philosophiae> ist es also nicht nur reizvoll, sondern sogar
geboten, jenem vermeintlich Selbstverständlichen genauer nachzugehen

und Möglichkeiten und Realisierung philosophischen Trostes bei
Boethius zu prüfen. Dazu gibt es zwar Ansätze, doch bislang keine

konsequente Durchführung, wohl deswegen, weil von umgekehrten
Verhältnissen ausgegangen wird: eine tröstende Wirkung von Philosophie

wird vorausgesetzt und nicht hinterfragt, statt als Programm genommen

und im Text verfolgt.24 Diese Haltung geht keineswegs am Text
vorbei. Wo das philosophische Gewicht der Aussagen der <Consolatio>
und die literarische Leistung ihres Autors zu bewerten sind, spielt es

keine Rolle, ob die philosophische Tröstung Erfolg hat. Zu den bereits

genannten Arbeiten, die unter diesem Aspekt alle mehr oder weniger
das Ganze der <Consolatio> im Blick haben, wäre außerdem auf zahl-

22 Die Schwierigkeit, die Baltes benennt, mag zu bedenken sein, denn es sieht so aus,
als hätte die Philosophie zuletzt das zu Beginn des fünften Buches gegebene Versprechen
nicht eingelöst; da Baltes aber keinerlei innere Gründe dafür in Erwägung zieht, sondern
für das Ganze der <Consolatio Philosophiae> unmittelbar zu dem Schluß gelangt (vgl.
ebd. 334): «Boethius hat sie abbrechen müssen, bevor er zu seinem Hauptthema zurückkehren

konnte», öffnet er Einsprüchen Tür und Tor.
23 Ein in diesem Zusammenhang keineswegs zu vernachlässigendes Argument hat

E. Rhein, Die Dialogstruktur der <Consolatio Philosophiae > des Boethius (Diss. Frankfurt
a. M. 1963), in Hinblick auf diese Feststellung, daß Boethius den Erfolg der Tröstung am
Ende für sich nicht mehr reklamiert, ausgesprochen (vgl. ebd. 65): «Welcher Mensch darf
von sich sagen, daß er zu diesem gottgleichen Dasein gelangt ist? Zu Boethius' aufrichtiger,
menschlich rührender Darstellung des Dramas seiner Seele und seines Denkens würde
nach meinem Empfinden besser passen, wenn er sich dessen nicht rühmte.» Vgl. auch

Lerer, Boethius and Dialogue 232ff., den Vergleich des Gebets zum Schluß der <Con-
solatio> mit Augustinus, Confessiones X.

24 Auch die o. g. Arbeit von Beierwaltes, Trost im Begriff, die das Grundmotiv
aufnimmt, beschränkt sich darauf, die unbestritten eminente Stelle des Textes: jenes
9. Metrum des dritten Buches, zu kommentieren und führt bereits die Wirklichkeit des

philosophischen Trostes vor Augen. Das mag für die Mitte des Werkes zutreffen, wo die
Maßstäbe für «ein Philosophieren, das seine Wurzel und sein Zentrum in Gott hat» (vgl.
ebd. 336), gesetzt werden; Gründe, die Gedankenführung über das Zentrum hinaus
fortzusetzen und einen Weg des Trostes zu gehen, werden damit aber noch nicht ersichtlich.



26 Heilung im Denken

reiche Untersuchungen hinzuweisen, die bestimmte Schwerpunkte der

Gedankenführung herausgreifen.25 Ihr Wert ist im einzelnen vielleicht
zu diskutieren, insgesamt aber nicht in Frage zu stellen, denn nur so

wird man den vielfältigen Implikationen des Textes und damit der
Stärke seines Arguments gerecht.26 Aber eines bleibt festzuhalten: Das

eigentlich Neue, der besondere Charakter des Werkes wird auf diese

Weise nicht erfaßt.27

II

Der philosophische Trost ist durchaus nicht so selbstverständlich,
wie es auf den ersten Blick scheint. Seine Basis ist die distanzierte

Haltung der Theorie, der jeder unmittelbare Kontakt mit dem Vereinzelten

notwendig abgeht. Philosophische Theorie abstrahiert, begründet

das Einzelne im Allgemeinen und kann sich dabei nicht anders

verhalten, als über alle Probleme, die nur ein Einzelnes betreffen,
hinwegzusehen. Das Gegenteil aber scheint im Falle der Tröstung
gefordert, da der Schmerz kein allgemeines, sondern ein konkretes, um
nicht zu sagen: individuelles Problem darstellt.28 Diese Schwierigkeit

25 Hier sei auf des Literaturverzeichnis bei Gruber, Kommentar 4-17ff., verwiesen,
das einen ersten Überblick über die Themenvielfalt der Untersuchungen zur <Consolatio>
bietet. Die Literatur bis 1974 analysiert Obertello, Severino Boezio Bd. 2 (Genua 1974).
Neuere Erscheinungen zur <Consolatio>, etwa die genannten von Baltes, Beierwaltes und
Lerer, ergänzen dieses Bild.

26 Besonderes Augenmerk sollte daher jenen Arbeiten zur <Consolatio> gelten, die
beides verbinden und sowohl den philosophischen Zusammenhang markieren als auch die
Aussagekraft des einzelnen Arguments herausstellen. Neben jener Untersuchung von
W. Beierwaltes sind vor allem die Arbeiten von P. Courcelle und C. de Vogel zu

nennen, die beide zur Einordnung des schriftstellerischen Werks des Boethius in die
Tradition philosophischen Denkens entscheidend beigetragen haben. Dazu kommen, im
Zusammenhang mit der Frage nach der Vollendung der <Consolatio> von besonderer

Bedeutung, U ntersuchungen zu der vor allem im fünften Buch behandelten Frage nach der
Freiheit des Willens bzw. nach Freiheit und Vorsehung. Zu vergleichen sind Arbeiten von
H. Patch, E. Gegenschatz und P. Huber (Nachweise bei Gruber, a.a.O.).

27 Hier führt auch Lerer, Boethius and Dialogue, mit seiner Erhebung der conclusion

der <Consolatio> nicht weiter (s.o. Anm. 17 und 20).
28 Die wenigen Stellen, an denen im Text der <Consolatio> das Motiv der Tröstung

explizit zum Ausdruck kommt, reden von einer allgemeinen Zuwendung der Philosophie;
vgl. Consolatio III, 1,2: «O, inquam, summum lassorum solamen animorum ...»; vgl. auch
Consolatio II, 4,9. Dennoch ist individueller Schmerz in den medizinischen Metaphern des
Textes verwahrt. Dies führt zunächst aber zu keinem anderen Ergebnis, da die tröstende
Philosophie auch als heilende Philosophie wieder auf Allgemeinplätze zurückgeht; vgl.



Heilung im Denken 27

gibt schon Seneca zu bedenken, der in der Trostschrift an seine Mutter
vor der Unmittelbarkeit des Schmerzes warnt: «So wurde ich bedenklich

und besorgt, es möchte dies keine Tröstung, sondern ein Aufreißen
der Wunde werden.»29 Seine Ausführungen sind daher von der Hoffnung

getragen, daß der Schmerz der zu Tröstenden inzwischen soweit

abgeklungen und sie andererseits durch eine Unzahl von Schicksalsschlägen

sowieso «abgehärtet» sei, daß sie die im Trost liegende

Erinnerung an den Schmerz ertragen könne.30
Bei Boethius ist dies, wie er seine Lage einschätzt, nicht gegeben. Er

ist an den Schmerz nicht gewöhnt. Das Unglück trifft ihn geradezu

fallartig31, und auch seine Trösterin Philosophie wartet nicht, bis der
Schmerz von selbst nachgelassen hätte; sie tritt zu ihm mitten in seine

«tränenvolle Klage» hinein32, während sein Auge «verdunkelt», sein

Geist «verwirrt» ist.33 Den Ausführungen im ersten Buch der <Conso-

latio> kommt auf dieser Grundlage besondere Bedeutung zu. Für
Boethius kann es nicht darum gehen, in schwerer Stunde seine Reverenz der

Philosophie zu erweisen, die sein Leben begleitet hat, und zu zeigen,
daß sie sogar dafür gut ist, ihn in höchster Verstörung an sich zu ziehen.

Er wählt seine Trösterin ganz offensichtlich nicht aus. Es fragt sich

daher, ob ihm überhaupt eine ändere Möglichkeit blieb, etwa, wie
immer wieder kritisch bemerkt worden ist, sich statt durch die
Philosophie durch Christus trösten zu lassen.34 Die Hinwendung des Lei-

dazu Gruber, Kommentar 32ff.; vgl. auch W. Schmid, Philosophisches und Medizinisches

in der <Consolatio Philosophiae) des Boethius, in: Festschrift Bruno Snell (München

1956) 113-144, der das im Text erwähnte Krankheitsbild der Lethargie (vgl. Con-
solatio I, 2,5) vor dem Hintergrund der «antiken Nosologie» auf seine philosophischen
Heilungschancen hin untersucht.

29 Vgl. Seneca, Ad Helviam matrem de consolatione 1,2: «Ita haesitabam

verebarque ne haec consolatio esset, sed exulceratio.»
30 Vgl. Seneca, ebd. 1 und 2; vgl. auch ebd. 3. Dabei ebd. 2,3: «Unum habet assidua

infelicitas bonum quod quos semper vexat novissime indurat.» Auch die Trostschrift
Senecas an Marcia, die um ihren toten Sohn trauert, bringt zu Beginn (vgl. Ad Marciam de

consolatione 1) die Hoffnung auf innere Festigkeit der Angesprochenen zum
Ausdruck.

31 Vgl. Consolatio I, metr. 1,22.
32 Vgl. Consolatio I, 1,1.
33 Vgl. Consolatio I, 1,13.
34 E. Hoffmann, Griechische Philosophie und christliches Dogma bei Boethius, in:

Pädagogischer Humanismus (Zürich-Stuttgart 1955) 185-194, bemerkt dazu (vgl.
ebd. 190): «Hätte Boethius als Christ empfunden, so hätte er an die Liebe seines Heilandes

gedacht, der ihn nun erlöst.» Dieses Problem, das die <Consolatio> des Boethius für die

Forschung aufwirft, lebt aus dem vermeintlichen Gegensatz zwischen religiösem und

philosophischem Wissen, der für Boethius jedoch erst noch nachzuweisen wäre.



28 Heilung im Denken

denden zur Philosophie verlöre ihre Aussagekraft, wenn man Boethius
eine Wahlmöglichkeit unterstellte.35 Die <Consolatio Philosophiae>
steht dagegen, nimmt man die Rolle der Philosophie in diesem «Drama
der Seele» ernst, für eine Einsicht, der sich zu unterwerfen niemand

umhinkommt, der recht bei Verstand ist.

Drei entscheidende Fragen sind vor diesem Hintergrund an den

Text zu richten, der eine Situation äußerster Verwirrung zum Ausgang
hat und die Lösung aller Sorgen durch ein geordnetes, methodisches

Denken in Aussicht stellt: 1. Wie kann der in Trauer und Klage
emotional umfangene Boethius der Philosophie überhaupt begegnen?
2. Wie kann er dazu noch in der Vereinzelung seines Leids in sie seine

Hoffnung setzen? 3. Worin liegen konkret die Chancen, das Leid, das

den Klagenden bedrückt, zu überwinden? Mit diesen Fragen ist das

Programm des ersten Buches der <Consolatio> markiert. Kein anderes

Problem drängt sich am Anfang auf36, keine andere Position wird durch
die Epiphanie gestärkt37, keine andere Hoffnung am Ende geweckt.38

33 Sollte Boethius tatsächlich, wie vielfach angenommen wird, vor einer Alternative
gestanden und sich durch eine Zuwendung zur Philosophiere« christlichen Trost
entschieden haben, läge ein Widerspruch über seinem Leben — immerhin war er getaufter
Christ —, der nur zu lösen wäre, wenn man sein Interesse am Christentum auf philosophisch

relevante Aspekte beschränkte. In diesem Fall ginge aber nicht nur die Alternative
verloren, sondern man müßte aufgrund einer recht dürftigen Quellenlage eine Frage
entscheiden, die zuletzt das Gewissen des Betroffenen berührte. Beläßt man dagegen den

Widerspruch, bliebe das Motiv für die Abfassung der <Consolatio Philosophiae> für immer
unerklärt. So ist auch jener Versuch eines ausgewogenen Fazits bei Gruber, der nach
einem Aufriß der Auseinandersetzung um die Rolle der Religion bei Boethius (vgl.
Kommentar 14f.) selbst Stellung bezieht und zu dem Schluß kommt (vgl. ebd. 15): «Die
platonische und aristotelische Philosophie, die das ganze Leben des Boethius bestimmte,
bestimmt auch sein letztes Werk», nur als Feststellung, nicht aber als Erklärung zu werten.
Im übrigen gibt es zahlreiche Ansätze, sich diesem Problem des Widerspruchs von
religiöser und philosophischer Gesinnung bei Boethius durch die eminente Verbindung
christlicher Glaubensinhalte mit neuplatonischer Philosophie anzunähern, die zuletzt eine
religiöse Grundhaltung des durch Philosophie zu Tröstenden nicht ausschließt. Vgl. u.a.
den Aufsatz von C. de Vogel, The Problem ofPhilosophy and Christian Faith in Boethius'
<Consolatio>, in: Festschrift Waszink (Amsterdam-London 1973) 357-370, sowie die
Betrachtung bei Obertello, Severino Boezio Bd. 1,766 ff. (<II problema storico dell'ade-
sione di Boezio al Cristianesimo; la natura speculativa del De consolatione philosophiae);
vgl. diese Formulierung ebd. 810); vgl. auch ebd. 746ff.: <Boezio pensatore cristiano>.

36 Die Grundstimmung der Elegie des ersten Metrums des Werkes ist nicht zu
übersehen. Scheible, Die Gedichte der Consolatio Philosophiae 13, hebt heraus, daß
Boethius dabei durch die Gegenüberstellung von einstigem Glück und aktuellem Leid sich
eines «Kunstgriffs» bedient, der «die traurige Gegenwart noch dunkler erscheinen (läßt),
als es in Worten geschmackvoll zum Ausdruck kommen könnte». Namentlich durch das

Motiv der Todessehnsucht, das in den Versen 13-20 hervortritt, ist die Verzweiflung des

Klagenden an jeder Sinnhaftigkeit dokumentiert. Der Todeswunsch als «letzte Zuflucht»
verstanden bei Scheible, ebd. 14.



Heilung im Denken 29

Eines ist nun von Beginn an klar: Die Situation der <Consolatio

Philosophiae> ist nicht die eines Romans, in dem zwei Handlungsträger
aufeinander Einfluß nehmen und ein Geknickter einerseits durch einen
Starken andererseits aufgerichtet wird - Boethius ist allein, von aller
Welt verlassen, und niemand anders vermöchte ihn zu stärken als er sich
selbst. Er wäre deshalb von vornherein verloren, wenn seine Verzweiflung

an der Sinnhaftigkeit dessen, was ihm widerfahren ist, ihm
zugleich jegliches Vertrauen in seine Geisteskraft genommen hätte.

Davon ist aber unmöglich auszugehen, weil eine solche Haltung dem
Wahnsinn gleichkäme. Boethius bezeugt ein Mindestmaß an geistiger
Disziplin, indem er seine Gedanken ordnet und beginnt, seine Trauer
zuformulieren. In diesem Augenblick, da er «schweigend» mit sich selbst

zu Rate geht und seine Klage «mit Hilfe eines Schreibgeräts» aufzeichnet,

«erblickt» er, nicht zufällig, sondern notwendig, das Vermögen
seines Geistes in Gestalt dessen, was ihm dieses Vermögen vormals
erschlossen hatte: Philosophie.39

Die Gestalt werdende Philosophie, die dem Einsamen nun vor die

Augen tritt, dokumentiert, daß dieser sich noch nicht aufgegeben hat.

Zugleich ist jede andere «Begegnung» ausgeschlossen, da Boethius, ob

er will oder nicht, völlig allein ist, und dies nicht nur äußerlich durch
die Haftsituation, sondern vor allem innerlich durch die Vereinzelung
im Leid.40 Er kann nur sich selbst begegnen und darin, weil er - davon
ist Boethius überzeugt - durch sein Geistesvermögen, seine ratio, er
selbst ist41, wiederum «nur» den Inhalten seines Denkens. Auf die

37 Vgl. Consolatio I, 1,7-12, die Schelte und Vertreibung der Dichtermusen durch
die erschienene Philosophie, deren topologischer Charakter, von Gruber, Kommentar

66—73, detailliert herausgearbeitet, eine klare Stellungnahme erkennen läßt.
38 Vgl. Consolatio I, 6,21: «... hanc paulisper lenibus mediocribusque fomentis atte-

nuare temptabo, ut dimotis fallacium affectionum tenebris splendorem verae lucis possis

agnoscere.»
39 Vgl. Consolatio I, 1,1 : «Haec dum mecum tacitus ipse reputarem querimoniamque

lacrimabilem stili officio signarem astitisse mihi supra verticem visa est mulier ...» Die
Frau, die da zu Häupten des seinen Geist regenden Boethius sichtbar und als Philosophie
erkennbar wird, ist als eigenes, weiblich gedachtes Vermögen zur Erkenntnis aufzunehmen,

das notwendig dann erscheint, wenn Denken in Bewegung kommt.
40 Zum Ausdruck kommt diese völlige Vereinsamung des Boethius nicht zuletzt in

der Verwendung der Ich-Form vor allem am Anfang des Werkes; vgl. Consolatio I,
metr. 1,1: «Carmina qui quondam studio florente peregi», sowie die Steigerung «mecum
tacitus ipse reputarem» in Consolatio I, 1,1.

41 Dies hat M. Elsässer, Das Personverständnis des Boethius (Diss. Münster 1973),
klar herausgestellt.



30 Heilung im Denken

Frage, ob er nicht genausogut dem «Heiland», wie es E. Hoffmann

nennt, hätte begegnen können, von dem ja schließlich geglaubt wird,
daß er kraft seiner Auferstehung von den Toten durch verschlossene

Türen tritt, wäre zu antworten, daß nichts anderes geschieht. In der

Philosophie begegnet kein anderer als Christus, sondern, wenn man so

will, dessen Logos-Gestalt. Jedenfalls ist die Verbindung zum «Himmel»

gegeben42, eine Offenbarung nicht nötig, mithin nicht wirklich.
Vielleicht liegt hier die Lösung auch für die Frage, welche bestimmte
Form der Berührung von christlichem Dogma und griechischer
Philosophie für Boethius anzunehmen ist: Philosophie als die menschennächste

Form der Christusbegegnung, die auch dann und gerade dann,
wenn sie in reiner Weise betrieben wird, vom Glauben an die Heilstat
Christi Zeugnis gibt.43

Die Begegnung mit der Philosophie, dies ist jedenfalls aufzunehmen,

kommt für Boethius nicht von ungefähr, sondern wird durch die
Form seiner Klage provoziert. In den Dialog, der sich daraus entspannt,
tritt er auch nicht mit einer hinzugekommenen, zweiten Person,
sondern allein mit sich selbst, mit seiner ratio. Wenn der Autor das
literarische Bild der Vision wählt, trägt er einer Schwierigkeit Rechnung,
die unmittelbar erwächst: Wie will sich Boethius gleichsam selbst an
den Haaren aus dem Sumpf ziehen? Zur Rettung müßte er sich zugleich
als schwach und als stark erweisen, was nur so gedacht werden kann,
daß ihm eine Stärkung zuteil wird, die allein aus ihm selber kommt.
Dies gelingt, weil Philosophie ihrer eigenen Überzeugung nach nichts
in den Menschen hineinträgt, sondern lediglich herausholt, was
unbeachtet in ihm steckt.44 Dies als Bild vor Augen, ist klar, auch wenn am
Ende des ersten Buches eine allmähliche Heilung versprochen und auch

später noch Medizin nur portionsweise verabreicht wird45, daß Philoso-

42 Vgl. Consolatio I, 1,2.
43 Vgl. Beierwaltes, Trost im Begriff 321: «... In dieser Einheit kommt ein

Gottesbegriff zur Erscheinung, der die Schwebe zwischen Christentum und Piatonismus hält.
So kann er nicht zu einem präzisen Erweis der Christlichkeit oder Nicht-Christlichkeit des

Boethius dienen. Zumindest aber ist dies zu sagen: Der Begriff Gottes, wie ihn der Hymnus
zeigt, ist nur durch solche Philosopheme bestimmt, die mit der christlichen Theologie als

kompatibel gedacht werden können.» Vgl. auch ebd. 334.
44 Boethius konnte dazu das Bild der Hebammenkunst des Sokrates vor Augen haben,

die Platon, Theaitetos 148 d 4ff. und 210 b 11 ff., herausstreicht. Konsequent ist daher
auch jene Diagnose der Philosophie, daß es Boethius vor allem an Wissen um sich selbst

mangelt (s.o. Anm. 6).
45 Vgl. die Formulierung im vierten Buch (Consolatio IV, 6,5): «Sed quoniam haec

quoque te nosse quaedam medicinae tuae portio est ...»



Heilung im Denken 31

phie als fiktives Gegenüber jedenfalls ganz in Erscheinung tritt, nicht
um identifiziert werden zu können, sondern um die Linien und
Möglichkeiten der Rettung aus der Einsamkeit vorzuzeichnen. Die
Beschreibung der Epiphanie, die Boethius gibt, demonstriert daher auch
besonders die Stärke jener Regung, die der Leidende in sich entdeckt
hat; als erste Wirkung erscheint die Vertreibung der Dichtermusen.46

Der Schmerz des Boethius, nicht wie bei Seneca bereits abgeklungen,

zugleich aber auch nicht in dumpfe Geistlosigkeit gewendet,
fordert ein Vermögen der philosophischen Betrachtung heraus, sich mit
Kompetenz dem Geschehen in der Welt zuzuwenden. Darauf kann der
Leidende bauen.47 Er wundert sich zwar noch, daß diese Zuwendung
bis zum Äußersten gehen soll, weil es zumindest auf den ersten Blick
merkwürdig ist, daß Philosophie, deren Geschäft die abstrahierende, ins

Allgemeine wendende Betrachtung ist und die dadurch, als «tugendhafte

Meisterin», dem Makel des Vereinzelten jedenfalls enthoben
scheint, in den «Einsamkeiten der Verbannung», d.h. in der äußersten

Vereinzelung begegnet48; aber es wird unmittelbar klar, daß die Berührung

der Philosophie mit konkretem Leid schon allein dadurch gegeben
ist, daß sie, sofern sie überhaupt eine Rolle in der Welt spielt, an
einzelnen Philosophen hervortritt. Die Konkretion ist durch die
Tradition vollzogen, die im einzelnen auch Zeugnis für die praktische
Stärke der philosophischen Theorie geben kann.49 Hier, in der Anbin-

46 Diese Stärke zeigt sich in der Verwendung aller möglichen Topoi, durch die, in
knappen Sätzen, ein tiefes, implikationsreiches und doch zugleich auf das Wesentliche
beschränktes Bild philosophischen Edelmuts gezeichnet wird. Vgl. dazu Gruber, der diese

Beschreibung der Epiphanie in ihrer Kraft herausstellt und als «originale Schöpfung» des

Boethius bewertet (vgl. Die Erscheinung der Philosophie 186).
47 Die Hochschätzung, die Boethius platonischer und aristotelischer Philosophie

entgegenbringt, verbürgt für ihn diese Überzeugung. Ist von Piaton her klar, daß Philosophie
einem allgemeinen Staunen entstammt (vgl. Theaitetos 155 d 3 f.), das sich auf Gewordenes

richtet (vgl. Phaidon 96 a 5 ff.), mithin keinen anderen Grund hat, als das Geschehen in
der Welt zu erkunden, steht mit Aristoteles, der diese platonische Position aufnimmt (vgl.
Metaphysik 983 a 12), fest, daß es dabei um nichts Geringeres geht als um das Wissen um
die ursächlichen Prinzipien von allem (vgl. Metaphysik 983 a 24).

48 Vgl. die Frage in Consolatio I, 3, 3: «Quid, inquam, tu in has exsilii nostri soli-
tudines, o omnium magistra virtutum, supero cardine delapsa venisti?»

45 Dies geht aus Consolatio I, 3,4ff. hervor. Während die Philosophie einerseits an
konkreten, historischen Personen hervortritt und in diesem Hervortreten außerdem selber
konkret, als von Lehrer zu Schüler tradierbares Wissen (vgl. ebd. I, 3,6 zu Sokrates und
Piaton), erscheint, zeigt sie andererseits Wirksamkeit in der Konkretion, vor allem
deswegen, weil sie sich in der Vereinzelung nicht verliert. Nach wie vor steht sie eigentümlich
über («desuper»; vgl. ebd. I, 3,14) allem Geschehen. Vgl. dazu auch die nachfolgenden



32 Heilung im Denken

dung allgemeiner, distanzierter Betrachtung an historische Personalität,
liegt die zur Tröstung bzw. zur Heilung notwendige Berührung von
höchster philosophischer Spekulation mit tiefster, die Kenntnis jeden
Zusammenhangs entbehrender Vereinzelung vor; und hier liegt auch
die Chance, aus dem Jammer der Vereinzelung heraus zur Ruhe des

Uberblicks zu führen.

Angesichts der Philosophie kann der Verunglückte nunmehr Hoffnung

schöpfen, die Lösung seiner Sorgen herbeizuführen; für den
zweifelnden und staunenden Boethius gibt es somit keinen Grund mehr, das

konkrete Leid, eine «Wunde», der allgemeinen Betrachtung weiter zu

verschließen; im Gegenteil: Die gegebene Besinnung verlangt geradezu,

daß die Konkretion ins Allgemeine gewendet werde.50 Die Theorie
des philosophischen Trostes findet hier gleichsam jeden Anhalt und
führt einen ersten Teil des ersten Buches an sein Ziel. Ein zweiter
Schritt ist nun darin zu sehen, daß im weiteren - in den Prosaabschnitten

4, 5 und 6 des ersten Buches — die Praxis dieses Trostes gewonnen
wird. Das bedrückende Leid des Boethius, das die Zuwendung der

Philosophie wirkungsvoll erfährt, kann, wenn es nun Gegenstand der

Betrachtung wird, dadurch überwunden werden, daß es als Konkretion
im Wissen aufgenommen und seine weitreichende Verunsicherung in
die Sicherheit gewährende Kenntnis des allgemeinen Zusammenhangs
aufgehoben wird.

So geht es dem philosophischen Trost um nichts anderes als darum,
den Einzelnen in der Beurteilung seiner Lage zu stärken. Bei Boethius
heißt das, die Vereinzelung im Leid zunächst in Form eines Urteils zu
bezeichnen, das dann Grundlage einer eingehenden Prüfung werden
kann. Als erstes zeigt der Text, wie es dem vormals in den Winkel der
Einsamkeit gedrängten Boethius gelingt, seinen Schmerz als ein Problem

zu artikulieren51, durch das konkretes Leid, philosophisch längst

Verse (ebd. I, metr. 4), die Scheible, Die Gedichte 33, als «praktisches Ideal» charakterisiert.

Zu diesem Zusammenhang vgl. weiterhin G. Ralfs, Die Erkenntnislehre des

Boethius, in: Stufen des Bewußtseins. Vorlesungen zur Erkenntnislehre, hg. v. H. Glöckner,

Ergänzungshefte 91 (Köln 1965) 211-231; s. bes. ebd. 214.
50 Vgl. Consolatio I, 4,1 f. Die Philosophie verlangt: «oportet vulnus detegas», und

Boethius kommt dem, geistig gesammelt («collecto in vires animo»), nach.
51 Vgl. Consolatio I, 4,2ff. «The search for voice» nennt Lerer, Boethius and

Dialogue 94ff., dieses Bemühen. Sein Kommentar: «The prisoner momentarily collects his
thoughts only to let out a flurry of thoughtless speech» (vgl. ebd. 103), scheint allerdings
die vires animi des Boethius zu unterschätzen.



Heilung im Denken 33

berührt, rational greifbar wird.52 Ohne daß der Leidende seine

Vereinzelung damit schon aufgäbe, die das Ausmaß seiner bedrückenden
Situation überhaupt erst deutlich macht, demonstriert seine ratio hier
eine eigenartige Stärke, die Bindung an die Gemeinschaft, aus der er im
«Exil» verstoßen scheint, zurückzugewinnen. Das individuelle Leid
tritt, in verständiger Rede artikuliert, als eine Meinung hervor und wird
darin kommunikabel.53 Nun ist klar, daß es zur Tröstung darauf
ankommt, die Meinung, d.h. das Urteil des Leidenden zu verändern.

Hier scheint die Philosophie in ihrem Element. Mögen auch inhaltliche

Fragen in der Tradition dieser Wissenschaft unterschiedlich und

sogar kontrovers betrachtet worden sein — in einer Gestalt begegnet
Philosophie vor allem wegen ihrer methodischen Stärke, im Urteil
Entscheidung herbeizuführen und so die Unwägbarkeiten einer
ungesicherten Meinung zu beseitigen. Boethius liegt dieses Vermögen
philosophischer Betrachtung bereits als verbindliche Position vor, die sein

Vertrauen in eine rein philosophische Tröstung rechtfertigt: Er kann
daraufbauen, daß die Macht des menschlichen Vermögens zum Urteil,
wie sie von Parmenides erstmals in den Vordergrund gestellt54, von
Piaton entscheidend eingesetzt und gegen die Sophistik gewendet55 und
schließlich von Aristoteles maßgeblich zur Herrschaft geführt worden
ist56, nicht nur eine zentrale Stütze und die verbindende Kraft einer Art
zu denken geworden ist, deren Vielfalt an Gedanken ansonsten einen

52 Vgl. die Verse Consolatio I, metr. 5, die deutlich machen, daß Boethius eine ultima
ratio-, Gott als Schöpfer und Lenker der Welt, akzeptiert; vgl. auch schon ebd. 1,4,29 f. Was
der Klagende hier zugesteht, ist die conditio sine qua non jeglichen Strebens nach Erkenntnis,
das in der Betrachtung von kausalen Zusammenhängen eine prima causa notwendig
voraussetzt. Dies wird durch eine Feststellung Scheibles (Die Gedichte 36) zu diesem
Metrum gestützt, nach der man es, anders als in den vorangehenden, «im Hinblick auf ihre

Komposition originell» zu nennenden Gedichten in dieser «scheinbar so unmittelbar und

ganz persönlich empfundenen Anklage gegen den Schöpfer zum ersten - und einzigen -
Mal weitgehend mit einer bloßen Nachahmung zu tun» hat.

53 Die Schlüsselrolle derArtikulation des Problems ist nicht zu übersehen. Ihr folgt in
Consolatio I, 5,1 ff. eine Entgegnung der Philosophie, die den Zusammenhang von Berühren

und Ergreifen leidvoller Vereinzelung durch die Möglichkeiten philosophischer
Verständigung genau benennt (vgl. ebd. I, 5,2): «Cum te, inquit, maestum lacrimantemque
vidissem, ilico miserum exsulemque cognovi; sed quam id longinquum esset exsilium, nisi
tua proidisset oratio, nesciebam.»

54 Vgl. Parmenides, Fr. B 6 Diels.
55 Dazu vgl. u.a. Platon, Theaitetos 188 c, in der Argumentation gegen den sog.

Homomensura-Satz des Protagoras.
56 Vgl. Aristoteles, Metaphysik 1005 b 5 ff., die Darlegung des sichersten aller

Beweisprinzipien, dessen Kenntnis dem Philosophen zukommt.



34 Heilung im Denken

vielgestaltigen Plural implizieren würde; darüber hinaus erhebt sie

diese Art zu denken aus der Vielfalt wissenschaftlicher Betätigung heraus

zur 7tpcoxT| (ptÀooocpia.57 Man kommt nicht umhin, dies als Hintergrund

für Boethius in Rechnung zu stellen, wenn man sieht, in welcher
Weise seinem Leiden durch die Philosophie fortan begegnet wird.

III

Die philosophische Therapie beginnt mit einer merkwürdigen
Feststellung: dem Leidenden, der seine «Wunde» offengelegt hat, wird
bekundet, daß ihm «stärkere Arzneien» noch nichts helfen, sondern er
durch «lindere» auf deren Einsatz erst vorbereitet werden muß.58

Abgesehen davon, daß Boethius damit bereits eine weitreichende
Kenntnis um mögliche Formen der Therapie demonstriert, bleibt
unklar, wie philosophische Einsichten, um die es ja nur gehen kann,
oder deutlicher gesagt: Wahrheiten, eine derartige Differenzierung
ihrer mutmaßlichen Wirkungen rechtfertigen sollten. Freilich, zieht

man die gegebenen Hinweise auf den hohen Grad der Verirrung sowie
den weiteren Verlauf der Darstellung in Betracht, so liegt auf der Hand,
daß eine schlagartige Lösung der bedrängenden Probleme weder möglich

noch wünschenswert ist. Wenn Boethius philosophischen Trost

erwartet, will er über die einzelnen Schritte auch hinreichend informiert

werden. Daher darf man wohl mit Rhein davon ausgehen, daß die
zu erwartenden therapierenden Erkenntnisse der <Consolatio> «unter
einem sich in stufenweiser Folge manifestierenden ordo stehen»59. Und
doch wird damit noch nicht klar, warum innerhalb dieses «ordo» eine

Grenze, die «lindere» von «schärferer» Einsicht trennt, deutlich werden
sollte.

57 Vgl. Aristoteles, Metaphysik 1026 a 18-32.
58 Vgl. Consolatio I, 5,11 f. : «Sed quoniam plurimus tibi affectuum tumultus incubuit

diversumque te dolor ira maeror distrahunt, uti nunc mentis es, nondum te validiora
remedia contingunt. Itaque lenioribus paulisper utemur, ut quae in tumorem perturba-
tionibus influentibus induruerunt ad acrioris vim medicaminis recipiendam tactu blan-
diore mollescant.» Dazu s.a. Gruber, Kommentar 148, der hier ein «originelles Motiv des
Boethius» vorliegen sieht. Die zahlreichen, von Gruber ebenda versammelten Stellen, an
denen dieses Motiv im Text der <Consolatio> wiederkehrt, zeigen, daß es weitgehend den

ganzen Dialog durchzieht.
59 Vgl. Rhein, Die Dialogstruktur der Consolatio 21, zu dieser Stelle Consolatio I,

5,11 f.



Heilung im Denken 35

Auch die ersten Schritte, von der Philosophie «kleine Fragen»

genannt, durch die sie den «Geisteszustand» des Irrenden zu prüfen
bekundet60, geben keinen Aufschluß über die Bestimmung jener Grenze,

sondern wären eher geeignet, das Problem noch zu verschärfen. Ein
größerer Inhalt, als ihn bereits die erste dieser Fragen demonstriert: den

allgemeinen Grund, der allem, was ist, zu seinem Dasein verhilft,
könnte gar nicht zur Disposition gestellt werden. So läßt sich Boethius

fragen: «Huncine mundum temerariis agi fortuitisque casibus putas
an ullum credis ei regimen inesse rationis?»61 Es liegt nahe, wie Gruber,
zumal wenn man sich wie dieser der Feststellung von Rhein in bezug auf
den ordo-Gedanken anschließt62, zu vermuten, daß der Autor des

philosophischen Trostes, indem er in diesem Zusammenhang eine solche

Frage klein nennt, ein «behutsames Vorgehen» der Therapie unterstreichen

will.63 Die auffallend entschiedene Antwort aber, die nicht nur die

erste Möglichkeit ohne große Mühe verwirft, sondern in ihrer
Entscheidung über die Vorgabe der zweiten Möglichkeit noch hinausgeht
und «weiß, daß Gott der Schöpfer über seinem Werke waltet»64, macht
es schwer, hier nicht bereits an starke Arznei zu denken, da doch die für
die Tröstung den Ausschlag gebende Erkenntnis gefunden scheint.65

Wenn man nun drittens noch sieht, daß der nächste Schritt auf dem

Weg der Tröstung jenes einmal Erkannte nicht weiterführt, sondern
daß die <Consolatio> mit dem zweiten Buch in die Betrachtung der

Unbeständigkeit weltlichen Geschicks eintritt, gerät sogar der ordo-

Gedanke in Bedrängnis, da nun auf einmal nicht mehr Gott, dessen

Primordialität gerade noch einmal bekräftigt worden war66, Anfang
und Maßgabe der Betrachtung ist, sondern die das Geschick der
Menschen zuteilende Fortuna. Und dennoch scheint Boethius unbeirrt dar-

60 Vgl. Consolatio I, 6,Iff.: «Primum igitur paterisne me pauculis rogationibus sta-
tum tuae mentis attingere ...»

61 Consolatio I, 6,3.
62 Vgl. Gruber, Kommentar 148.
63 Vgl. Gruber, ebd. 152.
64 Vgl. Consolatio I, 6,4. Hier werden starke Worte gesprochen: «Atqui, inquam,

nullo existimaverim modo ut fortuita temeritate tarn certa moveantur, verum operi suo
conditorem praesidere deum scio nec umquam fuerit dies qui me ab hac sententiae veritate
depellat.»

65 Daß sich hier, im Zusammenhang dieser pauculae rogationes, etwas ereignet, das

«den Kern des ganzen folgenden Dialogs» bildet, räumt auch Gruber, ebd. 152,
einschränkend ein.

66 Vgl. Consolatio I, 6,11.



36 Heilung im Denken

auf zu bestehen, daß der Weg der Therapie ein zweigeteilter ist und
zunächst leichtere und dann erst stärkere Heilmittel zu verabreichen
sind.67

Das Problem, das sich hier stellt, ist genauer zu fassen. Die modernen

Interpreten des Textes erinnern zu Recht daran, daß das Bild des zu
heilenden Kranken, das Boethius nun einmal gewählt hat, und nicht
zuletzt die immer wieder kraftvoll entgegentretenden Bilder der
metrischen Abschnitte es in jedem Fall erlauben, konkrete Vorstellungen
von der Situation des Eingekerkerten und von seinem Leiden und
Hoffen zum Verständnis heranzuziehen.68 Wenn Gruber beispielsweise
den auffälligen Übergang vom ersten zum zweiten Buch so erklärt, daß

er Boethius im ersten Buch der Tröstung durch die Philosophie für
«noch nicht zugänglich» hält, welche nun allerdings «eigentlich
beginnt», wobei der Patient aber noch nicht in der Lage sei, «einen echten

Dialog führen» zu können, so daß er nur «dem eindringlichen Vortrag
der Philosophie» aufmerksam zuhören könne69, bedient er sich der

Aussagekraft jener plastischen Darstellung, die Boethius selbst nahelegt.
Auch Rhein glättet auf diese Weise den besagten Übergang.70 Es kann

jedoch keine Frage sein, daß die Aussage des Textes durch den Versuch
einer abstrakteren Betrachtung, der durch das Bild des philosophischen
Trostes gerechtfertigt scheint, genauer und damit vielleicht erst richtig
erfaßt wird.71 Deshalb muß Antoß genommen werden, wo der Text
Anstoß bietet, d. h. jedesmal dann, wenn das gegebene Bild eine

adäquate philosophische Erklärung nicht zu vertreten scheint.

67 Vgl. Consolatio I, 6,21: «Sed quoniam flrmioribus remediis nondum tempus
est ...»

68 In der langen Tradition der <Consolatio>-Interpretationen selbst wurde immer
wieder, vor allem im Mittelalter, auf bildliche Darstellungen zurückgegriffen; vgl. dazu

Courcelle, La Consolation de Philosophie dans la Tradition Littéraire (vgl. dort auch den
Abschnitt <Iconographie de la <Consolation>> zwischen S. 381 und S. 382). Die Faszination

der unmittelbaren Imagination der Lage des eingekerkerten Boethius hält bis heute
an.

69 Vgl. Gruber, Kommentar 162.
70 Vgl. Rhein, Die Dialogstruktur der Consolatio 25: «Vor allem aber ist Boethius

noch lange nicht — I, pr. 6 darf da nicht täuschen - zu philosophischem Dialog aufge-
legt.»

71 Courcelle, ebd., ist jedenfalls darum bemüht, auch die literarische Tradition zur
<Consolatio> an die philosophischen Schwerpunkte des Textes anzubinden, allerdings mit
dem Zweck, zu zeigen: «... ce que les chrétiens du Moyen Age pouvaient penser des
théories de la Consolation» (vgl. ebd. 14).



Heilung im Denken 37

Der Sonderstellung der Philosophie Rechnung zu tragen, heißt,
Boethius ganz daraufhin ausgerichtet zu sehen. Wenn es also zutrifft,
was Boethius erhofft: daß Philosophie tröstet, weil sie jedes auch noch
so vereinzelte Problem in die Form eines Urteils kleiden und als Urteil
behandeln und lösen kann, muß ihm, bevor er mit dem richtigen Urteil
konfrontiert werden kann, die Falschheit seiner eigenen Beurteilung
erhoben und vor Augen geführt werden. Ein Zweischritt nur kann den

philosophischen Trost in Bewegung setzen und seinem Ziel zuführen,
und innerhalb dieses Zweischritts findet jener ordo der Betrachtung
hinreichend Raum zur Entfaltung.

Hier nun ergibt die Rede von den «linderen» und «stärkeren»
Arzneien Sinn, und auch der Eintritt in die Thematik des zweiten Buchs:
die Ent-täuschung hinsichtlich des Wirkens der Fortuna, knüpft unmittelbar

an. Schließlich paßt auch die so entschlossen wirkende Entscheidung

des Boethius für Gott als der alleinigen Ursache des Weltgeschehens

in das Bild, denn an ihr kommt keine philosophische Betrachtung
vorbei. Nicht weil Boethius vorher bereits sein Festhalten an Gott
bekundet hatte72, fällt die Entscheidung leicht, sondern aus der Sache

selbst: Legt bereits das Vertrauen auf die rationale Betrachtung nahe,
daß entsprechend rationale Strukturen vorausgesetzt werden, so impliziert

die Zuwendung zur ratio der Philosophie, deren Argumente
Boethius umfassend bekannt sind, die Ausrichtung allen Geschehens auf
eine prima causa, eine àp%fj hin, die als erste und höchste Wirklichkeit
Gott genannt wird.73 Diese Ausrichtung ist durch die Philosophie also

bereits vorgegeben, die entsprechend jene Alternative von planloser
Zufallsherrschaft und planvollem Vernunftregiment durch die Spannung

zweièr Wörter markiert, die Beachtung verdient: putas und cre-
dis.74

Die Antwort des Boethius ist wiederum vorgezeichnet: das credere

steht der fides nahe75 und zieht damit Kraft aus der Sicherheit eines

monarchischen Ursprungs; denn die fides, als fundamenales Vertrauen

72 Vgl. Consolatio I, metr. 5.
73 Hier muß kaum mehr als an jene Stelle bei Aristoteles erinnert werden, da diese

Wissenschaft innerhalb von Philosophien als <Erste Philosophie) erscheint (s.o. Anm. 57).
Im gleichen Zusammenhang (vgl. Metaphysik 1026 a 15-19) tritt Philosophie maßgeblich
als üeoX.oytKf| auf.

74 Vgl. Consolatio I, 6,3.
75 Aus mehreren Gründen scheint im credere ein Glauben im engeren Sinn bedeutet

zu sein: Zum einen ist nicht zu erwarten, daß Boethius credere vonputare abhebt, ohne auch
etwas Verschiedenes damit ausdrücken zu wollen. Weiterhin ist zu bedenken, daß credere



38 Heilung im Denken

in die Autorität der Religion76, gründet sich ihrerseits auf die Überzeugung,

daß jene Autorität aus der Wahrheit kommt.77 Dasputare dagegen

verfügt über die zwei entgegengesetzten Erscheinungsformen der
wahren und falschen Meinung und illustriert die Unsicherheit des

urteilenden Geistes. Dem wechselhaften putas ist das eindeutige credis

als Ausgangspunkt für verläßliche Erkenntnis vorzuziehen. Während
hier die wichtige Entscheidung^?- eine Führung aller Angelegenheiten
durch die göttliche Vernunft fällt78, bleibt Boethius am Ende des ersten
Buches nur diese eine Aussicht: zu erkennen, daß es gilt, die falschen

Meinungen, die der Geist — das Instrument seiner Tröstung —

angenommen hat, indem er die wahren verworfen hat, zu zerstreuen und
diese wieder in ihr Recht zu setzen.79 Über das Ziel kann daher am Ende
des ersten Buchs kein Zweifel mehr bestehen: Es geht darum, schwankender

Meinung und unsicherem Urteil gewisse Erkenntnis entgegenzusetzen.

Die Unzuverlässigkeit der Meinung auf der einen Seite ist zu
entlarven; die Zuverlässigkeit der Wahrheit auf der anderen Seite ist in
Trost umzumünzen; so könnte eine Kurzformel des

philosophischtherapeutischen Programms der <Consolatio> lauten. Dabei steht

Meinung für das Leiden des Boethius, Wahrheit oder Einsicht für dessen

Aufhebung. Den Weg von der Entdeckung des Leidens hin zur
Aufhebung geht die Philosophie konsequent. Er führt das falsche Urteil
über die Welt vor Augen, das darin besteht, vergängliches Geschick für
dauerhaft zu halten. Im zweiten Buch lenkt die Entdeckung der Schein-
und Lügenhaftigkeit des Glücks in einem günstigen Geschick den Blick

als fundamentaler Bestandteil der Kirchensprache (vgl. den Anfang des Nizänischen
Bekenntnisses) und der Theologie (vgl. u.a. Augustinus, De libero arbitrio I, 5) für
Boethius eine durchaus feste Bedeutung haben mußte. Schließlich macht er von dieser
Bedeutung selber Gebrauch; vgl. Boethius, De fide catholica, in: Boethius. Die Theologischen

Traktate, übers., eingel. u. m. Anm. vers. v. M. Elsässer (Hamburg 1988) 48,59
und 62,254 f.

76 Vgl. Boethius, Quomodo trinitas unus deus 1 (s. Elsässer 4): «fides» und «reli-
gionis auctoritas».

77 Vgl. Boethius, Utrum pater, zur Trinität (s. Elsässer 30,27): «... necesse est veri-
tatem substantialiter praedicari».

78 Vgl. auch Consolatio I, 6,20: «Habemus veram de mundi gubernatione senten-
tiam quod eam divinae rationi subditam credis.» - Spätestens hier zeigt sich die Stärke
des credis, denn es verwahrt Notwendigkeit: Es ist notwendig, eine vernünftige Leitung
und Ordnung der Welt anzunehmen, wenn überhaupt Erkenntnis gesucht wird; die
Herrschaft des Zufalls ist daher von vornherein auszuschließen, ja konnte gar nicht
ernsthaft - glaubend - in Erwägung gezogen werden.

79 Consolatio I, 6,21.



Heilung im Denken 39

auf das Widrige, das die Zerbrechlichkeit jenes Scheinglücks sichtbar
macht und darin Wahrheit eröffnet, die ihrerseits befreiend wirkt.80
Das Wissen, das die Philosophie darin vermittelt, zerstreut gleichsam
jene verdunkelnden Nebel des Nichtwissens, macht das Firmament frei
für einen durchdringenden Blick.81 Das dritte Buch leitet diesen Blick
dann weiter zum richtigen Urteil über den Zusammenhang des Ganzen
und damit in jenes gesuchte, klare Licht der Wahrheit hinein.

Nachdem das wahre Glück «ohne Schwanken» erkannt ist82,

gelangt der Dialog gleichsam an seinen Höhepunkt, da die Wahrheit
selber im Kern aufleuchtet und perfekten Einblick in die Zusammenhänge

des Weltgeschehens gewährt. Die Betrachtung zieht die Zuwendung

des ersten Prinzips auf sich, das nun die fundamentale Verbindung
von Weltregiment und ratio erkennen läßt. Der Ausruf «O qui perpétua
mundum ratione gubernas», der hier, irgendwie in der Mitte des Werkes,

ein neuplatonisch geprägtes Bekenntnis der Philosophie zum Vortrag

bringt, leitet jenen Hymnus III, metr. 9 ein, dessen Bedeutung für
die Argumentation Tränkies bereits zu sehen war.83 Er dürfte aber

weniger als Programmaussage zu werten sein, sondern der ordo der

Gedankenführung erst begründet seine eigentümliche, zentrale
Stellung, durch die er wohl zum «Angelpunkt der <Consolatio>» wird.84

Angelpunkt für den Trost aber ist er deswegen, weil die Urteilskraft der

Philosophie über die bislang vorherrschenden methodischen Qualitäten

hinaus nun den allgemeinen, sachlichen Anhalt bekommt, dem
Leiden des Boethius radikal zu begegnen.

Die «Anrufung» des ersten Prinzips hat erhebliche Konsequenzen
für die Inhalte der Tröstung. Wie beim platonischen Vorbild, dem
Boethius offenbar folgt85, geht es nun um ein besonderes Wissen, das

80 ConsolatioII, 8,3f.: «Illa enim semper specie felicitatis, cum videtur blanda,
mentitur, haec semper vera est, cum se instabilem mutatione demonstrat. Illa fallit, haec

instruit; illa mendacium specie bonorum mentes fruentium ligat, haec cognitione fragilis
felicitatis absolvit.»

81 Nebel und Dunkelheit in Consolatio I, 6,21; der Blick aufs Firmament ebd. II,
metr. 8.

82 Vgl. Consolatio III, 9,26f.: «... sine ambiguitate cognosco».
83 Vgl. oben Anm. 19.
84 Diese Einschätzung vertritt Beierwaltes, Trost im Begriff 323. Zur Bedeutung

des Hymnus III, metr. 9 vgl. auch Courcelle, La Consolation de la Philosophie dans la
Tradition Littéraire 185-188.

85 Dies sagt er selbst in Consolatio I, 9,32: «ut in Timaeo Piatoni»; vgl. dazu Platon,
Timaios 27 c.



40 Heilung im Denken

von Menschengeist zwar offensichtlich erfaßt, aber nicht hervorgebracht

werden kann. Es geht jeweils ums Ganze, bei Piaton um das

Ganze der Welt86, bei Boethius um das Ganze des Glücks, das seinerseits

durch den Wesenszug der perfectio das Weltganze noch zu

übersteigen scheint.87 Hier, an den Grenzen menschenmöglichen Wissens,
bleibt aber auch nichts mehr zu wissen übrig. Wo anders, wenn nicht
hier, sollten die gezeigten Probleme zu lösen sein? Die deutlich
neuplatonischen Akzente des Gotteshymnus III, metr. 9 bilden nun die
entscheidende Grundlage, die Wurzel des Übels zu packen und
auszureißen.

Der im neuplatonischen Denken zentrale Gedanke der Einheit Gottes,

der implizit bereits die gewichtigen Aussagen des Hymnus getragen
hatte88, wird nun auch für Boethius zur Mitte des Trostes. Die Schlußkapitel

des dritten Buches entfalten ihn: Auf die Feststellung, daß Gott
und wahres Glück «unum et idem» sind89, folgt die Evidenz der Einheit
des Prinzips selber: «Nihil verius excogitari potest; nam vel ad nihil
unum cuncta referuntur et uno veluti vertice destituta sine rectore
fluitabunt aut si quid est ad quod universa festinant id erit omnium
summum bonorum.»90 Das dritte Buch schließt mit der Einsicht, daß,

wenn derart Einheit im Prinzip vorauszusetzen ist, dieses nichts gegen
sich hat und, weil Gott mit dem Guten ineins gesetzt wurde, insonderheit

das Böse nicht existiert: «Malum igitur nihil est, cum id facere ille
non possit qui nihil non potest.»91

Die Urteilskraft dessen, der diese Überlegungen nachvollzogen hat,
ist hinreichend gewappnet, jeglicher Verunsicherung des Denkens
durch schwankende Meinung zu begegnen. Das Leiden des Boethius,
konkret berührt und von seinen allgemeinen Implikationen her aufge-

86 Vgl. Platon, Timaios 27 c 4.
87 Vgl. Consolatio III, 10,1. Die Rede hier von der «felicitatis perfectio» hat ihren

Anhalt in der Ordnung der Sachen, durch die die Betrachtung an den Gotteshymnus
herangeführt worden ist: «Quoniam igitur quae sit imperfecti, quae etiam perfecti boni
forma vidisti, nunc demonstrandum reor quonam haec felicitatis perfectio constituta
sit. »

88 Ohne sie selber zu nennen, werden maßgebliche neuplatonische Inhalte zum
Ausdruck der Einheit Gottes angeführt. Interessant mag auch hier erscheinen, daß dabei
der christliche Gottesbegriff unterstellt werden kann. Zum Ganzen vgl. Beierwaltes,
Trost im Begriff 321; 325 und 333 f.

89 Vgl. Consolatio III, 10,43.
90 Consolatio III, 11,39; vgl. auch ebd. III, 11,36f.
91 Consolatio III, 12,29.



Heilung im Denken 41

nommen, ist nun in ein Erkenntnisproblem überführt, das nicht länger
gegen Schein und Täuschung anzukämpfen hat, sondern auf dem Boden
wahrer, prinzipieller Bestimmungen wie eine logische Fragestellung, in
der ein Widerspruch erscheint, zu lösen ist. Dieser Widerspruch freilich
hat es in sich. Hatte bereits die offenbar nicht mehr zu überbietende

Verirrung des Boethius, der im Kerker seinen Tod herbeiwünschte,
einen derart umfassenden Zweifel an der Ordnung der Welt nahegelegt,
daß, im ersten Buch, das Problem des Bösen zu thematisieren war, wie
es in seiner mutmaßlichen Unvereinbarkeit mit dem Gottesbegriff
zuletzt jede Qualität gefährdete92, so steht nun fest, daß einzig dieses

Problem übrigbleibt, wenn philosophisch bis zum letzten Grund
vorgedrungen ist. Nach allem, was bisher verhandelt wurde, ist zur
Tröstung daher ein Urteil gefordert, das nicht einen bestimmten, sondern

Widerspruch überhaupt beseitigt, indem der allgemeinste Gegensatz in
der Welt, gut und böse, erklärt werden kann, ohne daß er als Widerspruch

erscheint.
Diese Aufgabe stellt sieht dem vierten Buch, das damit in eine

neuartige Verhandlung eintritt93, zugleich aber eine Brücke schlägt
zurück in die Mitte des ersten Buchs und dessen philosophischen Kern
nun aufnimmt.94 Aber nicht nur diese Besinnung auf das längst
aufgeworfene Problem des Bösen erklärt, nachdem doch gerade durch das

Gute im Prinzip dem Bösen jeder Raum zur Entfaltung genommen
worden war, die neu aufkommende Erörterung von Schwierigkeiten,
die die Begegnung mit Bösem bietet; das Prinzip selbst drängt dazu. Wer

prinzipielle Einheit in der gezeigten Weise einsieht und dabei
insonderheit versteht, daß in ihr das Böse nichts, das Gute dagegen alles gilt,
muß sich fragen oder fragen lassen, woher der Unterschied dann

kommt, den das Böse zum Guten darstellt. Jedenfalls führt kein Weg

92 Vgl. Consolatio I, 4,30: «Si quidem deus est, unde mala? Bona vero unde, si non
est?» Boethius kennzeichnet diese scharfe Anfrage als Zitat und signalisiert damit seine
Bereitschaft, sich auf philosophische Problemlagen, da sie das extreme, existentielle Ausmaß

seines Leidens offenbar berühren, einzulassen.
93 Hier zeigt sich auch, daß das zuvor Durchlaufene lediglich «notwendig

vorauszuschicken» war: vgl. Consolatio IV, 1,8. Der Ansicht, «daß mit Buch IV ein völlig neuer
Abschnitt des Werkes beginnt», ist auch Rhein, Die Dialogstruktur der Consolatio 52.
Schon F. Klingner, De Boethii consolatione philosophiae (Berlin 1921) 84 f., weist darauf

hin.
94 Vgl. Consolatio IV, 1,3. Dazu Grüber, Kommentar 125, zu jener Frage nach Gott

und Bösem in Consolatio I, 4,30: «Die Frage wird in IV, 1,3 neu gestellt und so zum
Kernproblem der Consolatio.» Vgl. auch Gruber, ebd. 321.



42 Heilung im Denken

daran vorbei, dem Bösen im Denken Raum zu geben, da es die Erkenntnis

und Bewertung verschiedener Dinge überhaupt erst möglich macht.95

Dies umso mehr, als das Denken des Boethius gerade eben einen
fundamentalen Unterschied - nämlich den von wahrem und falschem
Glück - nachvollzogen hat.

Die Festigkeit der Erkenntnis, die in den Dienst der Tröstung
getreten ist, hängt nun von nichts weiterem mehr ab als von der

schlüssigen Darstellung der Möglichkeit, daß Unterschiede ohne
Widerspruch zum Prinzip begegnen. Nichts anderes wird durch die

Fragestellung des fünften Buches: die Vereinbarkeit von göttlicher Vorsehung

und menschlicher Freiheit96, verhandelt; und umgekehrt: kein
anderer Inhalt könnte die Tröstung in dieser Situation so konsequent
ans Ziel führen wie die Suche nach Übereinkunft zwischen der
Autonomie, die dem Prinzip als prima causa zukommt, und der Eigenständigkeit

des Denkens, die doch die Tröstung gewährleisten soll. In der

Absicht, Unterschied und Einheit, Entscheidung und Bestimmung,
Freiheit und Notwendigkeit im Urteil zu verbinden, dürfte Boethius
daher zum letzten Stück seiner <Consolatio> aufgebrochen sein. In dem

Moment, da diese Frage beantwortet ist und göttliche Vorsehung und
menschliche Entscheidungsfreiheit als nebeneinander und harmonisch
miteinander wirkend erkannt sind97, ist die verhängnisvolle Meinung
des Leidenden zu Anfang hinfällig, die Wahrheit aber offenbar. Weil es

" Dies reklamiert der Trostsuchende unter Hinweis darauf, daß selbst der «Wissende»

den Unterschied noch für sein Leben als relevant ansieht; vgl. Consolatio IV, 5,2.
96 Dieses Thema der <Consolatio> hat in der Forschung die vielleicht größte Beachtung

gefunden; zu vergleichen sind Arbeiten von Gegenschatz und Patch (s.o.
Anm. 24), sowie Ralfs, Die Erkenntnislehre des Boethius, der aus der Verhandlung des

fünften Buches weitere Schlüsse zieht. Dieses moderne Interesse an Fragen, die menschliche

Freiheit und Urteilsvermögen betreffen, braucht nicht zu verwundern. Für die
Argumentation des Boethius besonders aufschlußreich ist eine Untersuchung von P. Huber,
Die Vereinbarkeit von göttlicher Vorsehung und menschlicher Freiheit in der Consolatio
Philosophiae des Boethius (Diss. Zürich 1976).

97 Boethius nutzt dazu wichtige Ergebnisse neuplatonischer Philosophie, die es ihm
möglich machen, Einheit und Unterschied zusammenzudenken. Besonders deutlich wird
dies im Zusammenhang mit seiner Definition von Ewigkeit, Consolatio V, 6,4, die in
wörtlichen Anklängen an Plotin, III, 7,3, dessen Verständnis von Ewigkeit und Zeit
heranzieht. Vgl. dazu die Analyse von Beierwaltes im Kommentarteil zu Plotin. Über
Ewigkeit und Zeit (Enneade III, 7), übers., eingel. u. komm. v. W. Beierwaltes (Frankfurt

a.M. 31981) 198-200. Dazu auch Gruber, Kommentar 409; Huber, Die Vereinbarkeit
48.



Heilung im Denken 43

diese Wahrheit zu Verfügung hat, sind Urteil und Erkenntnis
unerschütterlich geworden.98

Zur Vollendung der Tröstung ist lediglich noch der Hinweis
anzufügen, daß, bei aller menschlichen Eigenständigkeit in der Beurteilung
der Welt, die eine Ordnung und Abhängigkeit bestehen bleibt: Gott
allein weiß um die Möglichkeit von Urteilen umfassend Bescheid und
überblickt das menschliche Mühen um Sicherheit und Erkenntnis. Von
daher wird die Aufforderung am Ende der <Consolatio> verständlich,
«Hoffnung und Gebet» auf Gott zu richten99: Denn nur hier, im Prinzip,

ist der Ort, Mängel und Unsicherheiten auszugleichen, die auf dem
einen Weg zum Glück nicht Freiheit, sondern Hindernis bedeuten
würden. Jene «magna nécessitas», von der zum Schluß die Rede ist, ist
nichts anderes als die Notwendigkeit der Wahrheit, die jedem Urteil
Sicherheit und Entscheidungskraft prinzipieller Einsicht vor Augen
führt: «Magna vobis est, si dissimulare non vultis, nécessitas indicta
probitatis cum ante oculos agitis iudicis cuncta cernentis.»100

Damit schließt sich ein Kreis, der durch die Suche nach einer
richtigen Beurteilung der Situation des Boethius eröffnet worden war.
Dem Kranken und Leidenden war Heilung im Denken in Aussicht zu

stellen, da nirgendwo sonst seiner spezifischen Verunsicherung hätte

begegnet werden können. Als Grund des Übels, das ihn betraf, war ein

Mangel an Urteilsstärke aufzudecken gewesen, dem auf philosophischem

Weg zu begegnen war. Die literarische und argumentative
Gestaltung dieses Weges ergibt Sinn. Am Ende ist, in Anbetracht einer
Einsicht, die die Situation des Menschen vor dem Hintergrund seiner

Urteilsfähigkeit insgesamt erfaßt, der Ausgangspunkt wieder erreicht,
das Leiden getilgt. Weder ein abschließendes Gedicht noch gar ein
weiteres Buch, das zusätzliche Fragen erörtert, erscheinen zwingend.
Was auch immer Boethius biographisch im Sinn gehabt und in welcher
Weise auch immer ihn seine Lage beeinflußt haben mag: Der mutmaßliche

Torso (Baltes) seines letzten Werkes, der auf uns gekommen ist,
zeigt erstaunliche Geschlossenheit, wenn ernst genommen wird, was er
zu vermitteln beansprucht: Trost durch die Philosophie.

58 Aufder Grundlage dieserprinzipiellen Diskussion, die der <Consolatio> die Lösung
bringt, findet Obertello, Severino Boezio Bd. 1, 735, die prinzipielle Bedeutung des

Guten für die Beurteilung der Differenz erinnernd, die bündige Formulierung: «La verità
coincide con il bene».

99 Vgl. Consolatio V, 6,46.
100 Consolatio V, 6,48.


	Heilung im Denken : zur Sache der philosophischen Tröstung bei Boethius

