Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 40 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Heilung im Denken : zur Sache der philosophischen Tréstung bei
Boethius

Autor: Schumacher, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761365

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS SCHUMACHER

Heilung im Denken

Zur Sache der philosophischen Trostung bei Boethius

Tunc me discussa liquerunt nocte tenebrae
Luminibusque prior rediit vigor'

Fiir den Leser bietet die Trostschrift des Boethius viele Anhalts-
punkte, eine trostliche Wirkung von philosophischer Erkenntnis zu
bedenken. Die Wahl der prosimetrischen Form erlaubt es dem Autor,
dergleichen Wirkung in der Darstellung bereits mitzuteilen und wis-
senschaftliche Aussagen durch die Kraft des poetischen Worts zu ver-
tiefen.? Die Bedeutung, die dabei der Lichtmetapher vermittelnd zwi-
schen Poesie und Wissenschaft zukommt, braucht nicht eigens erldutert
zu werden. Licht reprisentiert in jedem Fall Erkenntnis, und es scheint
auBer Frage zu stehen, daf3 diese mit dem Auftreten der Philosophie? im
Kerker des Boethius «aufleuchtety. Dem Leser wird es weiter keine
Miihe machen zu verstehen, daf3 der Autor durch Eznsicht einem Wider-

' BoeTHIUs, Consolatio I, metr. 3, 1-2; alle Zitate nach der Ausgabe von L. BIELER,
Turnhout 1957 (= CCSL Bd. 94). O. Gicon tibersetzt: «Da verlie mich das Dunkel, es
wichen die nichtlichen Nebel, / Frithere Kraft riickkehrte den Augen.»

? Auch wer wie H. CHADWICK, Boethius, The Consolations of Music, Logic, Theo-
logy, and Philosophy (Oxford 1981), das Schaffen des Boethius insgesamt dem Ganzen des
Menschen verpflichtet sieht (vgl. ebd. XI-XV), kommt nicht umhin, die Sonderstellung
der <Consolatio Philosophiae> herauszuheben. Das «masterpiece» (vgl. ebd. XV) des
Boethius beschreibt Chadwick entsprechend als «a kind of intellectual pilgrimage ending
in heaven» (vgl. ebd. 224).

> Vgl. Consolatio I, 1.



Heilung im Denken 21

spruch begegnen will, dessen verwirrende Kraft das Dilemma seines
zerrissenen Lebens in aller Schirfe markiert. * Entsprechend nimmt fiir
ihn die Philosophie Gestalt an, was einer Sammlung des Wissens gleich-
kommt®, und hilt den Leidenden dazu an, sich seiner eigenen Mitte
wieder zu erinnern. ¢ Auf solcher Grundlage tritt als Ziel die Ruhe der
durch nichts zu verwirrenden Anschauung reinen Lichts, dessen Klar-
heit keine Sorgen kennt, vor Augen.’ Der Effekt ist die Trostung.

Mit diesen knappen Sitzen scheint das Unternehmen <Consolatio
Philosophiae> des Boethius in seinem Konzept hinreichend dargestellt.
Dal es sein Ziel auch erreicht, darf als sicher gelten; denn wenn man
schon davon ausgeht, daf3 Einsicht #rdstez, wer konnte dann zielstrebiger
Trostung vermitteln als die Lehre von der Einsicht selbst? Die erschie-
nene Philosophie darf wohl als Ausdruck allen Wissens genommen
werden, das Menschen vormals erreicht haben.® Darin garantiert sie
den Erfolg, mit dem man offenbar ohne weiteres rechnen kann.

Liegt darin nun weiter auch der Grund, warum eine grundsitzliche
Moglichkeit philosophischen Trostes, wie sie in der <Consolatio Philo-
sophiae» des Boethius wie selbstverstindlich und anscheinend zu Recht
vorausgesetzt ist, bislang nie genauer untersucht und dargestellt und
eigentlich auch niemals nach dem Erfolg der Trostung ernsthaft gefragt
wurde? Ist der 7rost der Philosophie, weil er keine Probleme bereitet, fiir
eine Betrachtung zur <Consolatio Philosophiae)» des Boethius nur noch
eine Nebensache?

4 Vgl. Consolatio I, metr. 1. Dazu vgl. H. ScuHEiBLE, Die Gedichte in der Consolatio
Philosophiae des Boethius (Heidelberg 1972) 13: «Die Klage des Boethius umspielt in drei
Variationen ein einziges Thema: den Gegensatz zwischen seinem einstigen Gliick und
dem Elend seiner jetzigen Lage.»

-3 Vgl. Consolatio I, 1, 1: «visa est mulier»; die Identifikation der Philosophie gelingt
nicht zuletzt anhand der griechischen Buchstaben ITund ©, die ihr Gewand zieren und das
praktische und das theoretische Wissen bedeuten (s.a. Consolatio I, 1, 4); dazu vgl.
P. CourckeLLE, La Consolation de Philosophie dans la Tradition Littéraire, Antécédents et
Postérité de Boéce (Paris 1967) 18 f. Fiir CHADWICK, Boethius 226, steht fest: « Philosophy’s
alphabetical symbols would be no mystery to an ancient reader.»

¢ Vgl. Consolatio I, 6, 17, die Diagnose: «Quid ipse sis nosse desisti.» Vgl. auch
Consolatio I, 6, 18.

7 Vgl. Consolatio 1, 6, 21.

¢ Die vielfiltigen literarischen Anspielungen der Epiphaniebeschreibung in Conso-
latio I, 1 analysiert ]J. GRUBER, Die Erscheinung der Philosophie in der Consolatio Phi-
losophiae des Boethius, in: Rbeinisches Museum 112 (1969) 166—186. Gruber kommt zu dem
SchluB, da3 der Autor «sich der ganzen Fiille der Topoi bedient, die fiir die Beschreibung
von Gottererscheinungen seit Homer ausgebildet worden waren» (vgl. ebd. 180). Vgl
auch CourceLLE, La Consolation de Philosophie 17ff., und CaADWICK, Boethius 225~
228.



22 Heilung im Denken

An kritischen Bewertungen hinsichtlich der konzeptionalen Ge-
schlossenheit der <Consolatio» fehlt es nicht. Zu nennen ist besonders
H. Trinkle, der die Beobachtung, daf3 der <Consolatio> am Ende des
fiinften Buches das abschlieBende Gedicht fehlt, sowie inhaltliche Fra-
gen an den Text zum AnlaBl genommen hat zu bezweifeln, daf3 die
«Consolatio» insgesamt vollendet ist.” Von den zwei Losungen, die er
vorschligt: entweder habe Boethius wihrend des Schreibens sein Kon-
zept geindert, ohne dal3 er das bereits Geschriebene habe redigieren
konnen, oder seine Hinrichtung habe iiberhaupt verhindert, daB3 ein
geplantes weiteres Buch den Text zum Abschluf3 habe bringen kon-
nen'?, favorisiert er die letztere'?, der sich auch M. Baltes mit weiteren
Argumenten anschlief3t.'? Als Merkwiirdigkeit wird auch der Schluf3
selber der <Consolatio> empfunden, was eine Entscheidung fi#r die
Geschlossenheit des Werkes nicht gerade zu erleichtern scheint.'?

SchlieBen diese Zweifel aber aus, dal das Konzept der philosophi-
schen Trostung, wie es sich als therapeutisches Programm im ersten
Buch der «Consolatio> ankiindigt, zuletzt aufgeht? Die Argumente des
Zweifels bleiben Vermutungen, da die Widerspriiche, auf die sie sich
stiitzen, solange keine entscheidende Kraft besitzen, wie nicht nachge-
wiesen ist, was Boethius in seiner bilderreichen Sprache wirklich hat

% Vgl. H. TRANKLE, Ist die <Philosophiae Consolatio» des Boethius zum vorgesehe-
nen Abschlul3 gelangt?, in: Vigiliae Christianae 31 (1977) 148—156.

' Vgl. TRANKLE, ebd. 153f.

"' TRANKLE duBert sich in einem Nachtrag 1983 zu seinem o. g. Aufsatz in dem Band
Boethius, hg. v. M. Fuhrmann u. J. Gruber (Darmstadt 1984) 311-322, noch einmal
dezidiert zu diesem Punkt. Dabei bleibt er bei der Vermutung, «daB als Inhalt eines
abschlieBenden sechsten Buches die Riickkehr der Seele zu Gott gedacht war», und
argumentiert, dal damit erst das Anfangsproblem der <Consolatio», nach MaBgabe neu-
platonischer Philosophie, «zu einem vollgiiltigen AbschluB gelangt» (vgl. ebd. 318f.).

'? Vgl. M. Bavtes, Gott, Welt, Mensch in der Consolatio Philosophiae des Boethius,
Die Consolatio Philosophiae als ein Dokument platonischer und neuplatonischer Philo-
sophie, in: Vigiliae Christianae 34 (1980) 313-340; vgl. bes. 332-334. Baltes hebt hervor,
daB im fiinften Buch selbst ein Weg angekiindigt werde, der dann nicht beschritten wird.
Er sieht Trinkle damit «von einer ganz anderen Seite her» bestitigt (vgl. ebd. 332) und gibt
ihm abschlieBend in seiner Vermutung Recht: «Erst wenn die Seele zu Gott zuriickgekehrt
ist, kann sie wirklich erkennen, was sie ist» (vgl. ebd. 334).

'’ Vgl. die Hinweise bei ]. Gruser, Kommentar zu Boethius’ De consolatione phi-
losophiae (Berlin-New York 1978) 414£. (zu Consolatio V, 6, 47). Gruber selbst 148t die
Bewertung allerdings offen.



Heilung im Denken 23

ausdriicken wollen. Sicherheit fehlt ihnen aber vor allem, weil sie auf
einen erweiterten Gedankengang zielen, fiir den es, weil er fehlt, jeden-
falls nur vage Anhaltspunkte gibt.'*

Was gegen die Geschlossenheit der <Consolatio> vorgebracht wird,
hat eine formale und eine inhaltliche Seite. In formaler Hinsicht kntipft
die Kritik daran an, dafl das Werk eines dem Anfang vergleichbaren,
ausgefeilten Schlusses offenbar entbehrt. Das Fehlen des abschlieBen-
den Gedichts stirkt diesen Eindruck. Beides deute auf einen — erzwun-
genen — Abbruch der Titigkeit des Autors hin. Inhaltlich wird dies
gestiitzt und darauf hingewiesen, daf3 der Autor selbst verschiedentlich
Gedankengingen vorzugreifen scheint, die er dann nirgendwo mehr
einlést. Dabei wird vor allem der abschliefende, resiimierende Bezug
des fiinften Buches zum ersten vermif3t (Trinkle), aber auch festgestellt,
daf} das letzte Buch der «Consolatio» selbst am Ende auf seinen Anfang
rekurieren mif3te (Baltes).

Unabhﬁngig davon, daB3 die Haftsituation des Boethius, die in jedem
Fall als Grund fiir den mutmaf3lichen Abbruch, bzw. die vermeintlich
hastige Beendigung seiner Schreibtitigkeit genommen wird, bis heute
nicht geklirt ist'’, kann den Schwierigkeiten mit dem Text aber leicht
begegnet werden. Das formale Kriterium ist schwach, weil es unbe-
riicksichtigt 148t, ob nicht vielleicht inhaltliche Gesichtspunkte diesen
Schluf3, der beanstandet wird, erfordern.'® Das Fehlen eines letzten

'4 TRANKLE kommt daher tiber ein schwaches Urteil nicht hinaus und rdumt ein (vgl.
Ist die Philosophiae <Consolatio» zum vorgesehenen Abschluf3 gelangt? 154): «Gewil,
mehr als eine Moglichkeit ist das nicht.» Die rhetorische Frage, mit der er seine «Zuver-
sicht» begriindet, auf die Unsterblichkeit der Seele als Thema jenes nie geschriebenen,
sechsten Buches schlieBen zu kénnen (vgl. ebd.: «Was hitte in einer philosophischen
Trostschrift im Angesicht des Todes niher liegen kénnen als die Erorterung dieses The-
mas?»), findet daher vielleicht im Gedankengang der <Consolatio» des Boethius, die dieses
Thema offensichtlich nicht erértert, eine Antwort.

's Uber das Selbstzeugnis des Boethius hinaus hat die Forschung nur wenige iiber-
lieferte, historische Anhaltspunkte, was die Umstinde seiner Haft und seines Todes
anbetrifft. Vgl. dazu das Kapitel «L’esilio e la morte» bei L. OBERTELLO, Severino Boezio
Bd. 1 (Genua 1974) 121-138. Strittig ist noch fiir ScHEIBLE, Die Gedichte in der Conso-
latio Philosophiae 3, die Frage, ob die <Consolatio> ohne literarische Hilfsmittel und damit
tberhaupt im Gefingnis verfalit worden sein kann.

' GrUBER, Kommentar 415, macht darauf aufmerksam, daB3 der Inhalt des Vortrags
der Philosophie am Ende der <Consolatio» den vorliegenden, an christliche Predigt
anklingenden Schluf3 impliziert. S. LERER, Boethius and Dialogue, Literary Method in The
Consolation of Philosophy (Princeton 1985), greift diesen Gedanken auf und befindet (vgl.
ebd. 232): «Boethius’ conception of prayer, however, makes sens within the structures of
discourse he has developed throughout the work.»



24 Heilung im Denken

Metrums kénnte ebenso als Beleg dafiir gewertet werden, daf3 die
Betrachtung tatsichlich zum Schlul kommt.'” Dem formalen Argu-
ment, das Trinkle hier noch zusitzlich zu bedenken gibt: dal es neu-
platonischem Denken, dem Boethius ja verpflichtet ist'®, naheliegt, von
der mpdodog zur Emdvodog zu schreiten!?, wire entgegenzuhalten, daf3
zunichst einmal genauer zu bestimmen wire, worin die mpdodog im
Gedankengang der <Consolatio) festzumachen ist, um dann zu kliren,
ob dieser auf eine £€ndvodog auch hinausliuft, bzw. ob er eine solche am
Ende nicht doch erreicht. ¢

Inhaltlich gesehen wiegen die Probleme vielleicht schwerer, aber
sie stellen die <Consolatio Philosophiae» als vollendete literarische
Komposition nur dort in Frage, wo sie deren Konzept im Widerspruch
zum Ergebnis zeigen. Im Einzelfall mag dem Autor vielleicht nachzu-
weisen sein, daf3 er, dem Lauf des Gedankens folgend, frithere Ankiin-
digungen nicht einlést?!; aber wenn die Kritik den Entwurf im Ganzen
beriihrt, tritt das Detail zuriick und in den Dienst einer allgemeinen

'7 Zuerinnern ist an die Merkwiirdigkeit des ersten Buches, das als einziges mit einem
Metrum beginnt. Damit umfalt das Werk insgesamt eine gleiche Zahl von Gedichten und
Prosastiicken. Warum sollte dieses ausgewogene Verhiltnis zwischen Poesie und Philo-
sophie, zumal es um philosophischen Trost geht, am Ende durch ein zusitzliches Gedicht
gestort werden? Lerer sieht in dem Kontrast zwischen Anfang und Ende der <«Consolatio»
ein Argument fiir deren Vollendung (vgl. ebd. 236): «The prisoner’s final silence stands in
sharp contrast to his opening speechlessness, and his final refusal to transcribe prayer or
poetry diffenrentiates him from the creature of lethargy possessed by the difficulty of
beginning the text.»

' Dies soll hier nicht in Frage gestellt werden. Nicht nur Trinkle, sondern nahezu
die gesamte Boethiusforschung geht davon aus. Gerade in der <Consolatio» erscheint die
vorherrschende Rolle neuplatonischen Denkens, festzumachen am 9. Metrum des dritten
Buches, evident. Vgl. dazu W. BEIERWALTES, Trost im Begriff, Zu Boethius’ Hymnus <O
qui perpetua mundum ratione gubernas», in: ders., Denken des Einen (Frankfurt a. M.
1985) 319-336. «Le Néo-Platonisme de la Consolation de Boeéce» hat schon
P. CourceLLE, Les Lettres Grecques en Occident de Macrobe a Cassiodore (Paris 1948)
278-300, an zentralen Gedanken des Textes belegt.

' Vgl. TRANKLE im Nachtrag 1983, 319 (s. o. Anm. 11), wo er, mit Hinweis aufjenen
«zentralen Hymnus» III, metr. 9 vermutet, daBl «die der mpdodog aus dem Schopfergott
entsprechende éndvodog zu ihm» nicht mehr zur Ausfithrung kam.

0 Der Ansicht, daB die «Consolatio» ihren Ausgangspunkt wieder erreicht, ist LERER,
Boethius and Dialogue 236: «The Consolation’s conclusion returns the reader to its
beginnings in the texts and contexts out of which it is built, and to the beginnings of the
work itself.»

2t Dies mag die einfachste Erklirung fiir jene Schwierigkeit im finften Buch sein, auf
die BALTES, ebd. 332f., hinweist: daf} die Philosophie, um ihr Ziel zu erreichen, in Con-

solatio V, 1 einen Umweg ankiindigt, den sie aber bis zum Ende offenbar nicht wieder
verlif3t.



Heilung im Denken 25

Fragestellung, die den Gedankenverlauf daraufhin betrachtet, ob er den
im Titel erhobenen Anspruch einlost. 22 Solange dies nicht beriicksich-
tigt ist, bleibt auch jedes inhaltliche Argument schwach, denn die
SchluBBpartie der <Consolatio» kdnnte auch dann, wenn sie auf den
ersten Blick Widerspriichlichkeiten beinhaltet, von Boethius in der
tiberlieferten Form konzipiert worden sein.??

Unter dem Gesichtspunkt der literarischen Geschlossenheit der
<Consolatio Philosophiae) ist es also nicht nur reizvoll, sondern sogar
geboten, jenem vermeintlich Selbstverstindlichen genauer nachzuge-
hen und Méglichkeiten und Realisierung philosophischen Trostes bei
Boethius zu priiffen. Dazu gibt es zwar Ansitze, doch bislang keine
konsequente Durchfithrung, wohl deswegen, weil von umgekehrten
Verhiltnissen ausgegangen wird: eine trostende Wirkung von Philoso-
phie wird vorausgesetzt und nicht hinterfragt, statt als Programm genom-
men und im Text verfolgt.** Diese Haltung geht keineswegs am Text
vorbei. Wo das philosophische Gewicht der Aussagen der <Consolatio>
und die literarische Leistung ihres Autors zu bewerten sind, spielt es
keine Rolle, ob die philosophische Trostung Erfolg hat. Zu den bereits
genannten Arbeiten, die unter diesem Aspekt alle mehr oder weniger
das Ganze der <Consolatio» im Blick haben, wire auBBerdem auf zahl-

22 Die Schwierigkeit, die BALTEs benennt, mag zu bedenken sein, denn es sieht so aus,
als hitte die Philosophie zuletzt das zu Beginn des fiinften Buches gegebene Versprechen
nicht eingeldst; da Baltes aber keinerlei innere Griinde dafiir in Erwigung zieht, sondern
fiir das Ganze der <Consolatio Philosophiae» unmittelbar zu dem Schlu3 gelangt (vgl.
ebd. 334): «Boethius hat sie abbrechen miissen, bevor er zu seinem Hauptthema zuriick-
kehren konnte», 6ffnet er Einspriichen Tiir und Tor.

23 Ein in diesem Zusammenhang keineswegs zu vernachlissigendes Argument hat
E. RHEIN, Die Dialogstruktur der <Consolatio Philosophiae»> des Boethius (Diss. Frankfurt
a. M. 1963), in Hinblick auf diese Feststellung, daB8 Boethius den Erfolg der Tréstung am
Ende fiir sich nicht mehr reklamiert, ausgesprochen (vgl. ebd. 65): « Welcher Mensch darf
von sich sagen, dal3 er zu diesem gottgleichen Dasein gelangt ist? Zu Boethius’ aufrichtiger,
menschlich rithrender Darstellung des Dramas seiner Seele und seines Denkens wiirde
nach -meinem Empfinden besser passen, wenn er sich dessen nicht rihmte.» Vgl. auch
LEeRrER, Boethius and Dialogue 232ff., den Vergleich des Gebets zum Schluf3 der <«Con-
solatio> mit Augustinus, Confessiones X.

24 Auch die o. g. Arbeit von BEIERWALTES, Trost im Begriff, die das Grundmotiv
aufnimmt, beschrinkt sich darauf, die unbestritten eminente Stelle des Textes: jenes
9. Metrum des dritten Buches, zu kommentieren und fiihrt bereits die Wirklichkeit des
philosophischen Trostes vor Augen. Das mag fiir die Mizte des Werkes zutreffen, wo die
MaBstibe fiir «ein Philosophieren, das seine Wurzel und sein Zentrum in Gott hat» (vgl.
ebd. 336), gesetzt werden; Griinde, die Gedankenfiihrung iiber das Zentrum hinaus fort-

zusetzen und einen Weg des Trostes zu gehen, werden damit aber noch nicht ersicht-
lich. '



26 Heilung im Denken

reiche Untersuchungen hinzuweisen, die bestimmte Schwerpunkte der
Gedankenfiihrung herausgreifen. 2> Thr Wert ist im einzelnen vielleicht
zu diskutieren, insgesamt aber nicht in Frage zu stellen, denn nur so
wird man den vielfiltigen Implikationen des Textes und damit der
Stirke seines Arguments gerecht.?® Aber eines bleibt festzuhalten: Das
eigentlich Neue, der besondere Charakter des Werkes wird auf diese
Weise nicht erfal3t.?’

II

Der philosophische Trost ist durchaus nicht so selbstverstindlich,
wie es auf den ersten Blick scheint. Seine Basis ist die distanzierte
Haltung der Theorie, der jeder unmittelbare Kontakt mit dem Verein-
zelten notwendig abgeht. Philosophische Theorie abstrahiert, begriin-
det das Einzelne im Allgemeinen und kann sich dabei nicht anders
verhalten, als tiber alle Probleme, die nur ein Einzelnes betreffen,
hinwegzusehen. Das Gegenteil aber scheint im Falle der Trostung
gefordert, da der Schmerz kein allgemeines, sondern ein konkretes, um
nicht zu sagen: individuelles Problem darstellt.?® Diese Schwierigkeit

25 Hier sei auf des Literaturverzeichnis bei GRuBER, Kommentar 417ff., verwiesen,
das einen ersten Uberblick iiber die Themenvielfalt der Untersuchungen zur <Consolatio»
bietet. Die Literatur bis 1974 analysiert OBERTELLO, Severino Boezio Bd. 2 (Genua 1974).
Neuere Erscheinungen zur <Consolatio», etwa die genannten von Baltes, Beierwaltes und
Lerer, erginzen dieses Bild.

6 Besonderes Augenmerk sollte daher jenen Arbeiten zur <Consolatio» gelten, die
beides verbinden und sowohl den philosophischen Zusammenhang markieren als auch die
Aussagekraft des einzelnen Arguments herausstellen. Neben jener Untersuchung von
W. BEIERWALTES sind vor allem die Arbeiten von P. CourceLLE und C. pE VOGEL zu
nennen, die beide zur Einordnung des schriftstellerischen Werks des Boethius in die
Tradition philosophischen Denkens entscheidend beigetragen haben. Dazu kommen, im
Zusammenhang mit der Frage nach der Vollendung der <«Consolatio> von besonderer
Bedeutung, Untersuchungen zu der vor allem im fiinften Buch behandelten Frage nach der
Freiheit des Willens bzw. nach Freiheit und Vorsehung. Zu vergleichen sind Arbeiten von
H. Parch, E. GEGEnscHATZ und P. Huser (Nachweise bei Gruber, a.2.0.).

7 Hier fiihrt auch LErER, Boethius and Dialogue, mit seiner Erhebung der conclu-
sion der <Consolatio» nicht weiter (s.0. Anm. 17 und 20).

** Die wenigen Stellen, an denen im Text der «Consolatio» das Motiv der Tréstung
explizit zum Ausdruck kommt, reden von einer allgemeinen Zuwendung der Philosophie;
vgl. Consolatio I1I, 1,2: «O, inquam, summum lassorum solamen animorum ...»; vgl. auch
Consolatio I, 4,9. Dennoch ist individueller Sehmerz in den medizinischen Metaphern des
Textes verwahrt. Dies fiihrt zunichst aber zu keinem anderen Ergebnis, da die trostende
Philosophie auch als heilende Philosophie wieder auf Allgemeinplitze zuriickgeht; vgl.



Heilung im Denken 27

gibt schon Seneca zu bedenken, der in der Trostschrift an seine Mutter
vor der Unmittelbarkeit des Schmerzes warnt: «So wurde ich bedenk-
lich und besorgt, es méchte dies keine Trostung, sondern ein Aufreiien
der Wunde werden.»?® Seine Ausfiihrungen sind daher von der Hoff-
nung getragen, dafl der Schmerz der zu Trostenden inzwischen soweit
abgeklungen und sie andererseits durch eine Unzahl von Schicksals-
schligen sowieso «abgehirtet» sei, dal3 sie die im Trost liegende Erin-
nerung an den Schmerz ertragen konne. *°

Bei Boethius ist dies, wie er seine Lage einschitzt, nicht gegeben. Er
ist an den Schmerz nicht gewohnt. Das Ungliick trifft ihn geradezu
fallartig?®', und auch seine Trosterin Philosophie wartet nicht, bis der
Schmerz von selbst nachgelassen hitte; sie tritt zu ihm mitten in seine
«trinenvolle Klage» hinein??, wihrend sein Auge «verdunkelt», sein
Geist «verwirrty ist.>> Den Ausfithrungen im ersten Buch der <Conso-
latio» kommt auf dieser Grundlage besondere Bedeutung zu. Fiir Boe-
thius kann es nicht darum gehen, in schwerer Stunde seine Reverenzder
Philosophie zu erweisen, die sein Leben begleitet hat, und zu zeigen,
dal sie sogar dafiir gut ist, ihn in hdchster Verstorung an sich zu ziehen.
Er wihlt seine Trosterin ganz offensichtlich nicht aus. Es fragt sich
daher, ob ihm iiberhaupt eine andere Méoglichkeit blieb, etwa, wie
immer wieder kritisch bemerkt worden ist, sich statt durch die Philo-
sophie durch Christus trosten zu lassen.?* Die Hinwendung des Lei-

dazu Gruser, Kommentar 32ff.; vgl. auch W. Scumip, Philosophisches und Medizi-
nisches in der <«Consolatio Philosophiae»> des Boethius, in: Festschrift Bruno Snell (Miin-
chen 1956) 113—144, der das im Text erwihnte Krankheitsbild der Lezhargie (vgl. Con-
solatio I, 2,5) vor dem Hintergrund der «antiken Nosologie» auf seine philosophischen
Heilungschancen hin untersucht.

2 Vgl. Seneca, Ad Helviam matrem de consolatione 1,2: «Ita ... haesitabam
verebarque ne haec consolatio esset, sed exulceratio.»

30 Vgl. SENECA, ebd. 1 und 2; vgl. auch ebd. 3. Dabei ebd. 2,3: «Unum habet assidua
infelicitas bonum quod quos semper vexat novissime indurat.» Auch die Trostschrift
Senecas an Marcia, die um ihren toten Sohn trauert, bringt zu Beginn (vgl. Ad Marciam de
consolatione 1) die Hoffnung auf innere Festigkeit der Angesprochenen zum Aus-
druck.

3t Vgl. Consolatio I, metr. 1,22.

32 Vgl. Consolatio I, 1,1.

33 Vgl. Consolatio I, 1,13.

E. HorrMANN, Griechische Philosophie und christliches Dogma bei Boethius, in:
Pidagogischer Humanismus (Ziirich-Stuttgart 1955) 185-194, bemerkt dazu (vgl.
ebd. 190): «Hitte Boethius als Christ empfunden, so hitte er an die Liebe seines Heilandes
gedacht, der ihn nun erlést.» Dieses Problem, das die <Consolatio> des Boethius fiir die
Forschung aufwirft, lebt aus dem vermeintlichen Gegensatz zwischen religiésem und
philosophischem Wissen, der fiir Boethius jedoch erst noch nachzuweisen wire.



28 Heilung im Denken

denden zur Philosophie verlore ihre Aussagekraft, wenn man Boethius
eine Wahlmoglichkeit unterstellte.?> Die <Consolatio Philosophiae»
steht dagegen, nimmt man die Rolle der Philosophie in diesem «Drama
der Seele» ernst, fiir eine Einsicht, der sich zu unterwerfen niemand
umhinkommt, der recht bei Verstand ist.

Drei entscheidende Fragen sind vor diesem Hintergrund an den
Text zu richten, der eine Situation duBBerster Verwirrung zum Ausgang
hat und die Losung aller Sorgen durch ein geordnetes, methodisches
Denken in Aussicht stellt: 1. Wie kann der in Trauer und Klage emo-
tional umfangene Boethius der Philosophie tberhaupt begegnen?
2. Wie kann er dazu noch in der Vereinzelung seines Leids in sie seine
Hoffnung setzen? 3. Worin liegen konkret die Chancen, das Leid, das
den Klagenden bedriickt, zu iiberwinden? Mit diesen Fragen ist das
Programm des ersten Buches der «Consolatio» markiert. Kein anderes
Problem dringt sich am Anfang auf?¢, keine andere Position wird durch
die Epiphanie gestirkt?’, keine andere Hoffnung am Ende geweckt. ?®

> Sollte Boethius tatsidchlich, wie vielfach angenommen wird, vor einer Alternative
gestanden und sich durch eine Zuwendung zur Philosophie gegen christlichen Trost ent-
schieden haben, lige ein Widerspruch iiber seinem Leben — immerhin war er getaufter
Christ —, der nur zu lésen wire, wenn man sein Interesse am Christentum auf philoso-
phisch relevante Aspekte beschrinkte. In diesem Fall ginge aber nicht nur die Alternative
verloren, sondern man miifBte aufgrund einer recht diirftigen Quellenlage eine Frage
entscheiden, die zuletzt das Gewissen des Betroffenen beriihrte. Beli3t man dagegen den
Widerspruch, bliebe das Motiv fiir die Abfassung der <«Consolatio Philosophiae» fiir immer
unerklirt. So ist auch jener Versuch eines ausgewogenen Fazits bei GRUBER, der nach
einem Aufri der Auseinandersetzung um die Rolle der Religion bei Boethius (vgl.
Kommentar 14f.) selbst Stellung bezieht und zu dem SchluB8 kommt (vgl. ebd. 15): «Die
platonische und aristotelische Philosophie, die das ganze Leben des Boethius bestimmte,
bestimmt auch sein letztes Werk», nur als Feststellung, nicht aber als Erklirung zu werten.
Im ibrigen gibt es zahlreiche Ansitze, sich diesem Problem des Widerspruchs von reli-
gioser und philosophischer Gesinnung bei Boethius durch die eminente Verbindung
christlicher Glaubensinhalte mit neuplatonischer Philosophie anzunihern, die zuletzt eine
religiose Grundhaltung des durch Philosophie zu Tréstenden nicht ausschlieBBt. Vgl. u.a.
den Aufsatz von C. bE VoGeL, The Problem of Philosophy and Christian Faith in Boethius’
<Consolatio», in: Festschrift Waszink (Amsterdam-London 1973) 357-370, sowie die
Betrachtung bei OBERTELLO, Severino Boezio Bd. 1, 766ff. (<Il problema storico dell’ade-
sione di Boezio al Cristianesimo; la natura speculativa del De consolatione philosophiae»;
vgl. diese Formulierung ebd. 810); vgl. auch ebd. 746ff.: <Boezio pensatore cristiano>.

3¢ Die Grundstimmung der Elegie des ersten Metrums des Werkes ist nicht zu
iibersehen. ScHEIBLE, Die Gedichte der Consolatio Philosophiae 13, hebt heraus, daB3
Boethius dabei durch die Gegeniiberstellung von einstigem Gliick und aktuellem Leid sich
eines «Kunstgriffs» bedient, der «die traurige Gegenwart noch dunkler erscheinen (lif3t),
als es in Worten geschmackvoll zum Ausdruck kommen kénnte». Namentlich durch das
Motiv der Todessehnsucht, das in den Versen 13-20 hervortritt, ist die Verzweiflung des
Klagenden an jeder Sinnhaftigkeit dokumentiert. Der Todeswunsch als «letzte Zuflucht»
verstanden bei Scheible, ebd. 14.



Heilung im Denken 29

Eines ist nun von Beginn an klar: Die Situation der «Consolatio
Philosophiae» ist nicht die eines Romans, in dem gwe/ Handlungstriger
aufeinander Einflul3 nehmen und ein Geknickter einerseits durch einen
Starken andererseits aufgerichtet wird — Boethius ist allein, von aller
Welt verlassen, und niemand anders vermochte ihn zu stirken als er sich
selbst. Er wiire deshalb von vornherein verloren, wenn seine Verzweif-
lung an der Sinnhaftigkeit dessen, was ihm widerfahren ist, thm
zugleich jegliches Vertrauen in seine Geisteskraft genommen hitte.
Davon ist aber unmoglich auszugehen, weil eine solche Haltung dem
Wahnsinn gleichkdme. Boethius bezeugt ein Mindestmal3 an geistiger
Disziplin, indem er seine Gedanken ordnet und beginnt, seine Trauer
zu formulieren. In diesem Augenblick, da er «schweigend» mit sich selbst
zu Rate geht und seine Klage «mit Hilfe eines Schreibgerits» aufzeich-
net, «erblickt» er, nicht zufillig, sondern notwendig, das Vermogen
seines Geistes in Gestalt dessen, was ithm dieses Vermodgen vormals
erschlossen hatte: Philosophie. *?

Die Gestalt werdende Philosophie, die dem Einsamen nun vor die
Augen tritt, dokumentiert, daf3 dieser sich noch nicht aufgegeben hat.
Zugleich ist jede andere «Begegnung» ausgeschlossen, da Boethius, ob
er will oder nicht, vo6llig allein ist, und dies nicht nur duflerlich durch
die Haftsituation, sondern vor allem innerlich durch die Vereinzelung
im Leid.*® Er kann nur sich selbst begegnen und darin, weil er — davon
ist Boethius tiberzeugt — durch sein Geistesvermogen, seine ratio, er
selbst ist*!, wiederum «nur» den Inhalten seines Denkens. Auf die

7 Vgl. Consolatio I, 1,7-12, die Schelte und Vertreibung der Dichtermusen durch
die erschienene Philosophie, deren topologischer Charakter, von Gruser, Kommen-
tar 66-73, detailliert herausgearbeitet, eine klare Stellungnahme erkennen laBt.

3 Vgl. Consolatio I, 6,21: «... hanc paulisper lenibus mediocribusque fomentis atte-
nuare temptabo, ut dimotis fallacium affectionum tenebris splendorem verae lucis possis
agnoscere.»

3% Vgl. Consolatio I, 1,1: «Haec dum mecum tacitus ipse reputarem querimoniamque
lacrimabilem stili officio signarem astitisse mihi supra verticem visa est mulier ...» Die
Fraun, die da zu Hiupten des seinen Geist regenden Boethius sichtbar und als Philosophie
erkennbar wird, ist als eigenes, weiblich gedachtes Vermégen zur Erkenntnis aufzuneh-
men, das notwendig dann erscheint, wenn Denken in Bewegung kommt.

40 Zum Ausdruck kommt diese vollige Vereinsamung des Boethius nicht zuletzt in
der Verwendung der Ich-Form vor allem am Anfang des Werkes; vgl. Consolatio I,
metr. 1,1: «Carmina qui quondam studio florente peregi», sowie die Steigerung «mecum
tacitus ipse reputarem» in Consolatio I, 1,1.

4 Dies hat M. ELsAsser, Das Personverstindnis des Boethius (Diss. Miinster 1973),
klar herausgestellt.



30 Heilung im Denken

Frage, ob er nicht genausogut dem «Heiland», wie es E. Hoffmann
nennt, hitte begegnen kénnen, von dem ja schlieBlich geglaubt wird,
daB er kraft seiner Auferstehung von den Toten durch verschlossene
Tiiren tritt, wire zu antworten, dafl nichts anderes geschieht. In der
Philosophie begegnet &ein anderer als Christus, sondern, wenn man so
will, dessen Logos-Gestalt. Jedenfalls ist die Verbindung zum «Him-
mel» gegeben?, eine Offenbarung nicht nétig, mithin nicht wirklich.
Vielleicht liegt hier die Losung auch fiir die Frage, welche bestimmte
Form der Beriihrung von christlichem Dogma und griechischer Philo-
sophie fiir Boethius anzunehmen ist: Philosophie als die menschen-
nichste Form der Christusbegegnung, die auch dann und gerade dann,
wenn sie in reiner Weise betrieben wird, vom Glauben an die Heilstat
Christi Zeugnis gibt. 43

Die Begegnung mit der Philosophie, dies ist jedenfalls aufzuneh-
men, kommt fiir Boethius nicht von ungefihr, sondern wird durch die
Form seiner Klage provoziert. In den Dialog, der sich daraus entspannt,
tritt er auch nicht mit einer hinzugekommenen, zweiten Person, son-
dern allein mit sich selbst, mit seiner rat/o. Wenn der Autor das lite-
rarische Bild der Vision wihlt, trigt er einer Schwierigkeit Rechnung,
die unmittelbar erwichst: Wie will sich Boethius gleichsam selbst an
den Haaren aus dem Sumpf zichen? Zur Rettung miilite er sich zugleich
als schwach und als stark erweisen, was nur so gedacht werden kann,
daBl ihm eine Stirkung zuteil wird, die allein aus ihm selber kommt.
Dies gelingt, weil Philosophie ihrer eigenen Uberzeugung nach nichts
inden Menschen hineintrigt, sondern lediglich herausholt, was unbe-
achtet in ihm steckt. * Dies als Bild vor Augen, ist klar, auch wenn am
Ende des ersten Buches eine a/lmébliche Heilung versprochen und auch
spater noch Medizin nur portionsweise verabreicht wird 4%, dafl Philoso-

42 Vgl. Consolatio I, 1,2.

43 Vgl. BEIERWALTES, Trost im Begriff 321: «... In dieser Einheit kommt ein Got-
tesbegriff zur Erscheinung, der die Schwebe zwischen Christentum und Platonismus hilt.
So kann er nicht zu einem prizisen Erweis der Christlichkeit oder Nicht-Christlichkeit des
Boethius dienen. Zumindest aber ist dies zu sagen: Der Begriff Gottes, wie ihn der Hymnus
zeigt, ist nur durch solche Philosopheme bestimmit, die mit der christlichen Theologie als
kompatibel gedacht werden kénnen.» Vgl. auch ebd. 334.

44 Boethius konnte dazu das Bild der Hebammenkunst des Sokrates vor Augen haben,
die PraTon, Theaitetos 148 d 4ff. und 210 b 11ff., herausstreicht. Konsequent ist daher
auch jene Diagnose der Philosophie, daB3 es Boethius vor allem an Wissen um sich selbst
mangelt (s.0. Anm. 6).

4 Vgl. die Formulierung im vierten Buch (Consolatio IV, 6,5): «Sed quoniam haec
quoque te nosse quaedam medicinae tuae portio est ...»



Heilung im Denken 31

phie als fiktives Gegentiber jedenfalls ganz in Erscheinung tritt, nicht
um identifiziert werden zu kénnen, sondern um die Linien und Mog-
lichkeiten der Rettung aus der Einsamkeit vorzuzeichnen. Die Be-
schreibung der Epiphanie, die Boethius gibt, demonstriert daher auch
besonders die Stirke jener Regung, die der Leidende in sich entdeckt
hat; als erste Wirkung erscheint die Vertreibung der Dichtermu-
ge, 4

Der Schmerz des Boethius, nicht wie bei Seneca bereits abgeklun-
gen, zugleich aber auch nicht in dumpfe Geistlosigkeit gewendet, for-
dert ein Vermogen der philosophischen Betrachtung heraus, sich mit
Kompetenz dem Geschehen in der Welt zuzuwenden. Darauf kann der
Leidende bauen.*’” Er wundert sich zwar noch, dal} diese Zuwendung
bis zum AuBersten gehen soll, weil es zumindest auf den ersten Blick
merkwiirdig ist, dafl Philosophie, deren Geschiift die abstrahierende, ins
Allgemeine wendende Betrachtung ist und die dadurch, als «tugend-
hafte Meisterin», dem Makel des Vereinzelten jedenfalls enthoben
scheint, in den «Einsamkeiten der Verbannungy, d. h. in der duBersten
Vereinzelung begegnet“®; aber es wird unmittelbar klar, daf3 die Beriih-
rung der Philosophie mit konkretem Leid schon allein dadurch gegeben
ist, dal} sie, sofern sie iiberhaupt eine Rolle 7z der Welt spielt, an
einzelnen Philosophen hervortritt. Die Konkretion ist durch die Tra-
dition vollzogen, die im einzelnen auch Zeugnis fiir die praktische
Stirke der philosophischen Theorie geben kann. 4’ Hier, in der Anbin-

46 Diese Stirke zeigt sich in der Verwendung aller méglichen Topoi, durch die, in
knappen Sitzen, ein tiefes, implikationsreiches und doch zugleich auf das Wesentliche
beschrinktes Bild philosophischen Edelmuts gezeichnet wird. Vgl. dazu GRUBER, der diese
Beschreibung der Epiphanie in ihrer Kraft herausstellt und als «originale Schépfung» des
Boethius bewertet (vgl. Die Erscheinung der Philosophie 180).

47 Die Hochschitzung, die Boethius platonischer und aristotelischer Philosophie ent-
gegenbrmgt, verbiirgt fiir ihn diese Uberzeugung. Ist von Platon her klar, daB Philosophie
einem allgemeinen Staunen entstammt (vgl. Theaitetos 155 d 3£.), das sich auf Gewordenes
richtet (vgl. Phaidon 96 a 5ff.), mithin keinen anderen Grund hat, als das Geschehen in
der Welt zu erkunden, steht mit Aristoteles, der diese platonische Position aufnimmt (vgl.
Metaphysik 983 a 12), fest, daB} es dabei um nichts Geringeres geht als um das Wissen um
die ursichlichen Prinzipien von allem (vgl. Metaphysik 983 a 24).

4 Vgl. die Frage in Consolatio I, 3, 3: «Quid, inquam, tu in has exsilii nostri soli-
tudines, o omnium magistra virtutum, supero cardine delapsa venisti?»

4 Dies geht aus Consolatio I, 3,4ff. hervor. Wihrend die Philosophie einerseits an
konkreten, historischen Personen hervortritt und in diesem Hervortreten auBBerdem selber
konkret, als von Lehrer zu Schiiler tradierbares Wissen (vgl. ebd. I, 3,6 zu Sokrates und
Platon), erscheint, zeigt sie andererseits Wirksamkeit in der Konkretion, vor allem des-
wegen, weil sie sich in der Vereinzelung nicht verliert. Nach wie vor steht sie eigentiimlich
#ber («desuper»; vgl. ebd. I, 3,14) allem Geschehen. Vgl. dazu auch die nachfolgenden



32 Heilung im Denken

dung allgemeiner, distanzierter Betrachtung an historische Personalitit,
liegt die zur Trostung bzw. zur Heilung notwendige Beriihrung von
hochster philosophischer Spekulation mit tiefster, die Kenntnis jeden
Zusammenhangs entbehrender Vereinzelung vor; und hier liegt auch
die Chance, aus dem Jammer der Vereinzelung heraus zur Ruhe des
Uberblicks zu fithren.

Angesichts der Philosophie kann der Verungliickte nunmehr Hoff-
nung schopfen, die Losung seiner Sorgen herbeizufiihren; fiir den zwei-
felnden und staunenden Boethius gibt es somit keinen Grund mehr, das
konkrete Leid, eine « Wunde», der allgemeinen Betrachtung weiter zu
verschlieBen; im Gegenteil: Die gegebene Besinnung verlangt gerade-
zu, daf} die Konkretion ins Allgemeine gewendet werde. *° Die Theorie
des philosophischen Trostes findet hier gleichsam jeden Anhalt und
fiithrt einen ersten Teil des ersten Buches an sein Ziel. Ein zweiter
Schritt ist nun darin zu sehen, daf3 im weiteren — in den Prosaabschnit-
ten 4, 5 und 6 des ersten Buches — die Praxis dieses Trostes gewonnen
wird. Das bedriickende Leid des Boethius, das die Zuwendung der
Philosophie wirkungsvoll erfihrt, kann, wenn es nun Gegenstand der
Betrachtung wird, dadurch iiberwunden werden, daf} es als Konkretion
im Wissen aufgenommen und seine weitreichende Verunsicherung in
die Sicherheit gewihrende Kenntnis des allgemeinen Zusammenhangs
aufgehoben wird.

So geht es dem philosophischen Trost um nichts anderes als darum,
den Einzelnen in der Beurteilung seiner Lage zu stirken. Bei Boethius
heiBit das, die Vereinzelung im Leid zunichst in Form eines Urteils zu
bezeichnen, das dann Grundlage einer eingehenden Priifung werden
kann. Als erstes zeigt der Text, wie es dem vormals in den Winkel der
Einsamkeit gedringten Boethius gelingt, seinen Schmerz als ein Problen
zu artikulieren®', durch das konkretes Leid, philosophisch lingst

Verse (ebd. I, metr. 4), die ScueIBLE, Die Gedichte 33, als «praktisches Ideal» charakte-
risiert. Zu diesem Zusammenhang vgl. weiterhin G. Ravrs, Die Erkenntnislehre des
Boethius, in: Stufen des Bewul3tseins. Vorlesungen zur Erkenntnislehre, hg. v. H. Glock-
ner, Erginzungshefte 91 (K&ln 1965) 211-231; s. bes. ebd. 214.

*0 Vgl. Consolatio I, 4,1f. Die Philosophie verlangt: «oportet vulnus detegas», und
Boethius kommt dem, geistig gesammelt («collecto in vires animo»), nach.

>t Vgl. Consolatio I, 4,2ff. «The search for voice» nennt LERER, Boethius and Dia-
logue 94ff., dieses Bemiihen. Sein Kommentar: « The prisoner momentarily collects his
thoughts only to let out a flurry of thoughtless speech» (vgl. ebd. 103), scheint allerdings
die vires animi des Boethius zu unterschitzen.



Heilung im Denken 33

beriihrt, rational greifbar wird.>? Ohne dal3 der Leidende seine Ver-
einzelung damit schon aufgibe, die das Ausmal} seiner bedriickenden
Situation tberhaupt erst deutlich macht, demonstriert seine razzo hier
eine eigenartige Stirke, die Bindung an die Gemeinschaft, aus der er im
«Exil» verstoBen scheint, zuriickzugewinnen. Das individuelle Leid
tritt, in verstandiger Rede artikuliert, als eine Meinung hervor und wird
darin kommaunikabel.>®> Nun ist klar, dall es zur Trostung darauf
ankommt, die Meinung, d.h. das Urteil des Leidenden zu verin-
dern.

- Hier scheint die Philosophie in ihrem Element. Mogen auch inhalt-
liche Fragen in der Tradition dieser Wissenschaft unterschiedlich und
sogar kontrovers betrachtet worden sein — in ezner Gestalt begegnet
Philosophie vor allem wegen ihrer methodischen Stirke, im Urteil
Entscheidung herbeizufithren und so die Unwigbarkeiten einer unge-
sicherten Meinung zu beseitigen. Boethius liegt dieses Vermogen phi-
losophischer Betrachtung bereits als verbindliche Position vor, die sein
Vertrauen in eine rein philosophische Trostung rechtfertigt: Er kann
darauf bauen, daf3 die Macht des menschlichen Vermégens zum Urteil,
wie sie von Parmenides erstmals in den Vordergrund gestellt’4, von
Platon entscheidend eingesetzt und gegen die Sophistik gewendet*® und
schlieBlich von Aristoteles mafigeblich zur Herrschaft gefiihrt worden
ist’%, nicht nur eine zentrale Stiitze und die verbindende Kraft einer Art
zu denken geworden ist, deren Vielfalt an Gedanken ansonsten einen

52 Vgl. die Verse Consolatio I, metr. 5, die deutlich machen, dal3 Boethius eine #/tima
ratio: Gott als Schopfer und Lenker der Welt, akzeptiert; vgl. auch schon ebd. 1, 4,29 f. Was
der Klagende hier zugesteht, ist die conditio sine gua non jeglichen Strebens nach Erkenntnis,
das in der Betrachtung von kausalen Zusammenhingen eine prima causa notwendig
voraussetzt. Dies wird durch eine Feststellung ScHEIBLEs (Die Gedichte 36) zu diesem
Metrum gestiitzt, nach der man es, anders als in den vorangehenden, «im Hinblick auf ihre
Komposition originell» zu nennenden Gedichten in dieser «scheinbar so unmittelbar und
ganz personlich empfundenen Anklage gegen den Schépfer zum ersten — und einzigen —
Mal weitgehend mit einer bloBen Nachahmung zu tun» hat.

53 Die Schliisselrolle der Artikulation des Problems ist nicht zu iibersehen. Ihr folgt in
Consolatio I, 5,11f. eine Entgegnung der Philosophie, die den Zusammenhang von Beriih-
ren und Ergreifen leidvoller Vereinzelung durch die Moglichkeiten philosophischer Ver-
stindigung genau benennt (vgl. ebd. I, 5,2): «Cum te, inquit, maestum lacrimantemque
vidissem, ilico miserum exsulemque cognovi; sed quam id longinquum esset exsilium, nisi
tua proidisset oratio, nesciebam.»

*¢ Vgl. PARMENIDES, Fr. B 6 Diels.

> Dazu vgl. u.a. PLaToN, Theaitetos 188 ¢, in der Argumentation gegen den sog.
Homomensura-Satz des Protagoras.

¢ Vgl. AristoTeLEs, Metaphysik 1005b 5ff., die Darlegung des sichersten aller
Beweisprinzipien, dessen Kenntnis dem Philosophen zukommt.



34 Heilung im Denken

vielgestaltigen Plural implizieren wiirde; dariiber hinaus erhebt sie
diese Art zu denken aus der Vielfalt wissenschaftlicher Betitigung her-
aus zur TPOTN ELAocoio.’’ Man kommt nicht umhin, dies als Hinter-
grund fiir Boethius in Rechnung zu stellen, wenn man sieht, in welcher
Weise seinem Leiden durch die Philosophie fortan begegnet wird.

I11

Die philosophische Therapie beginnt mit einer merkwiirdigen Fest-
stellung: dem Leidenden, der seine «Wunde» offengelegt hat, wird
bekundet, dal3 ihm «stirkere Arzneien» noch nichts helfen, sondern er
durch «lindere» auf deren Einsatz erst vorbereitet werden mufB.>®
Abgesehen davon, dafl Boethius damit bereits eine weitreichende
Kenntnis um mogliche Formen der Therapie demonstriert, bleibt
unklar, wie philosophische Einsichten, um die es ja nur gehen kann,
oder deutlicher gesagt: Wahrheiten, eine derartige Differenzierung
threr mutmaBlichen Wirkungen rechtfertigen sollten. Freilich, zieht
man die gegebenen Hinweise auf den hohen Grad der Verirrung sowie
den weiteren Verlauf der Darstellung in Betracht, so liegt auf der Hand,
daf eine schlagartige Losung der bedringenden Probleme weder mog-
lich noch wiinschenswert ist. Wenn Boethius philosophischen Trost
erwartet, will er iiber die einzelnen Schritte auch hinreichend infor-
miert werden. Daher darf man wohl mit Rhein davon ausgehen, daf3 die
zu erwartenden therapierenden Erkenntnisse der <Consolatio>» «unter
einem sich in stufenweiser Folge manifestierenden ordo stehen»?®?. Und
doch wird damit noch nicht klar, warum innerhalb dieses «ordo» eine
Grenze, die «lindere» von «schirferer» Einsicht trennt, deutlich werden
sollte.

" Vgl. AristoTELES, Metaphysik 1026 a 18-32.

% Vgl. Consolatio I, 5,111.: «Sed quoniam plurimus tibi affectuum tumultus incubuit
diversumque te dolor ira maeror distrahunt, uti nunc mentis es, nondum te validiora
remedia contingunt. Itaque lenioribus paulisper utemur, ut quae in tumorem perturba-
tionibus influentibus induruerunt ad acrioris vim medicaminis recipiendam tactu blan-
diore mollescant.» Dazu s.a. GRUBER, Kommentar 148, der hier ein «originelles Motiv des
Boethius» vorliegen sieht. Die zahlreichen, von Gruber ebenda versammelten Stellen, an
denen dieses Motiv im Text der «Consolatio» wiederkehrt, zeigen, dal3 es weitgehend den
ganzen Dialog durchzieht.

% Vgl. RHEIN, Die Dialogstruktur der Consolatio 21, zu dieser Stelle Consolatio I,
511f



Heilung im Denken 35

Auch die ersten Schritte, von der Philosophie «kleine Fragen»
genannt, durch die sie den «Geisteszustand» des Irrenden zu priifen
bekundet®, geben keinen Aufschluf} iiber die Bestimmung jener Gren-
ze, sondern wiren eher geeignet, das Problem noch zu verschirfen. Ein
graferer Inhalt, als ihn bereits die erste dieser Fragen demonstriert: den
allgemeinen Grund, der allem, was ist, zu seinem Dasein verhilft,
konnte gar nicht zur Disposition gestellt werden. So 1463t sich Boethius
fragen: «Huncine ... mundum temerariis agi fortuitisque casibus putas
an ullum credis ei regimen inesse rationis?»®' Es liegt nahe, wie Gruber,
zumal wenn man sich wie dieser der Feststellung von Rhein in bezug auf
den ordo-Gedanken anschlieBt®?, zu vermuten, dafl der Autor des phi-
losophischen Trostes, indem er in diesem Zusammenhang eine solche
Frage klein nennt, ein «behutsames Vorgehen» der Therapie unterstrei-
chen will. ¢® Die auffallend entschiedene Antwort aber, die nicht nur die
erste Moglichkeit ohne grofle Miihe verwirft, sondern in ihrer Ent-
scheidung iiber die Vorgabe der zweiten Méglichkeit noch hinausgeht
und «weil}, dafl Gott der Schopfer iiber seinem Werke waltet»®, macht
es schwer, hier nicht bereits an szarke Argnei zu denken, da doch die fiir
die Trostung den Ausschlag gebende Erkenntnis gefunden scheint.

Wenn man nun drittens noch sieht, daf3 der nichste Schritt auf dem
Weg der Trostung jenes einmal Erkannte nicht weiterfithrt, sondern
daB3 die <Consolatio» mit dem zweiten Buch in die Betrachtung der
Unbestindigkeit weltlichen Geschicks eintritt, gerit sogar der ordo-
Gedanke in Bedringnis, da nun auf einmal nicht mehr Gott, dessen
Primordialitit gerade noch einmal bekriftigt worden war®, Anfang
und Mal3gabe der Betrachtung ist, sondern die das Geschick der Men-
schen zuteilende Fortuna. Und dennoch scheint Boethius unbeirrt dar-

¢ Vgl. Consolatio I, 6,1ff.: «Primum igitur paterisne me pauculis rogationibus sta-
tum tuae mentis attingere ...»

61 Consolatio I, 6,3.

62 Vgl. GRUBER, Kommentar 148.

63 Vgl. GRUBER, ebd. 152.
Vgl. Consolatio I, 6,4. Hier werden starke Worte gesprochen: «Atqui, inquam,
nullo existimaverim modo ut fortuita temeritate tam certa moveantur, verum operi suo
conditorem praesidere deum scio nec umquam fuerit dies qui me ab hac sententiae veritate
depellat.»

> Dal sich hier, im Zusammenhang dieser pauculae rogationes, etwas ereignet, das
«den Kern des ganzen folgenden Dialogs» bildet, raumt auch Grusgg, ebd. 152, ein-
schrinkend ein.

¢ Vgl. Consolatio I, 6,11.



36 Heilung im Denken

auf zu bestehen, dal der Weg der Therapie ein zweigeteilter ist und
zunichst leichtere und dann erst stirkere Heilmittel zu verabreichen
sind. ¢’

Das Problem, das sich hier stellt, ist genauer zu fassen. Die moder-
nen Interpreten des Textes erinnern zu Recht daran, daf3 das Bild des zu
heilenden Kranken, das Boethius nun einmal gewihlt hat, und nicht
zuletzt die immer wieder kraftvoll entgegentretenden Bilder der me-
trischen Abschnitte es in jedem Fall erlauben, konkrete Vorstellungen
von der Situation des Eingekerkerten und von seinem Leiden und
Hoffen zum Verstindnis heranzuziehen. °® Wenn Gruber beispielsweise
den auffilligen Ubergang vom ersten zum zweiten Buch so erklirt, dafl
er Boethius im ersten Buch der Trostung durch die Philosophie fiir
«noch nicht zuginglich» hilt, welche nun allerdings «eigentlich be-
ginnt», wobei der Patient aber noch nicht in der Lage sei, «einen echten
Dialog fiihren» zu kénnen, so dal3 er nur «dem eindringlichen Vortrag
der Philosophie» aufmerksam zuhtren konne®, bedient er sich der
Aussagekraft jener plastischen Darstellung, die Boethius selbst nahelegt.
Auch Rhein glittet auf diese Weise den besagten Ubergang.”® Es kann
jedoch keine Frage sein, daf3 die Aussage des Textes durch den Versuch
einer abstrakteren Betrachtung, der durch das Bild des philosophischen
Trostes gerechtfertigt scheint, genauer und damit vielleicht erst richtig
erfalit wird.”" Deshalb mull Antofl genommen werden, wo der Text
Anstof3 bietet, d.h. jedesmal dann, wenn das gegebene Bild eine adi-
quate philosophische Erklirung nicht zu vertreten scheint.

67 Vgl. Consolatio I, 6,21: «Sed quoniam firmioribus remediis nondum tempus
€st ...»

% In der langen Tradition der <Consolatio»-Interpretationen selbst wurde immer
wieder, vor allem im Mittelalter, auf bild/iche Darstellungen zuriickgegriffen; vgl. dazu
CourckeLLE, La Consolation de Philosophie dans la Tradition Littéraire (vgl. dort auch den
Abschnitt <Iconographie de la <Consolation»> zwischen S. 381 und S. 382). Die Faszina-
tion der unmittelbaren Imagination der Lage des eingekerkerten Boethius hilt bis heute
an.

¢ Vgl. GruBer, Kommentar 162.

" Vgl. RuEIN, Die Dialogstruktur der Consolatio 25: «Vor allem aber ist Boethius
noch lange nicht — I, pr. 6 darf da nicht tduschen — zu philosophischem Dialog aufge-
legt. »

"' COURCELLE, ebd., ist jedenfalls darum bemiiht, auch die literarische Tradition zur
<Consolatio» an die philosophischen Schwerpunkte des Textes anzubinden, allerdings mit
dem Zweck, zu zeigen: «... ce que les chrétiens du Moyen Age pouvaient penser des
théories de la Consolation» (vgl. ebd. 14).



Heilung im Denken 37

Der Sonderstellung der Philosophie Rechnung zu tragen, heif3t,
Boethius ganz daraufhin ausgerichtet zu sehen. Wenn es also zutrifft,
was Boethius erhofft: dafl Philosophie trostet, weil sie jedes auch noch
so vereinzelte Problem in die Form eines Utrteils kleiden und als Urteil
behandeln und 16sen kann, mul3 ihm, bevor er mit dem rzchtigen Urteil
konfrontiert werden kann, die Falschheit seiner eigenen Beurteilung
erhoben und vor Augen gefiithrt werden. Ein Zweischritt nur kann den
philosophischen Trost in Bewegung setzen und seinem Ziel zufiihren,
und innerhalb dieses Zweischritts findet jener ordo der Betrachtung
hinreichend Raum zur Entfaltung.

Hier nun ergibt die Rede von den «linderen» und «stirkeren» Arz-
neien Sinn, und auch der Eintritt in die Thematik des zweiten Buchs:
die Ent-tduschung hinsichtlich des Wirkens der Fortuna, kntpft unmit-
telbar an. SchlieBlich paBt auch die so entschlossen wirkende Entschei-
dung des Boethius fiir Gott als der alleinigen Ursache des Weltgesche-
hens in das Bild, denn an ihr kommt keine philosophische Betrachtung
vorbei. Nicht weil Boethius vorher bereits sein Festhalten an Gott
bekundet hatte’?, fillt die Entscheidung leicht, sondern aus der Sache
selbst: Legt bereits das Vertrauen auf die rationale Betrachtung nahe,
daf3 entsprechend rationale Strukturen vorausgesetzt werden, so impli-
ziert die Zuwendung zur ratio der Philosophie, deren Argumente Boe-
thius umfassend bekannt sind, die Ausrichtung allen Geschehens auf
eine prima causa, eine apyN hin, die als erste und hoéchste Wirklichkeit
Gott genannt wird.”? Diese Ausrichtung ist durch die Philosophie also
bereits vorgegeben, die entsprechend jene Alternative von planloser
Zufallsherrschaft und planvollem Vernunftregiment durch die Span-
nung zweier Worter markiert, die Beachtung verdient: p#zas und cre-
dis; 4

Die Antwort des Boethius ist wiederum vorgezeichnet: das credere
steht der fides nahe’ und zieht damit Kraft aus der Sicherheit eines
monarchischen Ursprungs; denn die fides, als fundamenales Vertrauen

72 Vgl. Consolatio I, metr. 5.

73 Hier muB kaum mehr als an jene Stelle bei ARISTOTELES erinnert werden, da diese
Wissenschaft innerhalb von Philosophien als <Erste Philosophie» erscheint (s.0. Anm. 57).
Im gleichen Zusammenhang (vgl. Metaphysik 1026 a 15-19) tritt Philosophie maBgeblich
als UeoAoyikn auf.

% Vgl. Consolatio I, 6,3.

7> Aus mehreren Griinden scheint im credere ein Glauben im engeren Sinn bedeutet
zu sein: Zum einen ist nicht zu erwarten, daB3 Boethius credere von putare abhebt, ohne auch
etwas Verschiedenes damit ausdriicken zu wollen. Weiterhin ist zu bedenken, daB3 credere



38 Heilung im Denken

in die Autoritit der Religion’¢, griindet sich ihrerseits auf die Uberzeu-
gung, dall jene Autoritit aus der Wahrheit kommt.”” Das p#zare dagegen
verfiigt iber die zwei entgegengesetzten Erscheinungsformen der
wahren und falschen Meinung und illustriert die Unsicherheit des
urteilenden Geistes. Dem wechselhaften patas ist das eindeutige credis
als Ausgangspunkt fiir verliflliche Erkenntnis vorzuziehen. Wihrend
hier die wichtige Entscheidung fir eine Fithrung aller Angelegenheiten
durch die gottliche Vernunft fillt’®, bleibt Boethius am Ende des ersten
Buches nur diese eine Aussicht: zu erkennen, daB es gilt, die falschen
Meinungen, die der Geist — das Instrument seiner Trostung — ange-
nommen hat, indem er die wahren verworfen hat, zu zerstreuen und
diese wieder in ihr Recht zu setzen.”® Uber das Ziel kann daher am Ende
des ersten Buchs kein Zweifel mehr bestehen: Es geht darum, schwan-
kender Meinung und unsicherem Urteil gewisse Erkenntnis entgegenzu-
setzen.

Die Unzuverlissigkeit der Meinung auf der einen Seite ist zu ent-
larven; die Zuverlissigkeit der Wahrheit auf der anderen Seite ist in
Trost umzumiinzen; so konnte eine Kurzformel des philosophisch-
therapeutischen Programms der «Consolatio» lauten. Dabei steht Mei-
nung fiir das Leiden des Boethius, Wahrheit oder Einsicht fiir dessen
Aufhebung. Den Weg von der Entdeckung des Leidens hin zur Auf-
hebung geht die Philosophie konsequent. Er fiihrt das falsche Urteil
tiber die Welt vor Augen, das darin besteht, vergingliches Geschick fiir
dauerhaft zu halten. Im zweiten Buch lenkt die Entdeckung der Schein-
und Liigenhaftigkeit des Gliicks in einem giinstigen Geschick den Blick

als fundamentaler Bestandteil der Kirchensprache (vgl. den Anfang des Nizinischen
Bekenntnisses) und der Theologie (vgl. u.a. AucustiNus, De libero arbitrio I, 5) fir
Boethius eine durchaus feste Bedeutung haben muBte. SchlieBlich macht er von dieser
Bedeutung selber Gebrauch; vgl. Boethius, De fide catholica, in: Boerr1ius. Die Theolo-
gischen Traktate, iibers., eingel. u. m. Anm. vers. v. M. ELsAsser (Hamburg 1988) 48,59
und 62,254 f.

¢ Vgl. BoETHIUS, Quomodo trinitas unus deus 1 (s. ELsAsSER 4): «fides» und «reli-
gionis auctoritas».

7 Vgl. BoETHIUS, Utrum pater, zur Trinitit (s. ELsAssEr 30,27): «... necesse est veri-
tatem substantialiter praedicari».

78 Vgl. auch Consolatio I, 6,20: «Habemus ... veram de mundi gubernatione senten-
tiam quod eam ... divinae rationi subditam credis.» — Spitestens hier zeigt sich die Stirke
des ¢credis, denn es verwahrt Notwendigkeit: Es ist notwendig, eine verniinftige Leitung
und Ordnung der Welt anzunehmen, wenn iiberhaupt Erkenntnis gesucht wird; die
Herrschaft des Zufalls ist daher von vornherein auszuschlieBen, ja konnte gar nicht
ernsthaft — glaubend — in Erwigung gezogen werden.

7 Consolatio I, 6,21.



Heilung im Denken 39

auf das Widrige, das die Zerbrechlichkeit jenes Scheingliicks sichtbar
macht und darin Wahrheit erdffnet, die ihrerseits befreiend wirkt. 8°
Das Wissen, das die Philosophie darin vermittelt, zerstreut gleichsam
jene verdunkelnden Nebel des Nichtwissens, macht das Firmament frei
fiir einen durchdringenden Blick.?' Das dritte Buch leitet diesen Blick
dann weiter zum richtigen Urteil iiber den Zusammenhang des Ganzen
und damit in jenes gesuchte, klare Licht der Wahrheit hinein.

Nachdem das wahre Gliick «ohne Schwanken» erkannt ist®?,
gelangt der Dialog gleichsam an seinen Hohepunkt, da die Wahrheit
selber im Kern aufleuchtet und perfekten Einblick in die Zusammen-
hinge des Weltgeschehens gewihrt. Die Betrachtung zieht die Zuwen-
dung des ersten Prinzips auf sich, das nun die fundamentale Verbindung
von Weltregiment und ratio erkennen li3t. Der Ausruf «O qui perpetua
mundum ratione gubernas», der hier, irgendwie in der Mitte des Wer-
kes, ein neuplatonisch geprigtes Bekenntnis der Philosophie zum Vor-
trag bringt, leitet jenen Hymnus III, metr. 9 ein, dessen Bedeutung fiir
die Argumentation Trinkles bereits zu sehen war.®? Er diirfte aber
weniger als Programmaussage zu werten sein, sondern der ordo der
Gedankenfiihrung erst begriindet seine eigentiimliche, zentrale Stel-
lung, durch die er wohl zum «Angelpunkt der <Consolatio»» wird. #4
Angelpunkt fiir den Trost aber ist er deswegen, weil die Urteilskraft der
Philosophie iiber die bislang vorherrschenden methodischen Qualiti-
ten hinaus nun den allgemeinen, sachlichen Anhalt bekommt, dem
Leiden des Boethius radikal zu begegnen.

Die «Anrufung» des ersten Prinzips hat erhebliche Konsequenzen
fir die Inhalte der Trostung. Wie beim platonischen Vorbild, dem
Boethius offenbar folgt®’, geht es nun um ein besonderes Wissen, das

8 Consolatio II, 8,3f.: «Illa enim semper specie felicitatis, cum videtur blanda,
mentitur, haec semper vera est, cum se instabilem mutatione demonstrat. Illa fallit, haec
instruit; illa mendacium specie bonorum mentes fruentium ligat, haec cognitione fragilis
felicitatis absolvit.»

81 Nebel und Dunkelheit in Consolatio I, 6,21; der Blick aufs Firmament ebd. II,
metr. 8.

82 Vgl. Consolatio III, 9,26f.: «... sine ambiguitate cognosco».

8 Vgl. oben Anm. 19.

8 Diese Einschitzung vertritt BEIERWALTES, Trost im Begriff 323. Zur Bedeutung
des Hymnus III, metr. 9 vgl. auch CourceLLE, La Consolation de la Philosophie dans la
Tradition Littéraire 185-188.

8 Dies sagt er selbst in Consolatio 1, 9,32: «ut in Timaeo Platoni»; vgl. dazu PLATON,
Timaios 27 c.



40 Heilung im Denken

von Menschengeist zwar offensichtlich erfa3t, aber nicht hervorge-
bracht werden kann. Es geht jeweils ums Ganze, bei Platon um das
Ganze der Welt®¢, bei Boethius um das Ganze des Gliicks, das seiner-
seits durch den Wesenszug der perfectio das Weltganze noch zu iiber-
steigen scheint.®” Hier, an den Grenzen menschenmoglichen Wissens,
bleibt aber auch nichts mehr zu wissen iibrig. Wo anders, wenn nicht
hier, sollten die gezeigten Probleme zu losen sein? Die deutlich neu-
platonischen Akzente des Gotteshymnus III, metr. 9 bilden nun die
entscheidende Grundlage, die Wurzel des Ubels zu packen und auszu-
reilBen.

Der im neuplatonischen Denken zentrale Gedanke der Eznbeit Got-
tes, der implizit bereits die gewichtigen Aussagen des Hymnus getragen
hatte ®%, wird nun auch fiir Boethius zur Mitte des Trostes. Die Schlul3-
kapitel des dritten Buches entfalten ihn: Auf die Feststellung, dall Gott
und wahres Glick «unum et idem» sind ®°, folgt die Evidenz der Einheit
des Prinzips selber: «Nihil verius excogitari potest; nam vel ad nihil
unum cuncta referuntur et uno veluti vertice destituta sine rectore
fluitabunt aut si quid est ad quod universa festinant id erit omnium
summum bonorum.»?® Das dritte Buch schlie3t mit der Einsicht, daf3,
wenn derart Einheit im Prinzip vorauszusetzen ist, dieses nichts gegen
sich hat und, weil Gott mit dem Guten ineins gesetzt wurde, insonder-
heit das Bose nicht existiert: « Malum igitur nihil est, cum id facere ille
non possit qui nihil non potest.»®!

Die Urteilskraft dessen, der diese Uberlegungen nachvollzogen hat,
ist hinreichend gewappnet, jeglicher Verunsicherung des Denkens
durch schwankende Meinung zu begegnen. Das Leiden des Boethius,
konkret beriihrt und von seinen allgemeinen Implikationen her aufge-

86 Vgl. PLaToN, Timaios 27 c 4.

87 Vgl. Consolatio III, 10,1. Die Rede hier von der «felicitatis perfectio» hat ihren
Anhalt in der Ordnung der Sachen, durch die die Betrachtung an den Gotteshymnus
herangefiihrt worden ist: «Quoniam igitur quae sit imperfecti, quae etiam perfecti boni
forma vidisti, nunc demonstrandum reor quonam haec felicitatis perfectio constituta
sit.»

8 Ohne sie selber zu nennen, werden malgebliche neuplatonische Inhalte zum
Ausdruck der Einheit Gottes angefiihrt. Interessant mag auch hier erscheinen, daf3 dabei
der christliche Gottesbegriff unterstellt werden kann. Zum Ganzen vgl. BEIERWALTES,
Trost im Begriff 321; 325 und 333f.

89 Vgl. Consolatio III, 10,43.

?° Consolatio III, 11,39; vgl. auch ebd. III, 11,36f.

°t Consolatio III, 12,29.



Heilung im Denken 41

nommen, ist nun in ein Erkenntnisproblem tiberfiihrt, das nicht linger
gegen Schein und Tduschung anzukimpfen hat, sondern auf dem Boden
wahrer, prinzipieller Bestimmungen wie eine logische Fragestellung, in
der ein Widerspruch erscheint, zu 16sen ist. Dieser Widerspruch freilich
hat es in sich. Hatte bereits die offenbar nicht mehr zu tiberbietende
Verirrung des Boethius, der im Kerker seinen Tod herbeiwiinschte,
einen derart umfassenden Zweifel an der Ordnung der Welt nahegelegt,
dal3, im ersten Buch, das Problem des Bosen zu thematisieren war, wie
es in seiner mutmaBlichen Unvereinbarkeit mit dem Gottesbegriff
zuletzt jede Qualitit gefihrdete®?, so steht nun fest, daf} einzig dieses
Problem tibrigbleibt, wenn philosophisch bis zum letzten Grund vor-
gedrungen ist. Nach allem, was bisher verhandelt wurde, ist zur Tro-
stung daher ein Urteil gefordert, das nicht einen bestimmten, sondern
Widerspruch iiberhaupt beseitigt, indem der allgemeinste Gegensatz in
der Welt, gut und bose, erklirt werden kann, ohne dal3 er als Wider-
spruch erscheint.

Diese Aufgabe stellt sicht dem vierten Buch, das damit in eine
neuartige Verhandlung eintritt®?, zugleich aber eine Briicke schligt
zuriick in die Mitte des ersten Buchs und dessen philosophischen Kern
nun aufnimmt.’® Aber nicht nur diese Besinnung auf das lingst aufge-
worfene Problem des Bosen erklirt, nachdem doch gerade durch das
Gute im Prinzip dem Bosen jeder Raum zur Entfaltung genommen
worden war, die neu aufkommende Erorterung von Schwierigkeiten,
die die Begegnung mit Bésem bietet; das Prinzip selbst dringt dazu. Wer
prinzipielle Einheit in der gezeigten Weise einsieht und dabei inson-
derheit versteht, daf3 in ihr das Bose nichts, das Gute dagegen alles gilt,
mufB sich fragen oder fragen lassen, woher der Unterschied dann
kommt, den das Bose zum Guten darstellt. Jedenfalls fiihrt kein Weg

92 Vgl. Consolatio I, 4,30: «Si quidem deus est, unde mala? Bona vero unde, si non
est?» Boethius kennzeichnet diese scharfe Anfrage als Zitat und signalisiert damit seine
Bereitschaft, sich auf philosophische Problemlagen, da sie das extreme, existentielle Aus-
mal} seines Leidens offenbar beriihren, einzulassen.

93 Hier zeigt sich auch, daB3 das zuvor Durchlaufene lediglich «notwendig vorauszu-
schicken» war: vgl. Consolatio IV, 1,8. Der Ansicht, «daB mit Buch IV ein vollig neuer
Abschnitt des Werkes beginnt», ist auch RueiN, Die Dialogstruktur der Consolatio 52.
Schon F. KLINGNER, De Boethii consolatione philosophiae (Berlin 1921) 84f., weist dar-
auf hin.

4 Vgl. Consolatio IV, 1,3. Dazu GruBer, Kommentar 125, zu jener Frage nach Gott
und Bésem in Consolatio I, 4,30: «Die Frage wird in IV, 1,3 neu gestellt und so zum
Kernproblem der Consolatio.» Vgl. auch Gruber, ebd. 321.



42 Heilung im Denken

daran vorbei, dem Bosen im Denken Raum zu geben, da es die Erkennt-
nis und Bewertung verschiedener Dinge iiberhaupt erst méglich macht. ?°
Dies umso mehr, als das Denken des Boethius gerade eben einen fun-
damentalen Unterschied — nimlich den von wahrem und falschem
Glick — nachvollzogen hat.

Die Festigkeit der Erkenntnis, die in den Dienst der Trostung
getreten ist, hingt nun von nichts weiterem mehr ab als von der
schliissigen Darstellung der Moglichkeit, dafl Unterschiede ohne Wi-
derspruch zum Prinzip begegnen. Nichts anderes wird durch die Fra-
gestellung des fiinften Buches: die Vereinbarkeit von gottlicher Vorse-
hung und menschlicher Freiheit®¢, verhandelt; und umgekehrt: kein
anderer Inhalt konnte die Trostung in dieser Situation so konsequent
ans Ziel fiihren wie die Suche nach Ubereinkunft zwischen der Auto-
nomie, die dem Prinzip als prima causa zukommt, und der Eigenstin-
digkeit des Denkens, die doch die Trostung gewihrleisten soll. In der
Absicht, Unterschied ##d Einheit, Entscheidung #»d Bestimmung,
Freiheit #nd Notwendigkeit im Urteil zu verbinden, diirfte Boethius
daher zum letzten Stiick seiner <Consolatio» aufgebrochen sein. In dem
Moment, da diese Frage beantwortet ist und gottliche Vorsehung und
menschliche Entscheidungsfreiheit als nebeneinander und harmonisch
miteinander wirkend erkannt sind?’, ist die verhingnisvolle Meinung
des Leidenden zu Anfang hinfillig, die Wahrheit aber offenbar. Weil es

25 Dies reklamiert der Trostsuchende unter Hinweis darauf, daf3 selbst der « Wissen-
de» den Unterschied noch fiir sein Leben als relevant ansieht; vgl. Consolatio IV, 5,2.

%6 Dieses Thema der <«Consolatio» hat in der Forschung die vielleicht gré3te Beach-
tung gefunden; zu vergleichen sind Arbeiten von GEGENscHATZ und PATcH (s.0.
Anm. 24), sowie RALFs, Die Erkenntnislehre des Boethius, der aus der Verhandlung des
fiinften Buches weitere Schliisse zieht. Dieses moderne Interesse an Fragen, die menschli-
che Freiheit und Urteilsvermégen betreffen, braucht nicht zu verwundern. Fiir die Argu-
mentation des Boethius besonders aufschluBreich ist eine Untersuchung von P. HUBER,
Die Vereinbarkeit von gottlicher Vorsehung und menschlicher Freiheit in der Consolatio
Philosophiae des Boethius (Diss. Ziirich 1976).

7 Boethius nutzt dazu wichtige Ergebnisse neuplatonischer Philosophie, die es ihm
moglich machen, Einheit und Unterschied zusammenzudenken. Besonders deutlich wird
dies im Zusammenhang mit seiner Definition von Ewigkeit, Consolatio V, 6,4, die in
wortlichen Anklingen an Prorin, III, 7,3, dessen Verstindnis von Ewigkeit und Zeit
heranzieht. Vgl. dazu die Analyse von Beierwaltes im Kommentarteil zu Plotin. Uber
Ewigkeit und Zeit (Enneade III, 7), iibers., eingel. u. komm. v. W. BEIERWALTES (Frank-
furt a.M. 21981) 198-200. Dazu auch Gruser, Kommentar 409; Husgr, Die Vereinbar-
keit 48.



Heilung im Denken 43

diese Wahrheit zu Verfiigung hat, sind Urteil und Erkenntnis uner-
schiitterlich geworden.®®

Zur Vollendung der Trostung ist lediglich noch der Hinweis anzu-
figen, daB3, bei aller menschlichen Eigenstindigkeit in der Beurteilung
der Welt, die eine Ordnung und Abhingigkeit bestehen bleibt: Gott
allein weill um die Moglichkeit von Urteilen umfassend Bescheid und
tiberblickt das menschliche Miithen um Sicherheit und Erkenntnis. Von
daher wird die Aufforderung am Ende der (Consolatio» verstindlich,
«Hoffnung und Gebet» auf Gott zu richten®?: Denn nur hier, im Prin-
zip, ist der Ort, Mingel und Unsicherheiten auszugleichen, die auf dem
einen Weg zum Glick nicht Freiheit, sondern Hindernis bedeuten
wiirden. Jene «magna necessitas», von der zum Schluf3 die Rede ist, ist
nichts anderes als die Notwendigkeit der Wahrheit, die jedem Urteil
Sicherheit und Entscheidungskraft prinzipieller Einsicht vor Augen
fiihrt: «Magna vobis est, si dissimulare non vultis, necessitas indicta
probitatis cum ante oculos agitis iudicis cuncta cernentis.»'°°

Damit schlief3t sich ein Kreis, der durch die Suche nach einer
richtigen Beurteilung der Situation des Boethius eréffnet worden war.
Dem Kranken und Leidenden war Heilung 7w Denken in Aussicht zu
stellen, da nirgendwo sonst seiner spezifischen Verunsicherung hitte
begegnet werden kénnen. Als Grund des Ubels, das ihn betraf, war ein
Mangel an Urteilsstirke aufzudecken gewesen, dem auf philosophi-
schem Weg zu begegnen war. Die literarische und argumentative
Gestaltung dieses Weges ergibt Sinn. Am Ende ist, in Anbetracht einer
Einsicht, die die Situation des Menschen vor dem Hintergrund seiner
Urteilsfahigkeit insgesamt erfaBBt, der Ausgangspunkt wieder erreicht,
das Leiden getilgt. Weder ein abschlieBendes Gedicht noch gar ein
weiteres Buch, das zusitzliche Fragen erortert, erscheinen zwingend.
Was auch immer Boethius biographisch im Sinn gehabt und in welcher
Weise auch immer ihn seine Lage beeinflu3t haben mag: Der mutmal3-
liche 7orso (Baltes) seines letzten Werkes, der auf uns gekommen ist,
zeigt erstaunliche Geschlossenheit, wenn ernst genommen wird, was er
zu vermitteln beansprucht: Trost durch die Philosophie.

?8 Auf der Grundlage dieser prinzipiellen Diskussion, die der «Consolatio» die Lésung
bringt, findet OBERTELLO, Severino Boezio Bd. 1, 735, die prinzipielle Bedeutung des
Guten fiir die Beurteilung der Differenz erinnernd, die biindige Formulierung: «La verita
coincide con il bene».

9 Vgl. Consolatio V, 6,46.

100 Consolatio V, 6,48.



	Heilung im Denken : zur Sache der philosophischen Tröstung bei Boethius

