
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 513

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

K. Gaiser: Philodems Academica. Die Berichte über Piaton und die Alte
Akademie in zwei herkulanensischen Papyri. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-
holzboog 1988, 573 p. (Supplementum Platonicum Band 1).

H. Dörrie: Der hellenische Rahmen des Kaiserzeitlichen Piatonismus. Bausteine
36—72: Text, Übersetzung, Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-
holzboog 1990, XVI, 531 p. (Der Piatonismus in der Antike Band 2).

Conçus par leurs auteurs comme les prémices de projets plus vastes, ces

livres sont devenus un héritage que nous lèguent deux grands savants allemands,
Konrad Gaiser, spécialiste de Platon et de l'Académie, décédé en 1988, et
Heinrich Dörrie, dont la vie consacrée à l'étude du platonisme de l'époque
impériale a pris fin en 1983. Les deux livres, publiés avec énormément de soin et

sous une forme élégante et pratique, constituent à la fois des expressions de la

meilleure recherche actuelle dans leurs domaines et des bases pour la recherche
future. Comme les livres devaient s'intégrer dans des projets différents, il
convient de les présenter séparément.

1. Gaiser envisageait son livre comme première partie d'un ensemble (en
neuf parties) de documents concernant divers aspects (biographiques, politiques,

mathématiques, métaphysiques) de Platon et de son école (voir p. 10). En
effet, si nous disposons, comme le fait remarquer l'auteur, de la totalité des écrits

publiés par Platon, nous ne devons pas négliger pour autant les témoignages sur
Platon et l'Académie fournis par d'autres sources proches de l'Académie.
L'ensemble prévu par Gaiser devait donc rassembler ces témoignages comme
supplément en quelque sorte au corpus des dialogues de Platon. C'est l'étude de tels

documents concernant l'enseignement oral de Platon qui a permis à Gaiser et à

son collègue de l'Université de Tubingue H.J. Krämer d'élaborer une interprétation

innovatrice et importante de la philosophie de Platon (voir à ce sujet

M.D.Richard, L'enseignement oral de Platon, Paris 1986). Le Supplementum
Platonicum avait pour objectif d'étayer et d'étendre cette approche grâce à la

constitution d'un recueil plus vaste des témoignages anciens sur l'Académie.
Le premier volume du Supplementum Platonicum concerne des aspects

biographiques de l'Académie et publie en particulier la première moitié du livre de

Philodème sur Platon et l'Académie, YAcademica. Philosophe épicurien, Philo-
dème a rédigé son livre vers 80-60 avant J.-C., utilisant des sources qui étaient

souvent des contemporains de Platon. Des fragments du livre de Philodème ont
été trouvés dans deux des papyrus d'Herculaneum, P. Here. 1021 et P. Here.

164. Par rapport à l'édition de référence due à S. Mekler (Academicorum Philo-

sophorum index Herculanensis, Berlin 1902), le texte présenté ici par Gaiser est



514 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

bien plus satisfaisant. L'édition du texte grec (s'inspirant de travaux inédits de

T. Dorandi) est accompagnée d'une traduction allemande, de reproductions
photographiques des premières copies modernes des papyrus, d'un commentaire
détaillé, d'une bibliographie et d'un index très développés, le tout précédé d'une
introductipn traitant de l'état des deux papyrus, de leur rapport, de l'ordre suivi
dans le livre de Philodème et des sources qu'il a utilisées. Mettant en valeur les

résultats de recherches récentes, Gaiser propose des solutions souvent satisfaisantes

aux problèmes dont il traite. Il démontre ainsi que P. Here. 1021 est un
brouillon du livre de Philodème, tandis que P. Here. 164 est une copie de la

version finale. Il propose que l'ordre suivi par Philodème dans la rédaction de

son livre correspond à la série Platon — ses élèves, tout en suivant aussi la série

des sources utilisées par Philodème.

L'érudition, la clarté et la rigueur qui caractérisent le livre de Gaiser en
feront un point de départ indispensable pour toute recherche sur le texte de

Philodème et plus généralement sur la tradition biographique ancienne concernant

Platon et ses élèves. Parfois la restitution des morceaux de texte qui
manquent dans les papyrus peut sembler quelque peu optimiste. Cette restitution

n'est pas toutefois signalée dans la traduction allemande. Parfois les résultats

de tant de travail savant peuvent sembler peu dramatiques (voir le résumé
des résultats proposé par Gaiser, pp. 17-19). Mais on ne peut guère contester la
valeur de chaque nouvel aperçu, si peu révolutionnaire qu'il soit, de cette
institution extraordinaire qu'était l'école de Platon.

2. Comme Dörrie n'a pas pu terminer la préparation de son livre pour
l'impression, les dernières additions et corrections ont été assurées, d'une
manière d'ailleurs admirable, par sa veuve A. Dörrie, son collègue M. Baltes et

son ancien élève F. Mann. Ce livre constitue le deuxième volume d'un ensemble

(Der Platonismus in der Antike), dont le premier tome est paru en 1987 chez le

même éditeur (Die geschichtlichen Wurzeln des Platonismus). Dans le premier
volume, Dörrie explique l'objectif, la méthode et la structure de l'ensemble qu'il
préparait: rassembler et présenter avec traduction allemande et commentaire
tous les documents anciens concernant le platonisme comme mouvement
philosophique aux IIe et IIIe siècles après J.-C. (voir pp. 54-61 pour la structure de

l'ensemble). Le recueil devait comporter environ 300 groupes de documents

(«Bausteine»), dont les premières parties (vol. 1: «Bausteine 1-37» et vol. 2:
«Bausleine 36-72»), seules à paraître, concernent l'arrière-fond hellénistique du

platonisme à l'époque impériale. Découlant d'une recherche entamée avant la

dernière guerre mondiale et poursuivie par Dörrie, même comme prisonnier de

guerre en Russie, ce programme nous aurait donné une bibliothèque magnifique
de toute la documentation ancienne concernant les courants de philosophie
platonisante qui ont donné naissance au néoplatonisme et qui ont fortement
marqué la littérature et la théologie, païenne et chrétienne, de l'Empire
romain.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 515

Le deuxième volume, prolongeant l'approche du premier, présente des

documents permettant d'esquisser le cadre hellénistique dans lequel le
platonisme de l'époque impériale trouve ses débuts. Un premier ensemble de textes se

rapporte aux vues souvent hostiles qui s'expriment au sujet de Platon dans la

littérature hellénistique: Platon accusé de plagiat, du vol des doctrines
pythagoriciennes, d'immoralité, de manque de sens pratique. Les documents qui
suivent témoignent du changement de cette attitude qui se fait jour chez les

stoïciens et qui donne lieu à une opinion beaucoup plus favorable, notamment
chez Posidonius. Ensuite, il est question des éditions anciennes de l'œuvre de

Platon, des procédés éditoriaux, des avis sur l'ordre selon lequel les dialogues
doivent être lus, des jugements au sujet du style littéraire de Platon. Les textes
suivants se rapportent aux légendes s'attachant au nom de Platon dans la mesure
où ces légendes s'avèrent être importantes pour le platonisme impérial, légendes
concernant la naissance de Platon, ses rapports avec l'Orient, avec Moïse.

Chaque document est accompagné d'un commentaire très utile qui le situe dans

un cadre plus large et donne quelques renvois bibliographiques. Une bibliographie

générale est ajoutée à la fin du volume.
La valeur de ce livre provient du très grand soin avec lequel les textes

antiques ont été choisis, rassemblés et mis à la disposition du lecteur, accompagnés

des instruments de travail dont il peut avoir besoin, une bonne traduction

et un commentaire détaillé. Pour les thèmes traités, ce livre est donc un

ouvrage de référence très utile, même si Dörrie l'envisageait comme s'insérant

comme partie préliminaire dans un ensemble qui devait comporter une
documentation complète sur le platonisme de l'époque impériale, ses écoles, ses

personnalités, ses doctrines. On peut espérer que l'on donnera suite à ce projet si

bien conçu et si bien commencé.

Dominic O'Meara

C. Laga/C. Steel (éd.): Maximi Confessoris Quaestiones ad Thalassium II.
Quaestiones LVI-LXV una cum latina interpretatione Ioannis Scotti
Eriugenae iuxtaposita. Turnhout et Louvain: Brepols et Leuven University
Press 1990, LXII, 363 p. (Corpus Christianorum Series Graeca 22).

Ce volume constitue la deuxième partie de l'édition critique des Quaestiones

ad Thalassium QTh) publiée en deux volumes par Laga et Steel. Cette édition

s'ajoute à son tour au nombre croissant des éditions scientifiques des écrits de

Maxime le Confesseur, dues en grande partie à des savants belges, qui vont
placer l'étude de la pensée du grand théologien byzantin sur la base de textes
sûrs. Dans le premier volume de l'édition Azs QTh, publiée en 1980 (Corpus
Christianorum Series Graeca 7), Laga et Steel avaient présenté les manuscrits

utilisés pour la préparation de l'édition ainsi que les principes suivis dans



516 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

l'établissement du texte. Ici, dans le deuxième volume, ils peuvent ajouter à la

liste des manuscrits de nouvelles découvertes. L'analyse des nouveaux manuscrits

(dont Monacensis graecus 184 est le plus important) ne conduit pas
toutefois à des changements significatifs dans l'établissement du texte. Il s'agit

plutôt d'up approfondissement de nos connaissances de la tradition complexe et
variée de l'œuvre de Maxime, aussi bien la tradition des manuscrits des écrits que
celle des florilèges basés sur ces écrits. Il est question même d'une version

géorgienne des QTh. Une contribution précieuse à cet égard est l'édition du

texte grec en face de la traduction latine faite par Jean Scot Erigène.
L'édition du texte grec de Maxime ainsi que celle de la traduction latine de

Jean Scot Erigène est présentée, comme dans le cas des autres volumes de la

collection Corpus Christianorum, avec beaucoup de soin et selon des exigences

scientifiques élevées. L'apparat critique fournit d'amples informations sur le

texte donné par les principaux manuscrits consultés. Par contre, Yapparatus
fontium est assez restrictif. Ni cet apparat ni les index qui complètent le volume

ne donnent une idée de la richesse de la culture philosophique mise à profit par
Maxime dans les explications des passages difficiles de la Bible que sont \esQTh.
En dehors des index (textes de la Bible, noms, œuvres, manuscrits), on remarquera

aussi quatre pages d'addenda et corrigenda au premier volume. En somme,
ce livre est un instrument de travail indispensable pour quiconque s'intéresse à

la pensée de Maxime, à la théologie byzantine, aux sources grecques de Jean Scot

Erigène. Il est aussi une contribution scientifique de grande valeur.

Dominic O'Meara

Plotin: Traité 50, III, 5. Introduction, traduction, commentaire et notes par
Pierre Hadot. Paris: Les Editions du Cerf 1990, 291 p.

La traduction française de Plotin que Pierre Hadot a entreprise se poursuit.
Ce deuxième volume obéit au projet général que l'érudit français rappelle dans

l'avant-propos: il ne s'agit pas du «long commentaire» qui discuterait toutes
les interprétations et replacerait Plotin dans son cadre historique, mais d'un
«instrument de travail» offert au lecteur désireux de mieux comprendre le

philosophe. Il n'en reste pas moins que, dans un volume de près de 300 pages, la

traduction, accompagnée de notes, n'en occupe que 44. C'est dire que l'effort du

commentateur est très grand. A quoi il faut ajouter tout de suite qu'on ne sait pas

ce qu'il faut admirer le plus, de l'étendue de l'enquête menée par Pierre Hadot

ou de sa qualité.
Le traité de Plotin sur l'amour, l'un des plus courts du maître, est aussi l'un

des plus difficiles. Le philosophe s'y applique à résoudre des problèmes d'exé-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 517

gèse en tentant de concilier les différents enseignements de Platon sur Eros. Il y
précise le statut de l'amour dans le cadre de sa propre pensée et fournit une
interprétation métaphysique de la mythologie platonicienne sur ce sujet.

Pierre Hadot nous avertit que ce traité, qui appartient à la vieillesse de son

auteur, ne porte pas la trace de la fatigue dont parle Porphyre dans la Vita.
Jugeant donc cet ouvrage bien autrement qu'Emile Bréhier dans sa notice ou

que A. H. Armstrong dans la note introductive de sa traduction, le savant français

souligne le caractère «tout à fait unique» du traité 50 dans l'œuvre du Plotin
par son sujet, son genre littéraire et sa méthode (p. 15).

Quand on note que le traité s'ouvre sur la question de savoir si l'amour est un
dieu, un démon ou un état de l'âme, on pourrait penser qu'il s'occupe de

questions d'école absolument étrangères aux préoccupations de notre siècle. Ce

serait une grande erreur. Dans son langage propre, Plotin sert de près des

expériences et des réalités qui sont toujours les nôtres. C'est un des grands
mérites de l'explication de texte que Pierre Hadot nous offre que de mettre ce

point en lumière.

L'entreprise était ambitieuse. Il s'agissait de surmonter la concision ploti-
nienne, de mettre au jour les sous-entendus, les transitions, les glissements, de

développer les comparaisons et les raisonnements, de dégager les principes et les

sources. Sans cesse, le commentateur «devine» la pensée de Plotin, explique ce

que le maître «veut dire». Ce qui ne manifeste nullement l'imperfection de

l'ouvrage du philosophe vieillissant, mais sa densité et aussi bien l'exigence
intellectuelle des commentateurs modernes. (Dans sa première note, Pierre
Hadot renvoie avec éloge à la traduction commentée de ce traité 50, que
A.M. Wolters a fait paraître au Canada en 1984.)

L'Introduction (pp. 11 à 84) est consacrée à la structure et aux thèmes
fondamentaux du traité. En mentionnant la division du texte en ses deux parties

- traitant l'une de l'amour comme étant de l'âme, et l'autre de l'Amour comme
dieu ou démon -, Pierre Hadot note déjà que nulle condamnation ne frappe
l'expérience commune chez ce penseur qui, on le sait, recommande aussi de tout
dépasser. Exprimant la pensée du maître, il écrit: «... Tout amour d'ici-bas est

fondamentalement amour du beau en soi (ce qui suppose que tout amour est

naturellement bon)» (p. 19); et plus loin: «Plotin est profondément persuadé de

l'unité de l'amour. Même le plus humble amour charnel est désir de la beauté

spirituelle, mais plus encore désir de l'Un et du Bien, il tend à travers les biens, à

travers son bien, vers le Bien» (p. 65). Cette thèse essentielle n'empêche pas
Plotin de distinguer des formes et des degrés de l'amour, dans la mesure où l'âme
reconnaît la relation de son amour pour les corps à la Beauté et au Bien. A propos
de l'idée que Plotin se fait du mythe, Pierre Hadot relève avec bonheur que
l'auteur des Ennéades laisse entrevoir «qu'il y a quelque chose de mythique dans

la construction rationnelle et quelque chose de rationnel dans la fiction
mythique. Raison et mythe sont en effet l'expression de la temporalité de l'âme qui,



518 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

sortie de l'intériorité et de l'intemporalité parfaite de l'Esprit, doit dérouler dans

le discours ce qui était enroulé et concentré dans l'Esprit» (p. 23; cf.

pp. 245-246).
En une soixantaine de pages, l'auteur traite ensuite pour eux-mêmes des

thèmes principaux de l'ouvrage en éclairant d'abord, dans la perspective de

Plotin, la notion d'état de l'âme, ensuite celles de dieu et de démon. Il se dégage

fortement de ses explications que l'amour est une «relation subsistante» (pp. 31—

32), s'il se rapporte à la réalité du Bien, à défaut de quoi il n'est qu'un pathos,
c'est-à-dire un accident. L'amour n'est pas de soi substance ou accident et, s'il est

substance, il n'est pas de soi dieu ou démon: il est tout cela en fonction du niveau
où se situe l'âme qui le produit. Le commentateur étudie avec un grand soin la

manière dont Plotin surmonte la non-concordance des généalogies platoniciennes

de l'amour - présenté comme fils d'Aphrodite ou comme fils de Pénia - et il
ne manque pas de relever à plusieurs endroits de l'Introduction, et du livre,
l'originalité de la doctrine plotinienne par rapport à celle de Platon malgré sa si

grande dépendance à son égard: il note en particulier une valorisation de

l'amour conjugal (pp. 35-36). Plusieurs tableaux éclairent les analyses du
commentateur.

A la fin de l'Introduction, Pierre Hadot met en place les correspondances
entre les éléments des mythes et les niveaux de la réalité métaphysique. Rien de

plus frappant que ces transpositions que les penseurs de génie ont effectuées au

cours des âges, que ce soit à partir des mythes païens ou à partir de la Bible:

l'image et le concept semblent en recevoir l'un de l'autre une confirmation
éclatante. La mise en valeur du thème de l'Amour comme fils de Pénia inspire à

l'auteur de l'Introduction des considérations de grande portée sur la différence

qui subsiste selon Plotin entre «l'union mystique» et «une réelle identification».
Dans l'amour du Bien, le Bien est à la fois présent et absent: «... Une sorte

d'identification», écrit Pierre Hadot, va de pair ici avec «une distance infinie,
celle qui existe entre l'absolu et le relatif» (p. 80). Ou: «... S'il y a le Bien, il y a

nécessairement l'Amour du Bien; mais parce que le Bien est le Bien, l'Amour ne

peut jamais atteindre le Bien» (p. 81). Finalement, Pierre Hadot donne tout son

sens au traité 50 en rapprochant ces mots de Plotin: «Ce qui serait totalement

privé du bien ne rechercherait jamais le bien» (9, 44—45) de la parole célèbre

d'un grand moderne; il ajoute en effet: «C'est pourquoi le Bien, lui aussi,

pourrait dire à l'âme: <Console-toi: tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais
trouvé!>» (p. 81). Ces mots de Pascal figurent d'ailleurs en exergue sur la page de

titre de l'Introduction.
Comme le thème, venu du Banquet, des deux Aphrodite et des deux Amours a

traversé les siècles et inspiré les peintres modernes, Pierre Hadot ne manque pas
de mener son enquête dans cette direction. Il commente, dans un appendice à

l'Introduction, quelques œuvres de Botticelli et du Titien, dont la reproduction

- avec celle du Trône de Ludovisi, si justement célèbre - orne son livre.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 519

La traduction (pp. 85—143) est accompagnée d'indications techniques sur
les manuscrits, les éditions, les ouvrages traitant du vocabulaire et des problèmes
grammaticaux. On trouve là aussi un tableau sur les rapports entre les thèmes, un
plan détaillé du traité et la liste des changements apportés au texte grec de Henry
et Schwyzer par ces éditeurs, par divers savants et par Pierre Hadot lui-
même.

Les titres et sous-titres du plan sont reproduits dans la traduction. Les notes
au bas des pages élucident les difficultés textuelles et divers détails relatifs à la

compréhension du texte. Le progrès que cette traduction française représente

par rapport à celles qui l'ont précédée est évident. Comment n'en serait-il pas
ainsi après un effort de compréhension si concentré et si bien conduit? Le
traducteur use d'une langue claire et simple qui ne souffre pas à calquer les

longues phrases auxquelles s'adonne parfois Plotin. Cette traduction rend presque

facile l'accès à la pensée qui se révèle et se cache derrière le texte original.
On ne peut s'empêcher de regretter qu'une traduction de cette qualité ne soit pas

accompagnée du texte qu'elle reflète si bien. Mais inclinons-nous devant les

impératifs de l'édition! Dans un cas seulement - celui de pathos rendu par «état»

- le traducteur nous étonne. En effet, si «état» désigne fort bien une manière

d'être, le mot n'indique pas les notions de changement et de passivité, qui sont
au premier plan dans le grec et que signifie le mot «passion» - terme qui
conserve son vieux sens dans notre langue grâce à des textes classiques.
«Affection», malgré son équivoque en anglais comme en français, est le mot choisi

par Armstrong. «Modification», malgré une autre équivoque, est le terme utilisé

par Malebranche dans une situation semblable... Mais peu importent les rappels
de ce genre: la décision du traducteur est là, comme ailleurs, longuement mûrie
et elle est liée à une question d'interprétation, que nous signalerons plus
bas.

Le Commentaire (pp. 145-251), ponctué par les sous-titres qui ornent la

traduction, situe dans leur ordre d'arrivée dans le traité les thèmes présentés par
l'introduction, les explique davantage et donne les références utiles aux passages

parallèles des Ennéades. Des titres courants - les mêmes que ceux de la traduction

— facilitent grandement les allers et venues du texte au commentaire. Pour
introduire à chaque division, et même à chaque subdivision principale du traité,
le commentateur fournit de précieux aperçus généraux. Après quoi il conduit ses

explications, ses distinctions, ses discussions, ses reconstitutions de façon
tellement détaillée, que le lecteur éprouve le sentiment surprenant de voir Plotin
élaborer devant lui sa pensée.

Relevons quelques moments forts de ces pages. Leur auteur insiste, à propos
de la première partie du traité, sur le caractère moralement irréprochable de

l'amour des corps selon Plotin, à condition que l'intempérance ne provoque pas
sa déviation — l'homosexualité n'étant qu'une des formes de celle-ci. Dans son
tableau de la page 163, dont je simplifie l'enseignement, il distingue avec Plotin:



520 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

1) «l'amour pur» qui «est amour du beau d'ici-bas à cause de sa beauté et non en

vue de l'union sexuelle»; 2) «l'amour mixte» qui «est amour du beau d'ici-bas à

la fois à cause de sa beauté et à cause du désir de procréer»; 3) «l'amour dévié»

qui «se détourne à l'occasion de l'union sexuelle de ses buts conformes à la

nature (amour de la beauté et désir de procréer)». Il est donc clair que pour
Plotin, «l'amour de la beauté idéale» ne supprime pas «l'amour de la beauté

terrestre» (p. 162).

Dans le commentaire de la seconde partie, Pierre Hadot débrouille la

question de la pluralité des Aphrodite chez Platon, c'est-à-dire de la pluralité des

niveaux de l'âme - âme divine, âme du monde, âmes individuelles — et de la

pluralité correspondante des Amours, fils de ces Aphrodite. Il explicite les

raisons pour lesquelles l'Amour, né de l'âme, a un caractère substantiel à ces trois
niveaux psychiques - réserve faite de la production de l'âme individuelle qui
dévie de la recherche du Bien - et il résume comme suit le commentaire de la

première section de la seconde partie: «D'un bout à l'autre de la hiérarchie

ontologique, Aphrodite est l'âme, l'âme est la mère de l'Amour, l'Amour
(dieu ou démon) est l'acte de l'âme tendant vers le bien... Il est dieu, si l'âme
elle-même est pure, démon, si l'âme est mélangée au corps...» (p. 199). Un des

thèmes captivants de ces pages, comme aussi des pages qui portent sur la seconde

section, est celui de l'identification de l'amour substantiel né de l'âme individuelle

avec le démon propre à cette âme. Le démon de chaque âme ne présente -

t-il pas l'élan de celle-ci vers les biens et le Bien?
La seconde section de la seconde partie concerne la nature démoniaque de

l'Amour, caractérisée par le fait de l'exposé de Plotin, ce qui lui donne l'occasion

d'explorer d'importants secteurs de la philosophie du maître. En faisant de

l'Amour la production de l'âme qui, privée du bien, désire le bien, Plotin
rencontre des notions fondamentales, telles que celles d'indétermination et de

détermination, c'est-à-dire de matière - ici, de matière intelligible - et de

logos.

Revenons maintenant à la traduction de pathos par «état de l'âme». Une des

grandes difficultés de l'interprétation du traité concerne le rapport entre ses

deux parties. Dans la première, l'amour est un état subi par l'âme, dans la

seconde, l'amour est une substance — dieu ou démon - produite par l'âme. Plotin
n'indique pas de façon expresse comment ces deux conceptions de l'amour se

concilient. La solution que Pierre Hadot apporte à ce problème consiste à dire

que l'amour est toujours un état de l'âme, mais que cet état est soit accidentel - il
est alors un simple état de l'âme -, soit substantiel - et il s'agit d'un dieu ou d'un
démon. La traduction de pathos par «état» favorise cette interprétation, mais le

recours à «passion» ou «affection» y serait contraire, puisque ces mots désignent
manifestement des accidents et qu'on ne voit pas comment l'Amour, qui est une
substance en tant que produit de la nature de l'âme, pourrait être en même temps
un accident. Dans la perspective de Pierre Hadot, l'opposition A'ousia et de



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 521

pathos perd sa radicalité et se trouve atténuée dans la traduction par l'adjonction
de mots tels que «seulement» ou «ne... que»: les amours déviés «ne sont que des

états de l'âme» (les amours authentiques étant aussi et en même temps des

substances) (cf. p. 133).
N'est-il pas préférable d'admettre que les notions d'amour comme pathos et

d'amour comme substance, dont il est question respectivement dans la première
et dans la seconde partie, sont exclusives l'une de l'autre? Quand, au début du

traité, on lit que Platon a écrit beaucoup de choses sur l'amour, qu'il a dit «que
l'amour n'est pas seulement unpathos qui se produit dans les âmes», mais qu'il est
«aussi démon» (cf. p. 98), on entendra alors, non pas que l'amour est état de l'âme

ou démon à la fois, mais qu'il est l'un ou l'autre de façon exclusive, affection
(pathos, pathèma) seulement ou démon seulement. Le rapport entre les deux parties
du traité, dans lesquelles l'âme est décrite respectivement et quasi contradictoi-
rement comme subissant l'action de l'Amour et comme produisant l'Amour, se

présente alors de façon assez naturelle comme suit. Plotin se place d'abord au

point de vue commun que nous appellerons psychologique et moral et décrit
l'action du dieu Amour sur l'homme. Dans cette perspective, l'amour en nous
est toujours une affection, même l'amour «pur», qui se contente de rapporter la
beauté des corps à la beauté en soi. Ensuite, le maître se livre à une enquête
savante, «théologique», dirons-nous, qui, bien entendu, a aussi une dimension
morale et spirituelle: son attention se porte sur le dieu Amour lui-même. Cette

fois, l'Amour n'est plus un pathos, mais une substance dont on dira qu'elle est

impassible, s'il s'agit d'un dieu, et sujette à la passivité, si, à un niveau inférieur, il
s'agit d'un démon. La structure de cette théorie se retrouve à tous les niveaux, y
compris celui de l'âme individuelle. Le fait que l'Amour naisse de l'union de

Poros avec Pénia, qui représente l'indétermination psychique, n'induit de soi

dans l'Amour aucune dimension de passivité, puisque nous avons appris que
l'Amour comme dieu est impassible. Dans ces conditions, le rapport des deux

parties du texte ne peut plus s'exprimer en disant que, dans la seconde, l'Amour
n'estpas seulement un état de l'âme, mais encore un dieu ou un démon, mais il faut
soutenir que l'Amour, dans cette partie, au lieu d'être une affection de l'âme, est une

production substantielle de celle-ci — sauf dans le cas des déviations qui peuvent
survenir dans les âmes individuelles n'agissant plus en vertu de leur nature,
auquel cas seulement il est une affection psychique - et non pas seulement une affection

(en ce sens que dans les autres cas il serait aussi et en même temps un produit
substantiel de l'âme, c'est-à-dire un dieu ou un démon) (cf. pp. 133 et 232).

Il suit de là qu'aux yeux de Plotin, la description psychologique de l'amour,
telle qu'elle est donnée dans la première partie, sans être fausse, représente un

point de vue insuffisant, parce qu'elle concerne l'amour en nous et non pas
l'Amour en soi. Plus profondément, sur le plan théologique, qui éclaire tous les

autres, on s'aperçoit que l'Amour n'est pas un pathos, mais qu'il est un dieu ou un
démon, selon le niveau où on le considère et à condition qu'il ne s'agisse pas de la



522 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

déviation dans laquelle l'âme individuelle peut tomber, auquel cas l'amour n'est

plus une substance, dieu ou démon, mais une affection passive et un accident

engendré par l'âme vicieuse.
Si cette interprétation a quelque valeur, elle le doit à la nouvelle approche

du texte, que le livre de Pierre Hadot, avec tant de bonheur, a rendue possible à

chacun.

Il ne serait pas nécessaire d'ajouter que cet ouvrage est orné d'index, si leur
nombre et leur exactitude, comme dans le volume précédemment paru,
n'étaient pas remarquables. On trouve en effet, après une bibliographie, un
index des textes cités par Plotin, un index des textes cités, a) de Plotin, b) des

autres auteurs, un index des auteurs médiévaux et modernes, un index grec et un
index général. En conclusion, par la rigueur logique et la vivante sympathie, une
voie qui va très loin est tracée par ce livre à quiconque veut accéder à la pensée
de l'auteur des Ennéades. Tout lecteur en éprouvera une vive reconnaissance.

+ Fernand Brunner

Alois M. Haas: Todesbilder im Mittelalter. Fakten und Hinweise in der
deutschen Literatur. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1989. 299 S. - Ders.: Gottleiden-
Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt: Insel 1989.

521 S. (jeweils mit Personen- und Sachregister).

I

Zum Abschluß seiner Darstellung über die Ordnung der Welt thematisiert
der <Deutsche Lucidarius>, jenes erste deutschsprachige enzyklopädische imago
mundi-Yhuch vom Ende des 12. Jahrhunderts, den Tod von Mensch und Tier:
Der Mensch besteht aus Unvergänglichem, das verwandelt wird; seine Seele

kehrt zu Gott zurück, der Leib zur Erde, bis er am Jüngsten Tag wieder zu seiner
Ehre kommt. Die Tierseele, dem Element der Luft zugeordnet, ist dagegen

vergänglich, sie stirbt mit dem Fleisch.1 Für diese uns kurios anmutende
Vorstellung ist bis heute die Vorlage unbekannt. Hier werden in äußerster
Verknappung höchst diffizile Probleme der Theologie, Philosophie und der
mittelalterlichen Naturwissenschaft verwoben. Eine Analyse dieses Todesbildes
bedürfte eines sehr feinen Instrumentariums und einer differenzierten Einsicht
in den kulturellen Hintergrund. Als zu grobmaschig erscheinen hier die vor
allem seit den Studien von Philippes Ariès herausgearbeiteten mentalen Strukturen

einer Geschichte des Todes. Hilfreich ist aber der zugrundeliegende Fra-

1 Lucidarius, ed. F. Heidlauf (DTM 28), Berlin 1915, S. 30.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 523

geansatz, der nicht das gemeinsam Verbindende sucht, wie es im vormittelalterlichen

eschatologischen Textkorpus (vor allem Matthäus-Evangelium,
Paulus-Apokalypse, Augustinus und die Kirchenväter) vorliegt, sondern die
Differenzen in der Auswahl und die Nuancen der Veränderung.2

Den Beitrag der deutschen Literatur zur Geschichte des Todes sichtet das

vorliegende Buch <Todesbilder im Mittelalters Alois M. Haas will «das
Problem des Todes im deutschen Mittelalter in seinen Spiegelungen in Literatur
und Geschichte» darstellen (Vorwort). Dabei erhebt er nicht den Anspruch
einer ausgereiften Systematik, sondern der Präsentation von «Fakten und
Hinweisen», freilich gesichtet auf dem Hintergrund einer theologie- und
frömmigkeitsgeschichtlichen Reflexion, also in Auseinandersetzung mit den Ergebnissen

der thanatologischen Forschung.
Welche Todesbilder lassen sich nun in der deutschen Literatur beobachten?

Von der althochdeutschen bis zur frühmittelhochdeutschen Literatur ist das

Thema des memento rnori besonders präsent. Die Vergegenwärtigung des Todes

erfolgt dabei zumeist im Rahmen des eschatologischen Schemas von den vier
Letzten Dingen (Tod, Gericht, Hölle und Himmel). Am Beginn steht das

<Muspilli>, ein Gedicht des 9. Jahrhunderts über den Weltuntergang und das

Jüngste Gericht in moralisch-paränetischer Intention. Die Darstellung will das

Verhalten im Diesseits, im Leben der Feudalgesellschaft beeinflussen (S. 88-
101). Die Unausweichlichkeit des Todes und die vanitas dieser Welt beschwört

um 1070 das alemannische Gedicht <Memento mori>. Diesen Status gilt es zu

erkennen, um seinen Blick auf das Entscheidende, das Paradies zu konzentrieren

(S. 116-122). Sterben wird als Kampf zwischen Engeln und Dämonen

geschildert, Himmel und Hölle werden kontrastiert, um zur Abkehr von der
Sünde aufzurufen (so in dem Gedicht (Himmel und Hölle> aus dem 11.

Jahrhundert und in der Predigtsammlung (Speculum Ecclesiae> aus dem 12.

Jahrhundert, S. 43-49 und 111-114). Gewiß ist der Tod, ungewiß aber sein

Zeitpunkt: Diesen Gedanken führen im Spätmittelalter weit verbreitete Schriften
wie das Sterbebüchlein Heinrich Seuses drastisch aus (S. 172). In ständigem
Bedenken des Todes liegt für Gerhard von Vliederhoven, und mit ihm für die

Devotio moderna, die höchste Philosophie (S. 33-35). So wird das ganze Leben

zur Vorbereitung auf die entscheidende Stunde des Sterbens. Hilfe bietet dabei

die ars moriendi-Literatur, ursprünglich für den Priester bestimmte Anweisungen

zum Umgang mit Sterbenden, die nun jedem Christen für die persönliche
Vorsorge allgemeine Ermahnungen, Texte des Sterberituals, Gebete und
praktische Anweisungen an die Hand geben (S. 176-178). Jenseitsdarstellungen
lassen sich über das gesamte Mittelalter verfolgen. So wird in der lateinischen

Legende (Visio Tnugdali> aus dem 12. Jahrhundert, die in viele Sprachen und

2 Ph. Aries, Geschichte des Todes, München - Wien 1980, S. 123-125,



524 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

auch mehrmals ins Deutsche übersetzt wurde, eine - Dantes <Divina comme-
dia> vergleichbare - Reise durch die verschiedenen Orte der Hölle und des

Himmels beschrieben (S. 82-86).
In der Epik ist die eschatologische Perspektive vor allem in den Werken von

Bedeutung, die die Kreuzzüge thematisieren. Im <Rolandslied> (um 1170) sterben

die Heiden einen anonymen Massentod, die christlichen Helden dagegen
als Märtyrer einen individuellen, rituellen Tod, der mit den Mitteln der
Heiligenlegende beschrieben wird (S. 130—136). Außerhalb dieses ideologischen
Rahmens verliert aber der Blick auf das Jenseits im Roman an Gewicht. Im vor
1150 entstandenen < Alexanderlied> des Pfaffen Lamprecht ist der Tod nurmehr

Schlußpunkt eines von der vanitas geprägten Lebens (S. 124—127). Im Nibelungenlied

kann Haas einzig ein tödliches Geschick und «fatale Transzendenzlo-

sigkeit, Geschlossenheit und Düsternis» konstatieren (S. 137-140). Ist im
Heldenepos der Tod zumindest als «erzählerische Eschatologie» von grundsätzlicher

Bedeutung, wird er im höfischen Roman zu einer Randerscheinung: Es

geht dort um das Leben eines Ritters und seine angemessene Form, nicht um die

Deutung seines Todes (S. 141—147). In der Minnedichtung werden seit dem

frühen Minnesang Freude und Leid, Leben und Tod zusammengedacht. Höhepunkt

der Darstellung der Tod-Leben-Dialektik der Liebe ist der Tristanroman
Gottfrieds von Straßburg, ästhetisch denjenigen edelen herzen vermittelt, die in
sich ir süeze sûr, ir liebez leit, ihr glückliches Leben und ihren traurigen Tod, ir
lieben tôt, ir leidez leben vereinen (S. 148-168).

II

Die einzelnen Teile dieses — aus Vorlesungen entstandenen - Buches sind
sehr ungleichgewichtig. Am weitestgehenden ausgearbeitet ist das - auf einem

Vortrag basierende - sechste Kapitel (<Mystik oder Erotik? Dialektik von Tod
und Leben in Gottfrieds {Tristan)), S. 148-168), das sich durch eine
eigenständige Fragestellung und einen geschlossenen Aufbau auszeichnet. Eingearbeitet

sind Teile eines früheren Aufsatzes3, dessen Ergebnisse im folgenden
Kapitel (VII) am Beispiel «mystischer Metaphorisierung des Todes» bei Mechthild

von Magdeburg, Meister Eckhart und Heinrich Seuse zusammengefaßt
werden (<Mors mystica>, S. 169-173). Ausführlich vorgestellt werden die
frühmittelhochdeutschen Texte im vierten Kapitel (<Die dichterische Gestaltung
des Todes im frühen Mittelalter), S. 87-122), in dem ein 1985 in der <Neuen
Zürcher Zeitung) veröffentlichter Beitrag über <Mittelalterliche Apokalyptik)
übernommen ist (wie aus dem Drucknachweis in der Wiederveröffentlichung

3 A. M. Haas, Mors mystica - Thanatologie derMystik, insbesondere der Deutschen Mystik,
in: FZPhTh 23 (1976) S. 304-392.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 525

dieses Aufsatzes in der Sammlung <Gottleiden-Gottlieben> hervorgeht). Den
Tod christlicher und heidnischer Helden behandelt das fünfte Kapitel
(S. 123—140). Das Todesbild des Nibelungenliedes (S. 137-140) und des

höfischen Romans (Kapitel VI, S. 141—147) werden summarisch vorgestellt, ohne
auf die Texte detailliert einzugehen. Im Ausblick werden Tendenzen der <To-
desdrastik im Spätmittelalter» an der ars moriendi-Literatat, am <Ackermann

von Böhmen» und dem Totentanz belegt (S. 174—180).

Diesen Hinweisen zum Todesbild in der deutschen Literatur wird in den

ersten drei Kapiteln eine theologie- und frömmigkeitsgeschichtliche Reflexion

vorangestellt. Das Buch durchzieht gleichzeitig ein Bemühen um eine christliche

Deutung des Todes, wobei die unterschiedlichen Ebenen nicht konsequent
verbunden sind. Zusammenhänge der Philosophiegeschichte und Exegese werden

im ersten Kapitel (<Prolegomena zur Problematik des Todes», S. 1—25)

angerissen. Daß dabei komplexe Zusammenhänge oft zu stark vereinfacht werden,

zeigt eine Auseinandersetzung mit der Aussage Epikurs, der Tod gehe uns
nichts an, da das Schlimme auf der Wahrnehmung beruhe, im Tod aber nichts
mehr wahrgenommen werde und der Tod nur sei, wo wir nicht mehr sind. Haas

sieht in solchen Überlegungen die Ursache für die Verdrängung und Privatisierung

des Todes und führt in diesem Zusammenhang die Rezeption dieses

Gedankens «von Lukrez und Cicero bis zu Montaigne und Ernst Bloch» an

(S. 3£). An anderer Stelle setzt er sich mit der Religionskritik Feuerbachs

(S. 26-31 ; Anlaß ist dessen Einschätzung des Mittelalters) und der Apokalyptik
bei Günther Anders (S. 101 f.) auseinander.

Das dritte Kapitel (<Das mittelalterliche Sterbebrauchtum», S. 50-86) schildert

den Sterbeprozeß, das Begräbnis und Visionen aus frömmigkeitsgeschichtlicher

Sicht, während das zweite (<Die theoretische Dimension mittelalterlicher
Thanatologie», S. 26-49) versucht, die <mittelalterliche Mentalität» herauszuarbeiten:

Es gebe «so etwas wie eine das gesamtgesellschaftliche Leben
prägende Grundstimmung, in deren Zentrum der Tod und seine Bedrohung des

Lebens stehen» (S. 51, vgl. S. 36). Dabei werde der Tod nicht isoliert gesehen,
sondern fungiere im Rahmen des Schemas von den vier Letzten Dingen als

wesentlicher Punkt. Das Leben ist (nach einer Aussage von J. Leclerq) nur eine

Übergangszeit. Die Gewichtung formuliert für das Mittelalter maßgeblich Gregor

der Große: Temporalis vita, aeternae vitae comparata, mors estpotius dicenda

quam vita. Das bedeutet nach Haas: «Die ganze psychische und intellektuelle
Energie, die heute etwa utopischem Denken gilt, dürfte im Mittelalter bei den

Intellektuellen, soweit sie Mönche waren, durch die aus der Zerknirschung
erwachsenden eschatologischen Tendenzen zum himmlischen Paradies besetzt

sein» (S. 38-42).
Damit sind gewiß konstituierende Momente benannt, die sich in Hunderten

von Texten wiederfinden lassen. Aber ist es wirklich die mittelalterliche
Mentalität? Mir scheint, daß hier zu sehr die sog. monastische Theologie als



526 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Normalfall angesehen wird. Entsprechend werden andere Todesbilder als

nicht-christlich eingestuft, so etwa der < Ackermann von Böhmen) des Johannes

von Tepl: Der Tod, der als lex naturalis auftrete, und der Ackermann, für den der
Tod das Unnatürliche schlechthin sei, begegnen sich darin, daß ein christlicher
Grund für den Tod ausfällt. Damit werde einem «profan-bürgerlichen
Todesverständnis Vorschub geleistet.» Die tiefe Entfremdung zum Christentum
komme auch darin zum Ausdruck, daß nicht mit dem Tod Christi, sondern mit
antiker Philosophie argumentiert werde (S. 176 f.). Diese Analyse greift nicht
zuletzt deswegen zu kurz, weil sie die kosmologische Begründung des

Todesprinzips in der Tradition der (in der Volkssprache vielfältig rezipierten) char-
trensischen Kosmologie nicht wahrnimmt.4 Entscheidend für die Wahrnehmung

der Vielfalt der Todesbilder dürfte sein, die verschiedenen Traditionsströme

und ihre je verschiedene Aktualisierung zu untersuchen, statt das

verbindende Allgemeine zu betonen. Was passiert, wenn in der volkssprachlichen
Rezeption der lateinischen Traditionen bestimmte Elemente ausgewählt und
für ein neues Publikum in ein neues Konzept transformiert werden? Ein
Beispiel dafür ist die deutsche Bearbeitung des 138. Psalms aus dem 10. Jahrhundert,

deren Gebrauchsfunktion nach Haas die Bestattungsliturgie war und die
dabei den Laien wichtige Elemente mittelalterlicher Bußpraxis vermittelt
(S. 108-111). Unterschiede zwischen lateinischen und deutschen Versionen
müßten gerade im Interesse der Fragestellung dieses Buches problematisiert
werden, statt bei der Darstellung - etwa derJenseitsvisionen - von der einen zur
anderen Version zu wechseln (S. 84). Vor allem für die eigenständigen
volkssprachlichen Neukonzipierungen auf dem Hintergrund verschiedener lateinischer

Traditionen wie etwa den anfangs erwähnten <Lucidarius> (den der Verf.
nicht erwähnt, wohl aber eine seiner lateinischen Quellen, das <Elucidarium>
des Honorius Augustodunensis) gäbe es hier jenseits der bekannten Schemata

noch vieles zu entdecken.
Die Todesbilder des Mittelalters sind so vielfältig, weil sie aus vielfältigen

unterschiedlichen Perspektiven resultieren. Haas zeigt das an den Unterschieden

zwischen der ars moriendi-Literatur (die Leben vom Sterben aus deutet) und
dem höfischen Roman (S. 141). Ist nicht von daher auch die Frage nach der
Immanenz und Transzendenz der erotischen Liebe im Tristanroman zu
revidieren? Daß hier keine «ideelle Transzendenz der Liebe» (S. 166) zu beobachten

ist, kann ja auch an der Perspektive liegen, von der aus man nach Transzendenz

fragt.

4 Vgl. Ch. Huber, Die Aufnahme und Verarbeitung des Alanus ab Insulis in mittelhochdeutschen

Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklaere, Gottfried von Straßburg,
Frauenlob, Heinrich von Mügeln und fohannes von Tepl (MTU 89), München 1988,
S. 331-349.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 527

Auch die philosophie- und theologiegeschichtlichen Dimensionen dürften
vielfältiger sein als dargestellt. Es ist eine m.E. nicht geklärte Frage, ob und
inwieweit die vom Verf. vorgestellte «mystische Metaphorisierung des Todes»

gegenüber der theologischen Sprechweise einen Sonderweg darstellt. Und
inwiefern hebt sich die mors mystica von einer Philosophie in der platonischen
Tradition ab, deren Ziel es ist, dem Vergänglich-Sinnlichen abzusterben und

nur auf das Ewige zu sinnen?

III

Eine Auseinandersetzung mit dieser Frage ist nicht aufgrund der knappen
Ausführungen über die mors mystica zu führen, wohl aber über den jetzt vorgelegten

Band des Verfassers zur volkssprachlichen Mystik unter dem Titel <Gott-
leiden-Gottlieben>. Dieser vereinigt wie die früheren Sammlungen <Sermo

mysticus< (1979) und <Geistliches Mittelalter) (1984) bereits veröffentlichte
Aufsätze, hier aus den Jahren 1983—1989. Schwerpunkte sind die Behandlung
einzelner Themen und Motive der <Deutschen Mystik) (Vita contemplativa,
Traum, Leiden etc.) und Beiträge zu einer ökumenischen Mystikforschung
(Ausblicke auf Lutherund die östlichen Religionen). Die Einleitung betont die

separate mystische Tradition: «Seit Beginn des 14. Jahrhunderts gliedert sich aus

dem allgemeinen Kulturganzen ein Sonderbereich religiösen Denkens und
Fühlens aus, der die alte sapientiale Theologie in der Volkssprache zu artikulieren

versucht und damit zu neuen und eigenen Auffassungen über die

Vereinigung des Menschen mit Gott gelangt, auch wenn in diesen Zusammenhang
eine Fülle von (vor allem neuplatonischen) Philosophemen und Theologumena
verschiedenster Provenienz eingegangen ist.» Innerstes Bestreben sei dabei die

Seelsorge, und die «Verwirklichung dieses Lebenszweckes» geschehe in den

volkssprachlichen Texten (S. 19f.). Der Verfasser bezieht sich hier auf eine

aktuelle Kontroverse über die < Deutsche Mystik). Grundlegend für seine

Einschätzung ist der Beitrag <Die deutsche Mystik im Spannungbereich von Theologie

und Spiritualität) aus dem Jahr 1984 (hierS. 59-96). Die Diskussion kann
hier nicht dargestellt werden; die unterschiedlichen Argumente sind bereits des

öfteren artikuliert worden.5 Nur zwei Zweifel seien angemeldet: Wird die «alte

sapientiale», d.h. monastische Theologie schon dadurch neu artikuliert, daß sich
Seuse und Tauler auf Bernhard von Clairvaux oder die Wüstenväter berufen?

Ein Vergleich etwa mit den Rückgriffen Bonaventuras in den Pariser

Universitätsansprachen oder in den Traktaten der Devotio moderna dürfte aufzeigen,

5 So auf dem Symposion Kloster Engelberg 1984: Abendländische Mystik im Mittelalter,

hg. v. K. Ruh (German. Symposien der DFG 7), Stuttgart 1986; darin auch der jetzt
(S. 23-44) wiederveröffentlichte Beitrag des Verf. <Was ist Mystik?)



528 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

daß dieselben Traditionsströme in verschiedenen Kontexten in jeweils sehr

unterschiedliche Konzepte eingeformt werden. Kennzeichnungen wie <my-
stisch), <sapiential> o.a. treffen dann nur noch äußere Randphänomene. Und
kann hier wirklich zwischen deutschsprachiger Seelsorge - in die Philosopheme
und Theologumena eingehen — und Philosophie und Theologie als solcher

geschieden werden? Die vorgestellten Todesbilder können jedenfalls als Beleg
für eine eigenständige volkssprachliche Konzipierung und für ein eigenständiges

Denken über den Tod und somit über das Leben gelten.

IV

Die ausführliche Bibliographie zur allgemeinen Thanatologie und zum
Todesdenken im Mittelalter (Todesbilder, S. 235-275) ist für alle an der
Thematik Interessierten eine wichtige Fundgrube, wenn sie sich der Mühe des

Sichtens der nicht nach Sachgruppen geordneten Titel unterziehen.

Rüdiger Blumrich

Dietrich Schmidtke (Hg.): «Minnichlichiugotes erkennusse». Studien zur frühen
abendländischen Mystiktradition. Heidelberger Mystiksymposium vom 16.

Januar 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog-Verlag 1990. 153 S.

(Mystik in Geschichte und Gegenwart Bd. 7.)

I

Der zu besprechende Band enthält fünf von sieben Vorträgen, welche auf
dem Heidelberger Mystiksymposium vom 16. Januar 1989 vorgelegt wurden.
Daß außer dem Vortrag von Friedrich Ohly über Metaphern für die Sündenstufen
und die Gegenwirkungen der Gnade auch jener von Kurt Flasch über den Gott
Meister Eckharts für die Publikation nicht zur Verfügung stand, muß um so mehr
bedauert werden, als es die vorrangige Absicht des Symposiumveranstalters war,
«die frühe abendländische Mystikkonzeption und Meister Eckhart» (6) zu
kontrastieren, um dadurch dessen «Andersartigkeit» (ebd.) deutlich hervortreten zu
lassen. Auch wenn man sich anhand der umfassenden Untersuchungen von
Kurt Flasch zu Meister Eckhart1 durchaus eine Vorstellung von Flaschs Anlie-

1 Vgl. Kurt Flasch, Die Intention Meister Eckharts, in: Sprache und Begriff. Festschrift
für Bruno Liehrucks, hrsg. von Heinz Röttges u.a., Meisenheim am Glan 1974,
292-318.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 529

gen, Eckhart «aus dem mystischen Strom zu retten»2, machen kann, so wüßte

man doch allzu gerne Konkreteres über die neuen Akzente, die Flasch in seinem

Vortrag gesetzt haben soll, indem er Eckharts angeblich nichthierarchisches
Gottesbild und dessen politische Bedeutung (vgl. 6) diskutierte. Durch den

Wegfall des Vortrages von Kurt Flasch verwischt sich die Gesamtkonzeption
des Symposiums weitgehend. Ist die Zusammenstellung der übrigen am
Symposium dargebotenen Vorträge - nämlich über das St. Trudperter Hohe Lied, die
Hoheliedkommentare Bernhards von Clairvaux und Wilhelms von St. Thierry,
das Fließende Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg, die Gnadenvita

Friedrich Sunders und die Offenharungen der Christine Ebner - nur schon
deshalb angezeigt, weil die Kenntnisse dieser Texte nicht nur bei den Germanisten
«nicht gerade stark verbreitet (sind)» (6), so ist die Zuordnung dieser Schriften,
die im Kontrast zu Meister Eckhart angeblich «zu einer gewissen Einheit
zusammentreten» (7), zu der «frühen abendländischen Mystiktradition» (ebd.),
die «alle Mystiktexte des Abendlandes vor Eckhart» (ebd.) meint, etwas hiflos.
Handfeste Zweifel an einer solchen «Formel» (6) sind nicht bloß deshalb

berechtigt, weil damit einer Einebnung jeglicher Unterschiede in Form und
Denkansatz dieser Texte Tür und Tor geöffnet sind, sondern auch deshalb, weil
solche Typologisierungen den Blick auf das breite Gedankenspektrum dieser
mit dem diffusen Begriff <Mystik> (dis-)qualifizierten Texte von vornherein
einschränken.5

II

1. Der Vortrag von Kurt Ruh zeichnet sich aus durch einen Vergleich der

Hoheliederklärungen der beiden Zisterzienser Bernhard von Clairvaux und

Wilhelm von St. Thierry (vgl. 16-27). Der gattungsbedingten Darstellung der

von Wilhelm von St. Thierry verfaßten Vita Bernhards klar entgegengesetzt,
erbringt Ruh den Nachweis, daß die beiden Hoheliedkommentare beträchtliche
Unterschiede erkennen lassen. «Bei aller theologisch-spirituellen Gemeinsamkeit»

(17), wie Ruh festhält, handelt es sich bei den besagten Hoheliederklärungen

letztlich um zwei völlig verschiedene, unabhängig voneinander
ausgearbeitete Werke (vgl. 17). Dies gilt bezüglich ihrer Werkgestalt ebenso, wie es

auch ihren Auslegungsmodus und ihre theologische Lehre betrifft. Während
Wilhelm nämlich den Traktat wählte, bediente sich Bernhard der Predigtform
und durchbrach, wie Ruh nachdrücklich betont, durch seine unmittelbare

Umsetzung der Bibelerklärung in die Predigt die grundsätzliche Schranke zwi-

2 Kurt Flasch, Meister Eckhart - Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten, in:
Gnosis und Mystik in der Geschichte derPhilosophie, hrsg. von Peter Koslowski, Zürich/München

1988, 94-110.
3 Vgl. Lambertus Marie de Rijk, Philosophie au Moyen Age, Leiden 1985, 80.



530 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

sehen Theologie und Spiritualität (vgl. 18). Von viel größerer Tragweite erweisen

sich die Unterschiede in den Hoheliedauslegungen Bernhards und
Wilhelms jedoch hinsichtlich der darin enthaltenen theologischen Lehre, die
hauptsächlich die eng miteinander verknüpften Themenkreise der Gottesliebe und
Gotteserkenntnis beinhaltet. Denken sich sowohl Bernhard wie auch Wilhelm
die Gottesliebe und Gotteserkenntnis in Stufen und gehen davon aus, daß auf
der höchsten Stufe Liebe und Erkennen zusammenfallen und die Einheit des

Menschen mit Gott stattfindet, so bedeutet nach Bernhard diese unitio nun aber

keine Wesenseinheit, sondern lediglich eine Ubereinstimmung der Willen.
Stattdessen vertritt Wilhelm die dogmatisch virulente Vorstellung von der

Wesenseinung von Seele und Gott (vgl. 24f.). Bedeutet die konzentrierte

Untersuchung von Ruh eine markante Korrektur an der (von der Vita Bernhards

suggerierten) Vorstellung eines von Bernhard dominierten theologischen
Austausches zwischen den beiden Zisterziensern und wird damit unweigerlich
die Problematik von funktionsbedingten Aussagen hagiographischer Schriften

vor Augen geführt, so vermißt man im Beitrag von Ruh eine (naheliegende)
Konfrontation der Vorstellung Wilhelms von der Wesenseinung mit ähnlichen
Überlegungen Eckharts.

2. In ihrem Beitrag Die unio mystica im St. Trudperter Hohen Lied (vgl.
28—42) geht Roswitha Wisniewski der Frage nach der Ausformung individuellen

religiösen Erlebens in dieser im 12. Jahrhundert entstandenen Schrift nach:
Bedient sich das St. Trudperter Hohe Lied alttestamentlicher Hohelied-Stellen

nur deshalb, um «persönliche, religiös-mystische Minne-Erlebnisse darzustellen
und auszugestalten?» (30). Davon ausgehend, daß das zwischen Kommentar
und Predigt anzusiedelnde und als «Klosterpredigt für Nonnen» (33) gut
vorstellbare St. Trudpeter Hohe Lied in einer sehr rationalen Weise von der unio

mystica als Erkenntnis Gottes spricht (vgl. 33), führt Wisniewski aus, daß diese

Gotteserkenntnis zugleich Verwandlung in Gott bedeute und der Mensch «zum
vollkommenen Abbild Gottes» (33) werde: «gescaffen in der materia des uater
unde des sunes unde des hailigen gaistes» (34), ist die menschliche Seele wie
Gott trinitarisch angelegt. Nach Meinung von Wisniewski ist es denn auch diese

trinitarische Struktur, die den Denkansatz des St. Trudperter Hohen Liedes

prägt und die zu einem erheblichen Teil die Eigenart des Werkes ausmacht

(vgl. 37). Besonders beachtenswert dabei ist, wie Wisniewski aufzeigen kann,
daß diese «trinitätsmystischen Aussagen» (37) des St. Trudperter Hohen Liedes
in eine für alle Menschen geltende «protologische Anthropologie» (ebd.)
eingebunden und damit religiösem Individualismus und Extremismus entzogen
sind: Geht das St. Trudperter Hohe Lied doch von der Gmndannahme aus, daß
die ursprüngliche unio von göttlichem und menschlichem Geist, welche durch
den Sündenfall zerbrach, durch die Erlösungsvorgänge der Inkarnation, der

Einwohnung Gottes in Maria und der Geburt Christi für den einzelnen
Menschen wiederum möglich wird. Durch die erlösende «Inkarnations-a^A gehört



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 531

die unio mystica wenigstens der Disposition nach wieder zur menschlichen
Natur» (38), und es steht jedem Menschen offen, «durch Läuterung seines

Wesens gnadenhaft die Vereinigung seines Geistes mit Gott zu erreichen»

(ebd.) und in dieser «trinitarischen mystischen Vereinigung mit Gott ein
vollkommenes Siegel-Bild Gottes» (ebd.) darzustellen. Resümierend stellt Wis-
niewski fest, daß das St. Trudperter Hohe Lied weit ab davon stehe, eine
beschreibende Darstellung «visionärer und ekstatischer Individualerfahrung»
(40) zu liefern, sondern daß vielmehr «die generalisierende anthropologische
Deutung von Mystik» (ebd.) dieses Werk auszeichne, das auf jeden Fall dazu

anspornen wolle, «die ratio und alle Erkenntniskräfte für die eigene Religiosität
einzusetzen» (ebd.). Aufgrund dieser seiner «stark rationalistisch geprägten
Haltung und der Neigung zu einer Art Trinitätsmystik» (ebd.) will Wis-
niewski das St. Trudperter Hohe Lied verstanden wissen als Ausdruck einer
frühscholastischen Weiterentwicklung und vereinfachenden Kurzfassung der

augustinischen Trinitätsmetaphysik und der damit verknüpften protologischen
Anthropologie. Mit diesem ihrem Hinweis auf die augustinische Prägung des

eine protologische Anthropologie aufweisenden St. Trudpeter Hohen Liedes

liefert Wisniewski einen wertvollen Ansatz zur bislang ausgeklammerten oder

nur unbefriedigend geführten theologischen Erschließung dieses bedeutsamen

mittelalterlichen Werkes.
3. Ebenfalls auf das St. Trudperter Hohe Lied geht Irene Berkenbusch ein,

indem sie dieses Werk einem Vergleich mit dem ebenfalls aus dem 12.

Jahrhundert stammenden, in Nonnenkreisen weitverbreiteten Speculum Virginium
unterzieht, um die Verwandtschaftsfrage des «mystischen Gedankenguts» (44)
dieser «pädagogischen Handbücher für Ordensfrauen» (ebd.) zu klären. Eine
wesentliche Parallele zwischen dem St. Trudperter Hohen Lied und dem
Speculum Virginium besteht nach Berkenbusch in der Tradierung augustinischen
Gedankengutes, indem in beiden Werken die unio mystica in einem «das rein
individuelle Interesse übersteigenden umfassenden Sinn» (47) verstanden wird,
nämlich «vor den Sündenfall zurückzuführen und die ursprüngliche
Schöpfungsordnung der ungeteilten Einheit zwischen Schöpfer und Geschöpf
wiederherzustellen» (ebd.). Wenn auch die Rückkehr der Seele zu Gott als ihrem
Schöpfer in beiden Werken in ähnlicher Weise betont wird, so liegt nach

Meinung von Berkenbusch nun aber ein entscheidender Unterschied darin, daß

das Speculum Virginium vorwiegend darauf bedacht sei, den Ordensfrauen die

Askese und einzelne Tugendstufen in Erinnerung zu rufen, während es dem
St. Trudperter Hohen Lied vorrangig um differenzierte Aussagen zur Imago Dei

des Menschen als Folge der Vereinigung der Seele mit Gott ginge (vgl. 49 ff.).
Die «unterschiedliche theologisch-philosophische Grundauffassung und

Zielsetzung» (53) der beiden Werke, der ein je unterschiedliches Verständnis der

Imago Dei, der Castitas und der sieben Gaben des Hl. Geistes zugrundeliegt
(vgl. 48-57), veranlaßt Berkenbusch, im Speculum Virginium eher einen päd-



532 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

agogischen Traktat zu sehen, während das St. Trudperter Hohe Lied eine

philosophisch-theologische Abhandlung darstelle (vgl. 60). Von einer geistigen
Verwandtschaft zwischen den beiden Werken ist demzufolge «nur sehr bedingt
zu sprechen, von einer direkten Abhängigkeit erst recht nicht» (ebd.). Der von
Berkenbusch versuchte Aufweis einer pädagogisch-moralischen Intention des

Speculum Virginium im Gegensatz zu einer eher philosophisch-theologischen
Absicht des St. Trudperter Hohen Liedes (vgl. 48) wirkt wenig überzeugend.
Die von der Autorin wiederholt vorgenommene Ausdividierung der beiden
Werke in einen pädagogischen Traktat auf der einen und in eine philosophischtheologische

Abhandlung auf der anderen Seite, in ein konkret pragmatisches,

von einer dualistischen Sichtweise geprägtes Speculum Virginium einerseits

(vgl. 56f.; 59) und ein philosophisch-idealistisches und eher synthetisch
gedachtes St. Trudperter Hohes Lied andererseits (vgl. ebd.) läßt sich in keiner
Weise aufrechterhalten. Der Hinweis darauf, daß das Speculum Virginum
ausführlich von den sieben Gaben des Hl. Geistes als einem in der damaligen Zeit

rege diskutierten theologischen Thema handelt, eingehend ethische Fragen
bespricht (wie Berkenbusch, 58, ja selber feststellt) und in einem Exkurs eine
kurze aber dezidierte Zwei-Naturen-Lehre darlegt, mag genügen, um die These

von Berkenbusch in dieser Hinsicht deutlich zu korrigieren.
4. In ihrem Aufsatz Versinnlichte Transzendenz bei Mechthild von Magdeburg

(vgl. 61—88) versucht Margot Schmidt, die reiche Bildlichkeit im Werk Mechthilds

theologisch aufzuschlüsseln. Anhand der im Fließenden Licht der Gottheit
zahlreich auftretenden Bilder vom Duft, von der Braut und von der akustischen

Vorstellung der Musik gelingt es Schmidt auf überzeugende Art nachzuweisen,
daß Mechthild von Magdeburg für ihre theologischen Aussagen sich einzelner,
der christlichen Tradition entlehnter Bilder bedient, «die in der Art ihrer
Anwendung die Schärfe des Gedankens pointieren» (62), indem sie

komplexe theologische Sachverhalte bildhaft vor Augen führen. Ganz in Anlehnung
an die theologische Tradition, von der Mechthild offensichtlich beste Kenntnis
besitzt, erfährt das hier als ein Beispiel genannte Bild vom Duftgefäß im

Fließenden Licht der Gottheit eine christologische Ausrichtung, indem es die
erlösende Liebeskraft der Gottheit versinnbildlicht, die in Kontrast steht zum
Essiggefäß, welches Zeichen der erlösungsbedürftigen menschlichen Natur ist

(vgl. 65). Eine zweite Anwendung findet das Bild vom Duftgefäß im
Zusammenhang mariologischer Aussagen Mechthilds, indem es dort die Aufgabe
Marias als Gottesgebärerin veranschaulichen soll. Die bildhafte Vorstellung
Mechthilds, daß Maria durch das neunmonatige Austragen des Gottessohnes

göttlichen Duft ausströme, läßt erahnen, daß Mechthild es auf vorzügliche
Weise verstanden hat, theologische Sachverhalte, wie in diesem Fall die

herausgehobene Stellung Marias als Mittlerin aller Gnaden, in eine bildhafte Sprache

überzuführen und ihnen dadurch zu einer notwendigen Konkretion zu
verhelfen.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 533

5. Wichtige Hinweise, die im Zusammenhang mit einer umfassenden

Erforschung der Vitenschreibung und der sog. Visionsliteratur künftig
aufzunehmen, aufzuarbeiten und im einzelnen zu erproben sein werden, nennt der
Aufsatz von Siegfried Ringler: Gnadenviten aus süddeutschen Frauenklöstern des

14. Jahrhunderts - Vitenschreibung als mystische Lehre. Dem weitverbreiteten
Fehlschluß entgegentretend, die dürftige Überlieferung der vorwiegend in
süddeutschen Dominikanerinnenklöstern entstandenen sog. Nonnenviten sei auf
deren mangelnde Qualität zurückzuführen, wirft Ringler zu Beginn die berechtigte

Frage auf, ob die gemeinhin geäußerte Skepsis gegenüber diesen Frauen,
die in den Schwesternbüchern zu Wort kommen und die «ihren eigenen
selbstverantworteten Weg zu Gott» (90) suchen, nicht mit ein Grund dafür sein

könnte, daß diese Nonnenliteratur keine breitere Überlieferung gefunden hat.

Anhand der Gnadenvita des Engelthaler Klosterkaplans Friedrich Sunder, die
nach Ringler «als ein Teil der Nonnenliteratur» (91) gelten darf und als ein
«Schlüsselstück» (ebd.) zu deren Verständnis zu sehen ist, konzentriert sich

Ringler im folgenden auf die Frage nach der Form der Vitenschreibung
(vgl. 91 ff.). Den an anderer Stelle ausführlich reflektierten Problemkreis
historischer und literarischer <Wirklichkeit sog. frauenmystischer Literatur4 greift
Ringler erneut auf und postuliert, «als Grundlage allen Umgangs mit
Nonnenliteratur» sei «grundsätzlich vom Literaturcharakter des Werkes auszugehen»

(94), was weitere wissenschaftliche Fragestellungen nicht ausschließe,
sondern vielmehr zu solchen hinführe (vgl. ebd.). Daß die Nonnen in Form von
Visionen geschrieben haben, hat nach Ringler konkrete soziologische
Beweggründe, die darin bestehen, daß einer Frau einzig der visionäre Bereich zustand,

um sich öffentlich zu äußern, und ihr nur als Visionärin Gehör zuteil wurde

(vgl. 96 f.). Am Beispiel der Christine Ebner gibt Ringler sodann zu bedenken,
daß solch kühne Aussagen, wie sie von der Engelthaler Nonne gemacht wurden,
«nur in einer Form: in der Form der beglaubigten Vision» (96) geschehen
konnten. Von der Form der (Gnaden-) Vitenliteratur auf deren Inhalt übergehend,

kann Ringler anhand der Offenbarungen Christine Ebners aufzeigen, daß in
dieser Schrift auf indirekte Weise Stellung zu zeitgenössisch viel diskutierten
Fragen bezogen und dezidiert eine Lehre vermittelt wird (vgl. 98 f.). Im Fall der
Christine Ebner zeichnet sich diese Lehre nach Meinung von Ringler nun
dadurch aus, daß sich hier zwei Gottesbilder gegenüber stehen, indem Gott in
den Visionen dieser Nonne sowohl als strenger Richter als auch als Liebender
auftritt. Das Bemerkenswerte will Ringler darin sehen, daß Christine «in geradezu

leidenschaftlichem Bemühen» (100) ein anderes Gottesbild entwickelt,

4 Vgl. Siegfried Ringler, Die Rezeption mittelalterlicher Frauenmystik als wissenschaftliches

Problem, dargestellt am Werk der Christine Ebner, in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg.
von Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer, Ostfildern/Stuttgart 1985, 178-200, bes.

182-186.



534 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

indem sie das im Glaubensalltag dominierende Bild von Gott als dem Richter

«zwar nie ausdrücklich negiert, aber fortlaufend mehr und mehr durch ein
anderes ersetzt, das anstelle der Macht die Minne und Barmherzigkeit sehen

läßt» (100). Während Ringler mit seinen Bemerkungen zum Gottesbild Christine

Ebners anhand ihrer Offenbarungen äußerst innovativ wirkt, indem er
wertvolle Hinweise zu einem in diesem Zusammenhang bislang gänzlich
vernachlässigten Thema vorlegt, vermag sein Vorschlag, die Engelthaler Werke auf
dem Hintergrund von Eckharts Position zu lesen, nicht bloß nichts Neues zu

bieten5, sondern muß angesichts der Verschiedenheit der literarischen Gattungen

dieser Schriften als unzulässig zurückgewiesen werden.6 Anstatt die
Nonnenliteratur erneut dem schielend-wertenden Blick auf die Schriften Eckharts

auszuliefern, wird man künftig vermehrt ihre narrative Struktur in Rechnung zu

stellen haben, um Ringlers Vermutung, es handle sich bei diesen von Nonnen
verfaßten Schriften um eine narrative Theologie, die in einer narrativen
Pädagogik vermittelt werde (vgl. 104), eingehend überprüfen zu können.

Die einzelnen Beiträge, die zum Teil mit erhellenden Ergebnissen aufwarten

und richtungsweisende Ansätze zu einer umfassenderen Erforschung sog.

mystischer Literatur anbieten, können nicht darüber hinwegtäuschen, daß der
Dokumentationsband nicht ganz das hält, was er versprochen hat: Indem es die

Autorinnen und Autoren unterließen, in ihren Beiträgen überhaupt Bezug auf
Eckhart zu nehmen, hat die vormals angestrebte Konfrontation der genannten,
im einzelnen untersuchten Werke mit Schriften Eckharts erst gar nicht
stattgefunden.

Béatrice Acklin Zimmermann

Rudolf Haubst/Heinrich Pauli: Nicolai de Cusa Sermones I (1430-1441).
Fase. O: Praefatio generalis, Praefatio ad tomum I, Indices. - Hamburg: Meiner
1991. i-lxix + 453-547 S. (Nicolai de Cusa Opera omnia XVI, fasc. 0).

Das Predigtwerk des Cusanus umfaßt 293 Sermones aus den Jahren 1430 bis
1463. Die Geschichte der Edition der Predigten beginnt mit Cusanus selbst, der
seine Predigten aufzeichnete. Aufzeichnungen in seiner eigenen Hand sind in
Cod. Cus. 220 erhalten. Die allermeisten Predigten bis zum Jahre 1459 sind in
den codices Vat. lat. 1244 und 1245 transkribiert. Bis September 1456 wurden
diese Sammlungen eigenhändig durch den Kardinal korrigiert.

5 Dies versuchte bereits Otto Langer, Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu
Meister Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenfrömmigkeit seiner Zeit, München
1987.

6 Zur Kritik an Langers Vorgehen vgl. die Rezension von Nikiaus Largier, in:
FZPhTh 36 (1989) 212-218.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 535

Sammlungen der Predigten sind in einem Magdeburger Kodex, in der
Biblioteca Laurenziana zu Florenz, in den Klöstern Subiaco und Schönau und in
der Mainzer Kartause (1446) erhalten. Schon 1452 begannen die Tegernseer
Benediktiner die in den Codices Clm 18712 und Clm. 18711 erhaltenen
Predigten zu sammeln. Auch eine Salzburger Handschrift stammt aus dieser Zeit.
Drei Predigten und zwei Exzerpte sind in der 1487 im Kartäuserkloster zu Erfurt
entstandenen, nunmehr Eislebener Handschrift 960 erhalten.

Bereits 1514 sind die Predigten des Cusanus im Druck erschienen. In jenem
Jahr gab der bekannte Humanist Jacques Lefèvre d'Etaples in Paris drei Bände
der Werke des Nikolaus heraus. Im zweiten Band werden unter dem Titel
Excitationes Auszüge aus den beiden Vatikanischen Codices der Predigten in
zehn Bücher eingeteilt. Die Basler Ausgabe von 1565 übernahm diesen Text.
Eine Auswahl daraus wurde von F. A. Scharpff ins Deutsche (1862) übersetzt.

Zur Vorgeschichte der von der Heidelberger Akademie in Auftrag gegebenen

Gesamtedition der Predigten gehört die Ausgabe ausgewählter Predigten in
den Sitzungsberichten der Akademie unter dem Titel: Cusanus-Texte: I.
Predigten. Herausgegeben wurden: 1 (1929) <Dies sanctificatus> vom Jahre 1439

von E. Hoffmann und R. Klibansky; 2-5 (1937) vier Predigten im Geiste Eck-
harts von J. Koch; 6 (1940) die Auslegung des Vaterunser in vier Predigten von
J. Koch und H. Teske. Das 7. Heft (1942) enthält Josef Kochs Kritisches
Verzeichnis sämtlicher Predigten, das grundlegende Untersuchungen über die Datierung,

Form, Sprache und Quellen der Predigten beinhaltet.
1950 wurde Rudolf Haubst mit der kritischen Edition sämtlicher Predigten

in den Nicolai de Cusa Opera Omnia beaufgetragt. Für die wissenschaftliche

Ausfuhrung der Edition der Predigten wurde 1960 das Institut für Cusanus-

Forschung an der Katholischen Theologischen Fakultät Mainz errichtet. Nach
intensiven Vorbereitungen ist 1970 das erste Heft des ersten Bandes der
Gesamtausgabe erschienen. Das Institut wurde 1981 nach Trier verlegt.

Die Edition der Predigten wird in vier Bände eingeteilt: I. Sermones 1-26,
A.D. 1430-1441; II. Sermones 27-121, A.D. 1443-1452; III. Sermones 122-
203, A.D. 1452-1455; IV. Sermones 204-293, A.D. 1455-1463. Die Bände

entsprechen den Bänden XVI—XIX der Heidelberger Ausgabe. Der zweite
Band ist bereits im Erscheinen. Der dritte Band ist in Vorbereitung.

Das hier zu besprechende Heft schließt den Band I ab. Es enthält zwei von
Rudolf Haubst verfaßte Einleitungen und die von Heinrich Pauli zusammengestellten

Indices zum ersten Band. Die erste, allgemeine Einleitung behandelt
sechs Themen: (1) Cusanus' Selbstverständnis als Prediger; (2) die früheren

Ausgaben und Übersetzungen der Predigten; (3) die handschriftliche Überlieferung;

(4) Cusanus' eigene Predigtaufzeichnungen; (5) die Chronologie der

Predigten; (6) die Editionstechnik. Die spezielle Einleitung untersucht die

Entwicklung der Predigten bis 1441. Tabulae declarativae vergleichen (1) die



536 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Numerierung nach Koch mit der neuen Ausgabe und verzeichnen (2) die Sigla
der Handschriften und Editionen, (3) Sammelstellen für die bei Cusanus oft
wiederkehrenden Begriffe, (4) die zitierte Sekundärliteratur und (5) die

Kürzungen.

Die Indices verzeichnen (1) die in den Predigten erwähnten Bibelstellen,
(2a) die von Cusanus zitierten Quellen, (2b) die von den Herausgebern
identifizierten Quellen des Cusanus sowie (2c) die Gelehrten, die zur Kenntnis der

Predigten beigetragen haben, (3) andere Namen, die in den Predigten vorkommen,

(4) die wichtigsten von Cusanus verwendeten Ausdrücke und (5) die

Handschriften, die von den Herausgebern benutzt wurden.

Die Einleitung bietet wichtige Beobachtungen bezüglich der Form der

Predigten und weist aufdie Bedeutung der frühen Predigten für das Denken des

jungen Cusanus hin. Zum ersten Punkt bemerkt Haubst, daß Cusanus sich beim
Aufbau seiner Predigten zunächst an die Regeln der mittelalterlichen Arsprae-
dicandi hielt, indem er ein biblisches Thema vorausschickte, sodann Gottes
Beistand anrief und danach in das Thema einführte, um dessen Darlegung in

(durchweg) drei Predigtteile zu gliedern. Schon von 1432 an aber skizzierte er oft
schon sogleich nach der Nennung des Themas kurz die Hauptinhalte. Weiterhin
bemerkt Haubst, daß Cusanus seine Predigt-Entwürfe durchweg in Latein
verfaßte. Vor Geistlichen sowie später als Kardinal in Rom trug er sie in Latein vor.
Vor dem Volke formulierte er frei (nach memorialia) in seiner deutschen

Muttersprache.

Bezüglich des cusanischen Denkens vor De docta ignorantia bietet die Ausgabe

die Grundlage für eine neue Sicht der Entwicklung. Die bisherigen
Untersuchungen zur Entwicklung der Philosophie des Cusanus zwischen 1430

und 1440 werden durch die Tabulae declarativae und Indices zu Band I der

Predigten überholt.

Die Gewährsmänner des jungen Cusanus sind unter den Kirchenvätern
Augustinus, Hieronymus und Pseudo-Dionysius. Von den vorscholastischen
Autoren sind Johannes Scotus Eriugena, Thierry von Chartres und Bernhard
von Clairvaux zu nennen. Ais Vertreter der Hochscholastik finden wir nicht nur
Thomas, Bonaventura, Albert und Eckhart, sondern auch Wilhelm von Auvergne,

Hugo von Straßburg und Nikolaus von Lyra. Von den spätscholastischen
Schriftstellern sind Nikolaus Oresme, Pierre d'Ailly und Johannes Gerson
weniger wichtig als Gerhard von Zutphen, Wilhelm Peraldus, Wilhelm von
Lanicia und Nikolaus Jauer. Zu dieser Zeit schöpfte Cusanus seine Kenntnis des

Piatonismus weniger aus Proklos als vielmehr aus dem mittelalterlichen Piaton,
Hermes Trismegistus, Zoroaster und den Oracula Sibillina.

Für die Frage nach Cusanus' geistiger Entwicklung ist die Feststellung
wichtig, daß die von Koch als Nr. 19 gezählte und auf das Jahr 1440 angesetzte
Predigt die früheste erhaltene Cusanus-Predigt ist. In dieser Predigt griff Cusa-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 537

nus nicht nur einzelne Elemente des Denkens des katalanischen Philosophen
Ramon Lull auf, sondern Gedanken, die für sein Philosophieren systembildend
wurden.

Von der lullschen analogia Trinitatis in der Schöpfung, die der Predigt I
zugrunde liegt, zeigt Cusanus in der darauffolgenden moselfränkischen
Vaterunser-Erklärung die Dreieinheit in der menschlichen Selbsterfahrung auf. In De
docta ignorantia verbindet er beide Richtungen, indem er den suchenden Geist
auf den dreieinen Gott als principium, medium und finis von allen Dingen
hinlenkt.

Charles Lohr

Daniel Deckers: Gerechtigkeit und Recht. Eine historisch-kritische Untersuchung

der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). Freiburg
i.Ue.: Universitätsverlag; Freiburg i.Br. : Herder 1991. 428 S. (Studien zur
theologischen Ethik 35).

Daniel Deckers legt eine hervorragende Analyse der Gerechtigkeitslehre
des spanischen Dominikaners Francisco de Vitoria vor und schließt damit
sowohl in der Vitoria-Forschung wie auch in der Forschung zur Geschichte der
Ethik und Politik eine große Lücke. Die Arbeit von Deckers stellt darüber
hinaus einen sehr wertvollen Beitrag zum Gedenkjahr der europäischen
Entdeckung Amerikas dar. Das Buch besticht in seiner Verbindung von präziser
systematischer Analyse mit kenntnisreicher zeitgeschichtlicher Einordnung der
Texte Vitorias. Damit entgeht es der Gefahr, aus allzu großer Systematisie-
rungssehnsucht die Texte in ihrer historischen Authentizität zu entstellen. Die

streng systematische Darstellung der Gerechtigkeitslehre Vitorias durch Dek-
kers findet in der Tatsache ihre Rechtfertigung, daß Vitoria seine Lehre vor
allem als Kommentar zur Secunda secundae von Thomas von Aquin entwickelte
und dabei dem systematischen Duktus des Aquinaten folgte. Dennoch versteht
es der Autor, die Texte Vitorias in ihrer geschichtlichen Relevanz verständlich
zu machen, manchen Widerspruch in der Argumentation durch Hinweise auf
historische Umstände zu erklären und so dem Versuch der systematischen

Harmonisierung zu entgehen.
Deckers Arbeit umfaßt zwei Hauptteile. In einem ersten Hauptteil erarbeitet

er die theoretischen Grundlagen der Gerechtigkeitslehre Vitorias (S. 23-
193); der zweite Hauptteil bringt eine systematische Entwicklung und
Ausarbeitung der Gerechtigkeitslehre anhand der Themenbereiche: Eigentumslehre,
Wirtschaftsethik, Staatslehre und Völkerrecht (S. 197-400).



538 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Der erste Hauptteil besteht aus zwei Kapiteln, wobei im ersten die
tugendethischen (S. 28-67) und im zweiten die rechtsphilosophischen Grundlagen von
Vitorias Gerechtigkeitslehre dargestellt und analysiert werden. Dabei zeigt
Deckers auf der Folie der Texte von Thomas auf, daß Vitoria dessen

Gerechtigkeitslehre hauptsächlich in drei Punkten modifiziert:
Erstens fügt der Salmantiner Theologe der bei Thomas nicht weiter

ausgeführten Ansicht, der Mensch sei per se nicht ad bonum alterius ausgerichtet, die

weitergehende These an, der Mensch verfüge nur über eine inclinatio ad bonum

proprium, woraus sich das anthropologische Dilemma ergebe, daß der Mensch
als Mängelwesen notwendig auf ein Leben in Gemeinschaft angewiesen sei,

andererseits aber die entsprechenden natürlichen Vorraussetzungen dazu nicht
mitbringe (S. 53). Auf diesem anthropologischen Dilemma, so Deckers, beruht
für Vitoria die Notwendigkeit der Gerechtigkeit als einer für das Überleben der
Gemeinschaft und des Individuums sittlichen Grundhaltung (S. 57). Interessant
scheint mir dabei, daß Vitoria aus einer pessimistischen Anthropologie nicht
direkt, wie später Hobbes, die Notwendigkeit der Staatsgewalt folgert, sondern
damit nur auf die Notwendigkeit der Gerechtigkeit als individueller sittlicher
Grundhaltung schließt.

Zweitens legt Vitoria im Vergleich zu Thomas eine Neubegründung der
Naturrechtslehre vor, die sich vor allem auch kritisch von den sogenannten
Nominalisten absetzt, was Deckers als Versuch einer Mittelposition zwischen
den «Extremen» (S. 102) des «theologischen Positivismus» und des «Rationalismus»

wertet, wobei er durch die Herausarbeitung der zeitgeschichtlichen
Relevanz der Thesen des «theologischen Positivismus» für die Ungläubigen in
der Neuen Welt die zunächst «reaktionär» scheinenden naturrechtlichen
Bemühungen Vitorias als Verteidigung der Rechte der Ungläubigen zu würdigen
weiß. Wird in einer theologischen Reduktion Recht und Gerechtigkeit an den
Stand der Gnade gebunden, dann haben die Ungläubigen keine iustitia und kein
dominium, und dann ist die Conquista in pauschaler Weise theologisch
legitimiert. Das Problem der Rechte der Ungläubigen begann in der Theologiegeschichte

nicht mit der Entdeckung der Neuen Welt, worauf Deckers auch
hinweist. Die von Deckers angesprochene Problematik kann auch an die der

Entdeckung der Neuen Welt vorausgehenden Texte, die den Ungläubigen aus

soteriologischen Überlegungen das dominium absprechen, herangetragen werden.

Drittens weist Deckers nach, daß wir bei Vitoria nebst einem objektiven
Verständnis von ius eine Wende zu einem subjektiven Gebrauch des Terms
feststellen können, was für die systematische Entwicklung der Gerechtigkeits-
iehre Vitorias weitreichende Konsequenzen hat. Diese Interpretation ist wohl
die wichtigste von Deckers herausgearbeitete Modifikation der Gerechtigkeitslehre

des Thomas von Aquin durch Vitoria. Nach einer breiten Darstellung des

status quaestionis der Historiographie der Individualrechtstheorie kommt Dek-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 539

kers zum Schluß, daß Vitoria eine wichtige Stellung in der Entwicklung der

Begründung von Individualrechten zukommt. Von einem subjektiven
Verständnis von ius, angewandt auf dominium, kommt Vitoria zu einem naturrechtlich

begründeten individuellen Eigentumsrecht, das nach dem Sündenfall durch
eine vertragstheoretische Begründung der Eigentumsordnung seinen
Fortbestand findet. Durch die naturrechtliche und vertragstheoretische Zweistufigkeit

der Begründung des Eigentums entgeht die Eigentumstheorie Vitorias der

Gefahr, daß sie vertragstheoretisch ein Recht zu begründen versucht, das für die

Vertragspartner vorausgesetzt werden muß. Weil das dominium ein Individualrecht

ist, das nach Vitoria auch nach dem Sündenfall fortbesteht, muß die

Eigentumsordnung als divisio rerum vertragstheoretisch geregelt werden.
Zum zweiten Hauptteil: In vier Kapiteln arbeitet Deckers die systematische

Entwicklung der vitorianischen Gerechtigkeitstheorie anhand folgender
Themenbereiche heraus: Eigentumslehre (Kap. 3, S. 206—241), Wirtschaftsethik
(Kap. 4, S. 242-272), Staatslehre (Kap. 5, S. 273-341) und Völkerrecht (Kap. 6,
S. 342-394). Dabei sind systematische Analyse und kontextbezogene Lektüre
meisterhaft verwoben. Vor allem zum ersten Themenbereich, zum Eigentumsrecht,

vermag der Autor durch eine historische Situierung der Eigentumslehre
Vitorias und der von ihm bekämpften Ansichten Fitzralphs in den Kontext der

Conquista die systematische Analyse zu bereichern. Dabei stellt der Autor mit
großem historischem Sensorium dar, wie die in kirchenreformatorischem Kontext

«subversive» Theorie von Fitzralph im Kontext der Conquista zu einer

«Rechtfertigungsideologie» der conquistadores werden kann.1 Vitorias
individualrechtliche und vertragstheoretische Begründung der Eigentumsordnung werden

so auch zu einem Instrument im Dienste der insulani. Ihre infidelitas stellt
aufgrund dieser Eigentumstheorie keinen Rechtfertigunsgrund der Conquista

dar, das dominium der Ungläubigen kann ihnen nicht zum vornherein abgesprochen

werden. Vitorias vertragstheoretische Eigentumstheorie bricht auch mit
der feudalrechtlichen Begründung der Conquista durch Papst oder König als

1 Etwas tendenziös wirft Vitoria die C«»^a/V«-Legitimation kirchenreformatori-
schen Texten vor, die solche Konsequenzen nie problematisiert haben und bei denen sich
andere hinreichende Argumente finden könnten, um gegen die Conquista zu argumentieren.

Deckers folgt in seiner Darstellung der Tendenz Vitorias. Die eigentliche
Legitimation der Conquista schöpfte aber vor allem aus traditionellen Texten der papalistischen
Kanonistik. So war für das Spätmittelalter ein Text von Hostiensis wichtig, wonach die
Heidenvölker mit der Übertragung aller Macht von Christus auf den Papst jegliche
Jurisdiktion und jegliches Dominium verloren hätten (vgl. Hostiensis, Super III Decretalium.
Ed. 1581,128 rb.). Es ist denn auch diese Meinung des Hostiensis in etwas abgeschwächter
Form, die Gregorio Lopez gegen Vitoria ins Feld führte. Vgl. den Traktat Lopez' gegen
Vitoria in: Luis Alonso Getimo (ed.), Relecciones Teologicas... II. Madrid 1934, besonders
S. 536 ff.



540 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

domini mundi, womit ein weiteres Rechtfertigungsmodell früherer Debatten um
die Rechtmäßigkeit der Eroberung von Gebieten der Ungläubigen mit Vitorias
Lehre dahinfällt.2

Im Kapitel zur Wirtschaftsethik zeigt der Autor auf, daß Vitoria nicht auf
die vertragstheoretischen Grundlagen seiner Gerechtigkeitslehre zurückgreift,
sondern nur naturrechtlich argumentiert. Dasselbe gilt für seine Staatslehre, wo
er auf überwiegend naturrechtlicher Grundlage konsequent monarchistisch

argumentiert. Bedenken wir die Tragweite dieser zwei Gebiete, dann müßte
doch angemerkt werden, daß die individualrechtliche Modifikation der
traditionellen Gerechtigkeitslehre von Vitoria noch nicht in ihren möglichen
Konsequenzen expliziert wurde und nicht überschätzt werden sollte. Vitoria greift
zwar in seiner Theorie des ius gentium und in der Staatslehre, so wie sie im
Ja»«?<z-Kommentar vorliegt, aufdie consensus-Lehre zurück; dies steht jedoch im
Widerspruch zum Hauptteil seiner Staatslehre.

Ich weiche in einigen Punkten von Deckers Interpretation und historischer

Gewichtung ab und möchte folgende Bemerkungen als Diskussionsbeiträge hier
anführen.

1) Deckers kommt nach einem kurzen Exkurs über die mittelalterliche
Kommentierung der Sentenzen des Petrus Lombardus, in denen eine systematische

Erörterung der Gerechtigkeitslehre und der Ethik überhaupt fehlt, zu
einer positiven Wertung des Neuansatzes Vitorias, theologische Ethik als

Kommentar zur Summa theologiae von Thomas zu betreiben, zumal Vitoria in einigen
Punkten über das thomasische System hinausgehe und es an Alternativen zu
Thomas' Synthese gefehlt habe (S. 39). Hier sei die Bemerkung erlaubt, daß,
historisch betrachtet, die thomasische Synthese den Entwicklungen und
Brüchen schon des 14. Jahrhunderts und den strengeren wissenschaftlichen
Ansprüchen nicht mehr genügte und von nahmhaften Denkern überwunden wurde,

was durchaus zu einer Bereicherung der Theologie führte. Gerade auf der
leeren Folie der Sentenzen von Petrus Lombardus entwickelten zum Beispiel
Duns Scotus und Ockham ihre originellen Neuansätze, was bei der Textvorlage
der Summa theologiae für Vitoria nicht mehr in dem Maße möglich war. Vitorias
Option, seiner theologischen Ethik die Summa von Thomas zugrundezulegen,
ist deshalb weniger ein notwendiger Neuansatz als eine für die theologische
Ethik folgenschwere Fixierung und Verengung auf Thomas von Aquin in einer
Zeit, wo die theologische und philosophische Ethik aus einem breiten Fundus

von antikem und mittelalterlichem Textmaterial schöpfen konnte. Man begegnet

denn auch den Brüchen in der Synthese von Thomas im Kommentar

2 Ich denke e.g. an die Argumente Johannes Falkenbergs gegen Paul Vladimiri in der
Diskussion zwischen dem Deutschen Orden und Polen um die Macht über heidnische
Gebiete im heutigen Polen und Litauen. Vgl. J. Falkenberg, Liber de doctrina potestatis
pape et imperatoris. E. Weise (ed.), in: Staatsschriften des Deutschen Ordens in Preussen im
15. J'ahrhundert I. Göttingen 1970, S. 175-228.



Besprechungen - Re2ensionen - Comptes-rendus 541

Vitorias auf Schritt und Tritt, und da, wo Vitoria über Thomas hinausgeht,
kommt es zu Spannungen mit den von Thomas übernommenen Lehren.3
Aufgrund seiner positiven Bewertung der Kommentierung des Textes von Thomas
und dem direkten Vergleich Thomas von Aquin — Francisco de Vitoria unterliegt

Deckers meiner Meinung nach dann einer optischen Täuschung, wenn er
Brüche zwischen Thomas und Vitoria als «epochal» bezeichnet, ohne zu bedenken,

daß diese Brüche vor Vitoria erfolgt sind und sich bei ihm nur aufder Folie

von Thomas als solche ausnehmen.4 Anstatt den Neuansatz Vitorias zu betonen,
könnte auch aufgezeigt werden, wie in verschiedenen Punkten der Text von
Thomas Vitoria daran hindert, den individualrechtlichen Neuansatz konsequent

in seine Gerechtigkeitslehre einzuarbeiten.

2) Zwischen dem Verständnis vom Individuum als Träger individueller
Rechte, so wie es Deckers dem Text Vitorias entnimmt, und den systematischen
Ausarbeitungen der Gerechtigkeitslehre ohne Einarbeitung dieser Individualrechte

in der Wirtschaftsethik und der Staatslehre besteht eine Spannung, die

umso größer wird, je mehr wir die vertragstheoretischen und konsensethischen
Elemente der Theorie von Vitoria betonen wollen. Es stellt sich deshalb die

Frage, ob Deckers den individualrechtlichen Ansatz Vitorias nicht überbetont.
Deckers meint, der Mensch werde durch das Verständnis von dominium als

Individualrecht zum «Träger vorpositiver, natürlicher subjektiver Rechte»

(S. 189), und die Gerechtigkeit erscheine als «Tugend sozialer Institutionen
(Rawls) gegenüber dem Individuum als Träger natürlicher subjektiver Rechte»

(S. 191). Diese Interpretation scheint mir den Text Vitorias etwas zu strapazieren.

Wenn ich richtig lese, so entwickelt Vitoria keine allgemeine Theorie
individueller Rechte, sondern lediglich auf einem systematischen Nebengeleise
eine Eigentumstheorie, die dominium im Sinne eines ius versteht. Es handelt sich

um ein einziges Recht, das Recht auf Eigentum. Daraus entwickelt Vitoria im
Anschluß an Summenhardt, wie Deckers aufzeigt, eine vertragstheoretische
Begründung der Eigentumsordnung, die jedoch für andere Rechte und vor
allem für die Staatslehre im System Vitorias entweder unerheblich bleibt oder zu

Widersprüchen führt. Ist Vitoria nicht weit entfernt von den individuellen

3 Deckers selbst weist auf mehrere solche Brüche hin, vgl. S. 87, 215, 283 f., wertet sie

jedoch eher positiv als Fortschritt gegenüber Thomas von Aquin.
4 Vgl. etwa S. 371. Die Betonung der consensus-Theorie ist zwar im Vergleich zu

Thomas neu. Wenn wir jedoch die im Zuge des Konziliarismus entwickelten Konsens-
Theorien des 14. und 15. Jahrhunderts in den Blick nehmen, stellt Vitorias Konsenstheorie

meiner Meinung nach keinen epochalen Bruch mehr dar. Vgl. e.g. Nicolai de Cusa, De
Concordantia Catholica III, iv (Ed. Kallen, S. 347f.) : «Per viam enim voluntariae subiectionis et

consensus in praesidentiam praelationes concordantiales rectae et sanctae constitutae sunt in omni
dominandi specie. Omnis enim violentia iuri obviât. Obtemperare enim regibus est exgeneralipacto
humano omnis superioritas ordinata ex electiva concordantia spontaneae subiectionis exoritur, et

quod populo illud divinum seminarium per communem omnium aequalem nativitatem et aequalia
naturalia iura inest...»



542 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Freiheitsrechten der Neuzeit und den auf sie verpflichteten Institutionen, wie
sie Rawls anspricht? Fällt Vitoria in der Ausarbeitung seiner Gerechtigkeitslehre

nicht sogar hinter ältere konziliaristische Ansätze zurück, die das Recht des

Individuums nicht nur als soziales Recht auf Eigentum, sondern als politisches
Recht auf Mitbestimmung aufgefaßt haben?

Die vorgebrachten Bemerkungen vermögen die hervorragende Qualität
von Deckers Arbeit in keiner Weise in Frage zu stellen. Im Gegenteil, sie sind

erst durch Deckers Vorarbeit möglich geworden und verdanken sich der klaren
und gehaltvollen Darstellung der wesentlichen Aspekte von Vitorias
Gerechtigkeitslehre. 5

Francis Cheneval

Matthias Jung: Das Denken des Seins und der Glaube an Gott. Zum Verhältnis
von Philosophie und Theologie bei Martin Heidegger. Würzburg: Königshausen

& Neumann 1990. 197 S.

Zu einer Zeit, als die Zunft im Philosophenstreit auf der Ebene von
Indizienbeweisen über Heidegger diskutiert, ist eine weitgehend werkimmanent
interpretierende Studie «Zum Verhältnis von Philosophie und Theologie bei

Martin Heidegger» entstanden. Wie schon die Arbeiten Emil Ketterings (Nähe.
Das Denken Martin Heideggers, 1987) und Günther Figals (Martin Heidegger.
Phänomenologie der Freiheit, 1988) betrachtet auch das Buch von Matthias

Jung die Mitte des Heideggerschen Denkens, die Seinsfrage, keinesfalls als

erledigt. Es konzentriert sich auf einen ihrer Aspekte und versucht sie damit
nachvollziebarer zu machen: Jung ist davon überzeugt, daß das Denken des

Seins «nur vor dem Hintergrund des Glaubens an Gott seiner eigentlichen
Sinnrichtung nach verstehbar» (10) wird. Der von Heidegger zur Bestimmung
des Verhältnisses von (christlichem) Glauben und Denken benutzte Begriff der
«Todfeindschaft» (147) dient ihm dabei als eine Art Leitbegriff. Dem Verf. geht
es nicht um theologische Nutzbarmachung der Philosophie Heideggers, sondern

darum, zu zeigen, daß ihre schwierige Nähe zum christlichen Glauben gerade
durch die tiefe Zäsur zustande kommt, die sie zwischen Glauben und Denken
legt. Der Nachvollzug einer Entwicklung, die als Auseinandersetzung zwischen

5 Die Arbeit von Deckers weist neben den unvermeidbaren Druckfehlern noch ein
paar größere Fehler auf. So ist auf S. 360 n° 57 ein Satzstück wiederholt und später noch
einmal eingefügt, was beim Lesen einige Verwirrung stiftet. Interessant, daß die
mittelalterliche Abschreibetechnik und der moderne Computer zu denselben Fehlern führen
können. Auch der letzte Satz der Arbeit (S. 399 f.) steht zweimal da. Die Quellenliste von
Deckers ist in sehr unüblicher Weise alphabetisch nach den Nachnamen der mittelalterlichen

Autoren geordnet.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 543

theologischen und philosophischen Motiven verstanden werden kann, läßt sich
nach Jung jedoch nur für den frühen Heidegger, bis zur Phase von «Sein und
Zeit», bewerkstelligen.

Der erste von insgesamt vier Teilen widmet sich den philosophischen
Anfängen Heideggers im Raum katholisch-neuscholastisch geprägten Denkens.
Die Frage nach dem Sein stellt sich dem Theologiestudenten erstmals in einer
Tradition, in der Seins- und Gottesfrage als zusammengehörig betrachtet werden

(14). Durch seinen theologischen Lehrer Carl Braig wird er aber auch auf
die Spannung zwischen Ontologie und spekulativer Theologie aufmerksam, in
die das neuscholastische Denken gerät. In wenigen Jahren vollzieht sich eine

Abkehr vom «System des Katholizismus», primär aus erkenntnistheoretischen
Gründen. Für das Verhältnis von Philosophie und Theologie folgt daraus

Heideggers Forderung nach einer scharfen Unterscheidung beider, mit der

Konsequenz eines methodischen A-Theismus der Philosophie. Der Verf. zeigt an
den frühen Schriften, wie in Heideggers Aneignung der neukantianischen und
der phänomenologischen Transzendentalphilosophie die Seinsfrage - Erbe
seiner neuscholastischen Herkunft - erhalten bleibt. Die methodische Distanz zur
Theologie, die strikte Trennung von Christentum und Metaphysik, schließt ein
Offenhalten metaphysischer Fragen nicht aus. Der sich dabei herausschälende

Metaphysikbegriff erhält seine Gestalt in der Auseinandersetzung mit Aristoteles.

Und dies wiederum geschieht vor dem Hintergrund der Beschäftigung
Heideggers mit der urchristlichen Lebenserfahrung, insbesondere dem pauiini-
schen Parusieverständnis. Formalisiert und universalisiert kann letzteres den

Kontrast abgeben zum griechischen Verständnis der Temporalität, die in ihrem
präsentisch verstandenen Anwesend-Sein des Vorhandenen als Verengung
bestimmbar wird.

Im zweiten Teil seiner Studie verfolgt Jung das Fortwirken der
Entmischungsarbeit Heideggers in «Sein und Zeit» (bes. in den §§ 1-8). Gegenüber
weltanschaulichen Bemühungen wird hier das Denken als wissenschaftliche

Philosophie bestimmt. Gegenüber den übrigen Wissenschaften wird es auf eine

grundlegendere Ebene gestellt, insofern Philosophie nach der Bedingung der

Möglichkeit jeglichen Bezugs zu Seiendem fragt. Die Theologie wird bei dieser

Verteilung den (ontischen) Wissenschaft?» zugeordnet; eine Konkurrenz mit
der (auf der ontologischen Ebene angesiedelten) Philosophie scheint damit
ausgeschlossen. Grundlegende Schwierigkeiten ergeben sich jedoch dadurch,
daß Fundamentalontologie als existenziale Analytik des Daseins verstanden

wird, weshalb sie als im Lebensvollzug des Philosophen verwurzelt zu denken ist

(87). Für Heidegger steht außerdem fest, daß die existentiell zu ergreifende
Seinsmöglichkeit für den Philosophen nur das Fragen sein kann, — welches mit
dem Glauben unvereinbar ist. Das Entweder-Oder von Glauben und Denken,
das sich zwangsläufig durch solche ontische Rückbindung des ontologischen
Fragens ergibt, steht im Widerspruch zu der prima facie schiedlich friedlichen



544 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie in Heideggers Hauptwerk.

Voraussetzung dafür, daß dieser Widerspruch erkennbar wird, ist Jungs

Option für ein Verständnis von «Sein und Zeit» im Sinne transzendentalen

Begründungsdenkens: Die Ontologie steht in einem «fundierenden Verhältnis
zu den Einzelwissenschaften» (91).

Vordem Hintergrund des bisher entfalteten Zusammenhangs geht der Verf.
in seinem dritten Teil daran, Heideggers Vortrag «Phänomenologie und Theologie»

von 1927 zu interpretieren. Der Vergleich zwischen den Lebensformen

Glauben und Denken wird von Heidegger einerseits vermieden, die Differenz
zwischen Theologie als positiver Wissenschaft und Philosophie als Fundamen-

talontologie andererseits herausgestellt. Die «massive Pointierung des

Unterschieds» (117) geht so weit, daß die Verschiedenheit als absolut bestimmt wird.
Heidegger kommt hierbei sein vom reformatorischen Denken beeinflußtes

Theologieverständnis entgegen. Das Positum der positiven Wissenschaft Theologie

ist deshalb die Christlichkeit, d.i. der Glaube als eine «Existenzweise, die
ihre Möglichkeit einer Offenbarung verdanken soll» (120). Ein daseinsanalytisch

aufzeigbares «religiöses Apriori» im Sinne Rudolf Ottos ist dabei
ausgeschlossen. Der Sinn und Zweck der Theologie ist einzig im Glauben zu suchen.

Zwischen Theologie und Philosophie gibt es kein Kontinuum; es bleibt nur die

Möglichkeit eines Sprunges (132). Der Glaube wird offenbarungstheologisch als

eine Existenzmöglichkeit des menschlichen Daseins betrachtet, die er funda-

mentalontologisch gar nicht sein kann. Der Verf. kann zeigen, daß Heidegger
um dieses Dilemma insofern gewußt hat, als er in «Phänomenologie und

Theologie» das in seinem Hauptwerk entwickelte Verhältnis von universaler

Ontologie und ontischen Wissenschaften entscheidend modifiziert: Das

Begründungsdenken von «Sein und Zeit» wird dadurch aufgegeben, daß der

Ontologie gegenüber den positiven Wissenschaften nun nicht mehr eine direk-
tive, sondern nur noch eine korrektive Funktion zugewiesen wird (144). Nur so

ist es möglich, der Theologie einen Sonderstatus einzuräumen.
Der letzte Teil der Studie verfolgt exemplarisch die Wirkungsgeschichte der

dargestellten Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie in der

Theologie Bultmanns. Aber der Verf. spricht von theologischer Nutzbarmachung,

insofern es Bultmann letztlich nicht um ein Gespräch zwischen Heideggers

Philosophie auf der einen Seite und der theologischen Selbstreflexion des

Glaubens auf der anderen Seite, sondern um Anwendung der fundamentalon-
tologischen Begrifflichkeit auf die Theologie geht. Die Übernahme des

zweigliedrigen Wissenschaftsbegriffs von «Sein und Zeit», die Unterscheidung der

ontologischen von den ontischen Wissenschaften soll die Wissenschaftlichkeit
der Theologie garantieren. Bultmann tut dies jedoch aus der Perspektive des ihm
vertrauten Vortrags «Phänomenologie und Theologie», demnach im Rahmen
der abgeschwächten Begründungsthese, und übernimmt damit das in Heideggers

Konzeption aufgezeigte Dilemma.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 545

Durch ihre präzise und unprätentiöse Diktion macht es Jungs Studie dem
Leser leicht, einen Einblick in das hochkomplexe Verhältnis Heideggers zur
Theologie zu gewinnen. Die Versiertheit des Verf. in beiden Bereichen,
verbunden mit dem Verzicht auf jede Form von Apologetik, macht die Stärke dieser
Arbeit aus. Sie hat deshalb die Chance, im Philosophenstreit nicht nur von einer
Seite gehört zu werden. Die philosophische Diskussion wird sich nun verstärkt
mit der Beziehung zwischen Heideggers Seinsbegriff und der paulinischen
Parusieerwartung zu beschäftigen haben. Die Theologie beider Konfessionen
wird mit dieser Schrift von die Aufgabe gestellt, ihre jahrzehntelange Anver-
wandlung Heideggerscher Philosophie neu zu überdenken.

Karl Werner Wilhelm

Florent Gaboriau: Edith Stein, philosophe. Paris: FAC-Editions 1989, 164 p.
(Collection «Avec»).

Beat W. Imhof: Edith Steinsphilosophische Entwicklung. Leben und Werk (Erster
Band). Basel-Boston: Birkhäuser Verlag 1987. Texte: pp. 17-218; notes:

pp. 219-338.

I

Florent Gaboriau, notamment connu pour sa «Nouvelle initiation philosophique»

en cinq volumes (1963—65), apporte sa contribution à la connaissance
de l'œuvre et de la pensée d'Edith Stein par une étude essentiellement centrée

sur ce que furent pour elle les rencontres avec Husserl et avec Thomas d'Aquin,
et en elle la confrontation entre ces deux maîtres. Après avoir été découverte,
décrite, honorée, la moniale de Cologne et d'Echt devient heureusement peu à

peu l'objet de la discussion philosophique. Un aspect de cette discussion s'est

matérialisé dans quatre livraisons de la «Revue thomiste» (Toulouse); ce sont ces

quatre longs articles que Florent Gaboriau a rassemblés et confiés aux Editions
FAC.

L'ouvrage se construit en fait en trois parties: une biographie (pp. 9-74), une

appréciation (pp. 76-105), qui est en réalité une discussion critique formulée par
un adepte fervent et averti de Thomas d'Aquin, enfin desprolongements (pp. 109-
156) où l'on propose un sens à donner à la tentative de concilier thomisme et

phénoménologie.



546 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Point n'est ici besoin de retracer l'itinéraire intellectuel et spirituel d'Edith
Stein; mais il est juste de remarquer l'originalité de la manière qu'a choisie

l'auteur de tout centrer sur deux rencontres qui déterminèrent cette existence:

celle de Husserl à Göttingen en 1911, et quelque dix ans après, celle de Thomas

d'Aquin, ménagée en particulier par le P. Erich Przywara.
Ces deux rencontres sont les deux versants d'une vie et les deux pôles d'une

philosophie, que finalement l'auteur ne discutera qu'en fonction de la «synthèse
inachevée» que représente à ses yeux «Endliches und ewiges Sein».

Cette perspective conduit nécessairement l'auteur à privilégier - peut-être
outre mesure - le texte de la «Festschrift» publiée dans l'Annuaire de l'école

phénoménologique à l'occasion des soixante-dix ans du Maître (1929): «La

phénoménologie de Husserl et la philosophie de Thomas d'Aquin. » Cette option
a le désavantage de ne retenir de la phénoménologie que la veine proprement
husserlienne, et dans le propos de Stein uniquement les thèses comparables à la

métaphysique thomiste.
Autrement dit, on parle d'Edith Stein philosophe sans véritablement faire

entrer dans le discours ses apports propres à la recherche phénoménologique,
soit antérieurs à la découverte de saint Thomas, soit déjà inspirés de la
spiritualité du Carmel: ni la thèse sur VEinfühlung, ni les recherches sur les Fondements

des sciences humaines, ni non plus la grande et belle étude sur l'Etat - qui
maintenant est disponible en langue française — et les fortes pages sur la

personne (cf. nos remarques finales).
L'ouvrage de Florent Gaboriau pourrait donc s'intituler «Edith Stein et la

métaphysique». La confrontation avec le thomisme est effectivement conduite -
par-delà toutes les convergences sur la conception de la philosophie comme
science, mais aussi en deçà de toutes les divergences sur le thème de la
philosophie égocentrique et la philosophie théocentrique - vers les évolutions
distinctes du thème radicalement simple et extrêmement difficile du retour aux
choses elles-mêmes {Zu den Sachen selbst). C'est en définitive le statut métaphysique
de la chose (res) qui devient l'objet de la discussion. Et cela parce que la tradition
dont se réclame l'auteur fait de la chose le porteur absolument privilégié de la
valeur la plus haute: l'être (d'essence et/ou d'existence), et de la relation de la

pensée à la chose le contrat de vérité qui lie l'homme à l'être. L'arrière-plan
théologique jamais réellement avoué est alors celui de la Création et du reflet de

l'être créateur dans la chose ou l'étant créé.

Deux considérations peuvent traverser cette vue: 1) soit que c'est l'essence

Wesen, Wesenheit, Wesenswas) qui, atteinte par voie de réduction, est porteur du

Logos, donc de l'Ordre, qui régit et structure le monde (ce qui d'une certaine

manière rejette le fait d'exister dans l'ombre kantienne de l'inconnaissable);
2) soit que l'esprit (en phénoménologie: le «sujet transcendatal») bien plus que
la chose est porteur de la marque du créateur - ne serait-ce que dans son pouvoir
de «constitution». Or, Edith Stein se situe à la fois dans cette perspective



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 547

husserlienne de la Wesensschau et dans la perspective augustinienne du passage

par l'esprit, et non par la chose créée, pour remonter vers YEtre en personne. Le
sous-titre de «Etre fini et être éternel» le dit bien: une montée vers le sens de

l'être, où le terme Sinn (sens) a valeur d'ordo ou de ratio qui assure à cette montée
le caractère d'une ascension cognitive, philosophique.

L'auteur souligne avec force et raison ce qui, dans la rencontre avec saint

Thomas, revient au P. Przywara et ce qui rapporte «Endliches und ewiges Sein»
à l'«Analogia entis (I)». Mais alors, pourquoi ne pas avoir souligné ce fait
essentiel, qui ressort d'un passage de la Préface de «Etre fini et Etre éternel» -
Préface pourtant citée par l'auteur aux pp. 78-79 de son ouvrage: «... ce qu'on
tente ici est de tracer l'épure de base d'une théorie de l'être, non un système dephilosophie.
Mais que la théorie de l'être ait été abordée pour elle-même, celaprésuppose que l'on ait
compris sa relation à la théorie de la conscience constituante et à la logique, qui ne peut
êtrefondée d'une manière satisfaisante que dans une théorie élaborée de la connaissance et

de la science. »

En clair, une ontologie n'est pas une philosophie première. Elle suppose ce

que Husserl a fait dans les «Recherches logiques» et dans les «Ideen». Edith Stein
situe donc bien son ontologie dans la perspective de Husserl découvrant le

fondement de toute science possible, et elle accomplit la phénoménologie dans

une théorie de l'être - ou plus exactement du Sens de l'Etre — qui elle-même se

dépasse dans une spiritualité, à son tour inséparable du projet cognitif qui donne
à tout ce mouvement son allure particulière.

Et dans ce mouvement, saint Thomas est convoqué dans une «vision» qui
évidemment n'est pas la sienne.

Florent Gaboriau tendrait à faire l'inverse. Il voudrait montrer comment le

projet phénoménologique s'esquisse déjà chez saint Thomas, et pour ce faite il
convoque Husserl à la table de l'Aquinate. Mais convoquant Husserl, il
convoque également Edith Stein, après avoir fait le tri dans le thomisme moderne et

en avoir écarté tout ce qui serait éminemment contraire à la phénoménologie.
La «diplomatie» de l'auteur est un art consommé de résurrection d'un saint
Thomas attentif à tous les détours nécessaires à la pensée humaine pour se placer
effectivement devant les «choses elles-mêmes»— cherchant ainsi à retrouver, en

quelque sorte à propres frais, les éléments essentiels d'un dialogue entre
thomisme et phénoménologie. Mais alors, Edith Stein devient un peu un prétexte;
le texte steinien est progressivement perdu de vue.

«Edith Stein philosophe» fourmille d'anecdotes, de remarques sur l'entourage,

de détails biographiques parallèles, qui rendent vivant le personnage. Mais
le saut de la biographie dans la discussion métaphysique (notamment à l'occasion

des accents scotistes repérés chez Edith Stein et de l'interprétation des

signes de créaturalité dans la nature angélique) semble essentiellement dû au fait
d'avoir coupé en deux la biographie, dessinant deux versants de la pensée: l'une

phénoménologique et l'autre «thomiste»; ceci obligeait d'introduire dans les



548 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

moments «anecdotiques» d'une description de vie, des éléments théoriques
ensuite réutilisés dans l'analyse «appréciative» de l'essai de 29 - excessivement

privilégié, disions-nous - sur «Husserl et Thomas d'Aquin», puis dans les

«prolongements» qu'inspirent en partie les apories de «Etre fini et être éternel»
traité de «synthèse inachevée».

Ayant «pris le risque de l'aborder (E.S.) en vue de nous la rendre plus
proche», l'auteur appelle de ses vœux toutes les «remarques critiques» susceptibles

de «faire rectifier ce qui demanderait à l'être» (p. 155). Cette demande
semble avoir été entendue, puisque l'ouvrage se termine par un Post-scriptum
constitué d'une série de «réponses aux objections» ou aux remarques reçues.
Ayant lu avec reconnaissance ce stimulant «Edith Stein philosophe», je me suis

moi-même permis quelques remarques. En ma qualité de traducteur et de

commentateur d'Edith Stein, je ne puis que me réjouir de voir croître aussi bien

en qualité qu'en nombre des travaux qui prolongent vers la discussion
«scientifique» tant de travaux — souvent méritoires - consacrés plus à la juive convertie
et à la moniale martyr qu'à la philosophe. Dans un cas semblable, les compétences

d'un Florent Gaboriau font merveille.

II

Je ne puis m'empêcher de souligner d'emblée l'importance du «Edith Stein
dans son développement philosophique» de Beat W. Imhof. Ayant en main,
avec le premier volume publié, une biographie remarquablement documentée,
où la correspondance a toute sa place, qui compose un portrait psychologique à

la fois très humain et très véridique - une sorte d'Edith Stein par elle-même -, et

l'analyse fouillée, pertinente d'une première œuvre, la «Psychische Kausalität»
de 1922, on peut prévoir que ce grand livre sera, dans son entier, pour quelques
années la référence pour la recherche en matière de philosophie steinienne.

Sur deux points qui s'inscrivent dans la discussion où se situe Florent
Gaboriau: les relations au thomisme et la position d'Edith Stein à l'intérieur de

la phénoménologie, je me sens en accord total avec Imhof lorsqu'il écrit:
«Comment se présente sa tentative d'une synthèse entre la phénoménologie

et la philosophie thomasienne? Pris à sa source, son questionnement témoigne
de son ancrage dans la méthode phénoménologique. Comme phénoménologue,
elle prend évidemment «le fait du propre être comme point de départ de

l'analyse objective», le considérant comme «indubitable», sans préjuger de la

question de savoir si c'est la seule voie possible... Edith Stein caractérise «Etre
fini et Etre éternel» comme un «Essai de montée vers le sens de l'être». Elle se

montre également une fidèle disciple de Husserl en analysant la «structure» et
les «conditions d'être de l'unité du vécu», la «teneur de l'expérience vécue», le

«<moi pur> et ses modalités d'être», ce qui lui permettait de puiser dans ses



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 549

études phénoménologiques antérieures. Elle approuve donc toujours encore
Husserl lorsqu'il voit dans la structure des actes de conscience le facteur
déterminant, mais en rejette l'absolutisation, qui consiste à considérer la conscience

comme le seul point de départ certain. Le pas le plus important au-delà de ses

analyses antérieures, purement phénoménologiques, lui réussit dès lors qu'elle
fait intervenir la conception thomasienne fondamentale de l'analogie qui - très

schématiquement - repose sur ceci, que tout ce qui produit quelque chose crée

quelque chose de ressemblant, donc qu'en tant que créatures nous pouvons avoir
de Dieu une conception analogue, car entre la cause et l'effet, il y a à supposer
une certaine similitude. Ainsi Edith Stein ne considère plus la conscience

comme la seule voie d'accès à l'étant, ni l'étant comme un simple genre de l'être.
A l'aide de l'analogie, elle considère alors Yêtre du moi par rapport à YEtre éternel.

«Je bute donc dans mon être sur un autre, qui n'est pas le mien, mais qui est la
certitude et le fondement de mon être, en soi incertain et sans fondement.» «La

philosophie peut et doit parvenir jusque-là indépendamment d'une foi en la

Révélation et sans théologie, comme philosophie pure, sur la base de la raison
naturelle.»

Sur un second point, non moins éclairant, B.W. Imhof n'est pas moins

catégorique: Edith Stein se situe dans une confrontation décisive avec le

Heidegger de «Sein und Zeit». Son analyse de «Sein und Zeit» devait être une

partie intégrante de «Endliches und ewiges Sein» (les éditeurs des Œuvres

complètes l'ont intégré au volume «Welt und Person», Werke VI); autant dire

que, d'une part c'est bien sur le terrain d'une ontologie que se joue la partie entre
l'«athéisme» heideggerien et la «philosophie chrétienne», et que d'autre part le

travail philosophique effectué au Carmel et plus important qu'il n'y paraissait,

puisque c'est derrière la clôture que, méditant sur la personne, elle dépasse la

phénoménologie de Yego pur et se confronte à la grande séduction du Dasein

heideggerien.

Laissons la parole à Beat Imhofpour un brefparallèle entre les protagonistes
de ce drame essentiel:

Devant tout ce qui oppose Edith Stein, femme interdite d'habilitation et

juive interdite d'enseignement, et Heidegger «Führer-Rektor» de Freiburg en
1933, «la question de savoir ce qui les assemble peut paraître vaine; et pourtant
des parallèles existent: Heidegger et E. Stein furent l'un et l'autre initiés par
Husserl à la méthode phénoménologique, l'un et l'autre étaient en relation

privée intense avec le Maître, furent ses assistants, eurent un droit de regard sur
le matériel non publié: mais alors que l'un fut formidablement poussé par
Husserl, mais se montra d'une extrême ingratitude, E. Stein fut d'abord exploitée

comme une infatigable secrétaire, et jamais activement soutenue: elle en
remercia Husserl par une fidélité et un dévouement sans limites.



550 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

«Une analyse plus précise de l'œuvre principale des deux philosophes mériterait

d'être entreprise; mais ce serait un travail pour soi. Car il est frappant que
Heidegger et E. Stein utilisent la même méthode et poursuivent la même

intention déclarée; mais les résultats furent totalement différents.»

*

Concluons cette chronique en rappelant que l'analyse de «Sein und Zeit»
d'E. Stein peut se lire en traduction française dans le volume: «Edith Stein,
Phénoménologie et philosophie chrétienne» paru aux Editions du Cerf. Le travail de

traduire Edith Stein s'est poursuivi avec la publication, chez le même éditeur, de

la «Untersuchung über den Staat», «De l'Etat»', et sera complété d'un volume
consacré à la Personne, qui comprendra «La structure ontique de la personne» de

1932, et les moments proprement phénoménologiques des commentaires de

Thérèse d'Avila et de Jean de la Croix, qui attestent sa fidélité à une méthode

pliée à des exigences toutes nouvelles.

Je remarque une totale convergence entre les introductions que j'ai données
à ces traductions et ce que j'ai lu chez Beat W. Imhof. Je me réjouis grandement
de cette consonance autour d'Edith Stein philosophe.

Philibert Secretan

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 3:

Moderne Strömungen im 20. Jahrhundert. Hg. von Emerich Coreth e.a. Graz:

Styria 1990, 920 S.

Le troisième tome de la «Philosophie chrétienne» - dont les deux premiers
tomes ont été présentés dans le cahier 1-2 (1990) de notre Revue - est sorti de

presse il y a quelques mois à peine. Le lecteur voudra bien se reporter à ce

premier compte-rendu pour se remettre en mémoire les données générales de ce

monumental ouvrage. S'il ne convient pas de répéter ce qui concerne les

origines et l'intention de l'entreprise, il faut une fois de plus admirer et remercier.
Admirer la richesse et la bienfacture de ce tome 3; remercier ceux qui ont
contribué à la réussite globale d'une entreprise qui rend un service signalé à tout
le monde catholique - et à tous ceux qu'intéressent, comme croyants et/ou
comme savants, le passé et le destin de la pensée enracinée dans la philosophie,
dans les Ecritures et dans la tradition de l'Eglise et appelée à y promouvoir de

nouvelles démarches...

La logique de ce tome 3 est la même que celle des deux premiers: des articles
introductifs et de synthèse, des monographies qui comprennent une biographie
et un exposé des thèses essentielles d'auteurs de langue allemande, française,



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 551

italienne, anglaise, espagnole, portugaise, polonaise. La dimension européenne
est, là encore, affirmée - avec des débordements sur les deux Amériques.

Si le premier volume devait nécessairement justifier l'usage de la notion
controversée de «philosophie chrétienne», c'est d'entrée de jeu la querelle
moderne autour de ce phénomène qu'évoque avec une égale érudition et une
constante finesse, le jeune et talentueux philosophe autrichien Heinrich
M. Schmidinger. Tous les aspects d'une question difficile sont évoqués: d'une

question où il s'agit en définitive de savoir s'il y a sur l'idée de «philosophie» un
consensus nécessaire et parfait, et une autorité universellement reconnue, qui
puissent déterminer ce qui est légitimement philosophique et ce qui ne l'est pas.

Qu'il existe en fait une philosophie chrétienne, même moderne et contemporaine,

ces trois gros volumes l'attestent largement; c'est autour de la question de

droit, de la légitimité, que l'on se bat. La philosophie n'étant pas une institution
dotée d'un pouvoir ou d'un magistère, la raison n'étant pas nécessairement opposable

à la foi, la philosophie chrétienne étant une autre manière que celle de la

théologie de lier raison et révélation, le débat n'est jamais clos. Au mieux
s'affrontent deux conceptions de la philosophie, deux regards sur la raison -
deux façons, chrétienne ou rigoureusement humaniste, rationaliste, de faire

allégeance au Logos.

*

Le tome 3 de cette «Philosophie chrétienne» est censé rendre compte de la

pensée non scolastique, alors que le tome 2 retenait pour l'essentiel des penseurs
(néo)scolastiques. En réalité, ce partage n'est pas rigoureusement respecté. Des

penseurs et auteurs tels que Erich Przywara ou Edith Stein - qui figurent au

tome 2 — devraient se ranger dans ce tome 3. Ce ne sont pas des «thomistes» ni
des néoscolastiques au sens traditionnel des termes. Ils participent certes du

renouveau de la métaphysique, mais tirent leur inspiration philosophique d'une

crise, non pas d'une tradition mais de toute une culture, ou d'un cheminement
tout à fait personnel.

A côté et au-delà du renouveau thomiste induit par l'encyclique «Aeterni
Patris», la philosophie s'est trouvée engagée dans deux types de combats: le

combat «spirituel» contre le positivisme scientiste, puis logique; et le combat

«critique» contre les dogmatismes totalitaires. Ce premier combat comprend la

reconstitution de la métaphysique comme science spéculative au-delà des sciences

positives empiriques, mais pas nécessairement comme instrument codifié
d'une onto-théologie: comme science de l'être - intracréaturel ou divin -
au-delà de l'analyse des étants ou des propositions sur ceux-ci ; comme science de

l'esprit, au-delà du positivisme psychologique, donc aussi comme réflexion
critique sur la nature et les limites de l'intelligence capable d'une «intuition» de

l'«être» ou d'un rapport, directe ou distancié, à l'esprit-conscience. Le second



552 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

débat, conduit au nom de la personne, met nécessairement en route une
réflexion éthique, et au-delà de l'action notamment sociale, une analyse de

l'existence. Plus que de rivaliser avec les sciences positives - naturelles ou
humaines — il s'agit le plus souvent de renouer des relations vivantes entre
spiritualité chrétienne et réflexion philosophique.

L'éthique élevée au rang de philosophie première, l'existence comprise
comme aboutissement du destin ou comme réalisation d'une vocation: ces

thèmes reçoivent une consonance proprement chrétienne lorsque le Christ en
devient le Centre et le Sens; de même que c'est en posant la question de Dieu —

de l'Etre en Personne — que la métaphysique retrouve un enjeu qui lui signifie à

la fois sa limite absolue et son orient décisif.

Un troisième débat, à peine indiqué dans ce troisième volume, serait celui
d'une philosophie du langage, du sens et de la parole, en concurrence avec des

philosophies du langage qui prolongent la linguistique positiviste.

*

Il est proprement impossible de détailler le contenu des neuf cent vingt
pages de ce tome 3. Je ne dirai que ce qui a particulièrement retenu mon
attention — ne serait-ce que dans une première inspection.

Je retiens dans le domaine allemand la contribution de W.M. Neidl sur Gustav
Siewerth. Typique du premier combat esquissé plus haut, cette monographie est

exemplairement menée. Siewerth apparaît avec Zubiri (qu'on rencontrera plus
loin) comme un des sommets de la métaphysique contemporaine. Quand au

second débat, on aimerait ne retenir que le meilleur de l'article de Josef Seiffert
sur Dietrich von Hildebrandt, qui par sa philosophie de la personne et des valeurs

présente tant d'affinités avec Max Scheler — excellemment présenté par
H.M. Schmidinger. Mais on doit noter que J. Seiffert utilise trop habilement la

présentation de l'école de Hildebrandt pour se mettre en avant lui-même, par
moment d'une manière proprement gênante. Quant à une philosophie
chrétienne de la Parole, on lira avec profit Peter Kampitz, analyste de l'étrange
penseur autrichien Ferdinand Ebner, qu'environnent les noms de Wittgenstein
et de Karl Kraus — le «Tractatus» et la «Fackel».

Tous ces aspects — métaphysique, éthique, théorie de la parole et de

l'expression - qui nécessairement coexistent chez les plus grands - se retrouvent
chez Hans Urs von Balthasar, à qui il est impossible de rendre un hommage
adéquat en quelques pages, aussi denses et sûres soient-elles, d'une encyclopédie
(auteur: Emmanuel Bauer).

On doit enfin à Edgar Morscher une excellente présentation de J.M. Bo-
chenski, dont la particularité est d'avoir introduit la logique dans le domaine de la

religion, ou plus exactement d'avoir appliqué la logique formelle aux langages

religieux, sans qu'il s'agisse spécifiquement du christianisme.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 553

Dans le domaine français, l'esprit du XXe siècle est plus résolument représenté

à partir des années 30 qu'auparavant. Bien des positions se prennent en
fonction de la question soulevée par Emile Bréhier: «Y a-t-il une philosophie
chrétienne?», en quelque sorte compliquée par celle de Maurice Blondel: «Y
a-t-il une philosophie catholique?» (ce qui, soit dit en passant, est aussi la

question de Erich Przywara). Avec Blondel, «philosophie catholique» signifie la

coïncidence entre l'universalité de l'appétit humain de bonheur et de la réponse
chrétienne, comme la plus apte à signifier à l'homme la grandeur de sa

destination et son incapacité d'y atteindre par ses propres moyens.
Blondel avait été présenté dans le tome 1 par Peter Henrici; on le retrouve

dans le tome 3, dans l'article de Paul Favraud consacré au Blondel tardifet à son
influence.

La permanence de Pascal est sensible par la fréquence des citations (18 au

tome 3). On peut aller jusqu'à dire que pas un philosophe chrétien français n'a

échappé à l'emprise des «Pensées». Sans être toujours immédiate, cette influence,

ou cette ambiance, est celle d'un augustinisme demeuré vivant dans une
philosophie de tonalité spirituelle. Or l'un des enjeux de la philosophie
chrétienne aujourd'hui est bien de rendre une dimension spirituelle à la philosophie.
Déjà Henri Bergson s'y était employé. Aussi était-il plus que légitime de consacrer
quelques fortes pages à l'influence de Bergson sur la pensée catholique (François
Heidsieck).

Par rapport à la «Philosophie de l'esprit», c'est-à-dire à René Le Senne

(André A. Devaux) et Louis Lavelle (Paul Olivier) - qu'on ne confondra pas

avec le mouvement «Esprit» fondé par Emmanuel Mounier, que Arnold Köpke-
Duttel présente dans une perspective passablement politique —, Maurice
Nédoncelle permet de parler d'une «phénoménologie chrétienne», donc d'une

philosophie de la conscience et de l'intersubjectivité : la fameuse «réciprocité des

consciences» vécue dans la confiance, l'amour, la souffrance. Chez Nédoncelle,
cette philosophie de la personne s'articule au souci d'un historien du catholicisme

anglais, et plus largement au projet, hélas jamais réalisé, d'une Histoire de la
Personne (auteur: Francis De Beer).

Ces penseurs de la spiritualité et de la personne sont liés au combat contre la

pensée et l'action totalitaires. Chez Gaston Fessard, fort bien présenté par Michel
Sales, le rapport antinomique à Hegel (qui le fascine), penseur de la totalité
rationnelle, se double d'une réflexion sur le langage dans son rapport à la

spiritualité (ignatienne), qu'il serait intéressant de confronter avec la philosophie

de Ferdinand Ebner.

(Au sujet de Gaston Fessard, signalons la publication récente de son Hegel, le

Christianisme et l'Histoire, collection «Théologiques», P.U.F. A lire avec la plus
grande attention.)

On s'étonne évidemment de l'absence d'un article consacré au P. Teilhard de

Chardin. Au moins sa vision a trouvé sa place en divers lieux des tomes 1, 2 et 3;



554 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

et au tome 3 plus particulièrement dans l'intéressante contribution de

S. N. Bosshard sur les «Rapports entre la pensée catholique et les sciences de la

nature modernes».

En Italie, outre un existentialisme - auquel Aurelio Rizzicasa consacre vingt
pages très bien documentées- beaucoup plus proche de Kierkegaard que ne l'est

par exemple celui de Gabriel Marcel (traité avec une remarquable précision par
Vincent Berning), on note une influence durable de Rosmini (cf. tome 1, l'article
de Fr. Evain). Ici, le nom de référence est M.F. Sciacca, dont Pietro Prini
souligne l'allégeance à Augustin, Rosmini et Blondel. Quant au Mouvement de

Gallarate, il présente une manière de condensé de l'évolution de la philosophie
chrétienne italienne de ce siècle, évolution dont Valerio Bortolin examine et

analyse les étapes à travers quarante-cinq ans de Rencontres de Gallarate (1945-
1985): restauration de la métaphysique (de l'être, de la personne), défense de la

personne humaine, rapports entre philosophie et christianisme, crise de la

modernité: «On cherche, face à toute surestimation de la rationalité scientifique
et à tout discrédit de la raison, à affirmer la valeur d'une rationalité philosophique

qui ne se contente pas d'une description purement phénoménologique
de la réalité donnée, mais qui parvient à saisir un dernier fondement, un
pourquoi, et ainsi crée une base pour le comportement des hommes» (620). On
insiste donc sur la permanence d'un ordre transcendant et d'une norme
irréductible aux fluctuations des situations individuelles et de l'histoire collective.

En Espagne, la figure dominante est sans doute celle de Xavier Zubiri. On
doit à Diego Garcia une importante contribution à la «déconfidentialisation» de

ce grand penseur, dont à peu près rien n'est traduit, mais qui est un des phares de

la philosophie à reconstituer sur les ruines au milieu desquelles nous errons
aujourd'hui. La philosophie de Zubiri est celle d'un réalisme radical tout à fait
nouveau: «Réalité ne signifie pas <chose en soi> comme le croyait l'ancienne

métaphysique, mais pas non plus la <chose pour moi> comme l'affirme le sub-

jectivisme moderne. La réalité précède le <pour soi> et le <pour moi>: elle est a se

ou si l'on veut: ex se » (653). Tel est par ailleurs le point de départ d'une théorie
de l'intelligence conforme à cette définition de la réalité, et du lien cognitif à la

réalité qui fonde tant la rt-ligio que Yob-ligatio. Ce réalisme contient donc le

religieux et l'éthique comme autant d'explications «relatives à l'homme» d'une
relation initiale où se manifeste la puissance du réel. Zubiri dit à sa façon
l'au-delà de l'étant.

Le domaine latino-américain est couvert par un immense essai de soixante-
dix pages de Manuel Dominguez-Miranda, qui montre quelles influences ont
contribué à façonner la philosophie chrétienne non scolastique en Amérique
latine: Bergson au début du siècle, Ortega y Gasset —dont il n'est curieusement

question que dans des présentations générales du domaine hispanique - et

Zubiri, Sartre et Gabriel Marcel pour l'existentialisme, E. Levinas en Argentine,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 555

Paul Ricœur interprété par Scanone, Heidegger, au point que l'on a pu écrire:
«En général presque tous les philosophes qui ont cherché à concevoir une
nouvelle manière de penser la métaphysique ont utilisé Heidegger comme une

source, abordée d'une façon plus ou moins critique» (750).
A qui s'intéresse au problème de l'analogie et à la question de son

renouvellement, notamment en Amérique latine, on signalera deux noms: Enrique
Dussel et A. Wagner de Reyna. Tous deux organisent autour de la notion d'«ana-

logie» un humanisme de la rencontre, opposée aux diverses formes, politiques
ou économiques, de l'exploitation et de l'enfermement, faisant ainsi coïncider
plus ou moins parfaitement analogie et dialogie. (La règle de cet ouvrage étant
de ne faire état que de penseurs catholiques, il ne serait pas honnête d'annexer

Enrique Dussel qui, si je ne me trompe, se réclame de la Réforme.)

*

L'évolution actuelle en Europe centrale et orientale donne un reliefparticulier
aux chapitres consacrés aux auteurs polonais, tchèques, slovaques, slovènes,

hongrois. On peut s'y familiariser avec des auteurs prestigieux comme Roman

Ingarden et Karol Wojtila pour la Pologne (Jan Galarovwicz), Bela von

Brandenstein pour la Hongrie (Pal Boberitz), E. Radlou Fr. Mares en Tchécoslovaquie
(B. Danek et J. Gabriel), F. Veber en Slovénie (J. Hlebs). On voit alors à quel

point la culture philosophique catholique assure une continuité de réflexion

théorique et d'exigence éthique, qui va enfin pouvoir collaborer ouvertement à

la formation d'une nouvelle conscience sociale et politique.

*

Dans ce tome 3, les chapitres conclusifs prolongent les exposés du tome

premier sur les relations entre philosophie {ou théologie) et sciences, et sur la

philosophiepolitique et sociale. Alors que dans le tome premier la situation décrite
date d'avant la Première Guerre, la pensée plus récente, analysée au tome 3,

gravite autour des luttes contre le totalitarisme, les apports à la reconstruction de

l'Europe, l'organisation d'une société pluraliste; et alors que science et religion
étaient en état d'hostilité ouverte à l'époque du positivisme militant: certitude

contre certitude opposée, c'est d'«armistice» que parle S.N. Bosshard (874), la

science témoignant de moins d'arrogance, mais ne se méfiant pas moins de ce

qui peut se réclamer de l'absolu ou d'une forme quelconque d'infaillibilité.

*

Retenons enfin de la rétrospective finale le passage suivant: «Depuis
toujours, une philosophie chrétienne a existé sous des formes très diverses. Elle a

également existé aux XIXe et XXe siècles comme une réalité à multiples facet-



556 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

tes. La philosophie chrétienne va continuer à vivre dans l'avenir aussi longtemps
qu'il y aura une foi chrétienne et des chrétiens qui pensent, qui répondent aux
défis de l'esprit, bon ou malin, du temps, désireront fonder philosophiquement
leur conviction et l'interprétation qu'ils en donnent - pour qui une pensée

croyante ou une foi pensante est une mission et un désir» (Emerich Coreth,
893).

Le mot de la fin ne peut revenir qu'à celui qui est au départ et au principe de

cet ouvrage: le Père Emerich Coreth, l'inspirateur et le maître d'œuvre de cette

«Philosophie chrétienne dans la pensée catholique des XIXe et XXe
siècles».

Philibert Secretan

Thomas Heinze: Medienanalyse. Ansätze zur Kultur- und Gesellschaftskritik.

Opladen: Westdeutscher Verlag 1990. 256 S. (WV Studien, Band 159).

Das Buch von Thomas Heinze, Professor im Fachbereich Erziehungs-,
Sozial- und Geisteswissenschaften der Fernuniversität Hagen, versteht sich als

Studienbuch, wie der Name der Reihe es schon andeutet, in welcher es

erscheint. Es wendet sich also in erster Linie an Leserinnen und Leser, die eine

Einführung in die medienwissenschaftlichen Ansätze der Kritischen Theorie
suchen. Heinze betont allerdings, daß «die historischen Erfahrungen, unter
denen die hier referierten <Klassiker> kritischer Medientheorie ihre Analysen

vorgenommen haben, sich so gravierend verändert (haben), daß die Texte
als solche unsere Situation kaum mehr erhellen» (14). Geht man überhaupt
davon aus, daß zur Analyse der heutigen Situation der Massenmedien und
Massenkultur Kritische Theorie noch Relevanz besitzt, muß die «blosse

Traditionsbeschwörung» (14) vermieden werden. Statt dessen ist eine kritische
Rekonstruktion gefragt, die die «technologischen Veränderungen im Kulturbereich

sowie die < Akzentverschiebungen der gesellschaftlichen und wissenschaftlichen

Erfahrungsverarbeitung> zu berücksichtigen (hat)» (ebd.). Sein Ziel
umschreibt Heinze wie folgt: Er will «den interessierten Rezipienten zu einem
reflektierten Umgang mit den Produkten der Massenkultur (anleiten) und damit

- zumindest partiell - einer <Industrialisierung> des Bewußtseins
(gegensteuern)» (14). Nicht mehr und nicht weniger kann eine kulturkritische Medientheorie

leisten.
Heinze gliedert sein Buch in drei Kapitel. Kapitel I stellt verschiedene

Ansätze kritischer Theorien über die gesellschaftspolitischen Funktionen von
Massenmedien vor (13—157). Er geht ein auf das <Kulturindustrie-Konzept>



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 557

Max Horkheimes und Theodor Wiesengrund Adornos1 (16-36), Günther
Anders Entwurf einer Zivilisations- und Kulturkritik (37—58), Walter Benjamins

<Kunst im Zeitalter technischer Reproduktion) (59-66), Siegfried Kra-
cauers <Theorie des Films) (67-77), Hans Magnus Enzensbergers Überlegungen
zur Bewußtseinsindustrie (78-87), Wolfgang Fritz Haugs <Kritik der
Warenästhetik) (88—102) sowie Herbert Marcuses Ausführungen zur dominierenden
Rolle von Massenkommunikation und Massenkultur im Hinblick auf die

Manipulation des Bewußtseins und der Instinkte (103-116).
Als «Kontrast und Ergänzung zu den in dieser Arbeit versammelten

kritischen Theorien über die gesellschaftspolitischen Funktionen von Massenmedien»

(117) referiert Heinze die Position des «konservativen Klassikers der
Medientheorie», Marshall McLuhan. Es wird - zumindest für interessierte

Studierende, welche einen ersten Einblick suchen - leider nicht ausreichend

klar, wieso gerade McLuhan als <Kontrastfigur) ausgewählt wurde, so originell
diese Gegenüberstellung auch ist. Es wäre mindestens ebenso sinnvoll gewesen,
Niklas Luhmanns Systemtheorie vorzustellen (falls das auf wenigen Seiten

überhaupt möglich ist).
In diesem Kapitel ist es dem Autor gelungen, knapp und trotzdem

verständlich die wichtigsten theoretischen Erkenntnisse der besprochenen Autoren

darzustellen. Zwar kann man darüber streiten, ob die Liste der behandelten
Autoren nicht zu verlängern wäre - ich denke speziell an Namen wie Berthold
Brecht, Antonio Gramsci und Georg Lukàcs einerseits und Horst Holzer und
Wulf D. Hund andererseits. Was allerdings bei der Lektüre stört, ist die

unscharfe Trennung von Referat und Kommentar, Darstellung der jeweiligen
Position und Kritik derselben. Es ist zu begrüßen, daß Heinze zu jedem Autor
nur gerade die wichtigste Literatur bespricht. Doch wäre dem suchenden
Studierenden sicher geholfen, im Anhang an dieses Kapitel zu jedem Autor weitere

Quellentexte sowie bedeutende Sekundärliteratur genannt zu bekommen.
Vielleicht läßt sich das in einer zweiten Auflage noch einfügen.

Abgeschlossen wird das erste Kapitel mit einem Exkurs zum Theater im
Zeitalter der Technologie (127-157). Heinze weist daraufhin, daß dem Theater
besondere gesellschaftspolitische Funktionen zukommen. «Aufgrund seines

Modellcharakters ist das Theater potentiell imstande, die gesellschaftlichen
Zwänge und Abhängigkeiten, denen die einzelnen Individuen ausgesetzt sind,
zu durchbrechen und damit der Gesellschaft ein produktives Beispiel zu geben»

1 Heinze berücksichtigt vor allem zwei Werke der Autoren: Dialektik derAufklärung.
Erstausgabe Amsterdam 1947, und: <Résumé über Kulturindustrie), in: Ohne Leitbild.
Frankfurt/M. 1967. Heinze zitiert aus der <Dialektik der Aufklärung) nach der alten
Ausgabe des Fischer-Verlags, Frankfurt 1969. Bei einer allfälligen zweiten Auflage des

Buches sollte der bibliographische Apparat - nicht nur hier - überarbeitet werden, ist es

doch heute Standard, nach der 1981 erschienenen Adorno-Gesamtausgabe zu zitieren (das

gilt natürlich auch für Adornos <Résumé über Kulturindustrie)).



558 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

(156). Ja er geht noch weiter: In der Theatralisierung des gesellschaftlichen
Lebens «könnte das Wirklichkeitstheater in antagonistische Situationen der

gesellschaftlichen Wirklichkeit (eingreifen)» (157). Dieser Exkurs will sich nur
schwer in die Gesamtkomposition des Buches einfügen. Leider unterläßt es der

Autor, den Bezug zu den Kritischen Medientheorien klarer herzustellen, bzw.

den Zusammenhang von Theater und (Massen-) Medien zu erläutern.

Kapitel II berichtet über die kritischen Theorien und Methoden zu Codierung

und Decodierung von massenkulturellen Produkten (159-211). Heinze

stellt verschiedene formale Kommunikationsmodelle vor und geht auf
gesellschaftspolitische und ökonomische Aspekte der Massenkommunkation ein. Zu
letzerem bietet der Autor leider recht altes empirisches Material, teilweise gar
aus den 60er Jahren (vgl. 161 f.). Dieses Material mag der Tendenz nach zwar
weiterhin gültig sein, aber als solches ist es sicher nicht mehr ausreichend. Hier
kommt erschwerend hinzu - und diesmal ist der Autor völlig unschuldig-, daß

sich seit der Wiedervereinigung der beiden deutschen Staaten die Strukturen der

wichtigen deutschen Medienkonzerne massiv verändert haben.

Der Abschnitt zu den kritischen Theorien und Methoden zur Analyse von
Produkten der Massenkultur ist sehr dicht, aber trotzdem anschaulich. «Die
Literatur zur Soziologie und Psychologie der (Massen-) Kommunikation weist
eine überwiegende Menge formaler Informations- und Kommunikationsmodelle

aus. Dagegen sind Publikationen, die — auf dem Hintergrund einer
kritischen Gesellschaftstheorie — das Phänomen (Massen-) Kommunikation —

hierbei insbesondere den Prozeß der Encodierung und Decodierung von
Informationen - inhaltlich detailliert und umfassend beschreiben oder sogar erklären,

außerordentlich selten» (172). Wenn die Schichtspezifität der Decodierung
von Informationen nicht beachtet wird, kann der gesellschaftliche Stellenwert
des Kommunikationsprozesses nicht bestimmt werden. Das bedeutet eine

Umorientierung der Kommunikationswissenschaft weg von der Stimulusorientierung

hin zur Rezeptionsorientierung. Nur so können Phänomene wie <Wir-

kungsresistenz> einerseits und <erhöhte Anfälligkeit) andererseits erklärt
werden. Heinze geht von einer formalen Definition von Kommunikation aus,
wie sie Aufermann (Kommunikation und Modernisierung. München-Pullach/Berlin

1971) formuliert hat. Anschließend geht er auf den «strukturellen
Zusammenhang von interpersonaler und Massenkommunikation» ein (vgl.
175 ff.), um so eine «inhaltliche Konkretisierung der schichtspezifischen Analyse

von Decodierungsvorgängen» zu erreichen (vgl. 178 ff.).
In seinen methodischen Überlegungen zur Analyse von Produkten der

Massenkultur (181-211) stellt Heinze verschiedene Forschungsansätze vor zum
Problem der Komplexität und der Dimension der Zuordnung von Sprache und
Bild, zur Vermittlung zwischen Phänomen und Struktur, Distanz zwischen
Emission und Rezeption, Methoden optischer Gestaltung und Methoden der
Text- und Filmanalyse.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 559

Kapitel ///schließt das Buch ab, es ist auch das kürzeste Kapitel (212—246).
Heinze weist an dieser Stelle auf die Bedeutung und den Stellenwert der
empirischen Sozialforschung hin. Zwar vermag empirische Einzelanalyse nicht die

«Gesamtwirkung der Medien auf ihre Konsumenten» (212) darzustellen, da

«Medienwirkung die Wirkung des Ganzen, nicht seiner isolierten Teile» ist
(ebd.). Doch ohne analytisch isolierte Teile, quantifizierbare Einzeldaten, läuft
die Analyse des Ganzen Gefahr, zur Ideologie zu werden. Nur ist heute die
Kommunikationswissenschaft eher in Gefahr, das Ganze aus dem Blick zu
verlieren denn die Einzelanalyse zu vernachlässigen. Positivistische demoskopische

Methoden haben heute ein weit größeres Gewicht als empirische
Untersuchungen, die sich «konzeptionell und methodologisch der Kritischen Theorie

verpflichtet fühlen» (215). Ich hätte mir gewünscht, daß Heinze auf die Beziehung

von Kritischer Medientheorie und empirischer Sozialforschung noch
intensiver eingegangen wäre, handelt es sich doch um eines der umstrittensten
Problemfelder der Kommunikationswissenschaft.

Exemplarisch demonstriert Heinze die gegenseitige Ergänzungsmöglichkeit
unterschiedlicher Forschungsansätze an (schon nicht mehr ganz neuen)

Fallstudien zur popular culture: Sie haben die Fernsehserien <Dallas> und
<Denver-Clan> sowie deren deutsches Pendant <Das Erbe der Guldenburgs>
zum Gegenstand (220-231). Dazu referiert Heinze noch die vom Springer-
Verlag 1965 ironischerweise selbst in Auftrag gegebene <Psychoanalyse der

BILD-Zeitung> (232-236). Kapitel III wird abgeschlossen mit Thesen zur
Funktion von Inhalten der Messenmedien (237-243). Hier faßt Heinze im
wesentlichen die bekannten Thesen Horst Holzers2 zusammen.

Christoph Spengler

Jochen Robes: Die vergessene Theorie: Historischer Materialismus undgesellschaftliche

Kommunikation. Zur Rekonstruktion des theoretischen Gehalts und der
historischen Entwicklung eines kommunikationswissenschaftlichen Ansatzes.

Stuttgart: Silberburg-Verlag 1990. 369 S. (Silberburg Wissenschaft 281 : Politik);
Dissertation Universität Münster 1988.

Das Medium <Buch> hat eine Eigenschaft, die mit unserer schnellebigen
Gesellschaft nicht korrespondiert: Es braucht relativ lange Zeit, um produziert,
distribuiert und konsumiert zu werden. So kann es passieren, daß zwischen dem

2 Heinze gibt allerdings nur die beiden folgenden Studien an: <Gescheiterte Aufklä-
rung?> München 1971, und <Presse, Funk und Fernsehen in der BRD>. In: Kürbiskern 7

(1971) 402-420. (Bei dieser Literaturangabe sind sowohl Autorenname falsch geschrieben
als auch die bibliographischen Angaben ungenau). Holzers bekanntestes Werk
Kommunikationssoziologie. Reinbek 1973, taucht in Heinzes Anmerkungen nicht auf, obwohl Teile
der Thesen bis in die Formulierung hinein auf dieses Buch Holzers zurückgehen.



560 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Zeitpunkt des <Sendens> und des rezipierenden <Empfangens> revolutionäre

Umgestaltungen der gesellschaftlichen Wirklichkeit stattfinden, die die

transportierte Botschaft anachronistisch erscheinen lassen. Das vorliegende Buch

wird sicher von vielen Lesern für ein Musterbeispiel von Anachronismus

gehalten werden. 1988 als Dissertation in Münster (BRD) verfaßt, als an ein

baldiges Ende der Systemauseinandersetzungen zwischen West und Ost und
damit an das Ende einer ganzen Gesellschaftsformation noch niemand dachte,
1990 publiziert, wo eben dies <nur> noch Geschichte ist.

Es mag sich die Folgerung aufdrängen, daß mit dem Verschwinden der

sogenannten <sozialistischen Gesellschaft) auch die marxistische Soziologie
zwangsläufig jede Basis verloren habe. Doch ebensowenig wie aufder Ebene der

Politik und der Ökonomie durch das Ende der sozialistischen Staaten die inneren

Widersprüche der nun geeinten kapitalistischen Staatengemeinschaft
aufgehoben sind, kann man auf der Ebene der Theorie die Defizite der herrschenden

bürgerlichen Wissenschaft behoben glauben. Dies läßt sich paradigmatisch
aufdem Feld der Kommunikations- und Medienwissenschaft zeigen. Unter den

Bedingungen der neuen elektronischen Massenkommunikationsmittel
(Satellitenfunk und -fernsehen, Breitbandkabel, Networks, Teletext, Videotex, Video
u.ä.) stellen sich die Anfragen der materialistischen Medienforschung mit
verschärfter Dringlichkeit! Man denke nur an die zunehmende Monopolisierung
und Zentralisierung des Medienkapitals, den Verlust der kritischen Öffentlichkeit

durch eine zunehmend vom Kapitalinteresse dirigierte Medienwelt, die fast

totale Werbeabhängigkeit der Massenmedien. Insofern kommt Jochen Robes

Versuch, die Grundlagen der materialistischen Medienwissenschaft und ihre

Wirkungsgeschichte zu rekonstruieren, zur rechten Zeit. Robes versucht eine

«Wideraufnahme, Uberprüfung und Eingrenzung» (20) jener Tradition
kommunikationswissenschaftlicher Theorien, welche, angetrieben durch den
gesellschaftlichen Impuls der achtundsechziger Studentenbewegung, in den siebziger
Jahren — vor allem in der Bundesrepublik Deutschland — entworfen wurden.
«Diese Arbeit ist entstanden, weil das Wissen um eine materialistische Theorie
der gesellschaftlichen Kommunikation verlorengegangen ist (...); weil es nicht
nur einen Ansatz, sondern auch die in ihm enthaltenen Antworten auf
gegenwärtige Entwicklungen und Veränderungen wiederzugewinnen gilt (15). Robes

versäumt auch nicht zu erwähnen, warum «eine materialistische Theorie der

gesellschaftlichen Kommunikation gegenwärtig kein Thema (ist)» (14).
Er weist auf gesellschaftlichen Antikommunismus hin, auf <Radikalenerlaß>
und <Terrorismusverdächtigung> gegen unliebsame kritische Denkerinnen.
Sukzessive wurden so marxistischen Wissenschaftlerinnen die Wege in den
Universitätsbetrieb verschlossen und damit die Möglichkeit, aktiv in die
Theoriediskussion einzugreifen (vgl. 295).

Robes unternimmt im ersten Kapitel eine Rekonstruktion der Grundlagen
historisch-materialistischer Forschung. So werden erkenntnistheoretische,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 561

methodologische und gesellschaftstheoretische Voraussetzungen des historischen

und dialektischen Materialismus kurz dargestellt. Diese Darstellung
erscheint sehr knapp und schematisch. Streckenweise liest sich dieses Kapitel
wie ein Lehrbuch des Marxismus-Leninismus. Auffallend viele Verweise beziehen

sich auf das von Georg Klaus und Manfred Buhr herausgegebene <

Philosophische Wörterbuch>, das Standardwerk des Marxismus-Leninismus à la

DDR. Kritische Anfragen an diese Marxismusversion, welche es durchaus auch

schon vor der «Wende» gab, werden kaum aufgenommen. Hinweise auf
alternative marxistische Theoretiker fehlen völlig. Antonio Gramscis Hegemoniebegriff

sowie sein Konzept der Zivilgesellschaft und Louis Althussers
Ideologiebegriffböten sich für eine materialistische Kommunikationswissenschaft direkt
an. Robes bleibt hier leider unter dem Reflexionsniveau innermarxistischer
Theoriediskussion.

Nach diesem Einleitungskapitel gelingt dem Autor ein umfassender Überblick

über die Arbeitsbereiche materialistischer Kommunikationswissenschaft.
Hierin liegt der Wert des vorliegenden Buches. Der Autor referiert die bekannten

Ansätze eines Horst Holzers, Wulf D. Hunds, Franz Dröges, Oskar Negts,
Alexander Kluges, Wolfgang Fritz Haugs, Hans Magnus Enzensbergers. Dazu
kommen unzählige Hinweise auf weniger bekannte Studien und Entwürfe
sowie ein umfrangreiches Literaturverzeichnis. Letzteres ist nach meinem Wissen

die umfassendste Materialsammlung zur materialistischen
Kommunikationswissenschaft schlechthin.

Erwartungsgemäß liegt ein Schwerpunkt der referierten Ansätze auf dem
Gebiet der politischen Ökonomie der gesellschaftlichen Kommunikation.
Dadurch wird eine gesamtgesellschaftliche Verortung der <Medienökonomie>

erreicht, welche bei systemtheoretischen Ansätzen tendenziell fehlt. <Monopo-
lisierung und Konzentration der Medienindustrie>, <Kommerzialisierung des

öffentlich-rechtlichen Rundfunks> und <Werbung> werden thematisiert.
Integriert wird hier ebenfalls der kommunikationswissenschaftliche Traktat <Kom-
munikatoren>, die Rolle und Funktion der Journalistinnen und Journalisten
sowie anderer Medienarbeiter. Gerade unter den heutigen Bedingungen der

neuen Produktionstechnologien (Bildschirm) einerseits und den aktuellen
ökonomischen Problemen der Medienindustrie (Inseraterückgang) andererseits
wird der Charakter der journalistischen Tätigkeit als vom Kapitalinteresse
abhängige Lohnarbeit erschreckend klar.

Robes zeigt auf, daß das klassische marxistische Instmmentarium für die

Kommunikationswissenschaft fruchtbar angewendet werden kann. Kategorien
wie Produktionsverhältnisse, Produktivkräfte, Tausch- und Gebrauchswert sind

zur Analyse des Funktionierens unserer Kommunikationsstrukturen unerläßlich.

Sehr aufschlußreich scheint dem Rezensenten das Kapitel <Warenkunde
der Nachricht> (140ff.). Diese Thematik ist von Wulf D. Hund als die Lehre

von der Gebrauchswertseite der Waren beschrieben worden (Ware Nachricht



562 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

und Informationsfetisch. Darmstadt/Neuwied 1976). Der Gebrauchswert der
Nachricht wird unter kapitalistischen Produktionsverhältnissen der Medienindustrie

zunehmend vom Tauschwert der Nachricht überlagt (z.B. Infotainment:
Nachricht zur Unterhaltung). Trotzdem werden die Medienprodukte massenhaft

konsümiert. Robes führt an dieser Stelle die Begriffe <Ideologie> und

<Manipulation> ein. «Der Ideologiebegriff spielt in der materialistischen
Kommunikationstheorie und -Wissenschaft dort eine entscheidende Rolle, wo diese

als Ideologiekritik vor der Aufgabe steht, den ideologischen Gehalt von
Medienprodukten zu analysieren» (150). Auch die Ideologiekritik der Frankfurter

Schule (besonders Horkheimers und Adornos) wird kritisch referiert. Der
Rezensent vermißt im Rahmen dieses Kapitels eine fundierte Auseinandersetzung

mit dem Begriff des <Fetischismus>. <Warenkunde der Nachricht) müßte

konsequent in eine <Theorie des Fetischcharakters der Ware Nachricht) münden.

Als Instrument der Ideologiekritik dient der materialistischen
Kommunikationswissenschaft die Inhaltsanalyse. Dazu stellt der Autor drei klassische

Beispiele vor: «Das Fernsehen als Instanz der Vereinheitlichung», «Personalisierung

gesellschaftlicher Tatbestände in Presse und Fernsehen» und «das Bild
der Frau in den Illustrierten». Wie partiell gültig die vorgestellten Analysen der
siebziger Jahre auch heute noch sein mögen, so ist doch kritisch anzumerken,
daß Robes es versäumt, sie zu aktualisieren, neues empirisches Material
einzuarbeiten.

Nach einem Kapitel zur Produktivkrafttheorie der Kommunikationsmittel
(191-241), die eine materialistisch gewendete Medienalayse einschließt, widmet

Robes ein Kapitel der <Theorie des gesellschaftlichen Bewusstseins) (242-
294). Diese fragt «nach dem Verhältnis von Individuum und Gesellschaft -
(nach der) Bedeutung gesellschaftlicher und damit auch massenkommunikativer

Prozesse für die Entwicklung des einzelnen» (242). Während die traditionelle

Wirkungsforschung, ausgehend von der <Stimulus-Response-Theorie), die

objektive Realität der Massenkommunikation von ihren gesellschaftlichen
Konstitutionsbedingungen trennt, geht materialistische Theorie des gesellschaftlichen

Bewußtseins vom Primat des gesellschaftlichen Seins aus (Basis-Überbau—

Theorem). «Eine Theorie des gesellschaftlichen Bewußtseins begreift also ihren
Gegenstand einerseits als Ausdruck der unmittelbaren gesellschaftlichen
Verhältnisse, der Produktionsverhältnisse. Andererseits ist das gesellschaftliche
Bewußtsein aber auch das Produkt ideologischer Beeinflussung. Diesem
Zusammenhang entspringt die Problematik der Wirkungen der Massenmedien. An
diesem Punkt geht auch eine Theorie des gesellschaftlichen Bewußtseins in eine
Theorie der gesellschaftlichen Kommunikation über» (247). Im Kapitel zur
Theorie des gesellschaftlichen Bewußtseins gelingt es Robes zu zeigen, daß

materialistische Kommunikationstheorie und -forschung selbst keineswegs eine
einheitliche Theorieschule darstellt. Vielmehr zeichnet sie sich aus durch viel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 563

fältige Einflüsse und Denktraditionen, welche immer wieder zu Brüchen und
Neuansätzen führte. Der systematische Anspruch der Arbeit Robes' leidet
allerdings - nicht nur hier - unter dem Ubergewicht der Wissenschaftshistorie.

Im kurzen Schlußkapitel <Die vergessene Theorie> (295-327) bietet der
Autor Aktualisierungsvorschläge für die verschiedenen Forschungsfelder der
materialistischen Kommunikationswissenschaft an. Er spricht die «Intematio-
nalisierung der kommunikativen und informativen Beziehungen» (304ff.) und
die «neuen Informationstechnologien» (315) an. Leider liefert er auch hier sehr

wenig empirisches Material.
Die Bedeutung des Buches von Jochen Robes liegt wohl vorrangig in der

Fülle des verarbeiteten Materials und dem umfangreichen Literaturverzeichnis.
Eine kritische Uberprüfung und Auswertung der dargestellten Ansätze und
Positionen sowie eine theoretische Weiterentwicklung muß noch erfolgen.

Christoph Spengler


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

