Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 513
BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

K. Gaiser: Philodems Academica. Die Berichte iiber Platon und die Alte Aka-
demie in zwei herkulanensischen Papyri. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-
holzboog 1988, 573 p. (Supplementum Platonicum Band 1).

H. Dorrie: Der hellenische Rabmen des Kaiserzeitlichen Platonismus. Bausteine
36-72: Text, Ubersetzung, Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-
holzboog 1990, XVI, 531 p. (Der Platonismus in der Antike Band 2).

Congus par leurs auteurs comme les prémices de projets plus vastes, ces
livres sont devenus un héritage que nous léguent deux grands savants allemands,
Konrad Gaiser, spécialiste de Platon et de ’Académie, décédé en 1988, et
Heinrich Dérrie, dont la vie consacrée a I’étude du platonisme de ’époque
impériale a pris fin en 1983. Les deux livres, publiés avec énormément de soin et
sous une forme élégante et pratique, constituent a la fois des expressions de la
meilleure recherche actuelle dans leurs domaines et des bases pour la recherche
future. Comme les livres devaient s’intégrer dans des projets différents, il con-
vient de les présenter séparément.

1. Gaiser envisageait son livre comme premiére partie d’'un ensemble (en
neuf parties) de documents concernant divers aspects (biographiques, politi-
ques, mathématiques, métaphysiques) de Platon et de son école (voir p. 10). En
effet, si nous disposons, comme le fait remarquer ’auteur, de la totalité des écrits
publiés par Platon, nous ne devons pas négliger pour autant les témoignages sur
Platon et I’ Académie fournis par d’autres sources proches de I’Académie. L’en-
semble prévu par Gaiser devait donc rassembler ces témoignages comme sup-
plément en quelque sorte au corpus des dialogues de Platon. C’est I’étude de tels
documents concernant 'enseignement oral de Platon qui a permis a Gaiser et a
son collégue de 'Université de Tubingue H. ]. Krimer d’élaborer une interpré-
tation innovatrice et importante de la philosophie de Platon (voir a ce sujet
M. D. Richard, L’enseignement oral de Platon, Paris 1986). Le Supplementum
Platonicum avait pour objectif d’étayer et d’étendre cette approche grice a la
constitution d’un recueil plus vaste des témoignages anciens sur I’Académie.

Le premier volume du Supplementum Platonicum concerne des aspects bio-
graphiques de I’Académie et publie en particulier la premiére moitié du livre de
Philodéme sur Platon et I’Académie, I’ Academica. Philosophe épicurien, Philo-
déme a rédigé son livre vers 80—60 avant J.-C., utilisant des sources qui étaient
souvent des contemporains de Platon. Des fragments du livre de Philodéme ont
été trouvés dans deux des papyrus d’Herculaneum, P. Herc. 1021 et P. Herc.
164. Par rapport a I’édition de référence due a S. Mekler (Academicorum Philo-
sophorum index Herculanensis, Berlin 1902), le texte présenté ici par Gaiser est



514 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

bien plus satisfaisant. L’édition du texte grec (s’inspirant de travaux inédits de
T. Dorandi) est accompagnée d’une traduction allemande, de reproductions
photographiques des premiéres copies modernes des papyrus, d’'un commentaire
détaillé, d’une bibliographie et d’un index trés développés, le tout précédé d’une
introductien traitant de I’état des deux papyrus, de leur rapport, de I'ordre suivi
dans le livre de Philodéme et des sources qu’il a utilisées. Mettant en valeur les
résultats de recherches récentes, Gaiser propose des solutions souvent satisfai-
santes aux problemes dont il traite. Il démontre ainsi que P. Here. 1021 est un
brouillon du livre de Philodéme, tandis que 2. Herc. 164 est une copie de la
version finale. Il propose que 'ordre suivi par Philodéme dans la rédaction de
son livre correspond a la série Platon — ses éléves, tout en suivant aussi la série
des sources utilisées par Philodeme.

L’érudition, la clarté et la rigueur qui caractérisent le livre de Gaiser en
feront un point de départ indispensable pour toute recherche sur le texte de
Philodéme et plus généralement sur la tradition biographique ancienne concer-
nant Platon et ses éleves. Parfois la restitution des morceaux de texte qui
manquent dans les papyrus peut sembler quelque peu optimiste. Cette restitu-
tion n’est pas toutefois signalée dans la traduction allemande. Parfois les résul-
tats de tant de travail savant peuvent sembler peu dramatiques (voir le résumé
des résultats proposé par Gaiser, pp. 17-19). Mais on ne peut guére contester la
valeur de chaque nouvel apergu, si peu révolutionnaire qu’il soit, de cette
institution extraordinaire qu’était ’école de Platon.

2. Comme Doérrie n’a pas pu terminer la préparation de son livre pour
Pimpression, les dernieéres additions et corrections ont été assurées, d’une
maniére d’ailleurs admirable, par sa veuve A. Dérrie, son collegue M. Baltes et
son ancien éleve F. Mann. Ce livre constitue le deuxi¢me volume d’un ensemble
(Der Platonismus in der Antike), dont le premier tome est paru en 1987 chez le
méme éditeur (Die geschichtlichen Wurzeln des Platonismus). Dans le premier
volume, Dérrie explique I’objectif, la méthode et la structure de ’ensemble qu’il
préparait: rassembler et présenter avec traduction allemande et commentaire
tous les documents anciens concernant le platonisme comme mouvement phi-
losophique aux II¢ et ITI€ siécles apres ].-C. (voir pp. 54—61 pour la structure de
I’ensemble). Le recueil devait comporter environ 300 groupes de documents
(« Bausteine»), dont les premiéres parties (vol. 1: «Bausteine 1-37» et vol. 2:
«Bausteine 36-72 »), seules a paraitre, concernent I’arri¢re-fond hellénistique du
platonisme a I’époque impériale. Découlant d’une recherche entamée avant la
derniére guerre mondiale et poursuivie par Dérrie, méme comme prisonnier de
guerre en Russie, ce programme nous aurait donné une bibliothéque magnifique
de toute la documentation ancienne concernant les courants de philosophie
platonisante qui ont donné naissance au néoplatonisme et qui ont fortement
marqué la littérature et la théologie, paienne et chrétienne, de I’Empire
romain.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 515

Le deuxiéme volume, prolongeant 'approche du premier, présente des
documents permettant d’esquisser le cadre hellénistique dans lequel le plato-
nisme de I'’époque impériale trouve ses débuts. Un premier ensemble de textes se
rapporte aux vues souvent hostiles qui s’expriment au sujet de Platon dans la
littérature hellénistique: Platon accusé de plagiat, du vol des doctrines pytha-
goriciennes, d’immoralité, de manque de sens pratique. Les documents qui
suivent témoignent du changement de cette attitude qui se fait jour chez les
stoiciens et qui donne lieu 4 une opinion beaucoup plus favorable, notamment
chez Posidonius. Ensuite, il est question des éditions anciennes de 'ceuvre de
Platon, des procédés éditoriaux, des avis sur I'ordre selon lequel les dialogues
doivent étre lus, des jugements au sujet du style littéraire de Platon. Les textes
suivants se rapportent aux légendes s’attachant au nom de Platon dans la mesure
ou ces légendes s’averent étre importantes pour le platonisme impérial, Iégendes
concernant la naissance de Platon, ses rapports avec ’Orient, avec Moise.
Chaque document est accompagné d’un commentaire trés utile qui le situe dans
un cadre plus large et donne quelques renvois bibliographiques. Une bibliogra-
phie générale est ajoutée a la fin du volume.

La valeur de ce livre provient du trés grand soin avec lequel les textes
antiques ont été choisis, rassemblés et mis a la disposition du lecteur, accom-
pagnés des instruments de travail dont il peut avoir besoin, une bonne traduc-
tion et un commentaire détaillé. Pour les thémes traités, ce livre est donc un
ouvrage de référence trés utile, méme si Dorrie 'envisageait comme s’insérant
comme partie préliminaire dans un ensemble qui devait comporter une docu-
mentation compléte sur le platonisme de 'époque impériale, ses écoles, ses
personnalités, ses doctrines. On peut espérer que I’on donnera suite a ce projet si
bien congu et si bien commencé.

Dominic O’MEARA

C. Laga/C. Steel (éd.): Maximi Confessoris Quaestiones ad Thalassium I1.
Quaestiones LVI-LXV una cum latina interpretatione loannis Scotti
Eriugenae iuxtaposita. Turnhout et Louvain: Brepols et Leuven University
Press 1990, LXII, 363 p. (Corpus Christianorum Series Graeca 22).

Ce volume constitue la deuxi¢me partie de I’édition critique des Quaestiones
ad Thalassium (= QTh) publiée en deux volumes par Laga et Steel. Cette édition
s’ajoute 2 son tour au nombre croissant des éditions scientifiques des écrits de
Maxime le Confesseur, dues en grande partie 2 des savants belges, qui vont
placer ’étude de la pensée du grand théologien byzantin sur la base de textes
sirs. Dans le premier volume de I’édition des 974, publiée en 1980 (Corpus
Christianorum Series Graeca 7), Laga et Steel avaient présenté les manuscrits
utilisés pour la préparation de I’édition ainsi que les principes suivis dans



516 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

I’établissement du texte. Ici, dans le deuxiéme volume, ils peuvent ajouter a la
liste des manuscrits de nouvelles découvertes. L’analyse des nouveaux manus-
crits (dont Monacensis graecus 184 est le plus important) ne conduit pas tou-
tefois 2 des changements significatifs dans I’établissement du texte. Il s’agit
plutét d’un approfondissement de nos connaissances de la tradition complexe et
variée de 'ceuvre de Maxime, aussi bien la tradition des manuscrits des écrits que
celle des florileges basés sur ces écrits. Il est question méme d’une version
géorgienne des O7h. Une contribution précieuse a cet égard est I’édition du
texte grec en face de la traduction latine faite par Jean Scot Erigéne.

L’édition du texte grec de Maxime ainsi que celle de la traduction latine de
Jean Scot Erigéne est présentée, comme dans le cas des autres volumes de la
collection Corpus Christianorum, avec beaucoup de soin et selon des exigences
scientifiques élevées. L’apparat critique fournit d’amples informations sur le
texte donné par les principaux manuscrits consultés. Par contre, U'apparatus
Jontium est assez restrictif. Ni cet apparat ni les index qui complétent le volume
ne donnent une idée de la richesse de la culture philosophique mise a profit par
Maxime dans les explications des passages difficiles de la Bible que sont les O 75.
En dehors des index (textes de la Bible, noms, ceuvres, manuscrits), on remat-
quera aussi quatre pages d’addenda et corrigenda au premier volume. En somme,
ce livre est un instrument de travail indispensable pour quiconque s’intéresse 2
la pensée de Maxime, 2 la théologie byzantine, aux sources grecques de Jean Scot
Erigene. Il est aussi une contribution scientifique de grande valeur.

Dowminic O’MEARA

Plotin: 7raité 50, 1], 5. Introduction, traduction, commentaire et notes par
Pierre Hadot. Paris: Les Editions du Cerf 1990, 291 p.

La traduction frangaise de Plotin que Pierre Hadot a entreprise se poursuit.
Ce deuxiéme volume obéit au projet général que I'érudit frangais rappelle dans
I'avant-propos: il ne s’agit pas du «long commentaire» qui discuterait toutes
les interprétations et replacerait Plotin dans son cadre historique, mais d’un
«instrument de travail» offert au lecteur désireux de mieux comprendre le
philosophe. Il n’en reste pas moins que, dans un volume de prés de 300 pages, la
traduction, accompagnée de notes, n’en occupe que 44. C’est dire que 'effort du
commentateur est trés grand. A quoi il faut ajouter tout de suite qu’on ne sait pas
ce qu’il faut admirer le plus, de I’étendue de 'enquéte menée par Pierre Hadot
ou de sa qualité.

Le traité de Plotin sur I'amour, I'un des plus courts du maitre, est aussi I'un
des plus difficiles. Le philosophe s’y applique 4 résoudre des problemes d’exé-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 517

gese en tentant de concilier les différents enseignements de Platon sur Eros. 11y
précise le statut de "amour dans le cadre de sa propre pensée et fournit une
interprétation métaphysique de la mythologie platonicienne sur ce sujet.

Pierre Hadot nous avertit que ce traité, qui appartient 2 la vieillesse de son
auteur, ne porte pas la trace de la fatigue dont parle Porphyre dans la Viza.
Jugeant donc cet ouvrage bien autrement qu’Emile Bréhier dans sa notice ou
que A.H. Armstrong dans la note introductive de sa traduction, le savant fran-
cais souligne le caractére «tout a fait unique» du traité 50 dans I’ceuvre du Plotin
par son sujet, son genre littéraire et sa méthode (p. 15).

Quand on note que le traité s’ouvre sur la question de savoir si 'amour est un
dieu, un démon ou un état de 'ame, on pourrait penser qu’il s’occupe de
questions d’école absolument étrangéres aux préoccupations de notre siecle. Ce
serait une grande erreur. Dans son langage propre, Plotin sert de prés des
expériences et des réalités qui sont toujours les nétres. C’est un des grands
mérites de 'explication de texte que Pierre Hadot nous offre que de mettre ce
point en lumieére.

L’entreprise était ambitieuse. Il s’agissait de surmonter la concision ploti-
nienne, de mettre au jour les sous-entendus, les transitions, les glissements, de
développer les comparaisons et les raisonnements, de dégager les principes et les
sources. Sans cesse, le commentateur «devine» la pensée de Plotin, explique ce
que le maitre «veut dire». Ce qui ne manifeste nullement I'imperfection de
I'ouvrage du philosophe vieillissant, mais sa densité et aussi bien ’exigence
intellectuelle des commentateurs modernes. (Dans sa premiére note, Pierre
Hadot renvoie avec éloge a la traduction commentée de ce traité 50, que
A.M. Wolters a fait paraitre au Canada en 1984.)

L’Introduction (pp. 11 a4 84) est consacrée a la structure et aux thémes
fondamentaux du traité. En mentionnant la division du texte en ses deux parties
— traitant 'une de I’amour comme étant de I’Ame, et 'autre de I’ Amour comme
dieu ou démon —, Pierre Hadot note déja que nulle condamnation ne frappe
I'expérience commune chez ce penseur qui, on le sait, recommande aussi de tout
dépasser. Exprimant la pensée du maitre, il écrit: «... Tout amour d’ici-bas est
fondamentalement amour du beau en soi (ce qui suppose que tout amour est
naturellement bon)» (p. 19); et plus loin: «Plotin est profondément persuadé de
I'unité de I'amour. Méme le plus humble amour charnel est désir de la beauté
spirituelle, mais plus encore désir de I'Un et du Bien, il tend a travers les biens, a
travers son bien, vers /e Bien» (p. 65). Cette these essentielle n’empéche pas
Plotin de distinguer des formes et des degrés de 'amour, dans la mesure ou I’dme
reconnait la relation de son amour pour les corps a la Beauté et au Bien. A propos
de I'idée que Plotin se fait du mythe, Pierre Hadot reléve avec bonheur que
l'auteur des Ennéades laisse entrevoir «qu’il y a quelque chose de mythique dans
la construction rationnelle et quelque chose de rationnel dans la fiction my-
thique. Raison et mythe sont en effet I’expression de la temporalité de ’'Ame qui,



518 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

sortie de I'intériorité et de 'intemporalité parfaite de I’Esprit, doit dérouler dans
le discours (...) ce qui était enroulé et concentré dans I'Esprit» (p. 23; cf.
pp. 245-246).

En une soixantaine de pages, 'auteur traite ensuite pour eux-mémes des
themes principaux de 'ouvrage en éclairant d’abord, dans la perspective de
Plotin, la notion d’état de I’dme, ensuite celles de dieu et de démon. Il se dégage
fortement de ses explications que I’amour est une «relation subsistante» (pp. 31—
32), s’il se rapporte a la réalité du Bien, a défaut de quoi il n’est qu’un pathos,
c’est-a-dire un accident. L’amour n’est pas de soi substance ou accident et, s’il est
substance, il n’est pas de soi dieu ou démon: il est tout cela en fonction du niveau
ou se situe I’ame qui le produit. Le commentateur étudie avec un grand soin la
maniére dont Plotin surmonte la non-concordance des généalogies platonicien-
nes de 'amour — présenté comme fils d’Aphrodite ou comme fils de Pénia — et il
ne manque pas de relever a plusieurs endroits de I'Introduction, et du livre,
originalité de la doctrine plotinienne par rapport a celle de Platon malgré sa si
grande dépendance a son égard: il note en particulier une valorisation de
'amour conjugal (pp. 35-36). Plusieurs tableaux éclairent les analyses du com-
mentateur.

A la fin de 'Introduction, Pierre Hadot met en place les correspondances
entre les éléments des mythes et les niveaux de la réalité métaphysique. Rien de
plus frappant que ces transpositions que les penseurs de génie ont effectuées au
cours des dges, que ce soit a partir des mythes paiens ou a partir de la Bible:
'image et le concept semblent en recevoir I'un de 'autre une confirmation
éclatante. La mise en valeur du theme de I’ Amour comme fils de Pénia inspire a
'auteur de I'Introduction des considérations de grande portée sur la différence
qui subsiste selon Plotin entre «’'union mystique» et «une réelle identificationn».
Dans I'amour du Bien, le Bien est a la fois présent et absent: «... Une sorte
d’identification», écrit Pierre Hadot, va de pair ici avec «une distance infinie,
celle qui existe entre I’absolu et le relatif» (p. 80). Ou: «... S’il y a le Bien, il y a
nécessairement I’Amour du Bien; mais parce que le Bien est le Bien, I’Amour ne
peut jamais atteindre le Bien» (p. 81). Finalement, Pierre Hadot donne tout son
sens au traité 50 en rapprochant ces mots de Plotin: «Ce qui serait totalement
privé du bien ne rechercherait jamais le bien» (9, 44-45) de la parole célebre
d’un grand moderne; il ajoute en effet: «C’est pourquoi le Bien, lui aussi,
pourrait dire 2 ’dme: <Console-toi: tu ne me chercherais pas si tu ne m’avais
trouvé Dy (p. 81). Ces mots de Pascal figurent d’ailleurs en exergue sur la page de
titre de I’Introduction.

Comme le theme, venu du Banguet, des deux Aphrodite et des deux Amours a
traversé les siécles et inspiré les peintres modernes, Pierre Hadot ne manque pas
de mener son enquéte dans cette direction. Il commente, dans un appendice a
I'Introduction, quelques ceuvres de Botticelli et du Titien, dont la reproduction
— avec celle du 77dne de Ludovisi, si justement célébre — orne son livre.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 519

La traduction (pp. 85-143) est accompagnée d’indications techniques sur
les manuscrits, les éditions, les ouvrages traitant du vocabulaire et des problemes
grammaticaux. On trouve la aussi un tableau sur les rapports entre les thémes, un
plan détaillé du traité et la liste des changements apportés au texte grec de Henry
et Schwyzer par ces éditeurs, par divers savants et par Pierre Hadot lui-
méme.

Les titres et sous-titres du plan sont reproduits dans la traduction. Les notes
au bas des pages élucident les difficultés textuelles et divers détails relatifs a la
compréhension du texte. Le progres que cette traduction frangaise représente
par rapport a celles qui I'ont précédée est évident. Comment n’en serait-il pas
ainsi aprés un effort de compréhension si concentré et si bien conduit? Le
traducteur use d’une langue claire et simple qui ne souffre pas a calquer les
longues phrases auxquelles s’adonne parfois Plotin. Cette traduction rend pres-
que facile 'acces a la pensée qui se révele et se cache derriére le texte original.
On ne peut s’empécher de regretter qu’une traduction de cette qualité ne soit pas
accompagnée du texte qu’elle reflete si bien. Mais inclinons-nous devant les
impératifs de ’édition! Dans un cas seulement — celui de pazhos rendu par «état»
— le traducteur nous étonne. En effet, si «état» désigne fort bien une maniére
d’étre, le mot n’indique pas les notions de changement et de passivité, qui sont
au premier plan dans le grec et que signifie le mot «passion» — terme qui
conserve son vieux sens dans notre langue grace a des textes classiques. «Af-
fection», malgré son équivoque en anglais comme en frangais, est le mot choisi
par Armstrong. « Modification», malgré une autre équivoque, est le terme utilisé
par Malebranche dans une situation semblable... Mais peu importent les rappels
de ce genre: la décision du traducteur est la, comme ailleurs, longuement murie
et elle est liée a une question d’interprétation, que nous signalerons plus
bas.

Le Commentaire (pp. 145-251), ponctué par les sous-titres qui ornent la
traduction, situe dans leur ordre d’arrivée dans le traité les thémes présentés par
I’introduction, les explique davantage et donne les références utiles aux passages
paralleles des Ennéades. Des titres courants — les mémes que ceux de la traduc-
tion — facilitent grandement les allers et venues du texte au commentaire. Pour
introduire 4 chaque division, et méme a chaque subdivision principale du traité,
le commentateur fournit de précieux apergus généraux. Aprés quoi il conduit ses
explications, ses distinctions, ses discussions, ses reconstitutions de fagon telle-
ment détaillée, que le lecteur éprouve le sentiment surprenant de voir Plotin
élaborer devant lui sa pensée.

Relevons quelques moments forts de ces pages. Leur auteur insiste, & propos
de la premiére partie du traité, sur le caractére moralement irréprochable de
I'amour des corps selon Plotin, 4 condition que I'intempérance ne provoque pas
sa déviation — ’homosexualité n’étant qu’une des formes de celle-ci. Dans son
tableau de la page 163, dont je simplifie ’enseignement, il distingue avec Plotin:



520 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

1) «I’amour pur» qui «est amour du beau d’ici-bas a cause de sa beauté et non en
vue de 'union sexueller»; 2) «’amour mixte» qui «est amour du beau d’ici-bas a
la fois 4 cause de sa beauté et a cause du désir de procréer»; 3) «’amour dévié»
qui «se détourne a 'occasion de 'union sexuelle ... de ses buts conformes a la
nature (amour de la beauté et désir de procréer)». Il est donc clair que pour
Plotin, «I’amour de la beauté idéale» ne supprime pas «I’amour de la beauté
terrestre» (p. 162).

Dans le commentaire de la seconde partie, Pierre Hadot débrouille la
question de la pluralité des Aphrodite chez Platon, c’est-a-dire de la pluralité des
niveaux de I’Ame — Ame divine, Ame du monde, Ames individuelles — et de la
pluralité correspondante des Amours, fils de ces Aphrodite. Il explicite les
raisons pour lesquelles I’Amour, né de I’ame, a un caractére substantiel 4 ces trois
niveaux psychiques — réserve faite de la production de I’dme individuelle qui
dévie de la recherche du Bien — et il résume comme suit le commentaire de la
premiére section de la seconde partie: «D’un bout a I'autre de la hiérarchie
ontologique, ... Aphrodite est ’dme, I’ame est la meére de I’Amour, I’Amour
(dieu ou démon) est I'acte de I’ame tendant vers le bien... Il est dieu, si 'dme
elle-méme est pure, démon, si I'ame est mélangée au corps...» (p. 199). Un des
themes captivants de ces pages, comme aussi des pages qui portent sur la seconde
section, est celui de I'identification de ’amour substantiel né de ’Ame indivi-
duelle avec le démon propre a cette ame. Le démon de chaque ame ne présente-
t-il pas I’élan de celle-ci vers les biens et le Bien?

La seconde section de la seconde partie concerne la nature démoniaque de
I’ Amour, caractérisée par le fait de ’exposé de Plotin, ce qui lui donne I'occasion
d’explorer d’importants secteurs de la philosophie du maitre. En faisant de
’Amour la production de I'dime qui, privée du bien, désire le bien, Plotin
rencontre des notions fondamentales, telles que celles d’indétermination et de
détermination, c’est-a-dire de mati¢re — ici, de matiere intelligible — et de
logos.

Revenons maintenant a la traduction de pathos par «état de I'ame». Une des
grandes difficultés de I'interprétation du traité concerne le rapport entre ses
deux parties. Dans la premiére, 'amour est un état subi par ’ame, dans la
seconde, 'amour est une substance — dieu ou démon — produite par I’ame. Plotin
n’indique pas de fagon expresse comment ces deux conceptions de I’amour se
concilient. La solution que Pierre Hadot apporte a ce probléeme consiste a dire
que ’amour est foujours un état de 'ame, mais que cet état est soit accidentel — il
est alors un simple état de ’ame —, soit substantiel — et il s’agit d’un dieu ou d’un
démon. La traduction de pathos par «état» favorise cette interprétation, mais le
recours a «passion» ou «affection» y serait contraire, puisque ces mots désignent
manifestement des accidents et qu’on ne voit pas comment I’Amour, qui est une
substance en tant que produit de la nature de I’ame, pourrait étre en méme temps
un accident. Dans la perspective de Pierre Hadot, I"opposition d’ousia et de



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 521

pathos perd sa radicalité et se trouve atténuée dans la traduction par I’adjonction
de mots tels que «seulement» ou «ne... quex: les amours déviés «ze sont gue des
états de 'ame» (les amours authentiques étant aussi et en méme temps des
substances) (cf. p. 133).

N’est-il pas préférable d’admettre que les notions d’amour comme pathos et
d’amour comme substance, dont il est question respectivement dans la premiére
et dans la seconde partie, sont exclusives 'une de I'autre? Quand, au début du
traité, on lit que Platon a écrit beaucoup de choses sur 'amour, qu’il a dit «que
I’amour n’est pas seulement un pazhos qui se produit dans les Aames», mais qu’il est
«aussi démon» (cf. p. 98), on entendra alors, non pas que ’'amour est état de I’dme
ou démon & /a fozs, mais qu’il est 'un ou 'autre de facon exclusive, affection
(pathos, pathéma) seulement ou démon seulement. Le rapport entre les deux parties
du traité, dans lesquelles ’'ame est décrite respectivement et quasi contradictoi-
rement comme subissant I’action de I’ Amour et comme produisant I’Amour, se
présente alors de fagon assez naturelle comme suit. Plotin se place d’abord au
point de vue commun que nous appellerons psychologique et moral et décrit
'action du dieu Amour sur ’homme. Dans cette perspective, 'amour en nous
est toujours une affection, méme I’amour «pur», qui se contente de rapporter la
beauté des corps a la beauté en soi. Ensuite, le maitre se livre 2 une enquéte
savante, «théologique», dirons-nous, qui, bien entendu, a aussi une dimension
morale et spirituelle: son attention se porte sur le dieu Amour lui-méme. Cette
fois, ' Amour #’est plus un pathos, mais une substance dont on dira qu’elle est
impassible, s’il s’agit d’un dieu, et sujette a la passivité, si, a un niveau inférieur, il
s’agit d’'un démon. La structure de cette théorie se retrouve a tous les niveaux, y
compris celui de ’'ame individuelle. Le fait que ’ Amour naisse de I'union de
Poros avec Pénia, qui représente I'indétermination psychique, n’induit de soi
dans ’Amour aucune dimension de passivité, puisque nous avons appris que
I’ Amour comme dieu est impassible. Dans ces conditions, le rapport des deux
parties du texte ne peut plus s’exprimer en disant que, dans la seconde, I’ Amour
n’est pas seulerment un état de I’ame, mais encore un dieu ou un démon, mais il faut
soutenir que I’ Amour, dans cette partie, au lieu d’étre une affection de ’dme, est une
production substantielle de celle-ci — sauf dans le cas des déviations qui peuvent
survenir dans les ames individuelles n’agissant plus en vertu de leur nature,
auquel cas seulement il est une affection psychique — et non pas seulement une affection
(en ce sens que dans les autres cas il serait aussi et en méme temps un produit
substantiel de I"dme, c’est-a-dire un dieu ou un démon) (cf. pp. 133 et 232).

11 suit de 12 qu’aux yeux de Plotin, la description psychologique de I’'amoutr,
telle qu’elle est donnée dans la premiére partie, sans étre fausse, représente un
point de vue insuffisant, parce qu’elle concerne 'amour en nous et non pas
I’ Amour en soi. Plus profondément, sur le plan théologique, qui éclaire tous les
autres, on s’aper¢oit que I’Amour #’est pas un pathos, mais qu’il est un dieu ou un
démon, selon le niveau ou on le considére et a condition qu’il ne s’agisse pas de la



522 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

déviation dans laquelle ’ame individuelle peut tomber, auquel cas 'amour n’est
plus une substance, dieu ou démon, mais une affection passive et un accident
engendré par 'ame vicieuse.

Si cette interprétation a quelque valeur, elle le doit a la nouvelle approche
du texte, que le livre de Pierre Hadot, avec tant de bonheur, a rendue possible a
chacun.

Il ne serait pas nécessaire d’ajouter que cet ouvrage est orné d’index, si leur
nombre et leur exactitude, comme dans le volume précédemment paru,
n’étaient pas remarquables. On trouve en effet, aprés une bibliographie, un
index des textes cités par Plotin, un index des textes cités, a) de Plotin, b) des
autres auteurs, un index des auteurs médiévaux et modernes, un index grec et un
index général. En conclusion, par la rigueur logique et la vivante sympathie, une
voie qui va trés loin est tracée par ce livre 2 quiconque veut accéder a la pensée
de lauteur des Ennméades. Tout lecteur en éprouvera une vive reconnais-
sance.

+ FERNAND BRUNNER

Alois M. Haas: 7odesbilder im Mittelalter. Fakten und Hinweise in der deut-
schen Literatur. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1989. 299 S. — Ders.: Gottleiden-
Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt: Insel 1989.
5218. (jeweils mit Personen- und Sachregister).

Zum Abschluf3 seiner Darstellung iiber die Ordnung der Welt thematisiert
der <Deutsche Lucidarius», jenes erste deutschsprachige enzyklopidische inago
mundi-Buch vom Ende des 12. Jahrhunderts, den Tod von Mensch und Tier:
Der Mensch besteht aus Unverginglichem, das verwandelt wird; seine Seele
kehrt zu Gott zuriick, der Leib zur Erde, bis er am Jiingsten Tag wieder zu seiner
Ehre kommt. Die Tierseele, dem Element der Luft zugeordnet, ist dagegen
verginglich, sie stirbt mit dem Fleisch.! Fiir diese uns kurios anmutende Vor-
stellung ist bis heute die Vorlage unbekannt. Hier werden in duBlerster Ver-
knappung héchst diffizile Probleme der Theologie, Philosophie und der mit-
telalterlichen Naturwissenschaft verwoben. Eine Analyse dieses Todesbildes
bediirfte eines sehr feinen Instrumentariums und einer differenzierten Einsicht
in den kulturellen Hintergrund. Als zu grobmaschig erscheinen hier die vor
allem seit den Studien von Philippes Ariés herausgearbeiteten mentalen Struk-
turen einer Geschichte des Todes. Hilfreich ist aber der zugrundeliegende Fra-

' Lucidarius, ed. F. HEmraur (DTM 28), Berlin 1915, S. 30.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 523

geansatz, der nicht das gemeinsam Verbindende sucht, wie es im vormittelal-
terlichen eschatologischen Textkorpus (vor allem Matthius-Evangelium, Pau-
lus- Apokalypse, Augustinus und die Kirchenviter) vorliegt, sondern die Diffe-
renzen in der Auswahl und die Nuancen der Verinderung.?

Den Beitrag der deutschen Literatur zur Geschichte des Todes sichtet das
vorliegende Buch <(Todesbilder im Mittelalter>. Alois M. Haas will «das Pro-
blem des Todes im deutschen Mittelalter in seinen Spiegelungen in Literatur
und Geschichte» darstellen (Vorwort). Dabei erhebt er nicht den Anspruch
einer ausgereiften Systematik, sondern der Prisentation von «Fakten und Hin-
weisenn, freilich gesichtet auf dem Hintergrund einer theologie- und frommig-
keitsgeschichtlichen Reflexion, also in Auseinandersetzung mit den Ergebnis-
sen der thanatologischen Forschung.

Welche Todesbilder lassen sich nun in der deutschen Literatur beobachten?
Von der althochdeutschen bis zur frithmittelhochdeutschen Literatur ist das
Thema des memento mori besonders prisent. Die Vergegenwirtigung des Todes
erfolgt dabei zumeist im Rahmen des eschatologischen Schemas von den vier
Letzten Dingen (Tod, Gericht, Hélle und Himmel). Am Beginn steht das
(Muspilli», ein Gedicht des 9. Jahrhunderts tber den Weltuntergang und das
Jiingste Gericht in moralisch-parinetischer Intention. Die Darstellung will das
Verhalten im Diesseits, im Leben der Feudalgesellschaft beeinflussen (S. 83—
101). Die Unausweichlichkeit des Todes und die zanitas dieser Welt beschwort
um 1070 das alemannische Gedicht <Memento mori>. Diesen Status gilt es zu
erkennen, um seinen Blick auf das Entscheidende, das Paradies zu konzentrie-
ren (S. 116-122). Sterben wird als Kampf zwischen Engeln und Dimonen
geschildert, Himmel und Hélle werden kontrastiert, um zur Abkehr von der
Siinde aufzurufen (so in dem Gedicht <Himmel und Hoélle> aus dem 11. Jahr-
hundert und in der Predigtsammlung <Speculum Ecclesiae» aus dem 12. Jahr-
hundert, S. 43-49 und 111-114). Gewil ist der Tod, ungewil} aber sein Zeit-
punkt: Diesen Gedanken fiihren im Spitmittelalter weit verbreitete Schriften
wie das Sterbebiichlein Heinrich Seuses drastisch aus (S. 172). In stindigem
Bedenken des Todes liegt fiir Gerhard von Vliederhoven, und mit ihm fiir die
Devotio moderna, die héchste Philosophie (S. 33-35). So wird das ganze Leben
zur Vorbereitung auf die entscheidende Stunde des Sterbens. Hilfe bietet dabei
die ars moriendi-Literatur, urspriinglich fiir den Priester bestimmte Anweisun-
gen zum Umgang mit Sterbenden, die nun jedem Christen fiir die personliche
Vorsorge allgemeine Ermahnungen, Texte des Sterberituals, Gebete und prak-
tische Anweisungen an die Hand geben (S. 176-178). Jenseitsdarstellungen
lassen sich iiber das gesamte Mittelalter verfolgen. So wird in der lateinischen
Legende «Visio Tnugdali» aus dem 12. Jahrhundert, die in viele Sprachen und

? PH. Arits, Geschichte des Todes, Miunchen — Wien 1980, S. 123-125.



524 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

auch mehrmals ins Deutsche iibersetzt wurde, eine — Dantes <Divina comme-
dia» vergleichbare — Reise durch die verschiedenen Orte der Hélle und des
Himmels beschrieben (S. 82-86).

In der Epik ist die eschatologische Perspektive vor allem in den Werken von

Bedeutung, die die Kreuzziige thematisieren. Im <Rolandslied» (um 1170) ster-
ben die Heiden einen anonymen Massentod, die christlichen Helden dagegen
als Mirtyrer einen individuellen, rituellen Tod, der mit den Mitteln der Hei-
ligenlegende beschrieben wird (S. 130-136). AuBerhalb dieses ideologischen
Rahmens verliert aber der Blick auf das Jenseits im Roman an Gewicht. Im vor
1150 entstandenen <Alexanderlied> des Pfaffen Lamprecht ist der Tod nurmehr
SchluBpunkt eines von der vanitas gepragten Lebens (S. 124-127). Im Nibelun-
genlied kann Haas einzig ein todliches Geschick und «fatale Transzendenzlo-
sigkeit, Geschlossenheit und Disternis» konstatieren (S. 137-140). Ist im Hel-
denepos der Tod zumindest als «erzihlerische Eschatologie» von grundsitzli-
cher Bedeutung, wird er im hoéfischen Roman zu einer Randerscheinung: Es
geht dort um das Leben eines Ritters und seine angemessene Form, nicht um die
Deutung seines Todes (S. 141-147). In der Minnedichtung werden seit dem
frihen Minnesang Freude und Leid, Leben und Tod zusammengedacht. Hohe-
punkt der Darstellung der Tod-Leben-Dialektik der Liebe ist der Tristanroman
Gottfrieds von StraBBburg, dsthetisch denjenigen edelen herzen vermittelt, die in
sich zr ssieze sdr, ir liebez leit, ihr gliickliches Leben und ihren traurigen Tod, 77
lieben tot, ir leidez leben vereinen (S. 148—168).

IT

Die einzelnen Teile dieses — aus Vorlesungen entstandenen — Buches sind
sehr ungleichgewichtig. Am weitestgehenden ausgearbeitet ist das — auf einem
Vortrag basierende — sechste Kapitel (<Mystik oder Erotik? Dialektik von Tod
und Leben in Gottfrieds { Tristan >, S. 148—-168), das sich durch eine eigen-
stindige Fragestellung und einen geschlossenen Aufbau auszeichnet. Eingear-
beitet sind Teile eines fritheren Aufsatzes?, dessen Ergebnisse im folgenden
Kapitel (VII) am Beispiel «mystischer Metaphorisierung des Todes» bei Mecht-
hild von Magdeburg, Meister Eckhart und Heinrich Seuse zusammengefal3t
werden (<Mors mystica», S. 169-173). Ausfiihrlich vorgestellt werden die friih-
mittelhochdeutschen Texte im vierten Kapitel (<Die dichterische Gestaltung
des Todes im frithen Mittelalter>, S. 87-122), in dem ein 1985 in der <Neuen
Ziircher Zeitung) verdffentlichter Beitrag iiber <Mittelalterliche Apokalyptik>
tibernommen ist (wie aus dem Drucknachweis in der Wiederversffentlichung

> A. M. Haas, Mors mystica - Thanatologie der Mystik, insbesondere der Deutschen Mystik,
in: FZPhTh 23 (1976) S. 304-392.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 525

dieses Aufsatzes in der Sammlung <Gottleiden-Gottlieben> hervorgeht). Den
Tod christlicher und heidnischer Helden behandelt das fiinfte Kapitel
(S. 123-140). Das Todesbild des Nibelungenliedes (S. 137-140) und des hofi-
schen Romans (Kapitel VI, S. 141-147) werden summarisch vorgestellt, ohne
auf die Texte detailliert einzugehen. Im Ausblick werden Tendenzen der <To-
desdrastik im Spiatmittelalter> an der ars moriendi-Literatur, am <Ackermann
von Bohmen> und dem Totentanz belegt (S. 174-180).

Diesen Hinweisen zum Todesbild in der deutschen Literatur wird in den
ersten drei Kapiteln eine theologie- und frommigkeitsgeschichtliche Reflexion
vorangestellt. Das Buch durchzieht gleichzeitig ein Bemiithen um eine christli-
che Deutung des Todes, wobei die unterschiedlichen Ebenen nicht konsequent
verbunden sind. Zusammenhinge der Philosophiegeschichte und Exegese wet-
den im ersten Kapitel (<Prolegomena zur Problematik des Todes», S. 1-25)
angerissen. Daf3 dabei komplexe Zusammenhinge oft zu stark vereinfacht wer-
den, zeigt eine Auseinandersetzung mit der Aussage Epikurs, der Tod gehe uns
nichts an, da das Schlimme auf der Wahrnehmung beruhe, im Tod aber nichts
mehr wahrgenommen werde und der Tod nur sei, wo wir nicht mehr sind. Haas
sieht in solchen Uberlegungen die Ursache fiir die Verdringung und Privati-
sierung des Todes und fiihrt in diesem Zusammenhang die Rezeption dieses
Gedankens «von Lukrez und Cicero bis zu Montaigne und Ernst Bloch» an
(S. 3f). An anderer Stelle setzt er sich mit der Religionskritik Feuerbachs
(S. 26-31; AnlaB ist dessen Einschitzung des Mittelalters) und der Apokalyptik
bei Guinther Anders (S. 101f.) auseinander.

Das dritte Kapitel (¢<Das mittelalterliche Sterbebrauchtum>, S. 50-86) schil-
dert den Sterbeproze3, das Begribnis und Visionen aus frommigkeitsgeschicht-
licher Sicht, wihrend das zweite (¢Die theoretische Dimension mittelalterlicher
Thanatologie», S. 26-49) versucht, die <mittelalterliche Mentalitit> herauszu-
arbeiten: Es gebe «so etwas wie eine das gesamtgesellschaftliche Leben pri-
gende Grundstimmung, in deren Zentrum der Tod und seine Bedrohung des
Lebens stehen» (S. 51, vgl. S. 36). Dabei werde der Tod nicht isoliert gesehen,
sondern fungiere im Rahmen des Schemas von den vier Letzten Dingen als
wesentlicher Punkt. Das Leben ist (nach einer Aussage von J. Leclerq) nur eine
Ubergangszeit. Die Gewichtung formuliert fiir das Mittelalter maBgeblich Gre-
gor der GroB3e: Zemporalis vita, aeternae vitae comparata, mors est potius dicenda
quam vita. Das bedeutet nach Haas: «Die ganze psychische und intellektuelle
Energie, die heute etwa utopischem Denken gilt, diirfte im Mittelalter bei den
Intellektuellen, soweit sie Moénche waren, durch die aus der Zerknirschung
erwachsenden eschatologischen Tendenzen zum himmlischen Paradies besetzt
sein» (S. 38-42).

Damit sind gewil3 konstituierende Momente benannt, die sich in Hunder-
ten von Texten wiederfinden lassen. Aber ist es wirklich dze mittelalterliche
Mentalitit? Mir scheint, daf3 hier zu sehr die sog. monastische Theologie als



526 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Normalfall angesehen wird. Entsprechend werden andere Todesbilder als
nicht-christlich eingestuft, so etwa der <Ackermann von Bohmen» des Johannes
von Tepl: Der Tod, der als lex naturalis auftrete, und der Ackermann, fiirden der
Tod das Unnatiirliche schlechthin sei, begegnen sich darin, daf3 ein christlicher
Grund fiir den Tod ausfillt. Damit werde einem «profan-biirgerlichen Todes-
verstindnis Vorschub geleistet.» Die tiefe Entfremdung zum Christentum
komme auch darin zum Ausdruck, da3 nicht mit dem Tod Christi, sondern mit
antiker Philosophie argumentiert werde (S. 176f.). Diese Analyse greift nicht
zuletzt deswegen zu kurz, weil sie die kosmologische Begriindung des Todes-
prinzips in der Tradition der (in der Volkssprache vielfiltig rezipierten) char-
trensischen Kosmologie nicht wahrnimmt.* Entscheidend fiir die Wahrneh-
mung der Vielfalt der Todesbilder diirfte sein, die verschiedenen Traditions-
strome und ihre je verschiedene Aktualisierung zu untersuchen, statt das ver-
bindende Allgemeine zu betonen. Was passiert, wenn in der volkssprachlichen
Rezeption der lateinischen Traditionen bestimmte Elemente ausgewihlt und
fir ein neues Publikum in ein neues Konzept transformiert werden? Ein Bei-
spiel dafiir ist die deutsche Bearbeitung des 138. Psalms aus dem 10. Jahrhun-
dert, deren Gebrauchsfunktion nach Haas die Bestattungsliturgie war und die
dabei den Laien wichtige Elemente mittelalterlicher BuBlpraxis vermittelt
(S. 108-111). Unterschiede zwischen lateinischen und deutschen Versionen
miiliten gerade im Interesse der Fragestellung dieses Buches problematisiert
werden, statt bei der Darstellung — etwa der Jenseitsvisionen — von der einen zur
anderen Version zu wechseln (S. 84). Vor allem fiir die eigenstindigen volks-
sprachlichen Neukonzipierungen auf dem Hintergrund verschiedener lateini-
scher Traditionen wie etwa den anfangs erwihnten <Lucidarius> (den der Verf.
nicht erwihnt, wohl aber eine seiner lateinischen Quellen, das <Elucidarium»
des Honorius Augustodunensis) gibe es hier jenseits der bekannten Schemata
noch vieles zu entdecken.

Die Todesbilder des Mittelalters sind so vielfiltig, weil sie aus vielfiltigen
unterschiedlichen Perspektiven resultieren. Haas zeigt das an den Unterschie-
den zwischen der ars moriendi-Literatur (die Leben vom Sterben aus deutet) und
dem hofischen Roman (S. 141). Ist nicht von daher auch die Frage nach der
Immanenz und Transzendenz der erotischen Liebe im Tristanroman zu revi-
dieren? Daf3 hier keine «ideelle Transzendenzder Liebe» (S. 166) zu beobachten
ist, kann ja auch an der Perspektive liegen, von der aus man nach Transzendenz

fragt.

4 Vgl. Cu. HuBgR, Die Aufnabme und Verarbeitung des Alanus ab Insulis in mittelhoch-
deutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklaere, Gottfried von StrafSburg,
Frauenlob, Heinrich von Miigeln und Johannes von Tep/ (MTU 89), Miinchen 1988,
S. 331-349.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 527

Auch die philosophie- und theologiegeschichtlichen Dimensionen diirften
vielfiltiger sein als dargestellt. Es ist eine m.E. nicht geklirte Frage, ob und
inwieweit die vom Verf. vorgestellte «mystische Metaphorisierung des Todes»
gegeniiber der theologischen Sprechweise einen Sonderweg darstellt. Und
inwiefern hebt sich die #»ors mystica von einer Philosophie in der platonischen
Tradition ab, deren Ziel es ist, dem Verginglich-Sinnlichen abzusterben und
nur auf das Ewige zu sinnen?

11

Eine Auseinandersetzung mit dieser Frage ist nicht aufgrund der knappen
Ausfithrungen tber die zors mystica zu filhren, wohl aber tiber den jetzt vorge-
legten Band des Verfassers zur volkssprachlichen Mystik unter dem Titel <Gott-
leiden-Gottlieben>. Dieser vereinigt wie die fritheren Sammlungen <Sermo
mysticus< (1979) und <Geistliches Mittelalter> (1984) bereits veroffentlichte
Aufsitze, hier aus den Jahren 1983-1989. Schwerpunkte sind die Behandlung
einzelner Themen und Motive der <Deutschen Mystik> (Vita contemplativa,
Traum, Leiden etc.) und Beitrige zu einer dkumenischen Mystikforschung
(Ausblicke auf Luther und die 6stlichen Religionen). Die Einleitung betont die
separate mystische Tradition: «Seit Beginn des 14. Jahrhunderts gliedert sich aus
dem allgemeinen Kulturganzen ein Sonderbereich religiosen Denkens und
Fiihlens aus, der die alte sapientiale Theologie in der Volkssprache zu artiku-
lieren versucht und damit zu neuen und eigenen Auffassungen tiber die Ver-
einigung des Menschen mit Gott gelangt, auch wenn in diesen Zusammenhang
eine Fiille von (vor allem neuplatonischen) Philosophemen und Theologumena
verschiedenster Provenienz eingegangen ist.» Innerstes Bestreben sei dabei die
Seelsorge, und die «Verwirklichung dieses Lebenszweckes» geschehe in den
volkssprachlichen Texten (S. 19f.). Der Verfasser bezieht sich hier auf eine
aktuelle Kontroverse tiber die <Deutsche Mystik>. Grundlegend fiir seine Ein-
schitzung ist der Beitrag <Die deutsche Mystik im Spannungbereich von Theo-
logie und Spiritualitit> aus dem Jahr 1984 (hier S. 59-96). Die Diskussion kann
hier nicht dargestellt werden; die unterschiedlichen Argumente sind bereits des
Ofteren artikuliert worden. > Nur zwei Zweifel seien angemeldet: Wird die «alte
sapientiale», d.h. monastische Theologie schon dadurch neu artikuliert, daf3 sich
Seuse und Tauler auf Bernhard von Clairvaux oder die Wiistenviter berufen?
Ein Vergleich etwa mit den Riickgriffen Bonaventuras in den Pariser Univer-
sitdtsansprachen oder in den Traktaten der Devotio moderna diirfte aufzeigen,

> So auf dem Symposion Kloster Engelberg 1984: Abendlindische Mystik im Mittel-
alter, hg. v. K. Run (German. Symposien der DFG 7), Stuttgart 1986; darin auch der jetzt
(S. 23-44) wiedervercftentlichte Beitrag des Verf. <Was ist Mystik?>



528 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

daB} dieselben Traditionsstréome in verschiedenen Kontexten in jeweils sehr
unterschiedliche Konzepte eingeformt werden. Kennzeichnungen wie <my-
stisch>, <sapiential> o.4. treffen dann nur noch duBlere Randphinomene. Und
kann hier wirklich zwischen deutschsprachiger Seelsorge — in die Philosopheme
und Theologumena eingehen — und Philosophie und Theologie als solcher
geschieden werden? Die vorgestellten Todesbilder kénnen jedenfalls als Beleg
fiir eine eigenstindige volkssprachliche Konzipierung und fiir ein eigenstindi-
ges Denken iiber den Tod und somit iiber das Leben gelten.

v

Die ausfiihrliche Bibliographie zur allgemeinen Thanatologie und zum
Todesdenken im Mittelalter (Todesbilder, S. 235-275) ist fiir alle an der The-
matik Interessierten eine wichtige Fundgrube, wenn sie sich der Miihe des
Sichtens der nicht nach Sachgruppen geordneten Titel unterziehen.

RUDIGER BLUMRICH

Dietrich Schmidtke (Hg.): « Minnichlichiu gotes erkennusse ». Studien zur frithen
abendlidndischen Mystiktradition. Heidelberger Mystiksymposium vom 16. Ja-
nuar 1989. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog-Verlag 1990. 153 S.
(Mystik in Geschichte und Gegenwart Bd. 7.)

Der zu besprechende Band enthilt fiinf von sieben Vortrigen, welche auf
dem Heidelberger Mystiksymposium vom 16. Januar 1989 vorgelegt wurden.
Daf auBler dem Vortrag von Friedrich Ohly tber Metaphern fiir die Siindenstufen
und die Gegenwirkungen der Gnade auch jener von Kurt Flasch tiber den Gozs
Meister Eckharts tiir die Publikation nicht zur Verfiigung stand, mufl um so mehr
bedauert werden, als es die vorrangige Absicht des Symposiumveranstalters war,
«die frithe abendlandische Mystikkonzeption und Meister Eckhart» (6) zu kon-
trastieren, um dadurch dessen « Andersartigkeit» (ebd.) deutlich hervortreten zu
lassen. Auch wenn man sich anhand der umfassenden Untersuchungen von
Kurt Flasch zu Meister Eckhart! durchaus eine Vorstellung von Flaschs Anlie-

' Vgl. Kurt FrAsch, Die Intention Meister Eckbarts, in: Sprache und Begriff. Festschrift

fir Bruno Liebrucks, hrsg. von Heinz ROTTGES u.a., Meisenheim am Glan 1974,
292-318.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 529

gen, Eckhart «aus dem mystischen Strom zu retten»?, machen kann, so wiilite
man doch allzu gerne Konkreteres tiber die neuen Akzente, die Flasch in seinem
Vortrag gesetzt haben soll, indem er Eckharts angeblich nichthierarchisches
Gottesbild und dessen politische Bedeutung (vgl. 6) diskutierte. Durch den
Wegfall des Vortrages von Kurt Flasch verwischt sich die Gesamtkonzeption
des Symposiums weitgehend. Ist die Zusammenstellung der tibrigen am Sym-
posium dargebotenen Vortrige — niamlich tiber das 82. Trudperter Hohe Lied, die
Hoheliedkommentare Bernhards von Clairvaux und Wilhelms von St. Thierry,
das FliefSende Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg, die Gnradenvita
Friedrich Sunders und die Offenbarungen der Christine Ebner — nur schon des-
halb angezeigt, weil die Kenntnisse dieser Texte nicht nur bei den Germanisten
«nicht gerade stark verbreitet (sind)» (6), so ist die Zuordnung dieser Schriften,
die im Kontrast zu Meister Eckhart angeblich «zu einer gewissen Einheit
zusammentreten» (7), zu der «frithen abendlindischen Mystiktradition» (ebd.),
die «alle Mystiktexte des Abendlandes vor Eckhart» (ebd.) meint, etwas hiflos.
Handfeste Zweifel an einer solchen «Formel» (6) sind nicht bloB deshalb
berechtigt, weil damit einer Einebnung jeglicher Unterschiede in Form und
Denkansatz dieser Texte Tiir und Tor gesffnet sind, sondern auch deshalb, weil
solche Typologisierungen den Blick auf das breite Gedankenspektrum dieser
mit dem diffusen Begriff <Mystik» (dis-)qualifizierten Texte von vornherein
einschrinken.?

II

1. Der Vortrag von Kurt Ruh zeichnet sich aus durch einen Vergleich der
Hoheliederklirungen der beiden Zisterzienser Bernhard von Clairvaux und
Wilhelm von St. Thierry (vgl. 16-27). Der gattungsbedingten Darstellung der
von Wilhelm von St. Thierry verfal3ten I"7zz Bernhards klar entgegengesetzt,
erbringt Ruh den Nachweis, daf3 die beiden Hoheliedkommentare betrichtliche
Unterschiede erkennen lassen. «Bei aller theologisch-spirituellen Gemeinsam-
keit» (17), wie Ruh festhilt, handelt es sich bei den besagten Hoheliederkli-
rungen letztlich um zwei vollig verschiedene, unabhingig voneinander ausge-
arbeitete Werke (vgl. 17). Dies gilt beziiglich ihrer Werkgestalt ebenso, wie es
auch ihren Auslegungsmodus und ihre theologische Lehre betrifft. Wihrend
Wilhelm namlich den Traktat wihlte, bediente sich Bernhard der Predigtform
und durchbrach, wie Ruh nachdriicklich betont, durch seine unmittelbare
Umsetzung der Bibelerklirung in die Predigt die grundsitzliche Schranke zwi-

? Kurt FLasch, Meister Eckbart — Versuch, thn aus dem mystischen Strom 2u retten, in:
Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie, hrsg. von Peter KosLowskr, Ziirich/Miin-
chen 1988, 94-110.

3 Vgl. Lambertus Marie oE Rk, Philosophie au Moyen Age, Leiden 1985, 80.



530 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

schen Theologie und Spiritualitit (vgl. 18). Von viel groBBerer Tragweite erwei-
sen sich die Unterschiede in den Hoheliedauslegungen Bernhards und Wil-
helms jedoch hinsichtlich der darin enthaltenen theologischen Lehre, die haupt-
sdchlich die eng miteinander verkniipften Themenkreise der Gottesliebe und
Gotteserkenntnis beinhaltet. Denken sich sowohl Bernhard wie auch Wilhelm
die Gottesliebe und Gotteserkenntnis in Stufen und gehen davon aus, daf auf
der hochsten Stufe Liebe und Erkennen zusammenfallen und die Einheit des
Menschen mit Gott stattfindet, so bedeutet nach Bernhard diese ##:tio nun aber
keine Wesenseinheit, sondern lediglich eine Ubereinstimmung der Willen.
Stattdessen vertritt Wilhelm die dogmatisch virulente Vorstellung von der
Wesenseinung von Seele und Gott (vgl. 24f.). Bedeutet die konzentrierte
Untersuchung von Ruh eine markante Korrektur an der (von der 7ita Bern-
hards suggerierten) Vorstellung eines von Bernhard dominierten theologischen
Austausches zwischen den beiden Zisterziensern und wird damit unweigerlich
die Problematik von funktionsbedingten Aussagen hagiographischer Schriften
vor Augen gefiihrt, so vermif3t man im Beitrag von Ruh eine (naheliegende)
Konfrontation der Vorstellung Wilhelms von der Wesenseinung mit 4hnlichen
Uberlegungen Eckharts.

2. In ihrem Beitrag Die unio mystica im St. Trudperter Hohen Lied (vgl.
28-42) geht Roswitha Wisniewski der Frage nach der Ausformung individuel-
len religiésen Erlebens in dieser im 12. Jahrhundert entstandenen Schrift nach:
Bedient sich das St. Trudperter Hohe Lied alttestamentlicher Hohelied-Stellen
nur deshalb, um «persénliche, religivs-mystische Minne-Erlebnisse darzustellen
und auszugestalten?» (30). Davon ausgehend, dal3 das zwischen Kommentar
und Predigt anzusiedelnde und als «Klosterpredigt fiir Nonnen» (33) gut vor-
stellbare St. Trudpeter Hohe Lied in einer sehr rationalen Weise von der #nzo
mystica als Erkenntnis Gottes spricht (vgl. 33), fiilhrt Wisniewski aus, daf3 diese
Gotteserkenntnis zugleich Verwandlung in Gott bedeute und der Mensch «zum
vollkommenen Abbild Gottes» (33) werde: «gescaffen in der materia des uater
unde des sunes unde des hailigen gaistes» (34), ist die menschliche Seele wie
Gott trinitarisch angelegt. Nach Meinung von Wisniewski ist es denn auch diese
trinitarische Struktur, die den Denkansatz des St. Trudperter Hohen Liedes
prigt und die zu einem erheblichen Teil die Eigenart des Werkes ausmacht
(vgl. 37). Besonders beachtenswert dabei ist, wie Wisniewski aufzeigen kann,
dafB diese «trinititsmystischen Aussagen» (37) des St. Trudperter Hohen Liedes
in eine fiir alle Menschen geltende «protologische Anthropologie» (ebd.) ein-
gebunden und damit religiosem Individualismus und Extremismus entzogen
sind: Geht das St. Trudperter Hohe Lied doch von der Grundannahme aus, daf3
die urspriingliche #nio von gottlichem und menschlichem Geist, welche durch
den Siindenfall zerbrach, durch die Erlésungsvorginge der Inkarnation, der
Einwohnung Gottes in Maria und der Geburt Christi fiir den einzelnen Men-
schen wiederum méglich wird. Durch die erlésende «Inkarnations-#nio gehort



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 531

die wnio mystica wenigstens der Disposition nach wieder zur menschlichen
Natur» (38), und es steht jedem Menschen offen, «durch Liuterung seines
Wesens gnadenhaft die Vereinigung seines Geistes mit Gott zu erreichen»
(ebd.) und in dieser «trinitarischen mystischen Vereinigung mit Gott (...) ein
vollkommenes Siegel-Bild Gottes» (ebd.) darzustellen. Restimierend stellt Wis-
niewski fest, da} das St. Trudperter Hohe Lied weit ab davon stehe, eine
beschreibende Darstellung «visiondrer und ekstatischer Individualerfahrung»
(40) zu liefern, sondern daf3 vielmehr «die generalisierende anthropologische
Deutung von Mystik» (ebd.) dieses Werk auszeichne, das auf jeden Fall dazu
anspornen wolle, «die ratio und alle Erkenntniskrifte fiir die eigene Religiositit
einzusetzen» (ebd.). Aufgrund dieser seiner «stark rationalistisch geprigten
Haltung (...) und der Neigung zu einer Art Trinititsmystik» (ebd.) will Wis-
niewski das St. Trudperter Hohe Lied verstanden wissen als Ausdruck einer
frithscholastischen Weiterentwicklung und vereinfachenden Kurzfassung der
augustinischen Trinititsmetaphysik und der damit verkniipften protologischen
Anthropologie. Mit diesem ihrem Hinweis auf die augustinische Prigung des
eine protologische Anthropologie aufweisenden St. Trudpeter Hohen Liedes
liefert Wisniewski einen wertvollen Ansatz zur bislang ausgeklammerten oder
nur unbefriedigend gefiihrten theologischen ErschlieBung dieses bedeutsamen
mittelalterlichen Werkes.

3. Ebenfalls auf das St. Trudperter Hohe Lied geht Irene Berkenbusch ein,
indem sie dieses Werk einem Vergleich mit dem ebenfalls aus dem 12. Jahr-
hundert stammenden, in Nonnenkreisen weitverbreiteten Speculum Virginium
unterzieht, um die Verwandtschaftsfrage des «mystischen Gedankenguts» (44)
dieser «pidagogischen Handbiicher fiir Ordensfrauen» (ebd.) zu kliren. Eine
wesentliche Parallele zwischen dem St. Trudperter Hohen Lied und dem Spe-
culum Virginium besteht nach Berkenbusch in der Tradierung augustinischen
Gedankengutes, indem in beiden Werken die #nio mystica in einem «das rein
individuelle Interesse iibersteigenden umfassenden Sinn» (47) verstanden wird,
nimlich «vor den Siindenfall zuriickzufithren und die urspriingliche Schop-
fungsordnung der ungeteilten Einheit zwischen Schépfer und Geschépf wie-
derherzustellen» (ebd.). Wenn auch die Riickkehr der Seele zu Gott als ihrem
Schopfer in beiden Werken in dhnlicher Weise betont wird, so liegt nach
Meinung von Berkenbusch nun aber ein entscheidender Unterschied darin, daf3
das Speculum Virginium vorwiegend darauf bedacht sei, den Ordensfrauen die
Askese und einzelne Tugendstufen in Erinnerung zu rufen, wihrend es dem
St. Trudperter Hohen Lied vorrangig um differenzierte Aussagen zur /mago Dei
des Menschen als Folge der Vereinigung der Seele mit Gott ginge (vgl. 49ff.).
Die «unterschiedliche theologisch-philosophische Grundauffassung und Ziel-
setzung» (53) der beiden Werke, der ein je unterschiedliches Verstindnis der
Imago Dei, der Castitas und der sieben Gaben des HI. Geistes zugrundeliegt
(vgl. 48-57), veranlaBt Berkenbusch, im Specalum Virginium eher einen pid-



532 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

agogischen Traktat zu sehen, wihrend das St. Trudperter Hohe Lied eine phi-
losophisch-theologische Abhandlung darstelle (vgl. 60). Von einer geistigen
Verwandtschaft zwischen den beiden Werken ist demzufolge «nur sehr bedingt
zu sprechen, von einer direkten Abhingigkeit erst recht nicht» (ebd.). Der von
Berkenbusch versuchte Aufweis einer pidagogisch-moralischen Intention des
Speculum Virginium im Gegensatz zu einer eher philosophisch-theologischen
Absicht des St. Trudperter Hohen Liedes (vgl. 48) wirkt wenig tiberzeugend.
Die von der Autorin wiederholt vorgenommene Ausdividierung der beiden
Werke in einen padagogischen Traktat auf der einen und in eine philosophisch-
theologische Abhandlung auf der anderen Seite, in ein konkret pragmatisches,
von einer dualistischen Sichtweise geprigtes Speculum Virginium einerseits
(vgl. 56£.; 59) und ein philosophisch-idealistisches (?) und eher synthetisch
gedachtes St. Trudperter Hohes Lied andererseits (vgl. ebd.) 148t sich in keiner
Weise aufrechterhalten. Der Hinweis darauf, dal3 das Specalum Virginum aus-
fithrlich von den sieben Gaben des HI. Geistes als einem in der damaligen Zeit
rege diskutierten theologischen Thema handelt, eingehend ethische Fragen
bespricht (wie Berkenbusch, 58, ja selber feststellt) und in einem Exkurs eine
kurze aber dezidierte Zwei-Naturen-Lehre darlegt, mag gentigen, um die These
von Berkenbusch in dieser Hinsicht deutlich zu korrigieren.

4. In ihrem Aufsatz Versinnlichte Transzendenz bei Mechthild von Magdeburg
(vgl. 61-88) versucht Margot Schmidt, die reiche Bildlichkeit im Werk Mecht-
hilds theologisch aufzuschliisseln. Anhand der im FliefSenden Licht der Gottheit
zahlreich auftretenden Bilder vom Duft, von der Braut und von der akustischen
Vorstellung der Musik gelingt es Schmidt auf tiberzeugende Art nachzuweisen,
daB3 Mechthild von Magdeburg fiir ihre theologischen Aussagen sich einzelner,
der christlichen Tradition entlehnter Bilder bedient, «die in der Art ihrer
Anwendung (...) die Schirfe des Gedankens pointieren» (62), indem sie kom-
plexe theologische Sachverhalte bildhaft vor Augen fithren. Ganz in Anlehnung
an die theologische Tradition, von der Mechthild offensichtlich beste Kenntnis
besitzt, erfihrt das hier als ezz Beispiel genannte Bild vom Duftgefal3 im Flie-
Senden Licht der Gottheit eine christologische Ausrichtung, indem es die erls-
sende Liebeskraft der Gottheit versinnbildlicht, die in Kontrast steht zum
Essiggefil3, welches Zeichen der erlosungsbediirftigen menschlichen Natur ist
(vgl. 65). Eine zweite Anwendung findet das Bild vom Duftgefil im Zusam-
menhang mariologischer Aussagen Mechthilds, indem es dort die Aufgabe
Marias als Gottesgebdrerin veranschaulichen soll. Die bildhafte Vorstellung
Mechthilds, dafl Maria durch das neunmonatige Austragen des Gottessohnes
gottlichen Duft ausstréme, liBt erahnen, dal Mechthild es auf vorziigliche
Weise verstanden hat, theologische Sachverhalte, wie in diesem Fall die her-
ausgehobene Stellung Marias als Mittlerin aller Gnaden, in eine bildhafte Spra-
che tberzufiihren und ihnen dadurch zu einer notwendigen Konkretion zu
verhelfen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 533

5. Wichtige Hinweise, die im Zusammenhang mit einer umfassenden
Erforschung der Vitenschreibung und der sog. Visionsliteratur kiinftig aufzu-
nehmen, aufzuarbeiten und im einzelnen zu erproben sein werden, nennt der
Aufsatz von Siegfried Ringler: Gradenviten aus siiddeutschen Frauenklistern des
14. Jabrbunderts — Vitenschreibung als mystische Lebre. Dem weitverbreiteten
FehlschluB entgegentretend, die diirftige Uberlieferung der vorwiegend in siid-
deutschen Dominikanerinnenkléstern entstandenen sog. Nonnenviten sei auf
deren mangelnde Qualitit zuriickzufiithren, wirft Ringler zu Beginn die berech-
tigte Frage auf, ob die gemeinhin geduBerte Skepsis gegeniiber diesen Frauen,
die in den Schwesternbiichern zu Wort kommen und die «ihren eigenen selbst-
verantworteten Weg zu Gott» (90) suchen, nicht mit ein Grund dafiir sein
kénnte, daB diese Nonnenliteratur keine breitere Uberlieferung gefunden hat.
Anhand der Gnadenvita des Engelthaler Klosterkaplans Friedrich Sunder, die
nach Ringler «als ein Teil der Nonnenliteratur» (91) gelten darf und als ein
«Schliisselstiick» (ebd.) zu deren Verstindnis zu sehen ist, konzentriert sich
Ringler im folgenden auf die Frage nach der Form der Vitenschreibung
(vgl. 911f.). Den an anderer Stelle ausfiihrlich reflektierten Problemkreis histo-
rischer und literarischer «(Wirklichkeit» sog. frauenmystischer Literatur? greift
Ringler erneut auf und postuliert, «als Grundlage allen Umgangs mit Nonnen-
literatur» sei «grundsitzlich (...) vom Literaturcharakter des Werkes auszuge-
hen» (94), was weitere wissenschaftliche Fragestellungen nicht ausschlieBe,
sondern vielmehr zu solchen hinfiihre (vgl. ebd.). DaBl die Nonnen in Form von
Visionen geschrieben haben, hat nach Ringler konkrete soziologische Beweg-
griinde, die darin bestehen, daB einer Frau einzig der visionire Bereich zustand,
um sich 6ffentlich zu duBlern, und ihr nur als Visionirin Gehor zuteil wurde
(vgl. 96f.). Am Beispiel der Christine Ebner gibt Ringler sodann zu bedenken,
daB solch kithne Aussagen, wie sie von der Engelthaler Nonne gemacht wurden,
«nur in einer Form: in der Form der beglaubigten Vision» (96) geschehen
konnten. Von der Form der (Gnaden-) Vitenliteratur auf deren Inhalt iiberge-
hend, kann Ringler anhand der Offenbarungen Christine Ebners aufzeigen, daf3 in
dieser Schrift auf indirekte Weise Stellung zu zeitgendssisch viel diskutierten
Fragen bezogen und dezidiert eine Lehre vermittelt wird (vgl. 98£.). Im Fall der
Christine Ebner zeichnet sich diese Lehre nach Meinung von Ringler nun
dadurch aus, daB sich hier zwei Gottesbilder gegeniiber stehen, indem Gott in
den Visionen dieser Nonne sowohl als strenger Richter als auch als Liebender
auftritt. Das Bemerkenswerte will Ringler darin sehen, dal3 Christine «in gera-
dezu leidenschaftlichem Bemiihen» (100) ein anderes Gottesbild entwickelt,

4 Vgl. Siegfried RINGLER, Die Rezeption mittelalterlicher Frauenmystik als wissenschaft-
liches Problem, dargestellt am Werk der Christine Ebner, in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg.
von Peter DINZELBACHER und Dieter R. BAUER, Ostfildern/Stuttgart 1985, 178-200, bes.
182-186.



534 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

indem sie das im Glaubensalltag dominierende Bild von Gott als dem Richter
«zwar nie ausdriicklich negiert, aber fortlaufend mehr und mehr durch ein
anderes ersetzt, das anstelle der Macht die Minne und Barmherzigkeit sehen
1liBt» (100). Wihrend Ringler mit seinen Bemerkungen zum Gottesbild Chri-
stine Ebners anhand ihrer Offenbarungen iuBerst innovativ wirkt, indem er
wertvolle Hinweise zu einem in diesem Zusammenhang bislang ginzlich ver-
nachlissigten Thema vorlegt, vermag sein Vorschlag, die Engelthaler Werke auf
dem Hintergrund von Eckharts Position zu lesen, nicht blo nichts Neues zu
bieten’, sondern muf} angesichts der Verschiedenheit der literarischen Gattun-
gen dieser Schriften als unzulissig zuriickgewiesen werden. ® Anstatt die Non-
nenliteratur erneut dem schielend-wertenden Blick auf die Schriften Eckharts
auszuliefern, wird man kiinftig vermehrt ihre narrative Struktur in Rechnung zu
stellen haben, um Ringlers Vermutung, es handle sich bei diesen von Nonnen
verfaliten Schriften um eine narrative Theologie, die in einer narrativen Pid-
agogik vermittelt werde (vgl. 104), eingehend tberpriifen zu kénnen.

Die einzelnen Beitrige, die zum Teil mit erhellenden Ergebnissen aufwar-
ten und richtungsweisende Ansitze zu einer umfassenderen Erforschung sog.
mystischer Literatur anbieten, kénnen nicht dariiber hinwegtiuschen, daBl der
Dokumentationsband nicht ganz das hilt, was er versprochen hat: Indem es die
Autorinnen und Autoren unterlieBen, in ihren Beitrigen iiberhaupt Bezug auf
Eckhart zu nehmen, hat die vormals angestrebte Konfrontation der genannten,
im einzelnen untersuchten Werke mit Schriften Eckharts erst gar nicht statt-
gefunden.

BEATRICE ACKLIN ZIMMERMANN

Rudolf Haubst/Heinrich Pauli: Nicolai de Cusa Sermones I (1430-1441).
Fasc. O: Praefatio generalis, Praefatio ad tomum I, Indices. —- Hamburg: Meiner
1991. i-Ixix + 453-547 S. (Nicolai de Cusa Opera omnia X VI, fasc. 0).

Das Predigtwerk des Cusanus umfal3t 293 Sermones aus den Jahren 1430 bis
1463. Die Geschichte der Edition der Predigten beginnt mit Cusanus selbst, der
seine Predigten aufzeichnete. Aufzeichnungen in seiner eigenen Hand sind in
Cod. Cus. 220 erhalten. Die allermeisten Predigten bis zum Jahre 1459 sind in
den codices Vat. lat. 1244 und 1245 transkribiert. Bis September 1456 wurden
diese Sammlungen eigenhindig durch den Kardinal korrigiert.

> Dies versuchte bereits Otto LANGER, Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu
Meister Eckhbarts Auseinandersetzung mit der Frauenfrimmigkeit seiner Zeit, Miinchen
1987.

¢ Zur Kritik an Langers Vorgehen vgl. die Rezension von Niklaus LARGIER, in:
FZPhTh 36 (1989) 212-218.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 535

Sammlungen der Predigten sind in einem Magdeburger Kodex, in der
Biblioteca Laurenziana zu Florenz, in den Kléstern Subiaco und Schénau und in
der Mainzer Kartause (1446) erhalten. Schon 1452 begannen die Tegernseer
Benediktiner die in den Codices Clm 18712 und Clm. 18711 erhaltenen Pre-
digten zu sammeln. Auch eine Salzburger Handschrift stammt aus dieser Zeit.
Drei Predigten und zwei Exzerpte sind in der 1487 im Kartiuserkloster zu Erfurt
entstandenen, nunmehr Eislebener Handschrift 960 erhalten.

Bereits 1514 sind die Predigten des Cusanus im Druck erschienen. In jenem
Jahr gab der bekannte Humanist Jacques Lefévre d’Etaples in Paris drei Binde
der Werke des Nikolaus heraus. Im zweiten Band werden unter dem Titel
Excitationes Auszige aus den beiden Vatikanischen Codices der Predigten in
zehn Biicher eingeteilt. Die Basler Ausgabe von 1565 iibernahm diesen Text.
Eine Auswahl daraus wurde von F.A. Scharpff ins Deutsche (1862) iiber-
setzt.

Zur Vorgeschichte der von der Heidelberger Akademie in Auftrag gegebe-
nen Gesamtedition der Predigten gehort die Ausgabe ausgewihlter Predigten in
den Sitzungsberichten der Akademie unter dem Titel: Cusanus-Texte: I. Pre-
digten. Herausgegeben wurden: 1 (1929) <Dies sanctificatus> vom Jahre 1439
von E. Hoffmann und R. Klibansky; 2-5 (1937) vier Predigten im Geiste Eck-
harts von J. Koch; 6 (1940) die Auslegung des Vaterunser in vier Predigten von
J- Koch und H. Teske. Das 7. Heft (1942) enthilt Josef Kochs Kritisches Ver-
zeichnis sdamtlicher Predigten, das grundlegende Untersuchungen tiber die Datie-
rung, Form, Sprache und Quellen der Predigten beinhaltet.

1950 wurde Rudolf Haubst mit der kritischen Edition simtlicher Predigten
in den MNicolai de Cusa Opera Ommnia beaufgetragt. Fiir die wissenschaftliche
Ausfithrung der Edition der Predigten wurde 1960 das Institut fiir Cusanus-
Forschung an der Katholischen Theologischen Fakultit Mainz errichtet. Nach
intensiven Vorbereitungen ist 1970 das erste Heft des ersten Bandes der
Gesamtausgabe erschienen. Das Institut wurde 1981 nach Trier verlegt.

Die Edition der Predigten wird in vier Binde eingeteilt: I. Sermones 1-26,
A.D. 1430-1441; I1. Sermones 27-121, A.D. 1443-1452; I1I. Sermones 122—
203, A.D. 1452-1455; IV. Sermones 204-293, A.D. 1455-1463. Die Binde
entsprechen den Binden XVI-XIX der Heidelberger Ausgabe. Der zweite
Band ist bereits im Erscheinen. Der dritte Band ist in Vorbereitung,

Das hier zu besprechende Heft schlie8t den Band I ab. Es enthilt zwei von
Rudolf Haubst verfafite Einleitungen und die von Heinrich Pauli zusammen-
gestellten Indices zum ersten Band. Die erste, allgemeine Einleitung behandelt
sechs Themen: (1) Cusanus’ Selbstverstindnis als Prediger; (2) die fritheren
Ausgaben und Ubersetzungen der Predigten; (3) die handschriftliche Uberlie-
ferung; (4) Cusanus’ eigene Predigtaufzeichnungen; (5) die Chronologie der
Predigten; (6) die Editionstechnik. Die spezielle Einleitung untersucht die
Entwicklung der Predigten bis 1441. Tabulae declarativae vergleichen (1) die



536 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Numerierung nach Koch mit der neuen Ausgabe und verzeichnen (2) die Sigla
der Handschriften und Editionen, (3) Sammelstellen fiir die bei Cusanus oft
wiederkehrenden Begriffe, (4) die zitierte Sekundirliteratur und (5) die Kiir-
zungen.

Die Indices verzeichnen (1) die in den Predigten erwihnten Bibelstellen,
(2a) die von Cusanus zitierten Quellen, (2b) die von den Herausgebern iden-
tifizierten Quellen des Cusanus sowie (2c) die Gelehrten, die zur Kenntnis der
Predigten beigetragen haben, (3) andere Namen, die in den Predigten vorkom-
men, (4) die wichtigsten von Cusanus verwendeten Ausdriicke und (5) die
Handschriften, die von den Herausgebern benutzt wurden.

Die Einleitung bietet wichtige Beobachtungen beziiglich der Form der
Predigten und weist auf die Bedeutung der friihen Predigten fiir das Denken des
jungen Cusanus hin. Zum ersten Punkt bemerkt Haubst, dal Cusanus sich beim
Aufbau seiner Predigten zunichst an die Regeln der mittelalterlichen Ars prae-
dicandi hielt, indem er ein biblisches Thema vorausschickte, sodann Gottes
Beistand anrief und danach in das Thema einfiihrte, um dessen Darlegung in
(durchweg) drei Predigtteile zu gliedern. Schon von 1432 an aber skizzierte er oft
schon sogleich nach der Nennung des Themas kurz die Hauptinhalte. Weiterhin
bemerkt Haubst, daBl Cusanus seine Predigt-Entwiirfe durchweg in Latein ver-
faBte. Vor Geistlichen sowie spiter als Kardinal in Rom truger sie in Latein vor.
Vor dem Volke formulierte er frei (nach memorialia) in seiner deutschen
Muttersprache.

Beziiglich des cusanischen Denkens vor De docta ignorantia bietet die Aus-
gabe die Grundlage fiir eine neue Sicht der Entwicklung. Die bisherigen
Untersuchungen zur Entwicklung der Philosophie des Cusanus zwischen 1430
und 1440 werden durch die Tabulae declarativae und Indices zu Band I der
Predigten iiberholt.

Die Gewihrsminner des jungen Cusanus sind unter den Kirchenvitern
Augustinus, Hieronymus und Pseudo-Dionysius. Von den vorscholastischen
Autoren sind Johannes Scotus Eriugena, Thierry von Chartres und Bernhard
von Clairvaux zu nennen. Als Vertreter der Hochscholastik finden wir nicht nur
Thomas, Bonaventura, Albert und Eckhart, sondern auch Wilhelm von Auver-
gne, Hugo von StraBBburg und Nikolaus von Lyra. Von den spitscholastischen
Schriftstellern sind Nikolaus Oresme, Pierre d’Ailly und Johannes Gerson
weniger wichtig als Gerhard von Zutphen, Wilhelm Peraldus, Wilhelm von
Lanicia und Nikolaus Jauer. Zu dieser Zeit schépfte Cusanus seine Kenntnis des
Platonismus weniger aus Proklos als vielmehr aus dem mittelalterlichen Platon,
Hermes Trismegistus, Zoroaster und den Oracula Sibillina.

Fir die Frage nach Cusanus’ geistiger Entwicklung ist die Feststellung
wichtig, daf3 die von Koch als Nr. 19 gezihlte und auf das Jahr 1440 angesetzte
Predigt die fritheste erhaltene Cusanus-Predigt ist. In dieser Predigt griff Cusa-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 537

nus nicht nur einzelne Elemente des Denkens des katalanischen Philosophen
Ramon Lull auf, sondern Gedanken, die fiir sein Philosophieren systembildend
wurden.

Von der lullschen analogia Trinitatis in der Schopfung, die der Predigt I
zugrunde liegt, zeigt Cusanus in der darauffolgenden moselfrinkischen Vater-
unser-Erklarung die Dreieinheit in der menschlichen Selbsterfahrung auf. In De
docta ignorantia verbindet er beide Richtungen, indem er den suchenden Geist
auf den dreieinen Gott als principium, medium und finis von allen Dingen hin-
lenkt.

CHARLES LoHR

Daniel Deckers: Gerechtigkeit und Recht. Eine historisch-kritische Untersu-
chung der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483—1546). Freiburg
1.Ue.: Universititsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 1991. 428 S. (Studien zur
theologischen Ethik 35).

Daniel Deckers legt eine hervorragende Analyse der Gerechtigkeitslehre
des spanischen Dominikaners Francisco de Vitoria vor und schlieB3t damit
sowohl in der Vitoria-Forschung wie auch in der Forschung zur Geschichte der
Ethik und Politik eine groBe Liicke. Die Arbeit von Deckers stellt dariiber
hinaus einen sehr wertvollen Beitrag zum Gedenkjahr der europiischen Ent-
deckung Amerikas dar. Das Buch besticht in seiner Verbindung von priziser
systematischer Analyse mit kenntnisreicher zeitgeschichtlicher Einordnung der
Texte Vitorias. Damit entgeht es der Gefahr, aus allzu grofler Systematisie-
rungssehnsucht die Texte in ihrer historischen Authentizitit zu entstellen. Die
streng systematische Darstellung der Gerechtigkeitslehre Vitorias durch Dek-
kers findet in der Tatsache ihre Rechtfertigung, daf3 Vitoria seine Lehre vor
allem als Kommentar zur Secunda secundae von Thomas von Aquin entwickelte
und dabei dem systematischen Duktus des Aquinaten folgte. Dennoch versteht
es der Autor, die Texte Vitorias in ihrer geschichtlichen Relevanz verstindlich
zu machen, manchen Widerspruch in der Argumentation durch Hinweise auf
historische Umstinde zu erkliren und so dem Versuch der systematischen
Harmonisierung zu entgehen.

Deckers Arbeit umfalit zwei Hauptteile. In einem ersten Hauptteil erarbei-
tet er die theoretischen Grundlagen der Gerechtigkeitslehre Vitorias (S. 23—
193); der zweite Hauptteil bringt eine systematische Entwicklung und Ausar-
beitung der Gerechtigkeitslehre anhand der Themenbereiche: Eigentumslehre,
Wirtschaftsethik, Staatslehre und Vélkerrecht (S. 197-400).



538 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Der erste Hauptteil besteht aus zwei Kapiteln, wobei im ersten die tugend-
ethischen (S. 28—67) und im zweiten die rechtsphilosophischen Grundlagen von
Vitorias Gerechtigkeitslehre dargestellt und analysiert werden. Dabei zeigt
Deckers auf der Folie der Texte von Thomas auf, dal3 Vitoria dessen Gerech-
tigkeitslehre hauptsichlich in drei Punkten modifiziert:

Elrstens figt der Salmantiner Theologe der bei Thomas nicht weiter ausge-
fithrten Ansicht, der Mensch sei per se nicht ad bonum alterius ausgerichtet, die
weitergehende These an, der Mensch verfiige nur uiber eine 7nclinatio ad bonum
proprium, woraus sich das anthropologische Dilemma ergebe, da3 der Mensch
als Mingelwesen notwendig auf ein Leben in Gemeinschaft angewiesen sei,
andererseits aber die entsprechenden natiirlichen Vorraussetzungen dazu nicht
mitbringe (S. 53). Auf diesem anthropologischen Dilemma, so Deckers, beruht
fiir Vitoria die Notwendigkeit der Gerechtigkeit als einer fiir das Uberleben der
Gemeinschaft und des Individuums sittlichen Grundhaltung (S. 57). Interessant
scheint mir dabei, da3 Vitoria aus einer pessimistischen Anthropologie nicht
direkt, wie spiter Hobbes, die Notwendigkeit der Staatsgewalt folgert, sondern
damit nur auf die Notwendigkeit der Gerechtigkeit als individueller sittlicher
Grundhaltung schlief3t.

Zweitens legt Vitoria im Vergleich zu Thomas eine Neubegriindung der
Naturrechtslehre vor, die sich vor allem auch kritisch von den sogenannten
Nominalisten absetzt, was Deckers als Versuch einer Mittelposition zwischen
den «Extremen» (8. 102) des «theologischen Positivismus» und des «Rationa-
lismus» wertet, wobei er durch die Herausarbeitung der zeitgeschichtlichen
Relevanz der Thesen des «theologischen Positivismus» fiir die Unglaubigen in
der Neuen Welt die zunichst «reaktionir» scheinenden naturrechtlichen Bemii-
hungen Vitorias als Verteidigung der Rechte der Ungliubigen zu wiirdigen
weill. Wird in einer theologischen Reduktion Recht und Gerechtigkeit an den
Stand der Gnade gebunden, dann haben die Ungliubigen keine zus#itia und kein
dominium, und dann ist die Conguista in pauschaler Weise theologisch legiti-
miert. Das Problem der Rechte der Ungliubigen begann in der Theologiege-
schichte nicht mit der Entdeckung der Neuen Welt, worauf Deckers auch
hinweist. Die von Deckers angesprochene Problematik kann auch an die der
Entdeckung der Neuen Welt vorausgehenden Texte, die den Unglidubigen aus
soteriologischen Uberlegungen das dominium absprechen, herangetragen wer-
den.

Drittens weist Deckers nach, dall wir bei Vitoria nebst einem objektiven
Verstindnis von 7us eine Wende zu einem subjektiven Gebrauch des Terms
feststellen kénnen, was fiir die systematische Entwicklung der Gerechtigkeits-
lehre Vitorias weitreichende Konsequenzen hat. Diese Interpretation ist wohl
die wichtigste von Deckers herausgearbeitete Modifikation der Gerechtigkeits-
lehre des Thomas von Aquin durch Vitoria. Nach einer breiten Darstellung des
status quaestionis der Historiographie der Individualrechtstheorie kommt Dek-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 539

kers zum SchluB3, daf} Vitoria eine wichtige Stellung in der Entwicklung der
Begriindung von Individualrechten zukommt. Von einem subjektiven Ver-
stindnis von Zus, angewandt auf dominium, kommt Vitoria zu einem naturrecht-
lich begriindeten individuellen Eigentumsrecht, das nach dem Siindenfall durch
eine vertragstheoretische Begriindung der Eigentumsordnung seinen Fort-
bestand findet. Durch die naturrechtliche und vertragstheoretische Zweistufig-
keit der Begriindung des Eigentums entgeht die Eigentumstheorie Vitorias der
Gefahr, daB3 sie vertragstheoretisch ein Recht zu begriinden versucht, das fiir die
Vertragspartner vorausgesetzt werden mul3. Weil das dominium ein Individual-
recht ist, das nach Vitoria auch nach dem Siindenfall fortbesteht, mul} die
Eigentumsordnung als d7visio rerum vertragstheoretisch geregelt werden.

Zum zweiten Hauptteil: In vier Kapiteln arbeitet Deckers die systematische
Entwicklung der vitorianischen Gerechtigkeitstheorie anhand folgender The-
menbereiche heraus: Eigentumslehre (Kap. 3, S. 206-241), Wirtschaftsethik
(Kap. 4,S. 242-272), Staatslehre (Kap. 5, S. 273-341) und Vélkerrecht (Kap. 6,
S. 342-394). Dabei sind systematische Analyse und kontextbezogene Lektiire
meisterhaft verwoben. Vor allem zum ersten Themenbereich, zum Eigentums-
recht, vermag der Autor durch eine historische Situierung der Eigentumslehre
Vitorias und der von ihm bekimpften Ansichten Fitzralphs in den Kontext der
Conquista die systematische Analyse zu bereichern. Dabei stellt der Autor mit
groflem historischem Sensorium dar, wie die in kirchenreformatorischem Kon-
text «subversive» Theorie von Fitzralph im Kontext der Conguista zu einer
«Rechtfertigungsideologie» der conguistadores werden kann.' Vitorias individu-
alrechtliche und vertragstheoretische Begriindung der Eigentumsordnung wer-
den so auch zu einem Instrument im Dienste der insulani. Thre infidelitas stellt
aufgrund dieser Eigentumstheorie keinen Rechtfertigunsgrund der Conguista
dar, das dominium der Ungliubigen kann ihnen nicht zum vornherein abgespro-
chen werden. Vitorias vertragstheoretische Eigentumstheorie bricht auch mit
der feudalrechtlichen Begriindung der Conguista durch Papst oder Koénig als

' Etwas tendenzios wirft Vitoria die Conquista-Legitimation kirchenreformatori-
schen Texten vor, die solche Konsequenzen nie problematisiert haben und bei denen sich
andere hinreichende Argumente finden kénnten, um gegen die Conguista zu argumen-
tieren. Deckers folgt in seiner Darstellung der Tendenz Vitorias. Die eigentliche Legiti-
mation der Conguista schopfte aber vor allem aus traditionellen Texten der papalistischen
Kanonistik. So war fiir das Spitmittelalter ein Text von Hostiensis wichtig, wonach die
Heidenvolker mit der Ubertragung aller Macht von Christus auf den Papst jegliche luris-
diktion und jegliches Dominium verloren hitten (vgl. Hostiensis, Super II1 Decretalium.
Ed. 1581, 128 rb.). Es ist denn auch diese Meinung des Hostiensis in etwas abgeschwichter
Form, die Gregorio Lépez gegen Vitoria ins Feld fiihrte. Vgl. den Traktat Lépez’ gegen
Vitoria in: Luis Alonso GeTi™o (ed.), Relecciones Teologicas... 11. Madrid 1934, besonders
S. 536ff.



540 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

domini mundi, womit ein weiteres Rechtfertigungsmodell fritherer Debatten um
die RechtmiBigkeit der Eroberung von Gebieten der Ungliaubigen mit Vitorias
Lehre dahinfillt. ?

Im Kapitel zur Wirtschaftsethik zeigt der Autor auf, da3 Vitoria nicht auf
die vertragstheoretischen Grundlagen seiner Gerechtigkeitslehre zuriickgreift,
sondern nur naturrechtlich argumentiert. Dasselbe gilt fiir seine Staatslehre, wo
er auf iberwiegend naturrechtlicher Grundlage konsequent monarchistisch
argumentiert. Bedenken wir die Tragweite dieser zwei Gebiete, dann miilte
doch angemerkt werden, daB3 die individualrechtliche Modifikation der tradi-
tionellen Gerechtigkeitslehre von Vitoria noch nicht in ihren méglichen Kon-
sequenzen expliziert wurde und nicht tiberschitzt werden sollte. Vitoria greift
zwar in seiner Theorie des 7us gentium und in der Staatslehre, so wie sie im
Summa-Kommentar vorliegt, auf die consensus-Lehre zuriick; dies steht jedoch im
Widerspruch zum Hauptteil seiner Staatslehre.

Ich weiche in einigen Punkten von Deckers Interpretation und historischer
Gewichtung ab und méchte folgende Bemerkungen als Diskussionsbeitrige hier
anfiihren.

1) Deckers kommt nach einem kurzen Exkurs iiber die mittelalterliche
Kommentierung der Sentenzen des Petrus Lombardus, in denen eine systema-
tische Erorterung der Gerechtigkeitslehre und der Ethik tberhaupt fehlt, zu
einer positiven Wertung des Neuansatzes Vitorias, theologische Ethik als Kom-
mentar zur Summa theologiae von Thomas zu betreiben, zumal Vitoria in einigen
Punkten iber das thomasische System hinausgehe und es an Alternativen zu
Thomas’ Synthese gefehlt habe (S. 39). Hier sei die Bemerkung erlaubt, daf,
historisch betrachtet, die thomasische Synthese den Entwicklungen und Bri-
chen schon des 14. Jahrhunderts und den strengeren wissenschaftlichen An-
sprichen nicht mehr geniigte und von nahmhaften Denkern iiberwunden wur-
de, was durchaus zu einer Bereicherung der Theologie fiihrte. Gerade auf der
leeren Folie der Sentenzen von Petrus Lombardus entwickelten zum Beispiel
Duns Scotus und Ockham ihre originellen Neuansitze, was bei der Textvorlage
der Summa theologiae fiir Vitoria nicht mehr in dem MaBe mdoglich war. Vitorias
Option, seiner theologischen Ethik die Summa von Thomas zugrundezulegen,
ist deshalb weniger ein notwendiger Neuansatz als eine fiir die theologische
Ethik folgenschwere Fixierung und Verengung auf Thomas von Aquin in einer
Zeit, wo die theologische und philosophische Ethik aus einem breiten Fundus
von antikem und mittelalterlichem Textmaterial schépfen konnte. Man begeg-
net denn auch den Briichen in der Synthese von Thomas im Kommentar

? Ich denke e.g. an die Argumente Johannes Falkenbergs gegen Paul Vladimiri in der
Diskussion zwischen dem Deutschen Orden und Polen um die Macht iiber heidnische
Gebiete im heutigen Polen und Litauen. Vgl. J. FALKENBERG, Liber de doctrina potestatis
pape et imperatoris. E. WEISE (ed.), in: Staatsschriften des Deutschen Ordens in Preussen im
15. Jabrbundert 1. Géttingen 1970, S, 175-228.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 541

Vitorias auf Schritt und Tritt, und da, wo Vitoria iiber Thomas hinausgeht,
kommt es zu Spannungen mit den von Thomas tibernommenen Lehren.? Auf-
grund seiner positiven Bewertung der Kommentierung des Textes von Thomas
und dem direkten Vergleich Thomas von Aquin — Francisco de Vitoria unter-
liegt Deckers meiner Meinung nach dann einer optischen Tduschung, wenn er
Briiche zwischen Thomas und Vitoria als «epochal» bezeichnet, ohne zu beden-
ken, daf3 diese Briiche vor Vitoria erfolgt sind und sich bei ihm nur auf der Folie
von Thomas als solche ausnehmen. 4 Anstatt den Neuansatz Vitorias zu betonen,
konnte auch aufgezeigt werden, wie in verschiedenen Punkten der Text von
Thomas Vitoria daran hindert, den individualrechtlichen Neuansatz konse-
quent in seine Gerechtigkeitslehre einzuarbeiten.

2) Zwischen dem Verstindnis vom Individuum als Triger individueller
Rechte, so wie es Deckers dem Text Vitorias entnimmt, und den systematischen
Ausarbeitungen der Gerechtigkeitslehre ohne Einarbeitung dieser Individual-
rechte in der Wirtschaftsethik und der Staatslehre besteht eine Spannung, die
umso grofler wird, je mehr wir die vertragstheoretischen und konsensethischen
Elemente der Theorie von Vitoria betonen wollen. Es stellt sich deshalb die
Frage, ob Deckers den individualrechtlichen Ansatz Vitorias nicht iiberbetont.
Deckers meint, der Mensch werde durch das Verstindnis von dominium als
Individualrecht zum «Triger vorpositiver, natiirlicher subjektiver Rechte»
(S. 189), und die Gerechtigkeit erscheine als «Tugend sozialer Institutionen
(Rawls) gegeniiber dem Individuum als Tridger natiirlicher subjektiver Rechte»
(S. 191). Diese Interpretation scheint mir den Text Vitorias etwas zu strapazie-
ren. Wenn ich richtig lese, so entwickelt Vitoria keine allgemeine Theorie
individueller Rechte, sondern lediglich auf einem systematischen Nebengeleise
eine Eigentumstheorie, die dominium im Sinne eines ius versteht. Es handelt sich
um e¢in einziges Recht, das Recht auf Eigentum. Daraus entwickelt Vitoria im
Anschlufl an Summenhardt, wie Deckers aufzeigt, eine vertragstheoretische
Begriindung der Eigentumsordnung, die jedoch fiir andere Rechte und vor
allem fiir die Staatslehre im System Vitorias entweder unerheblich bleibt oder zu
Widerspriichen fiihrt. Ist Vitoria nicht weit entfernt von den individuellen

? Deckers selbst weist auf mehrere solche Briiche hin, vgl. S. 87, 215, 283f., wertet sie
jedoch eher positiv als Fortschritt gegeniiber Thomas von Aquin.

“ Vgl. etwa S. 371. Die Betonung der consensus-Theorie ist zwar im Vergleich zu
Thomas neu. Wenn wir jedoch die im Zuge des Konziliarismus entwickelten Konsens-
Theorien des 14. und 15. Jahrhunderts in den Blick nehmen, stellt Vitorias Konsenstheo-
rie meiner Meinung nach keinen epochalen Bruch mehr dar. Vgl. e.g. Nicolai de Cusa, De
Concordantia Catholica 111, iv (Ed. Kallen, S. 3471.): « Per viam enim voluntariae subiectionis et
consensus in praesidentiam praelationes concordantiales rectae et sanctae constitutae sunt in omni
dominandi specie. Omnis enim violentia inri obviat. Obtemperare enim regibus est ex generali pacto
bumano ... omnis superioritas ordinata ex electiva concordantia spontaneae subiectionis exoritur, et
quod populo illud divinum seminarium per communem omnium aequalem nativitatem et aequalia
naturalia inra inest...»



542 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Freiheitsrechten der Neuzeit und den auf sie verpflichteten Institutionen, wie
sie Rawls anspricht? Fillt Vitoria in der Ausarbeitung seiner Gerechtigkeits-
lehre nicht sogar hinter dltere konziliaristische Ansitze zuriick, die das Recht des
Individuums nicht nur als soziales Recht auf Eigentum, sondern als politisches
Recht auf Mitbestimmung aufgefal3t haben?

Die vorgebrachten Bemerkungen vermégen die hervorragende Qualitit
von Deckers Arbeit in keiner Weise in Frage zu stellen. Im Gegenteil, sie sind
erst durch Deckers Vorarbeit moglich geworden und verdanken sich der klaren
und gehaltvollen Darstellung der wesentlichen Aspekte von Vitorias Gerech-
tigkeitslehre.

Francis CHENEVAL

Matthias Jung: Das Denken des Seins und der Glaube an Gott. Zum Verhiltnis
von Philosophie und Theologie bei Martin Heidegger. Wiirzburg: Kénigshau-
sen & Neumann 1990. 197 S.

Zu einer Zeit, als die Zunft im Philosophenstreit auf der Ebene von Indi-
zienbeweisen iber Heidegger diskutiert, ist eine weitgehend werkimmanent
interpretierende Studie «Zum Verhiltnis von Philosophie und Theologie bei
Martin Heidegger» entstanden. Wie schon die Arbeiten Emil Ketterings (Nihe.
Das Denken Martin Heideggers, 1987) und Giinther Figals (Martin Heidegger.
Phinomenologie der Freiheit, 1988) betrachtet auch das Buch von Matthias
Jung die Mitte des Heideggerschen Denkens, die Seinsfrage, keinesfalls als
erledigt. Es konzentriert sich auf einen ihrer Aspekte und versucht sie damit
nachvollziebarer zu machen: Jung ist davon iiberzeugt, dall das Denken des
Seins «nur vor dem Hintergrund des Glaubens an Gott seiner eigentlichen
Sinnrichtung nach verstehbar» (10) wird. Der von Heidegger zur Bestimmung
des Verhiltnisses von (christlichem) Glauben und Denken benutzte Begriff der
«Todfeindschaft» (147) dient ihm dabei als eine Art Leitbegriff. Dem Verf. geht
es nicht um theologische Nutzbarmachung der Philosophie Heideggers, sondern
darum, zu zeigen, dal3 ihre schwierige Nihe zum christlichen Glauben gerade
durch die tiefe Zisur zustande kommt, die sie zwischen Glauben und Denken
legt. Der Nachvollzug einer Entwicklung, die als Auseinandersetzung zwischen

5 Die Arbeit von Deckers weist neben den unvermeidbaren Druckfehlern noch ein
paar groBere Fehler auf. So ist auf S. 360 n® 57 ein Satzstiick wiederholt und spiter noch
einmal eingefiigt, was beim Lesen einige Verwirrung stiftet. Interessant, daB die mittel-
alterliche Abschreibetechnik und der moderne Computer zu denselben Fehlern fiihren
konnen. Auch der letzte Satz der Arbeit (S. 399f.) steht zweimal da. Die Quellenliste von

Deckers ist in sehr uniiblicher Weise alphabetisch nach den Nachnamen der mittelalter-
lichen Autoren geordnet.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 543

theologischen und philosophischen Motiven verstanden werden kann, 148t sich
nach Jung jedoch nur fiir den frithen Heidegger, bis zur Phase von «Sein und
Zeity», bewerkstelligen.

Der erste von insgesamt vier Teilen widmet sich den philosophischen
Anfingen Heideggers im Raum katholisch-neuscholastisch geprigten Denkens.
Die Frage nach dem Sein stellt sich dem Theologiestudenten erstmals in einer
Tradition, in der Seins- und Gottesfrage als zusammengehdorig betrachtet wer-
den (14). Durch seinen theologischen Lehrer Carl Braig wird er aber auch auf
die Spannung zwischen Ontologie und spekulativer Theologie aufmerksam, in
die das neuscholastische Denken gerit. In wenigen Jahren vollzieht sich eine
Abkehr vom «System des Katholizismus», primir aus erkenntnistheoretischen
Griinden. Fiir das Verhiltnis von Philosophie und Theologie folgt daraus Hei-
deggers Forderung nach einer scharfen Unterscheidung beider, mit der Kon-
sequenz eines methodischen A-Theismus der Philosophie. Der Verf. zeigt an
den frithen Schriften, wie in Heideggers Aneignung der neukantianischen und
der phinomenologischen Transzendentalphilosophie die Seinsfrage — Erbe sei-
ner neuscholastischen Herkunft — erhalten bleibt. Die methodische Distanz zur
Theologie, die strikte Trennung von Christentum und Metaphysik, schlie3t ein
Offenhalten metaphysischer Fragen nicht aus. Der sich dabei herausschilende
Metaphysikbegriff erhilt seine Gestalt in der Auseinandersetzung mit Aristo-
teles. Und dies wiederum geschieht vor dem Hintergrund der Beschiftigung
Heideggers mit der urchristlichen Lebenserfahrung, insbesondere dem paulini-
schen Parusieverstindnis. Formalisiert und universalisiert kann letzteres den
Kontrast abgeben zum griechischen Verstindnis der Temporalitit, die in ihrem
prisentisch verstandenen Anwesend-Sein des Vorhandenen als Verengung
bestimmbar wird.

Im zweiten Teil seiner Studie verfolgt Jung das Fortwirken der Entmi-
schungsarbeit Heideggers in «Sein und Zeit» (bes. in den §§ 1-8). Gegeniiber
weltanschaulichen Bemiihungen wird hier das Denken als wissenschaftliche Phi-
losophie bestimmt. Gegeniiber den iibrigen Wissenschaften wird es auf eine
grundlegendere Ebene gestellt, insofern Philosophie nach der Bedingung der
Moglichkeit jeglichen Bezugs zu Seiendem fragt. Die Theologie wird bei dieser
Verteilung den (ontischen) Wissenschafter zugeordnet; eine Konkurrenz mit
der (auf der ontologischen Ebene angesiedelten) Philosophie scheint damit
ausgeschlossen. Grundlegende Schwierigkeiten ergeben sich jedoch dadurch,
daBl Fundamentalontologie als existenziale Analytik des Daseins verstanden
wird, weshalb sie als im Lebensvollzug des Philosophen verwurzelt zu denken ist
(87). Fiir Heidegger steht auBerdem fest, da3 die existentiell zu ergreifende
Seinsmoglichkeit fiir den Philosophen nur das Fragen sein kann, — welches mit
dem Glauben unvereinbar ist. Das Entweder-Oder von Glauben und Denken,
das sich zwangsldufig durch solche ontische Riickbindung des ontologischen
Fragens ergibt, steht im Widerspruch zu der prima facie schiedlich friedlichen



544 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Verhiltnisbestimmung von Theologie und Philosophie in Heideggers Haupt-
werk. Voraussetzung dafiir, daB3 dieser Widerspruch erkennbar wird, ist Jungs
Option fur ein Verstindnis von «Sein und Zeit» im Sinne transzendentalen
Begriindungsdenkens: Die Ontologie steht in einem «fundierenden Verhiltnis
zu den Einzelwissenschaften» (91).

Vor dem Hintergrund des bisher entfalteten Zusammenhangs geht der Verf.
in seinem dritten Teil daran, Heideggers Vortrag « Phinomenologie und Theo-
logie» von 1927 zu interpretieren. Der Vergleich zwischen den Lebensformen
Glauben und Denken wird von Heidegger einerseits vermieden, die Differenz
zwischen Theologie als positiver Wissenschaft und Philosophie als Fundamen-
talontologie andererseits herausgestellt. Die «massive Pointierung des Unter-
schieds» (117) geht so weit, dal} die Verschiedenheit als abso/ut bestimmt wird.
Heidegger kommt hierbei sein vom reformatorischen Denken beeinflu3tes
Theologieverstindnis entgegen. Das Positum der positiven Wissenschaft Theo-
logie ist deshalb die Christlichkeit, d.i. der Glaube als eine «Existenzweise, die
ihre Moglichkeit einer Offenbarung verdanken soll» (120). Ein daseinsanaly-
tisch aufzeigbares «religitses Apriori» im Sinne Rudolf Ottos ist dabei ausge-
schlossen. Der Sinn und Zweck der Theologie ist einzig im Glauben zu suchen.
Zwischen Theologie und Philosophie gibt es kein Kontinuum; es bleibt nur die
Maéglichkeit eines Sprunges (132). Der Glaube wird offenbarungstheologisch als
eine Existenzmoglichkeit des menschlichen Daseins betrachtet, die er funda-
mentalontologisch gar nicht sein kann. Der Verf. kann zeigen, dall Heidegger
um dieses Dilemma insofern gewuft hat, als er in «Phinomenologie und
Theologie» das in seinem Hauptwerk entwickelte Verhiltnis von universaler
Ontologie und ontischen Wissenschaften entscheidend modifiziert: Das Be-
griindungsdenken von «Sein und Zeit» wird dadurch aufgegeben, dal3 der
Ontologie gegeniiber den positiven Wissenschaften nun nicht mehr eine direk-
tive, sondern nur noch eine &orrektive Funktion zugewiesen wird (144). Nur so
ist es moglich, der Theologie einen Sonderstatus einzurdumen.

Der letzte Teil der Studie verfolgt exemplarisch die Wirkungsgeschichte der
dargestellten Verhiltnisbestimmung von Theologie und Philosophie in der
Theologie Bultmanns. Aber der Verf. spricht von theologischer Nutzbarma-
chung, insofern es Bultmann letztlich nicht um ein Gesprich zwischen Heideg-
gers Philosophie auf der einen Seite und der theologischen Selbstreflexion des
Glaubens auf der anderen Seite, sondern um Anwendung der fundamentalon-
tologischen Begrifflichkeit auf die Theologie geht. Die Ubernahme des zwei-
gliedrigen Wissenschaftsbegriffs von «Sein und Zeit», die Unterscheidung der
ontologischen von den ontischen Wissenschaften soll die Wissenschaftlichkeit
der Theologie garantieren. Bultmann tut dies jedoch aus der Perspektive des ihm
vertrauten Vortrags «Phinomenologie und Theologie», demnach im Rahmen
der abgeschwichten Begriindungsthese, und tibernimmt damit das in Heideg-
gers Konzeption aufgezeigte Dilemma.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 545

Durch ihre prizise und unpritentiése Diktion macht es Jungs Studie dem
Leser leicht, einen Einblick in das hochkomplexe Verhiltnis Heideggers zur
Theologie zu gewinnen. Die Versiertheit des Verf. in beiden Bereichen, ver-
bunden mit dem Verzicht auf jede Form von Apologetik, macht die Stirke dieser
Arbeit aus. Sie hat deshalb die Chance, im Philosophenstreit nicht nur von einer
Seite gehort zu werden. Die philosophische Diskussion wird sich nun verstirkt
mit der Beziehung zwischen Heideggers Seinsbegriff und der paulinischen
Parusieerwartung zu beschiftigen haben. Die Theologie beider Konfessionen
wird mit dieser Schrift von die Aufgabe gestellt, ihre jahrzehntelange Anver-
wandlung Heideggerscher Philosophie neu zu iiberdenken.

KarL WERNER WILHELM

Florent Gaboriau: Edith Stein, philosophe. Paris: FAC-Editions 1989, 164 p.
(Collection «Avecy).

Beat W. Imhof: Edith Steins philosophische Entwicklung. Leben und Werk (Erster
Band). Basel-Boston: Birkhduser Verlag 1987. Texte: pp. 17-218; notes:
pp- 219-338.

I

Florent Gaboriau, notamment connu pour sa «Nouvelle initiation philoso—
phique» en cinq volumes (1963-65), apporte sa contribution a la connaissance
de 'ceuvre et de la pensée d’Edith Stein par une étude essentiellement centrée
sur ce que furent pour elle les rencontres avec Husserl et avec Thomas d’Aquin,
et en elle la confrontation entre ces deux maitres. Apres avoir été découverte,
décrite, honorée, la moniale de Cologne et d’Echt devient heureusement peu a
peu l'objet de la discussion philosophique. Un aspect de cette discussion s’est
matérialisé dans quatre livraisons de la «Revue thomiste» (Toulouse); ce sont ces
quatre longs articles que Florent Gaboriau a rassemblés et confiés aux Editions
FAC.

L’ouvrage se construit en fait en trois parties: une biographie (pp. 9-74), une
appréciation (pp. 76—105), qui est en réalité une discussion critique formulée par
un adepte fervent et averti de Thomas d’Aquin, enfin des prolongements (pp. 109—
156) ou I'on propose un sens a2 donner a la tentative de concilier thomisme et
phénoménologie.



546 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Point n’est ici besoin de retracer 'itinéraire intellectuel et spirituel d’Edith
Stein; mais il est juste de remarquer I'originalité de la maniére qu’a choisie
I'auteur de tout centrer sur deux rencontres qui déterminérent cette existence:
celle de Husser/ a Gottingen en 1911, et quelque dix ans apres, celle de 7homas
d’Aquin, ménagée en particulier par le P. Erich Przywara.

Ces deux rencontres sont les deux versants d’une vie et les deux poles d’une
philosophie, que finalement "auteur ne discutera qu’en fonction de la «synthése
inachevée» que représente a ses yeux «Endliches und ewiges Seiny.

Cette perspective conduit nécessairement I’auteur a privilégier — peut-étre
outre mesure — le texte de la «Festschrift» publiée dans I’Annuaire de I’école
phénoménologique a I'occasion des soixante-dix ans du Maitre (1929): «La
phénoménologie de Husserl et la philosophie de Thomas d’Aquin.» Cette option
a le désavantage de ne retenir de la phénoménologie que la veine proprement
husserlienne, et dans le propos de Stein uniquement les théses comparables a la
métaphysique thomiste.

Autrement dit, on parle d’Edith Stein philosophe sans véritablement faire
entrer dans le discours ses apports propres a la recherche phénoménologique,
soit antérieurs a la découverte de saint Thomas, soit déja inspirés de la spiri-
tualité du Carmel: ni la these sur I'EZnfiiblung, ni les recherches sur les Fonde-
ments des sciences humaines, ni non plus la grande et belle étude sur I’Etat — qui
maintenant est disponible en langue frangaise — et les fortes pages sur la per-
sonne (cf. nos remarques finales).

L’ouvrage de Florent Gaboriau pourrait donc s’intituler «Edith Stein et la
métaphysique». La confrontation avec le thomisme est effectivement conduite —
par-dela toutes les convergences sur la conception de la philosophie comme
science, mais aussi en deca de toutes les divergences sur le theme de la philo-
sophie égocentrique et la philosophie théocentrique — vers les évolutions dis-
tinctes du théme radicalement simple et extrémement difficile du refour aux
choses elles-mémes (Zu den Sachen selbst). Cest en définitive le statut métaphysique
de la chose (7es) qui devient ’objet de la discussion. Et cela parce que la tradition
dont se réclame 'auteur fait de la chose le porteur absolument privilégié de la
valeur la plus haute: ’étre (d’essence et/ou d’existence), et de la relation de la
pensée a la chose le contrat de vérité qui lie 'homme a I’étre. L’arriére-plan
théologique jamais réellement avoué est alors celui de la Création et du reflet de
I’étre créateur dans la chose ou I’étant créé.

Deux considérations peuvent traverser cette vue: 1) soit que c’est Iessence
(Wesen, Wesenheit, Wesenswas) qui, atteinte par voie de réduction, est porteur du
Logos, donc de I’Ordre, qui régit et structure le monde (ce qui d’une certaine
maniére rejette le fait d’exister dans 'ombre kantienne de I'inconnaissable);
2) soit que l’esprit (en phénoménologie: le «sujet transcendatal») bien plus que
la chose est porteur de la marque du créateur — ne serait-ce que dans son pouvoir
de «constitution». Or, Edith Stein se situe a la fois dans cette perspective



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 547

husserlienne de la Wesensschan et dans la perspective augustinienne du passage
par Pesprit, et non par la chose créée, pour remonter vers I'E¥re en personne. Le
sous-titre de «Etre fini et étre éternel» le dit bien: une montée vers le sens de
I’étre, o le terme S7nn (sens) a valeur d’ordo ou de ratio qui assure a cette montée
le caractére d’une ascension cognitive, philosophique.

L’auteur souligne avec force et raison ce qui, dans la rencontre avec saint
Thomas, revient au P. Przywara et ce qui rapporte « Endliches und ewiges Sein»
a '«Analogia entis (I)». Mais alors, pourquoi ne pas avoir souligné ce fait
essentiel, qui ressort d’un passage de la Préface de «Etre fini et Etre éternel» —
Préface pourtant citée par 'auteur aux pp. 78-79 de son ouvrage: «... ce gu’on
tente ici est de tracer I'épure de base d’une théorie de [’étre, non un systéme de philosophie.
Mais que la théorie de [étre ait été abordée pour elle-méme, cela présuppose que 'on art
compris sa relation a la théorie de la conscience constituante et a la logique, qui ne peut
étre fondée d’une maniére satisfaisante que dans une théorie élaborée de la connaissance et
de la science. »

En clair, une ontologie n’est pas une philosophie premiére. Elle suppose ce
que Husserl a fait dans les «Recherches logiques» et dans les «Ideen». Edith Stein
situe donc bien son ontologie dans la perspective de Husserl découvrant le
fondement de toute science possible, et elle accomplit la phénoménologie dans
une théorie de I’étre — ou plus exactement du Sens de /’Eire — qui elle-méme se
dépasse dans une spiritualité, 4 son tour inséparable du projet cognitif qui donne
a tout ce mouvement son allure particuliére.

Et dans ce mouvement, saint Thomas est convoqué dans une «vision» qui
évidemment n’est pas la sienne.

Florent Gaboriau tendrait a faire 'inverse. Il voudrait montrer comment le
projet phénoménologique s’esquisse déja chez saint Thomas, et pour ce faitre il
convoque Husserl a la table de ’Aquinate. Mais convoquant Husserl, il con-
voque également Edith Stein, aprés avoir fait le tri dans le thomisme moderne et
en avoir écarté tout ce qui serait éminemment contraire a la phénoménologie.
La «diplomatie» de 'auteur est un art consommé de résurrection d’un saint
Thomas attentif a tous les détours nécessaires a la pensée humaine pour se placer
effectivement devant les «choses elles-mémes» — cherchant ainsi a retrouver, en
quelque sorte a propres frais, les éléments essentiels d’un dialogue entre tho-
misme et phénoménologie. Mais alors, Edith Stein devient un peu un prétexte;
le texte steinien est progressivement perdu de vue.

«Edith Stein philosophe» fourmille d’anecdotes, de remarques sur I'entou-
rage, de détails biographiques paralléles, qui rendent vivant le personnage. Mais
le saut de la biographie dans la discussion métaphysique (notamment a I'occa-
sion des accents scotistes repérés chez Edith Stein et de Iinterprétation des
signes de créaturalité dans la nature angélique) semble essentiellement di au fait
d’avoir coupé en deux la biographie, dessinant deux versants de la pensée: 'une
phénoménologique et I'autre «thomiste»; ceci obligeait d’introduire dans les



548 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

moments «anecdotiques» d’une description de vie, des éléments théoriques
ensuite réutilisés dans I’analyse «appréciative» de I'essai de 29 — excessivement
privilégié, disions-nous — sur «Husserl et Thomas d’Aquin», puis dans les
«prolongements» qu’inspirent en partie les apories de «Etre fini et étre éternel»
traité de «synthése inachevéen.

Ayant «pris le risque de I'aborder (E.S.) en vue de nous la rendre plus
proche», 'auteur appelle de ses veeux toutes les «remarques critiques» suscep-
tibles de «faire rectifier ce qui demanderait a étre» (p. 155). Cette demande
semble avoir été entendue, puisque ’ouvrage se termine par un Post-scriptum
constitué d’'une série de «réponses aux objections» ou aux remarques regues.
Ayant lu avec reconnaissance ce stimulant « Edith Stein philosophe», je me suis
moi-méme permis quelques remarques. En ma qualité de traducteur et de
commentateur d’Edith Stein, je ne puis que me réjouir de voir croitre aussi bien
en qualité qu’en nombre des travaux qui prolongent vers la discussion «scien-
tifique» tant de travaux — souvent méritoires — consacrés plus a la juive convertie
et 2 la moniale martyr qu’a la philosophe. Dans un cas semblable, les compé-
tences d’un Florent Gaboriau font merveille.

I1

Je ne puis m’empécher de souligner d’emblée I'importance du «Edith Stein
dans son développement philosophique» de Beat W. Imhof. Ayant en main,
avec le premier volume publié, une biographie remarquablement documentée,
ou la correspondance a toute sa place, qui compose un portrait psychologique a
la fois trés humain et trés véridique — une sorte d’Edith Stein par elle-méme —, et
I'analyse fouillée, pertinente d’une premiere ceuvre, la «Psychische Kausalitiat»
de 1922, on peut prévoir que ce grand livre sera, dans son entier, pour quelques
années la référence pour la recherche en matiére de philosophie steinienne.

Sur deux points qui s’inscrivent dans la discussion ou se situe Florent
Gaboriau: les relations au thomisme et la position d’Edith Stein a I'intérieur de
la phénoménologie, je me sens en accord total avec Imhof lorsqu’il écrit:

«Comment se présente sa tentative d’une synthése entre la phénoménologie
et la philosophie thomasienne? Pris a sa source, son questionnement témoigne
de son ancrage dans la méthode phénoménologique. Comme phénoménologue,
elle prend évidemment «le fait du propre étre comme point de départ de
'analyse objectivey, le considérant comme «indubitable», sans préjuger de la
question de savoir si c’est la seule voie possible... Edith Stein caractérise «Etre
fini et Etre éternel» comme un «Essai de montée vers le sens de I'étrex. Elle se
montre également une fide¢le disciple de Husserl en analysant la «structure» et
les «conditions d’étre de I'unité du vécuy, la «teneur de I'expérience vécuen, le
«<moi pur) et ses modalités d’étre», ce qui lui permettait de puiser dans ses



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 549

études phénoménologiques antérieures. Elle approuve donc toujours encore
Husserl lorsqu’il voit dans la structure des actes de conscience le facteur déter-
minant, mais en rejette ’absolutisation, qui consiste 4 considérer la conscience
comme le seul point de départ certain. Le pas le plus important au-dela de ses
analyses antérieures, purement phénoménologiques, lui réussit dés lors qu’elle
fait intervenir la conception thomasienne fondamentale de ’analogie qui — tres
schématiquement — repose sur ceci, que tout ce qui produit quelque chose crée
quelque chose de ressemblant, donc qu’en tant que créatures nous pouvons avoir
de Dieu une conception analogue, car entre la cause et I'effet, il y a 4 supposer
une certaine similitude. Ainsi Edith Stein ne considére plus la conscience
comme la seule voie d’acces a I’étant, ni ’étant comme un simple genre de Iétre.
ATaide de I'analogie, elle considere alors I'é¢re du moi par rapport a I’ Etre éternel.
«Je bute donc dans mon étre sur un autre, qui n’est pas le mien, mais qui est la
certitude et le fondement de mon étre, en soi incertain et sans fondement.» «La
philosophie peut et doit parvenir jusque-la indépendamment d’une foi en la
Révélation et sans théologie, comme philosophie pure, sur la base de la raison
naturelle.»

Sur un second point, non moins éclairant, B.W. Imhof n’est pas moins
catégorique: Edith Stein se situe dans une confrontation décisive avec le
Heidegger de «Sein und Zeit». Son analyse de «Sein und Zeit» devait étre une
partie intégrante de «Endliches und ewiges Sein» (les éditeurs des (Euvres
complétes 'ont intégré au volume «Welt und Person», Werke VI); autant dire
que, d’une part c’est bien sur le terrain d’une ontologie que se joue la partie entre
'«athéisme» heideggerien et la «philosophie chrétienne», et que d’autre part le
travail philosophique effectué¢ au Carmel et plus important qu’il n’y paraissait,
puisque C’est derri¢re la cléture que, méditant sur la personne, elle dépasse la
phénoménologie de I'ego pur et se confronte a la grande séduction du Dasein
heideggerien.

Laissons la parole 2 Beat Imhof pour un bref paralléle entre les protagonistes
de ce drame essentiel:

Devant tout ce qui oppose Edith Stein, femme interdite d’habilitation et
juive interdite d’enseignement, et Heidegger «Fiihrer-Rektor» de Freiburg en
1933, «la question de savoir ce qui les assemble peut paraitre vaine; et pourtant
des paralleles existent: Heidegger et E. Stein furent 'un et 'autre initiés par
Husserl a2 la méthode phénoménologique, I'un et I'autre étaient en relation
privée intense avec le Maitre, furent ses assistants, eurent un droit de regard sur
le matériel non publié: mais alors que 'un fut formidablement poussé par
Husserl, mais se montra d’une extréme ingratitude, E. Stein fut d’abord exploi-
tée comme une infatigable secrétaire, et jamais activement soutenue: elle en
remercia Husserl par une fidélité et un dévouement sans limites.



550 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

«Une analyse plus précise de I’ceuvre principale des deux philosophes méri-
terait d’étre entreprise; mais ce serait un travail pour soi. Car il est frappant que
Heidegger et E. Stein utilisent la méme méthode et poursuivent la méme
intention déclarée; mais les résultats furent totalement différents.»

Concluons cette chronique en rappelant que I’analyse de «Sein und Zeit»
d’E. Stein peut se lire en traduction frangaise dans le volume: «Edith Stein,
Phénomeénologie et philosophie chrétienne» paru aux Editions du Cerf. Le travail de
traduire Edith Stein s’est poursuivi avec la publication, chez le méme éditeur, de
la «Untersuchung iiber den Staat», « De /’Etat »; et sera complété d’un volume
consacré a /a Personne, qui comprendra «La structure ontique de la personne» de
1932, et les moments proprement phénoménologiques des commentaires de
Thérese d’Avila et de Jean de la Croix, qui attestent sa fidélité a une méthode
pliée a des exigences toutes nouvelles.

Je remarque une totale convergence entre les introductions que j'ai données
a ces traductions et ce que jai lu chez Beat W. Imhof. Je me réjouis grandement
de cette consonance autour d’Edith Stein philosophe.

PHILIBERT SECRETAN

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 3:
Moderne Strémungen im 20. Jahrhundert. Hg. von Emerich Coreth e.a. Graz:
Styria 1990, 920 S.

Le troisiéme tome de la «Philosophie chrétienne» — dont les deux premiers
tomes ont été présentés dans le cahier 1-2 (1990) de notre Revue — est sorti de
presse il y a quelques mois a peine. Le lecteur voudra bien se reporter a ce
premier compte-rendu pour se remettre en mémoire les données générales de ce
monumental ouvrage. §’il ne convient pas de répéter ce qui concerne les ori-
gines et intention de entreprise, il faut une fois de plus admirer et remercier.
Admirer la richesse et la bienfacture de ce tome 3; remercier ceux qui ont
contribué 2 la réussite globale d’une entreprise qui rend un service signalé a tout
le monde catholique — et a tous ceux qu’intéressent, comme croyants et/ou
comme savants, le passé et le destin de la pensée enracinée dans la philosophie,
dans les Ecritures et dans la tradition de I'Eglise et appelée a y promouvoir de
nouvelles démarches...

La logique de ce tome 3 est la méme que celle des deux premiers: des articles
introductifs et de synthése, des monographies qui comprennent une biographie
et un exposé des theses essentielles d’auteurs de langue allemande, frangaise,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 551

italienne, anglaise, espagnole, portugaise, polonaise. La dimension européenne
est, la encore, affirmée — avec des débordements sur les deux Amériques.

Si le premier volume devait nécessairement justifier 'usage de la notion
controversée de «philosophie chrétienne», c’est d’entrée de jeu la querelle
moderne autour de ce phénoméne qu’évoque avec une égale érudition et une
constante finesse, le jeune et talentueux philosophe autrichien Heinrich
M. Schmidinger. Tous les aspects d’une question difficile sont évoqués: d’une
question ou il s’agit en définitive de savoir s’il y a sur I'idée de «philosophie» un
consensus nécessaire et parfait, et une autorité universellement reconnue, qui
puissent déterminer ce qui est légitimement philosophique et ce qui ne I’est pas.
Qu’il existe en fait une philosophie chrétienne, méme moderne et contempo-
raine, ces trois gros volumes l'attestent largement; c’est autour de la question e
droit, de la légitimité, que 'on se bat. La philosophie n’étant pas une institution
dotée d’un pouvoir ou d’un magistére, la raison n’étant pas nécessairement oppo-
sable 4 la foi, la philosophie chrétienne étant une autre maniere que celle de la
théologie de lier raison et révélation, le débat n’est jamais clos. Au mieux
s’affrontent deux conceptions de la philosophie, deux regards sur la raison —
deux fagons, chrétienne ou rigoureusement humaniste, rationaliste, de faire
allégeance au Logos.

Le tome 3 de cette «Philosophie chrétienne» est censé rendre compte de la
pensée non scolastique, alors que le tome 2 retenait pour ’essentiel des penseurs
(néo)scolastiques. En réalité, ce partage n’est pas rigoureusement respecté. Des
penseurs et auteurs tels que Erich Pryywara ou Edith Stein — qui figurent au
tome 2 — devraient se ranger dans ce tome 3. Ce ne sont pas des «thomistes» ni
des néoscolastiques au sens traditionnel des termes. Ils participent certes du
renouveau de la métaphysique, mais tirent leur inspiration philosophique d’une
crise, non pas d’une tradition mais de toute une culture, ou d’un cheminement
tout a fait personnel.

A coté et au-dela du renouveau thomiste induit par 'encyclique «Aeterni
Patris», la philosophie s’est trouvée engagée dans deux types de combats: le
combat «spirituel» contre le positivisme scientiste, puis logique; et le combat
«critique» contre les dogmatismes totalitaires. Ce premier combat comprend la
reconstitution de la métaphysique comme science spéculative au-dela des scien-
ces positives empiriques, mais pas nécessairement comme instrument codifié
d’une onto-théologie: comme science de I’étre — intracréaturel ou divin —
au-dela de I’analyse des étants ou des propositions sur ceux-ci; comme science de
Iesprit, au-dela du positivisme psychologique, donc aussi comme réflexion
critique sur la nature et les limites de I’intelligence capable d’une «intuition» de

’«étre» ou d’un rapport, directe ou distancié, a I’esprit-conscience. Le second



552 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

débat, conduit au nom de la personne, met nécessairement en route une
réflexion éthique, et au-dela de I'action notamment sociale, une analyse de
I'existence. Plus que de rivaliser avec les sciences positives — naturelles ou
humaines — il s’agit le plus souvent de renouer des relations vivantes entre
spiritualité chrétienne et réflexion philosophique.

L’éthique élevée au rang de philosophie premiére, I'existence comprise
comme aboutissement du destin ou comme réalisation d’une vocation: ces
thémes recoivent une consonance proprement chrétienne lorsque le Christ en
devient le Centre et le Sens; de méme que c’est en posant la question de Dieu -
de I’Etre en Personne — que la métaphysique retrouve un enjeu qui lui signifie a
la fois sa limite absolue et son orient décisif.

Un troisieme débat, 4 peine indiqué dans ce troisiéme volume, serait celui
d’une philosophie du langage, du sens et de la parole, en concurrence avec des
philosophies du langage qui prolongent la linguistique positiviste.

I1 est proprement impossible de détailler le contenu des neuf cent vingt
pages de ce tome 3. Je ne dirai que ce qui a particuli¢rement retenu mon
attention — ne serait-ce que dans une premiére inspection.

Je retiens dans le domaine allemand la contribution de W.M. Neidl sur Gustav
Siewerth. Typique du premier combat esquissé plus haut, cette monographie est
exemplairement menée. Siewerth apparait avec Zubiri (qu’on rencontrera plus
loin) comme un des sommets de la métaphysique contemporaine. Quand au
second débat, on aimerait ne retenir que le meilleur de I’article de Josef Seiffert
sur Dietrich von Hildebrandt, qui par sa philosophie de la personne et des valeurs
présente tant d’affinités avec Max JScheler — excellemment présenté par
H.M. Schmidinger. Mais on doit noter que J. Seiffert utilise trop habilement la
présentation de I’école de Hildebrandt pour se mettre en avant lui-méme, par
moment d’une maniére proprement génante. Quant a une philosophie chré-
tienne de la Parole, on lira avec profit Peter Kampitz, analyste de I’étrange
penseur autrichien Ferdinand Ebner, qu’environnent les noms de Wittgenstein
et de Karl Kraus — le «Tractatus» et la «Fackel».

Tous ces aspects — métaphysique, éthique, théorie de la parole et de 'ex-
pression — qui nécessairement coexistent chez les plus grands — se retrouvent
chez Hans Urs von Balthasar, 2 qui il est impossible de rendre un hommage
adéquat en quelques pages, aussi denses et sires soient-elles, d'une encyclopédie
(auteur: Emmanuel Bauer).

On doit enfin 2 Edgar Morscher une excellente présentation de J.M. Bo-
chenski, dont la particularité est d’avoir introduit la logique dans le domaine de la
religion, ou plus exactement d’avoir appliqué la logique formelle aux langages
religieux, sans qu’il s’agisse spécifiquement du christianisme.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 553

Dans le domaine frangais, esprit du XX¢ siecle est plus résolument repré-
senté¢ a partir des années 30 qu'auparavant. Bien des positions se prennent en
fonction de la question soulevée par Emile Brébier: « Y a-t-il une philosophie
chrétienne?», en quelque sorte compliquée par celle de Maurice Blondel: «Y
a-t-il une philosophie catholique?» (ce qui, soit dit en passant, est aussi la
question de Erich Przywara). Avec Blondel, «philosophie catholique» signifie la
coincidence entre I'universalité de 'appétit humain de bonheur et de la réponse
chrétienne, comme la plus apte a signifier 2 ’homme la grandeur de sa desti-
nation et son incapacité d’y atteindre par ses propres moyens.

Blondel avait été présenté dans le tome 1 par Peter Henrici; on le retrouve
dans le tome 3, dans l'article de Paul Favraud consacré au Blonde! tardif et a son
influence.

La permanence de Pascal est sensible par la fréquence des citations (18 au
tome 3). On peut aller jusqu’a dire que pas un philosophe chrétien frangais n’a
échappé a 'emprise des «Pensées». Sans étre toujours immédiate, cette influen-
ce, ou cette ambiance, est celle d’un augustinisme demeuré vivant dans une
philosophie de tonalité spirituelle. Or I'un des enjeux de la philosophie chré-
tienne aujourd’hui est bien de rendre une dimension spirituelle 4 la philosophie.
Déja Henri Bergson s’y était employé. Aussi était-il plus que légitime de consacrer
quelques fortes pages a 'influence de Bergson sur la pensée catholique (Francois
Heidsieck).

Par rapport a la «Philosophie de I'esprit», c’est-a-dire a René Le Senne
(André A. Devaux) et Louis Lavelle (Paul Olivier) — qu'on ne confondra pas
avec le mouvement «Esprit» fondé par Emmanuel Mounier, que Arnold Képke-
Duttel présente dans une perspective passablement politique —, Maurice
Nédoncelle permet de parler d’une «phénoménologie chrétienne», donc d’une
philosophie de la conscience et de 'intersubjectivité : la fameuse «réciprocité des
consciences» vécue dans la confiance, ’amour, la souffrance. Chez Nédoncelle,
cette philosophie de la personne s’articule au souci d’un historien du catholi-
cisme anglais, et plus largement au projet, hélas jamais réalisé, d"une Histoire de la
Personne (auteur: Francis De Beer).

Ces penseurs de la spiritualité et de la personne sont liés au combat contre la
pensée et 'action totalitaires. Chez Gaston Fessard, fort bien présenté par Michel
Sales, le rapport antinomique 2 Hegel (qui le fascine), penseur de la totalité
rationnelle, se double d’une réflexion sur le langage dans son rapport a la
spiritualité (ignatienne), qu’il serait intéressant de confronter avec la philoso-
phie de Ferdinand Ebner.

(Au sujet de Gaston Fessard, signalons la publication récente de son Hegel, /e
Christianisme et I’Histoire, collection « Théologiques», P.U.F. A lire avec la plus
grande attention.)

On s’étonne évidemment de ’absence d’un article consacré au P. 7eilhard de
Chardin. Au moins sa vision a trouvé sa place en divers lieux des tomes 1, 2 et 3;



554 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

et au tome 3 plus particulierement dans Pintéressante contribution de
S.N. Bosshard sur les «Rapports entre la pensée catholique et les sciences de la
nature modernes».

En [talie, outre un existentialisme — auquel Aurelio Rizzicasa consacre vingt
pages trés bien documentées — beaucoup plus proche de Kierkegaard que ne l'est
par exemple celui de Gabriel Marcel (traité avec une remarquable précision par
Vincent Berning), on note une influence durable de Rosnini (cf. tome 1, 'article
de Fr. Evain). Ici, le nom de référence est M.F. S¢iacca, dont Pietro Prini sou-
ligne I’allégeance 2 Augustin, Rosmini et Blondel. Quant au Mouvement de
Gallarate, il présente une maniere de condensé de ’évolution de la philosophie
chrétienne italienne de ce siécle, évolution dont Valerio Bortolin examine et
analyse les étapes 4 travers quarante-cing ans de Rencontres de Gallarate (1945-
1985): restauration de la métaphysique (de I’étre, de la personne), défense de la
personne humaine, rapports entre philosophie et christianisme, crise de la
modernité: «On cherche, face 4 toute surestimation de la rationalité scientifique
et a tout discrédit de la raison, a affirmer la valeur d’une rationalité philoso-
phique qui ne se contente pas d’une description purement phénoménologique
de la réalité donnée, mais qui parvient a saisir un dernier fondement, un
pourquoi, et ainsi crée une base pour le comportement des hommes» (620). On
insiste donc sur la permanence d’un ordre transcendant et d’'une norme irré-
ductible aux fluctuations des situations individuelles et de I’histoire collecti-
ve.

En Efspagre, la figure dominante est sans doute celle de Xavier Zubiri. On
doit a Diego Garcia une importante contribution a la «déconfidentialisation» de
ce grand penseur, dont 2 peu prés rien n’est traduit, mais qui est un des phares de
la philosophie a reconstituer sur les ruines au milieu desquelles nous errons
aujourd’hui. La philosophie de Zubiri est celle d™un réalisme radical tout a fait
nouveau: «Réalité ne signifie pas <chose en soi> comme le croyait I’ancienne
métaphysique, mais pas non plus la <chose pour moi> comme I'affirme le sub-
jectivisme moderne. La réalité précéde le <pour soi> et le <pour moi>: elle est 4 se
ou si I’on veut: ex se» (653). Tel est par ailleurs le point de départ d’une théorie
de I'intelligence conforme a cette définition de la réalité, et du lien cognitif a la
réalité qui fonde tant la re-/gio que 1'ob-/igatio. Ce réalisme contient donc le
religieux et 'éthique comme autant d’explications «relatives 2 ’'homme» d’une
relation initiale ot se manifeste la puissance du réel. Zubiri dit 4 sa fagon
'au-dela de I’étant.

Le domaine /atino-ameéricain est couvert par un immense essai de soixante-
dix pages de Manuel Dominguez-Miranda, qui montre quelles influences ont
contribué a faconner la philosophie chrétienne non scolastique en Amérique
latine: Bergson au début du siecle, Ortega y Gasset —dont il n’est curieusement
question que dans des présentations générales du domaine hispanique — et
Zubiri, Sartre et Gabriel Marcel pour I'existentialisme, E. Levinas en Argentine,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 555

Paul Ricceur interprété par Scanone, Heidegger, au point que I'on a pu écrire:
«En général presque tous les philosophes qui ont cherché a concevoir une
nouvelle maniére de penser la métaphysique ont utilisé Heidegger comme une
source, abordée d’une fagon plus ou moins critique» (750).

A qui s’intéresse au probléme de 'analogie et 4 la question de son renou-
vellement, notamment en Amérique latine, on signalera deux noms: Enrique
Dussel et A, Wagner de Reyna. Tous deux organisent autour de la notion d’«ana-
logie» un humanisme de la rencontre, opposée aux diverses formes, politiques
ou économiques, de I’exploitation et de I'enfermement, faisant ainsi coincider
plus ou moins parfaitement analogie et dialogie. (La régle de cet ouvrage étant
de ne faire état que de penseurs catholiques, il ne serait pas honnéte d’annexer
Enrique Dussel qui, si je ne me trompe, se réclame de la Réforme.)

*

L’évolution actuelle en Europe centrale et orientale donne un relief particulier
aux chapitres consacrés aux auteurs polonais, tchéques, slovaques, slovenes,

hongrois. On peut s’y familiariser avec des auteurs prestigieux comme Roman
Ingarden et Karol Wojtila pour la Pologne (Jan Galarovwicz), Bela von Bran-
denstein pour la Hongrie (Pal Boberitz), E. Rad/ou Fr. Maresen Tchécoslovaquie
(B. Danek et J. Gabriel), F. Veber en Slovénie (J. Hlebs). On voit alors a quel
point la culture philosophique catholique assure une continuité de réflexion
théorique et d’exigence éthique, qui va enfin pouvoir collaborer ouvertement a
la formation d’une nouvelle conscience sociale et politique.

*

Dans ce tome 3, les chapitres conclusifs prolongent les exposés du tome
premier sur les relations entre philosophie (ou théologie) et sciences, et sur la
philosophie politique et sociale. Alors que dans le tome premier la situation décrite
date d’avant la Premiere Guerre, la pensée plus récente, analysée au tome 3,
gravite autour des luttes contre le totalitarisme, les apports a la reconstruction de
I’Europe, I'organisation d’une société pluraliste; et alors que science et religion
étaient en état d’hostilité ouverte 4 I’époque du positivisme militant: certitude
contre certitude opposée, c’est d’«armistice» que parle S.N. Bosshard (874), la
science témoignant de moins d’arrogance, mais ne se méfiant pas moins de ce
qui peut se réclamer de I'absolu ou d’une forme quelconque d’infaillibilité.

*

Retenons enfin de la rétrospective finale le passage suivant: «Depuis tou-
jours, une philosophie chrétienne a existé sous des formes trés diverses. Elle a
également existé aux XIX¢ et XX¢ siecles comme une réalité a multiples facet-



556 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tes. La philosophie chrétienne va continuer a vivre dans 'avenir aussi longtemps
qu’il y aura une foi chrétienne et des chrétiens qui pensent, qui répondent aux
défis de I’esprit, bon ou malin, du temps, désireront fonder philosophiquement
leur conviction et 'interprétation qu’ils en donnent — pour qui une pensée
croyante ou une foi pensante est une mission et un désir» (Emerich Coreth,
893).

Le mot de la fin ne peut revenir qu’a celui qui est au départ et au principe de
cet ouvrage: le Pére Emerich Coreth, 'inspirateur et le maitre d’ceuvre de cette
«Philosophie chrétienne dans la pensée catholique des XIX¢ et XX¢ sie-
cles».

PHILIBERT SECRETAN

Thomas Heinze: Medienanalyse. Ansitze zur Kultur- und Gesellschaftskritik.
Opladen: Westdeutscher Verlag 1990. 256 S. (WV studien, Band 159).

Das Buch von Thomas Heinze, Professor im Fachbereich Erziehungs-,
Sozial- und Geisteswissenschaften der Fernuniversitit Hagen, versteht sich als
Studienbuch, wie der Name der Reihe es schon andeutet, in welcher es
erscheint. Es wendet sich also in erster Linie an Leserinnen und Leser, die eine
Einfihrung in die medienwissenschaftlichen Ansitze der Kritischen Theorie
suchen. Heinze betont allerdings, daB3 «die historischen Erfahrungen, unter
denen die hier referierten <Klassiker> kritischer Medientheorie ihre Analysen
vorgenommen haben, (...) sich so gravierend verindert (haben), daf} die Texte
als solche unsere Situation kaum mehr erhellen» (14). Geht man {berhaupt
davon aus, daf} zur Analyse der heutigen Situation der Massenmedien und
Massenkultur Kritische Theorie noch Relevanz besitzt, muB} die «blosse Tradi-
tionsbeschworung» (14) vermieden werden. Statt dessen ist eine kritische
Rekonstruktion gefragt, die die «technologischen Verinderungen im Kulturbe-
reich sowie die <Akzentverschiebungen der gesellschaftlichen und wissenschaft-
lichen Erfahrungsverarbeitung) zu beriicksichtigen (hat)» (ebd.). Sein Ziel
umschreibt Heinze wie folgt: Er will «den interessierten Rezipienten zu einem
reflektierten Umgang mit den Produkten der Massenkultur (anleiten) und damit
— zumindest partiell — einer <Industrialisierung> des BewuBtseins (gegen-
steuern)» (14). Nicht mehr und nicht weniger kann eine kulturkritische Medien-
theorie leisten.

Heinze gliedert sein Buch in drei Kapitel. Kapite/ I stellt verschiedene
Ansitze kritischer Theorien iiber die gesellschaftspolitischen Funktionen von
Massenmedien vor (13-157). Er geht ein auf das <Kulturindustrie-Konzept



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 557

Max Horkheimes und Theodor Wiesengrund Adornos' (16-36), Giinther
Anders Entwurf einer Zivilisations- und Kulturkritik (37-58), Walter Benja-
mins <Kunst im Zeitalter technischer Reproduktion> (59-66), Siegfried Kra-
cauers <Theorie des Films» (67-77), Hans Magnus Enzensbergers Uberlegungen
zur BewuBtseinsindustrie (78-87), Wolfgang Fritz Haugs <Kritik der Waren-
asthetik> (88—102) sowie Herbert Marcuses Ausfithrungen zur dominierenden
Rolle von Massenkommunikation und Massenkultur im Hinblick auf die Mani-
pulation des BewuBtseins und der Instinkte (103-116).

Als «Kontrast und Erginzung zu den in dieser Arbeit versammelten kriti-
schen Theorien iiber die gesellschaftspolitischen Funktionen von Massenme-
dien» (117) referiert Heinze die Position des «konservativen Klassikers der
Medientheorie», Marshall McLuhan. Es wird — zumindest fiir interessierte
Studierende, welche einen ersten Einblick suchen — leider nicht ausreichend
klar, wieso gerade McLuhan als <Kontrastfigur» ausgewihlt wurde, so originell
diese Gegeniiberstellung auch ist. Es wire mindestens ebenso sinnvoll gewesen,
Niklas Luhmanns Systemtheorie vorzustellen (falls das auf wenigen Seiten
tiberhaupt moglich ist).

In diesem Kapitel ist es dem Autor gelungen, knapp und trotzdem ver-
standlich die wichtigsten theoretischen Erkenntnisse der besprochenen Auto-
ren darzustellen. Zwar kann man dartiber streiten, ob die Liste der behandelten
Autoren nicht zu verlingern wire — ich denke speziell an Namen wie Berthold
Brecht, Antonio Gramsci und Georg Lukacs einerseits und Horst Holzer und
Wulf D. Hund andererseits. Was allerdings bei der Lektiire stort, ist die
unscharfe Trennung von Referat und Kommentar, Darstellung der jeweiligen
Position und Kritik derselben. Es ist zu begriilen, dal Heinze zu jedem Autor
nur gerade die wichtigste Literatur bespricht. Doch wire dem suchenden Stu-
dierenden sicher geholfen, im Anhang an dieses Kapitel zu jedem Autor weitere
Quellentexte sowie bedeutende Sekundirliteratur genannt zu bekommen. Viel-
leicht 146t sich das in einer zweiten Auflage noch einfiigen.

Abgeschlossen wird das erste Kapitel mit einem Exkurs zum Theater im
Zeitalter der Technologie (127-157). Heinze weist darauf hin, daB3 dem Theater
besondere gesellschaftspolitische Funktionen zukommen. «Aufgrund seines
Modellcharakters ist das Theater potentiell imstande, die gesellschaftlichen
Zwinge und Abhingigkeiten, denen die einzelnen Individuen ausgesetzt sind,
zu durchbrechen und damit der Gesellschaft ein produktives Beispiel zu geben»

' Heinze bertcksichtigt vor allem zwei Werke der Autoren: Dialektik der Aufklirung.
Erstausgabe Amsterdam 1947, und: <Résumé iiber Kulturindustriey, in: Obne Leitbild.
Frankfurt/M. 1967. Heinze zitiert aus der <Dialektik der Aufklirung> nach der alten
Ausgabe des Fischer-Verlags, Frankfurt 1969. Bei ciner allfilligen zweiten Auflage des
Buches sollte der bibliographische Apparat — nicht nur hier — iiberarbeitet werden, ist es
doch heute Standard, nach der 1981 erschienenen Adorno-Gesamtausgabe zu zitieren (das

gilt natiirlich auch fiir Adornos (Résumé iiber Kulturindustrie»).



558 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

(156). Ja er geht noch weiter: In der Theatralisierung des gesellschaftlichen
Lebens «kénnte das Wirklichkeitstheater in antagonistische Situationen der
gesellschaftlichen Wirklichkeit (eingreifen)» (157). Dieser Exkurs will sich nur
schwer in die Gesamtkomposition des Buches einfiigen. Leider unterlit es der
Autor, den Bezug zu den Kritischen Medientheorien klarer herzustellen, bzw.
den Zusammenhang von Theater und (Massen-) Medien zu erlidutern.

Kapitel IT berichtet iiber die kritischen Theorien und Methoden zu Codie-
rung und Decodierung von massenkulturellen Produkten (159-211). Heinze
stellt verschiedene formale Kommunikationsmodelle vor und geht auf gesell-
schaftspolitische und 6konomische Aspekte der Massenkommunkation ein. Zu
letzerem bietet der Autor leider recht altes empirisches Material, teilweise gar
aus den 60er Jahren (vgl. 161f.). Dieses Material mag der Tendenz nach zwar
weiterhin giiltig sein, aber als solches ist es sicher nicht mehr ausreichend. Hier
kommt erschwerend hinzu — und diesmal ist der Autor véllig unschuldig —, daf3
sich seit der Wiedervereinigung der beiden deutschen Staaten die Strukturen der
wichtigen deutschen Medienkonzerne massiv verindert haben.

Der Abschnitt zu den kritischen Theorien und Methoden zur Analyse von
Produkten der Massenkultur ist sehr dicht, aber trotzdem anschaulich. «Die
Literatur zur Soziologie und Psychologie der (Massen-) Kommunikation weist
eine iiberwiegende Menge formaler Informations- und Kommunikations-
modelle aus. Dagegen sind Publikationen, die — auf dem Hintergrund einer
kritischen Gesellschaftstheorie — das Phinomen (Massen-) Kommunikation —
hierbei insbesondere den Prozel3 der Encodierung und Decodierung von Infor-
mationen — inhaltlich detailliert und umfassend beschreiben oder sogar erkli-
ren, aullerordentlich selten» (172). Wenn die Schichtspezifitit der Decodierung
von Informationen nicht beachtet wird, kann der gesellschaftliche Stellenwert
des Kommunikationsprozesses nicht bestimmt werden. Das bedeutet eine
Umorientierung der Kommunikationswissenschaft weg von der Stimulusorien-
tierung hin zur Rezeptionsorientierung. Nur so kénnen Phinomene wie «Wir-
kungsresistenz> einerseits und <erhohte Anfilligkeit> andererseits erklirt
werden. Heinze geht von einer formalen Definition von Kommunikation aus,
wie sie Aufermann (Kommunikation und Modernisierung. Miinchen-Pul-
lach/Berlin 1971) formuliert hat. AnschlieBend geht er auf den «strukturellen
Zusammenhang von interpersonaler und Massenkommunikation» ein (vgl.
175ff.), um so eine «inhaltliche Konkretisierung der schichtspezifischen Ana-
lyse von Decodierungsvorgingen» zu erreichen (vgl. 178ff.).

In seinen methodischen Uberlegungen zur Analyse von Produkten der
Massenkultur (181-211) stellt Heinze verschiedene Forschungsansitze vor zum
Problem der Komplexitit und der Dimension der Zuordnung von Sprache und
Bild, zur Vermittlung zwischen Phinomen und Struktur, Distanz zwischen
Emission und Rezeption, Methoden optischer Gestaltung und Methoden der
Text- und Filmanalyse.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 559

Kapitel I11 schlieBBt das Buch ab, es ist auch das kiirzeste Kapitel (212-246).
Heinze weist an dieser Stelle auf die Bedeutung und den Stellenwert der empi-
rischen Sozialforschung hin. Zwar vermag empirische Einzelanalyse nicht die
«Gesamtwirkung der Medien auf ihre Konsumenten» (212) darzustellen, da
«Medienwirkung die Wirkung des Ganzen, nicht seiner isolierten Teile» ist
(ebd.). Doch ohne analytisch isolierte Teile, quantifizierbare Einzeldaten, liduft
die Analyse des Ganzen Gefahr, zur Ideologie zu werden. Nur ist heute die
Kommunikationswissenschaft eher in Gefahr, das Ganze aus dem Blick zu
verlieren denn die Einzelanalyse zu vernachlissigen. Positivistische demosko-
pische Methoden haben heute ein weit gréfleres Gewicht als empirische Unter-
suchungen, die sich «konzeptionell und methodologisch der Kritischen Theorie
verpflichtet fithlen» (215). Ich hitte mir gewiinscht, dal3 Heinze auf die Bezie-
hung von Kritischer Medientheorie und empirischer Sozialforschung noch
intensiver eingegangen wire, handelt es sich doch um eines der umstrittensten
Problemfelder der Kommunikationswissenschaft.

Exemplarisch demonstriert Heinze die gegenseitige Erginzungsmoglich-
keit unterschiedlicher Forschungsansitze an (schon nicht mehr ganz neuen)
Fallstudien zur popular culture: Sie haben die Fernsehserien <Dallas» und
<Denver-Clan> sowie deren deutsches Pendant <Das Erbe der Guldenburgs»
zum Gegenstand (220-231). Dazu referiert Heinze noch die vom Springer-
Verlag 1965 ironischerweise selbst in Auftrag gegebene <(Psychoanalyse der
BILD-Zeitung> (232-236). Kapitel III wird abgeschlossen mit Thesen zur
Funktion von Inhalten der Messenmedien (237-243). Hier faBt Heinze im
wesentlichen die bekannten Thesen Horst Holzers? zusammen.

CHRISTOPH SPENGLER

Jochen Robes: Die vergessene Theorie: Historischer Materialismus und gesellschaft-
liche Kommunikation. Zur Rekonstruktion des theoretischen Gehalts und der
historischen Entwicklung eines kommunikationswissenschaftlichen Ansatzes.
Stuttgart: Silberburg-Verlag 1990. 369 S. (Silberburg Wissenschaft 281: Politik);
Dissertation Universitit Miinster 1988.

Das Medium <Buch»> hat eine Eigenschaft, die mit unserer schnellebigen
Gesellschaft nicht korrespondiert: Es braucht relativ lange Zeit, um produziert,
distribuiert und konsumiert zu werden. So kann es passieren, dal3 zwischen dem

? Heinze gibt allerdings nur die beiden folgenden Studien an: <Gescheiterte Aufkli-
rung?» Miinchen 1971, und «Presse, Funk und Fernsehen in der BRD». In: Kirbiskern 7
(1971) 402-420. (Bei dieser Literaturangabe sind sowohl Autorenname falsch geschrieben
als auch die bibliographischen Angaben ungenau). Holzers bekanntestes Werk Kommuni-
kationssoziologie. Reinbek 1973, taucht in Heinzes Anmerkungen nicht auf, obwohl Teile
der Thesen bis in die Formulierung hinein auf dieses Buch Holzers zuriickgehen.



560 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Zeitpunkt des <Sendens> und des rezipierenden <Empfangens» revolutionire
Umgestaltungen der gesellschaftlichen Wirklichkeit stattfinden, die die trans-
portierte Botschaft anachronistisch erscheinen lassen. Das vorliegende Buch
wird sicher von vielen Lesern fiir ein Musterbeispiel von Anachronismus
gehalten werden. 1988 als Dissertation in Miinster (BRD) verfal3t, als an ein
baldiges Ende der Systemauseinandersetzungen zwischen West und Ost und
damit an das Ende einer ganzen Gesellschaftsformation noch niemand dachte,
1990 publiziert, wo eben dies <nur> noch Geschichte ist.

Es mag sich die Folgerung aufdringen, daB3 mit dem Verschwinden der
sogenannten <sozialistischen Gesellschaft> auch die marxistische Soziologie
zwangsliufig jede Basis verloren habe. Doch ebensowenig wie auf der Ebene der
Politik und der Okonomie durch das Ende der sozialistischen Staaten die inne-
ren Widerspriiche der nun geeinten kapitalistischen Staatengemeinschaft auf-
gehoben sind, kann man auf der Ebene der Theorie die Defizite der herrschen-
den biirgerlichen Wissenschaft behoben glauben. Dies 4Bt sich paradigmatisch
auf dem Feld der Kommunikations- und Medienwissenschaft zeigen. Unter den
Bedingungen der neuen elektronischen Massenkommunikationsmittel (Satelli-
tenfunk und -fernsehen, Breitbandkabel, Networks, Teletext, Videotex, Video
u.d.) stellen sich die Anfragen der materialistischen Medienforschung mit ver-
schirfter Dringlichkeit! Man denke nur an die zunehmende Monopolisierung
und Zentralisierung des Medienkapitals, den Verlust der kritischen Offentlich-
keit durch eine zunehmend vom Kapitalinteresse dirigierte Medienwelt, die fast
totale Werbeabhingigkeit der Massenmedien. Insofern kommt Jochen Robes
Versuch, die Grundlagen der materialistischen Medienwissenschaft und ihre
Wirkungsgeschichte zu rekonstruieren, zur rechten Zeit. Robes versucht eine
«Wideraufnahme, Uberpriifung und Eingrenzung» (20) jener Tradition kom-
munikationswissenschaftlicher Theorien, welche, angetrieben durch den gesell-
schaftlichen Impuls der achtundsechziger Studentenbewegung, in den siebziger
Jahren — vor allem in der Bundesrepublik Deutschland — entworfen wurden.
«Diese Arbeit ist entstanden, weil das Wissen um eine materialistische Theorie
der gesellschaftlichen Kommunikation verlorengegangen ist (...); weil es nicht
nur einen Ansatz, sondern auch die in ihm enthaltenen Antworten auf gegen-
wirtige Entwicklungen und Verinderungen wiederzugewinnen gilt (15). Robes
versiaumt auch nicht zu erwihnen, warum «eine materialistische Theorie der
gesellschaftlichen Kommunikation (...) gegenwirtig (...) kein Thema (ist)» (14).
Er weist auf gesellschaftlichen Antikommunismus hin, auf <Radikalenerlal3»
und <«Terrorismusverdichtigung> gegen unliebsame kritische DenkerInnen.
Sukzessive wurden so marxistischen Wissenschaftlerlnnen die Wege in den
Universititsbetrieb verschlossen und damit die Méglichkeit, aktiv in die Theo-
riediskussion einzugreifen (vgl. 295).

Robes unternimmt im ersten Kapitel eine Rekonstruktion der Grundlagen
historisch-materialistischer Forschung. So werden erkenntnistheoretische,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 561

methodologische und gesellschaftstheoretische Voraussetzungen des histori-
schen und dialektischen Materialismus kurz dargestellt. Diese Darstellung
erscheint sehr knapp und schematisch. Streckenweise liest sich dieses Kapitel
wie ein Lehrbuch des Marxismus-Leninismus. Auffallend viele Verweise bezie-
hen sich auf das von Georg Klaus und Manfred Buhr herausgegebene «Philo-
sophische Worterbuchy, das Standardwerk des Marxismus-Leninismus a la
DDR. Kritische Anfragen an diese Marxismusversion, welche es durchaus auch
schon vor der « Wende» gab, werden kaum aufgenommen. Hinweise auf alter-
native marxistische Theoretiker fehlen vollig. Antonio Gramscis Hegemoniebe-
griff sowie sein Konzept der Zivilgesellschaft und Louis Althussers Ideologie-
begriff boten sich fiir eine materialistische Kommunikationswissenschaft direkt
an. Robes bleibt hier leider unter dem Reflexionsniveau innermarxistischer
Theoriediskussion.

Nach diesem Einleitungskapitel gelingt dem Autor ein umfassender Uber-
blick iiber die Arbeitsbereiche materialistischer Kommunikationswissenschaft.
Hierin liegt der Wert des vorliegenden Buches. Der Autor referiert die bekann-
ten Ansitze eines Horst Holzers, Wulf D. Hunds, Franz Droges, Oskar Negts,
Alexander Kluges, Wolfgang Fritz Haugs, Hans Magnus Enzensbergers. Dazu
kommen unzihlige Hinweise auf weniger bekannte Studien und Entwiirfe
sowie ein umfrangreiches Literaturverzeichnis. Letzteres ist nach meinem Wis-
sen die umfassendste Materialsammlung zur materialistischen Kommunika-
tionswissenschaft schlechthin.

Erwartungsgemil liegt ein Schwerpunkt der referierten Ansitze auf dem
Gebiet der politischen Okonomie der gesellschaftlichen Kommunikation.
Dadurch wird eine gesamtgesellschaftliche Verortung der <Medienskonomie»
erreicht, welche bei systemtheoretischen Ansitzen tendenziell fehlt. <Monopo-
lisierung und Konzentration der Medienindustrie», <Kommerzialisierung des
offentlich-rechtlichen Rundfunks» und <Werbung> werden thematisiert. Inte-
griert wird hier ebenfalls der kommunikationswissenschaftliche Traktat (Kom-
munikatoren>, die Rolle und Funktion der Journalistinnen und Journalisten
sowie anderer Medienarbeiter. Gerade unter den heutigen Bedingungen der
neuen Produktionstechnologien (Bildschirm) einerseits und den aktuellen 6ko-
nomischen Problemen der Medienindustrie (Inserateriickgang) andererseits
wird der Charakter der journalistischen Titigkeit als vom Kapitalinteresse
abhingige Lohnarbeit erschreckend klar.

Robes zeigt auf, daB3 das klassische marxistische Instrumentarium fiir die
Kommunikationswissenschaft fruchtbar angewendet werden kann. Kategorien
wie Produktionsverhiltnisse, Produktivkrifte, Tausch- und Gebrauchswert sind
zur Analyse des Funktionierens unserer Kommunikationsstrukturen unerlaf3-
lich. Sehr aufschluBBreich scheint dem Rezensenten das Kapitel «Warenkunde
der Nachricht> (140ff.). Diese Thematik ist von Wulf D. Hund als die Lehre
von der Gebrauchswertseite der Waren beschrieben worden (Ware Nachricht



562 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

und Informationsfetisch. Darmstadt/Neuwied 1976). Der Gebrauchswert der
Nachricht wird unter kapitalistischen Produktionsverhaltnissen der Medienin-
dustrie zunehmend vom Tauschwert der Nachricht iiberlagt (z.B. Infotainment:
Nachricht zur Unterhaltung). Trotzdem werden die Medienprodukte massen-
haft konsumiert. Robes fiihrt an dieser Stelle die Begriffe <Ideologie» und
<(Manipulation»> ein. «Der Ideologiebegriff spielt in der materialistischen Kom-
munikationstheorie und -wissenschaft dort eine entscheidende Rolle, wo diese
als Ideologiekritik vor der Aufgabe steht, den ideologischen Gehalt von
Medienprodukten zu analysieren» (150). Auch die Ideologiekritik der Frank-
furter Schule (besonders Horkheimers und Adornos) wird kritisch referiert. Der
Rezensent vermif3t im Rahmen dieses Kapitels eine fundierte Auseinanderset-
zung mit dem Begriff des <Fetischismus)>. «Warenkunde der Nachricht> miilite
konsequent in eine <Theorie des Fetischcharakters der Ware Nachricht> miin-
den.

Als Instrument der Ideologiekritik dient der materialistischen Kommuni-
kationswissenschaft die Inhaltsanalyse. Dazu stellt der Autor drei klassische
Beispiele vor: «Das Fernsehen als Instanz der Vereinheitlichung», «Personali-
sierung gesellschaftlicher Tatbestinde in Presse und Fernsehen» und «das Bild
der Frau in den Illustrierten». Wie partiell giiltig die vorgestellten Analysen der
siebziger Jahre auch heute noch sein mégen, so ist doch kritisch anzumerken,
dal3 Robes es versiumt, sie zu aktualisieren, neues empirisches Material einzu-
arbeiten.

Nach einem Kapitel zur Produktivkrafttheorie der Kommunikationsmittel
(191-241), die eine materialistisch gewendete Medienalayse einschlieBt, wid-
met Robes ein Kapitel der <Theorie des gesellschaftlichen Bewusstseins» (242—
294). Diese fragt «nach dem Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft —
(nach der) Bedeutung gesellschaftlicher und damit auch massenkommunikati-
ver Prozesse fir die Entwicklung des einzelnen» (242). Wihrend die traditio-
nelle Wirkungsforschung, ausgehend von der <Stimulus-Response-Theorie», die
objektive Realitit der Massenkommunikation von ihren gesellschaftlichen Kon-
stitutionsbedingungen trennt, geht materialistische Theorie des gesellschaftli-
chen BewuBtseins vom Primat des gesellschaftlichen Seins aus (Basis-Uberbau--
Theorem). «Eine Theorie des gesellschaftlichen BewuBtseins begreift also ihren
Gegenstand einerseits als Ausdruck der unmittelbaren gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse, der Produktionsverhiltnisse. (...) Andererseits ist das gesellschaftliche
BewuBtsein aber auch das Produkt ideologischer Beeinflussung. Diesem Zusam-
menhang entspringt die Problematik der Wirkungen der Massenmedien. An
diesem Punkt geht auch eine Theorie des gesellschaftlichen BewuBtseins in eine
Theorie der gesellschaftlichen Kommunikation tber» (247). Im Kapitel zur
Theorie des gesellschaftlichen BewuBtseins gelingt es Robes zu zeigen, daB3
materialistische Kommunikationstheorie und -forschung selbst keineswegs eine
einheitliche Theorieschule darstellt. Vielmehr zeichnet sie sich aus durch viel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 563

taltige Einfliisse und Denktraditionen, welche immer wieder zu Briichen und
Neuansitzen fithrte. Der systematische Anspruch der Arbeit Robes’ leidet aller-
dings — nicht nur hier — unter dem Ubergewicht der Wissenschaftshistorie.

Im kurzen SchluBlkapitel <Die vergessene Theorie» (295-327) bietet der
Autor Aktualisierungsvorschlige fiir die verschiedenen Forschungsfelder der
materialistischen Kommunikationswissenschaft an. Er spricht die «Internatio-
nalisierung der kommunikativen und informativen Beziehungen» (304 ff.) und
die «neuen Informationstechnologien» (315) an. Leider liefert er auch hier sehr
wenig empirisches Material.

Die Bedeutung des Buches von Jochen Robes liegt wohl vorrangig in der
Fille des verarbeiteten Materials und dem umfangreichen Literaturverzeichnis.
Eine kritische Uberpriifung und Auswertung der dargestellten Ansitze und
Positionen sowie eine theoretische Weiterentwicklung muf3 noch erfolgen.

CHRISTOPH SPENGLER



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

