Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Gnade als geschichtlicher Heilsweg
Autor: Andrade, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BARBARA ANDRADE

Gnade als geschichtlicher Heilsweg*

In den letzten etwa 20 Jahren sind viele Versuche unternommen worden,
das Gnadenerlebnis neu zu reflektieren und so darzustellen, dal3 es als Zentral-
erlebnis des Christen verstanden und auch gelehrt und gepredigt werden kann.
Allen neuen Arbeiten geht es um eine «Entdinglichung» der Gnadenvorstel-
lung und um eine Erneuerung des Gnadenerlebnisses und -verstindnisses von
Christus und von der zentralen Lebenserfahrung des Menschen her. Nur spre-
chen beinahe alle dieser Arbeiten vorwiegend Teilaspekte des theologischen
Problems der Gnade an. Die Geschichte der theologischen Reflexion tiber die
Gnade ist so von einer zunehmenden Verdinglichung und Konzeptualisierung
belastet, daf die Besinnung auf Teilaspekte zunichst notig war, um die Gnade
neu von ihrem einzigen Ursprung und Ziel her verstehen zu kénnen. Grund-
legend sind die Arbeiten iiber das Christusereignis von J. Alfaro' und tiber die
Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes von K. Rahner?. Auch die Mono-
graphien, in denen das katholische Gnadenverstindnis im Dialog mit dem
lutheranischen vertieft (O.H. Pesch?) oder das Gnadenerlebnis als Freiheitser-

* Die nachfolgenden Uberlegungen sind eine Zusammenfassung des Buches: B. An-
drade, El Camino Histdrico de Salvacién, Universidad Iberoamericana, Libreria Parro-
quial, Mexico 1989.

' J. ALFARroO, La gracia de Cristo y del cristiano, in: Cristologia y Antropologfa,
Cristiandad 1973, S. 45-103; und: El problema teolégico de la trascendencia y de la
inmanencia de la gracia, ibidem, S. 227-343; Persona y gracia, ibidem, S. 345-366; Acti-
tudes fundamentales de la existencia cristiana, S. 413-476.

? K. RAHNER, Esbozo sistemético de una teologia de la Trinidad, in: Mysterium
Salutis 11/1, Cristiandad 1969, S. 415-445.

3 O.H. PescH, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von
Aquin, Walberberger Studien, Theol. Reihe 4, Mainz 1967; La gracia como justificacién y
santificacién del hombre, in: Mysterium Salutis 1V/2, Cristiandad 1975, S. 730-873;
Freisein aus Gnade, Herder, Freiburg 1983; Theologische Anthropologie, Herder, Frei-
burg 1983. O.H. PescH und A. PetErs: Einfiihrung in die Lehre von Gnade und Recht-
fertigung, Darmstadt 1981.



450 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

fahrung dargestellt wird (G. Greshake *), waren und sind notwendige und hilf-
reiche Wegweiser. P. Fransen® hat sich darum bemiiht, den Erlebnis- und
Erneuerungscharakter der Gnade herauszuarbeiten, und L. Boff® legt seiner
Untersuchung iiber die Gnade die Intuition zugrunde, daB3 Gnade gesellschafts-
gestaltend und -formend wirke, arbeitet diese Idee dann aber leider nur unge-
niigend aus.

Es ist bekannt, daf3 die theologische Reflexion eines jeden zutiefst von der
historischen Situation, der Ideengeschichte, dem Rahmen des jeweiligen Eigen-
erlebens und den kulturellen EinfliBBen geprigt ist. Fiir den Europier heiBt das,
daf3 die theologische Reflexion hauptsichlich (wenn auch nicht ausschlief3lich)
am Einzelmenschen orientiert ist, eine Ausrichtung, die in den genannten
theologischen Darstellungen der Gnade deutlich wird. Hier kann man — und
soll man vielleicht auch — eine Frage stellen: Vom universellen Charakter des
Christusereignisses und von der Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes her
kann Gnade nur die Berufung der ganzen Menschheit zu einer neuen Identitit
als «Volk Gottes» bedeuten. Kénnte es nicht auch unsere Aufgabe sein, Gnade
als den geschichtlichen Heilsweg aller Menschen im Heiligen Geist durch
Christus zum Vater zu begreifen und darzustellen? Und wenn wir das tun,
miilten wir dann nicht tiefer verstehen kénnen, was Gnadenerlebnis fiir den
einzelnen bedeutet, insofern er Mensch unter anderen Menschen ist und als
Subjekt Geschichte aller, nicht nur die eigene, schafft? Wenn wir mit Rahner
von der Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes ausgehen, der sich als der
geschichtsmichtige zu erkennen gegeben hat und noch gibt, miiite dann nicht
auch Gnade eine besondere Art von Geschichtsmichtigkeit bedeuten? Und
wenn wir mit Alfaro vom Christusereignis ausgehen, ist dann nicht Gnade
immer neue Vergeschichtlichung des Auferstandenen in der Passion der Recht-
losen, aus der immer wieder — gerade @/s Gnade — die sichere Hoffnung auf
Auferstehung aufbricht?

Wenn wir den Versuch machen wollen, Gnade als geschichtsgestaltende
und geschichtsschaffende Macht zu verstehen, miissen wir diese Gnade von
vornherein als Beziehungswirklichkeit zwischen Personen verstehen: zwischen
Gott und den Menschen. Selbstoffenbarung Gottes bedeutet das Sich-selbst-
Hingeben an andere, an ein personales Gegeniiber, auf jemanden hin, a# den
Gott sein selbstoffenbarendes Wort richtet.” Der «Horer des Wortes» ist der-
jenige, der von diesem Wort sich selbst als «ich» empfingt und deshalb nur als

Horer dieses Wortes existiert, d.h. er existiert auf den hin, der ihn angerufen und

* G. GRESHAKE, Geschenkte Freiheit, Herder, Freiburg 1977.

> P. FranseN, El ser nuevo del hombre en Cristo, in: Mysterium Salutis IV /2,
Cristiandad 1975, S. 879-937; Gracia, Realidad y Vida, C. Lohl¢, Buenos Aires 1968.

¢ L. BorF, Gracia y Liberacién del Hombre, Cristiandad 1978.

7 B. ANDRADE, Encuentro con Dios en la Historia, Sigueme 1985.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 451

sich selbst hingebend ihm Dasein und Sosein geschenkt hat. Hier beriihren sich
Schopfungs- und Gnadentheologie, weil eben beide in der Selbstoffenbarung
Gottes ihren Ursprung und ihr Ziel haben.

Wir kénnen versuchen, Gnade als gottmenschliche Beziehungswirklichkeit
analog an der zwischenmenschlichen Beziehungswirklichkeit darzustellen, die
immer einen Teil unserer Selbsterfahrung ausmacht. Jeder von uns existiert als
«ich» nur von anderen her und auf andere hin, in stindiger, wechselhafter und
unvoraussehbarer Begegnung. Gleichzeitig aber ist diesem «ich», das aus der
Begegnung ersteht, eine Dimension eigen, die jede konkrete Begegnungswirk-
lichkeit tibersteigt und mit dieser nie deckungsgleich ist. Hierin driickt sich das
aus, was J. Alfaro die Wirklichkeit des Menschen als «in der Welt inkarnierter
Geist» genannt hat und was fiir Rahner die transzendentale Freiheit des Men-
schen ist. Jedes «ich» kommt nur in anderen, durch andere und fiir andere
geschichtlich konkret zu sich selbst, aber die Begegnungen, durch die das Zu-
sich-selbst-Kommen des «ich» geschieht, kénnen auf den verschiedensten Ebe-
nen vollzogen werden, von der oberflichlich-sozialen bis zur zutiefst personalen
und einmalig-unwiederholbaren. Die konkrete Phinomenologie der Begeg-
nung dndert nichts an ihrer Struktur als solcher, bei der es um das Sich-Offnen
und Sich-Hingeben des einen an den anderen geht. Je tiefer, ausschlieBlicher
und personaler eine Begegnung ist, desto stirker ist ihre identititsschaffende
Kraft.

Wenn die zwischenmenschliche Begegnung das konkret-geschichtliche
«ich» aus sich entliBt, es sozusagen «schafft», dann hat sie etwas mit «Selbst-
verwirklichung» zu tun, mit der grenzenlosen Suche jedes einzelnen nach dem
eigenen «ichy», mit der Frage nach dem Sinn der eigenen Existenz. Das eigene
Dasein und Sosein ist jedem Menschen nur im anderen, durch den anderen und
damit als Geschenk des anderen zuginglich; und je mehr, desto mehr der andere
sich ihm 6ffnet und gibt; je mehr, desto mehr er selbst sich dem anderen offnet
und gibt.

Die Betrachtung der Begegnung, die wir an dieser Stelle nicht vertiefen
konnen, a6t vier charakteristische Ziige der zwischenmenschlichen Begegnung
wenigstens andeutungsweise darstellbar werden: 1. Die Mdglichkeiten und
Fihigkeiten des eigenen «ich» verwirklichen sich zutiefst in einem einzigen
anderen, dem ich hier und jetzt begegne und auf den hin ich mich 6ffne. Das
schlieBt nicht aus, daf} eine solche Begegnung von innen iiberholt und wieder
zuriickgelassen werden kann. Dem unersittlich seine eigene Identitidt suchen-
den Menschen erschlief3t sich nach einer solchen iiberholten und zuriickgelas-
senen Begegnung eine andere, und gleichzeitig ist jede dieser Begegnungen in
sich einzigartig und unwiederholbar. 2. Die zwischenmenschliche Begegnung
im letzten Sinne ergibt sich nur dort und erschlieBt nur dort die jeweilige
personliche Identitit, wo sie gleichzeitig die beiden umfalt, die sich gegeniiber-
stehen. Begegnung ist gegenseitiges Sichdurchdringen, gegenseitige Transpa-



452 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

renz und gegenseitige Identititsgebung und -findung. Niemand kann sein eige-
nes «ich» von einem anderen empfangen, wenn er dies nicht gebend tun darf,
wobei das Sich-selbst-Hingeben und die schenkende Identifizierung des ande-
ren in einem existenziellen Akt zusammenfallen. 3. Begegnung ist immer
Geschenk. Sie kommt nur dort zustande, wo zwei sich frei und spontan gleich-
zeitig einander zuneigen, und gerade weil sie frei ist, kann jeder die neue
Beziehungs- und damit Identititswirtklichheit nur als unvorhersehbare und
unverdiente Gabe des anderen dankend empfangen. Dabei ist zu bedenken, daf3
das personale Sichéffnen auf den anderen hin nicht der Begegnung voraus geht,
sondern gerade in seiner Gegenseitigkeit und gegenseitigen Freiheit mit ihr
zusammenfillt. 4. Die intensive personale Begegnung ist schipferisch. Die bei-
den, die sich in einem konkreten Augenblick begegnen, sind immer schon in
ihrem jeweiligen Sosein da, haben immer schon eine vorgegebene Identitit. Die
gegenseitige neue Begegnung erhellt aber diese schon vorher gelebte Identitit
auf eine ganz neue Weise. Sie bewirkt, daf} jeder sich in dem anderen zum
erstenmal als neu und anders begreift, dal er sich zum erstenmal als Triger einer
Wirklichkeit erkennt, die ihm vorher verschlossen war. Wir kénnen durchaus
sagen, dafl in der Begegnung eciner den anderen frei und unvorhersehbar
«schafft». Diese Schopfungstat der gegenseitigen Hingabe ist immer gleichzeitig
dankbares Empfangen des eigenen Selbst, aktiv und passiv zugleich.

Die vier charakteristischen Ziige, die wir hier nur angedeutet haben, miissen
noch weiter modifiziert werden. Selbstfindung im anderen und durch den
anderen kann nie anders geschehen als durch Wandlung und «Schépfung» des
Geschichtstrigers, der jeder Mensch von sich aus ist. Selbstfindung ist gleich-
bedeutend mit Sinnfindung der geschichtlichen, kulturellen, wirtschaftlichen,
politischen und gesellschaftlichen Wirklichkeit, in die das «ich» eingebettet ist.
Insofern ist Selbstfindung notwendig geschichtsverindernd und geschichts-
schaffend.® Und weiter: Der Mensch ist « Geschopf»; nicht nur « Geschopf» des
jeweils anderen, dem er begegnet, sondern Geschopf Gottes — jemand, der sein
jeweiliges «ich» in letzter Radikalitit immer nur als Gabe und Aufgabe Gottes
empfingt und empfangen kann. Diese radikale Geschopflichkeit erweist die
zwischenmenschliche Begegnungswirklichkeit tatsichlich als Analogie.? Die
Begegnung, wie wir sie bis jetzt angesprochen haben, ist von innen her nicht
durchhaltbar und zerbricht in der Dynamik ihrer tiefsten Verwirklichung an der
Grenze des Geschopfes: Die Begegnung mit diesem einen, einzigen anderen
wird von innen iiberholt, wenn dieser eine aufhort, der einzige zu sein; sie
zerbricht an der Freiheit eines jeden, sich selbst nicht mehr in dieser einen

¢ Hier liegt der eigentliche Schwachpunkt des postmodernen Menschen, vgl.
J.B. METz, Temas de Teologia Politica, Versffentlichung von 3 Vortrigen, gehalten am
11., 15. und 16. Mirz 1988, Universidad Ibero-Americana, «Cuadernos de Reflexion
Teoldgica», México, D.F.

? Cfr. P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Héren, Herder, Freiburg 1991, S. 30-83.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 453

Gegenseitigkeit zu suchen; das Geschenk des Sicheinlassens auf diesen anderen
ist zuriicknehmbar oder kann aufhéren, Geschenk zu sein. Und schlieBlich: Die
Schépfungskraft des Menschen reicht nicht aus, um die Identitit des anderen
schaffend durchzuhalten. Spiter wird zu zeigen sein, dall nur die gottmensch-
liche Begegnung diese innere Unmoglichkeit heilt, von der Siinde, die ihr
anhaftet, befreit und eben dadurch Gnadengeschenk und Erlésung wird.

An dieser Stelle kann ein Einwand erhoben werden: Wenn wir jeden
Menschen als jemanden verstehen, der sich selbst nur in Begegnung mit dem
anderen finden und nur durch diesen anderen zum geschichtsschaffenden Tri-
ger einer je neuen Wirklichkeit werden kann, haben wir uns dann nicht wieder
auf das Individuum, den je einzelnen, zuriickgezogen? Um darauf zu antworten,
miissen wir wieder auf die Analogie der Begegnung zuriickgreifen: Die Ana-
logie kann sich nicht nur auf den existenziellen /zbalt der Begegnungswirklich-
keit erstrecken, in dem Sinne, daB3 die zwischenmenschliche Begegnungswirk-
lichkeit nur unvollkommenes Zeichen der gottmenschlichen wire. Gerade
wenn wir die Begegnung als identititsschaffend (und dadurch als geschichts-
schaffend) verstehen, hat auch das menschliche Subjekt, das diese Begegnung
trigt und durch sie «geschaffen» wird, analogen Charakter'®, der zumindest
teilweise gerade darin bestehen kann, dafl zwischenmenschliche Begegnungen
in unserer Erfahrung immer individuell sind. Im Vorhergehenden sollte
zunichst nur angedeutet werden, daB das Angewiesensein auf personale Begeg-
nung letztlich Verwiesensein auf das Geschenk der gottmenschlichen Gnaden-
begegnung bedeutet. So wie wir die Offenbarung auf den Inhalt dieser Gna-
denbegegnung hin befragen miissen, miissen wir sie auch auf das Subjekt hin
befragen, sowohl auf das gottliche wie auf das menschliche.

IL

Die Vokabeln, mit denen das Alte Testament die Gnadenwirklichkeit
bezeichnet (hanan, hen, hannun und rahum, tehinnah, tahanun und hesed),
fithren uns in das Bundesverhélinis zwischen Jahwe und Israel ein. Zwei Ziige sind
dabei besonders wichtig: 1. Die Initiative dieses Verhiltnisses, und damit der
Gnadenwirklichkeit, geht immer von Jahwe aus. Jahwe neigt sich in Erbarmen
und Wohlwollen seinem Volke zu und schafft so eine neue Wirklichkeit, in der
er selbst seinem Volke geschichtsmichtig gegenwirtig wird. Er tritt auf Grund
dieses Erbarmens und Wohlwollens verwandelnd in die Geschichte seines
Volkes ein als der, der sich selbst enthiillt und hingibt; 2. Wenn Jahwe sein
Volk zur Begegnung mit ihm aufruft und sich ihm in der konkreten Geschichte

1% Siehe z.B. die Bemerkungen Rahners zum Begriff der Person, op.cit. S. 432-439.



454 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

selbst darbietet, dann entlifit diese Initiative gleichsam aus sich heraus die
glaubende und vertrauende Antwort (Ex 34,10). Das von Jahwe geschaffene
Bundesverhiltnis ist gelebte Beziehung zwischen Gott und Volk, in der von
vornherein die stindige Idolatrie des Volkes ihren — ebenfalls geschichtsmich-
tigen — Platz hat. Es handelt sich um eine gottmenschliche Wirklichkeit, in der
Gott personhaft so handelt, wie es seinem Gottsein entspricht: er errettet sein
Volk und geht mit ihm auf einem Weg, dessen Ziel er selbst ist (Ex 33,12-13;
Lv 22,31-33; Ex 19,3-8; Dt 26,16-19; Jr 31,31-34; Ez 36,23-28 usw.), in der
aber auch gleichzeitig das Volk so handelt, wie es ihm entspricht: es laft sich
immer wieder von den «fremden Géttern» in deren Bann ziehen (Ex 32; 34,6—
9; Nm 11; Dt 4,27-31 usw.). Das gnadenhafte Wohlwollen Jahwes ist immer
Erbarmen, weil es sich immer gegeniiber dem Volk als miachtig erweist, das sich
von Jahwe abwendet. Gerade deshalb bedarf das Volk der Rettung, und gerade
deshalb sind Jahwes Liebe und Wohlwollen, seine viterliche Zirtlichkeit, Gnade
und Geschenk (Ex 22,26; Ps 84,12; 50; 4,25 6,3; 25,16; 26,11; 27,7; 30,11 usw.)
Das Erbarmen Jahwes bedeutet Vergebung der Schuld.

Gleichzeitig handelt es sich aber nicht nur um das Verhiltnis zwischen
Jahwe und Israel, sondern die Geschichtsmichtigkeit dieses Verhiltnisses
driickt sich gerade darin aus, dal3 der Bund in der gwischenmenschlichen Beziehung,
im Inneren des Volkes, gelebt werden soll und mul3 (Lv 19; Dt 10,14-22; Am 5,
7-15; Hos 4,1-14; Js 1,21-28 usw.). Das gegenseitige gottmenschliche Verhilt-
nis kann nur in zwischenmenschlicher Gegenseitigkeit wirksam werden. Aber
auch dies ist noch nicht die ganze Wirklichkeit: Das Gnadenverhiltnis
beschreibt einen geschichtlichen Weg, der im Auszug aus Agypten beginnt und
in der Lebensgemeinschaft mit Jahwe endet (segullah: Zugehorigkeit des Volkes
zu seinem Gott, vgl. Ex 19,5; Dt 26,17-19).'" Stationen auf diesem Weg sind
der Durchzug durch die Wiiste, die Inbesitznahme des gelobten Landes, die
Monarchie, das Exil und die Heimkehr, «damit die Nationen erfahren, daf3 ich
Jahwe bin ... wenn ich vor ihren Augen meine Heiligkeit offenbare» (Ez 36,23;
vgl. Gn 12,3; Ex 8,6.18 usw.; Js 45,4-06; 606,18 ff).

Diese Merkmale der Gnadenwirklichkeit im Alten Testament werden noch
deutlicher, wenn wir nicht nur die Wérter untersuchen, die die Gnade als
Wohlwollen und Erbarmen Jahwes im engeren Sinne bezeichnen, sondern auch
die «Erwihlung» (bahar) und den «Segen» (berakhah) mit einbeziehen. Die
Haltung Jahwes seinem Volke gegeniiber erscheint geradezu als «<unverniinftig,
wenn wir bedenken, daf} «der Herr des Himmels und der Erde» sich als sein
«Erbteil» (segullah) gerade dieses unscheinbare und unwiirdige Volk «aus Lie-
be» erwihlt hat (Dt 7,7-11; 9,4-6; 10,14—15). Gerade von hier aus wird die alles
tbersteigende Gnadengabe Jahwes, die er selbst ist, deutlich. Deutlich werden
aber auch die Schuld Israels und der radikale Anspruch dieses sich selbst offen-

"' ANDRADE, op.cit. S. 93-94.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 455

barenden personalen Gottes, ihn und nur ihn allein zu lieben und ihm zu
gehorchen (Dt 6,4ff.). Das Verhiltnis zwischen Jahwe und Israel kann seinen
Sitz nur im «Herzen» (leb) Gottes und des Volkes haben, d.h., es ist innere
Entscheidung zur Treue und gegenseitigen Hingabe (Dt 6,5; 1 Kg?9,3; vgl.
2 Chr 7,16).'? Auch hier handelt es sich nicht um reine Innerlichkeit, sondern
die Erwihlung kann nur konkret im gelobten Land gelebt werden, da wo Gottes
Name inmitten seines Volkes wohnt (Dt 12,8-12). Gerade weil dies auf Grund
der Idolatrie Israels nicht geschieht, d.h. weil es keinen konkreten Or# der
Begegnung gegeben hat, muf3 das Volk ins Exil, und erst von dort her erfolgt die
theologische Vertiefung des Erwihlungsbegriffs, der in der Exilliteratur escha-
tologisch verstanden wird. Erwihlung ist ein geschichtlich-eschatologischer
ProzeB, in dem der bahir (Erwihlte, d.h. Israel) zum ebed (Knecht) wird, denn
Jahwe, der Israel erwihlt hat, ist gleichzeitig sein Retter (Js 44,24; vgl. 42,1-9;
49,1-9; 49,1-6; 50,4-6; 52,13-53,12), und Erwihlung ist gleichbedeutend mit
Vergebung und der Schopfung eines Volkes, das Gottes « Knecht» sein kann und
will.

Die Geschichtsmichtigkeit des gnidigen, erwihlenden Bundesgottes wird
bei der Betrachtung des «Segens» besonders deutlich. Jahwe ist der, dem alle
Kraft des Segens innewohnt. Er schafft eine Heilswirklichkeit, die alles umfaft,
Menschen, Land, Geschichte (Dt 28,3-6; 1 Kg5,21; 10,9; 8,56; Ps 68,36;
Esr 7,27 usw.). Diese Wirklichkeit findet ihren Ausdruck in der doxologischen
Formel: bartikh sem keb6dd — heilskriftig ist die Ehre seines Namens (oder:
seine glorreiche, heiligende Gegenwart) (Ps 72,19). Aber auch hier ist das Heil,
das von Gott kommt, und das Heil, das Menschen im Bundesgehorsam schaffen
konnen, eine einzige Begegnungswirklichkeit, wie sie im Deuteronomium
besonders klar veranschaulicht wird (Dt 7,13; 14,29; 15,10.18; 23,21; 24,19;
30,16 usw.). Wenn das Alte Testament vom Segen spricht, handelt es sich immer
um eine konkrete geschichtliche Situation, die ihren Grund in der verinner-
lichten Bundesbeziehung zwischen Jahwe und Israel hat und als Leben, Gerech-
tigkeit, Wohlstand und Heil erfahren wird. Empfinger dieses Segens ist das
ganze Vo/k Israel und in ihm die «Nationen». Schon die Tatsache, daf} die
Gnadenwirklichkeit mit der Bundesbeziehung zwischen Gott und seinem Volk
identisch ist, erhellt, daB Gnade in den verschiedenen hier behandelten
Aspekten sich immer auf das Volk als ganzes bezieht.'3

'2 H.W. WoLrF, Antropologia del AT, Sigueme 1975, S. 80-86.

'3 Literatur zum Vorhergehenden: D.N. FREEDMAN und ]J. LunpBOM, Art. hanan, in:
G.J. Borrerwick und H. RiNGGREN, Theologisches Worterbuch zum AT (ThWAT) 111,
Stuttgart 1977, cols. 23-40; H. WILDBERGER, Art. bahar, in: E. JENNI und C. WESTER-
MANN, Diccionario Teolégico Manual de AT, Cristiandad 1978, cols. 408-439;
H.J. ZoBEL, Art. hesed, ThWATT III, cols. 48-71; C.A. KELLER und G. WEHMEIER, Art.
barukh, Diccionario Teolégico Manual del AT I, cols. 509-540; ANDRADE, op.cit. S. 192—
203.



456 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Obwohl eine Untersuchung der Worter «dikaios» und «chairo», «charis»
und ihrer Ableitungen'* uns in die Gnadenwirklichkeit des Neuen Testaments
als «Rechtfertigung» und «neue Schépfung» des Menschen durch Christus ein-
fithrt und deutlich macht, daf3 der, der Jesus glaubt, in einer neuen Wirklichkeit
lebt und teilhat am Rettungswerk Christi, so konnen wir diese neue Wirklichkeit
von Christus her doch genauer und tiefer erfassen, wenn wir eine konkrete
Frage an die neutestamentlichen Texte richten. Was geschieht, wenn jemand
Jesus begegnet? Was geschieht mit ihm, und was geschieht mit seiner geschicht-
lichen (und letztlich eschatologischen) Wirklichkeit? Es ist hier nicht noétig,
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus zu unter-
scheiden, denn in jedem Falle kann es sich nur um eine personale Begegnung in
Glauben und Vertrauen handeln, und diese personale Begegnung hat immer
dieselben Ziige, weil der historische Jesus identisch ist mit dem Auferstandenen,
der allen Menschen das eine und einzige Heil in Kreuz und Auferstehung
erwirkt hat.

Stellen wir diese Frage an die Texte des Neuen Testaments, so kénnen wir
die Antworten in sechs Gruppen einteilen, die jeweils einen Aspekt dieser
Begegnung hervorheben und verdeutlichen, uns in ihren flieBenden Ubergin-
gen und in der Verflochtenheit der Aussagen aber zeigen, daf es sich um eine
einzige, neue Wirklichkeit handelt, in der der ganze Mensch in Frage gestellt
und tber sich selbst hinaus auf den Vater Christi und auf die anderen, auf die
Verwandlung der Geschichte in Geschichte des Reiches Gottes, verwiesen
1st.

1. Erfabrung gittlichen Erbarmens

In der Begegnung mit Christus offenbart sich Gott als Vater, der das Heil
aller seiner Kinder sucht, der nicht eins verlieren will und ihnen nachgeht, bis er
sie gefunden hat (Mt 18,12-14; vgl. Lk 15,3-7). In Jesu Handeln enthiillt sich
der Vater als der, der nichts so unermiidlich sucht wie die Umkehr des Siinders
und sich iiber nichts so sehr freut wie iiber diese. Gerade darin besteht sein
Vatersein, und so wie ein Vater nicht aufhéren kann, Vater zu sein (vgl.
Lk 11,11-12), so kann auch Gott nicht aufhéren, dem Siinder nachzugehen.
Umkehr des Menschen bedeutet «Riickkehr zum Vater», die gleichbedeutend ist
mit «neuem Leben» und vom Vater «gefunden werden» (Lk 15,20-24). Diese
Haltung des Vaters ist auch die des Sohnes, der sich der Bediirftigsten erbarmt
(Mk 6,30-44; 8,1-10; vgl. Mt 14,13-21; Lk 9,10-17; Jo 6,1-13). Die Men-

" G. ScHreENK und G. QUELL, Art. dikaios, in: G. KITTEL, Theologisches Worter-
buch zum NT (ThWNT) II, Stuttgart 1954, S. 176-229; H. CoNzZELMANN, Art. chairo,
ThWNT IX, Stuttgart 1973, S. 350-393.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 457

schenmenge sucht Jesus und dringt sich um ihn, weil sie von ihm erwartet, was
ihr fehlt und was niemand ihr geben kann, und Jesus erbarmt sich ihrer, weil sie
ihn sucht und «weil sie wie Schafe ohne Hirten waren» (Mk 6,34).

Das Erbarmen Jesu ist geschichtsmichtig: Es heilt, befreit, schenkt Glau-
ben, trostet und verwandelt das Leben dessen, der ihm begegnet, so dal3 dieser
Mensch jetzt einen Sinn hat und eine Aufgabe (Lk 18,43; Mk 1,40-41, 44-45;
5,18-19; Mt 8,35). Die einzig mogliche Antwort auf das erbarmende Handeln
Jesu ist die, das ganze Leben auf ihn allein auszurichten (z.B. Lk 5,27-28). Das
Handeln Jesu an jedem einzelnen bewirkt, dall auch dieser so handelt wie er
(Lk 10,29-37), zum Zeichen (semeion) wird fiir die anderen ( Jo 5,15-18; 9,
39-40). Begegnung mit Jesus und durch ihn mit dem Vater bedeutet Wandlung
der gesamten geschichtlichen Wirklichkeit (vgl. Mt 5-7), weil diese Wirklich-
keit jetzt von einem neuen Mittelpunkt her verstanden wird: von Jesus her, dem
Sohn des Vaters.

2. Heil, das vom Vater ausgeht

Alle Menschen sind in Christus zur Lebensgemeinschaft mit dem Vater
berufen (Phil 2,10-11; Kol 1,19-20; Eph 1,3-14; 2,11-18), eine Wirklichkeit,
die Lukas im Nunc Dimittis (2,29-32) und im Benedictus (1,67-79) ausdriickt.
Das Heil, das Gott bereitet hat, ist «Licht fiir die Heiden», und gerade deshalb
«Ruhm seines Volkes Israel» und Erfiillung der alttestamentlichen VerheiBBung
(Gn 12,1-3; Lv 22,31-33; Dt 26,16-19). Was Heil ist, beschreiben die Verben
des Benedictus, die Gott zum Subjekt haben (vgl. Lk 1,68.69.72.73.76.77.79).
Die diesem Heil entsprechende Haltung der Menschen ist Gott preisen (v. 68)
und ihm dienen (v. 73). Heil ist das tiberwiltigende Geschenk des Erbarmens
Gottes, das in Christus erschienen ist, und damit Einbruch des «Reiches Got-
tes».

Diese neue Heilswirklichkeit zeichnet sich dadurch aus, dal3 a//e Werte neu
werden, a//e bisherigen Hierarchien, Ordnungen und Strukturen, ganz gleich
welcher Art, tiberholt sind. Die «Vertreter» der alten Ordnung sind gerade die
Armen, die Ausgestoflenen, Lahmen, Blinden und Besessenen, weil sich in
thnen die Unheilsgeschichte sichtbar darstellt. Deshalb beginnt bei ihnen und
mit ihnen die Geschichtsmichtigkeit des Heils als Sieg iiber die Siinde
(Lk 14,13-14.15-24; Mt 22,9-10; vgl. Mt 5,1-12; Lk 6,20-23), denn sie allein
haben Gott wirklich #ichts entgegenzusetzen und konnen sich nirgendwohin
fliichten, um nicht zu sehen und zu horen. Das eigene Ausgeliefertsein ist
Ansatzpunkt zur Umkehr (vgl. Lk 15,18-19). Heil ist also Heilung von Siinde in
einem geschichtlich-konkreten Sinn (Mk 3,7-12) und bedeutet neue Wirklich-
keit von Christus her.



458 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Dieses Heil ist unaufhaltbar und nicht mit menschlichem Mal3 mefBbar
(Mk 4,21-25; Mt 10,26; 7,2; 13,12; Lk 6,38; 8,17-18). Es ist identisch mit dem
Christusereignis und gerade deshalb geschichtlich-konkret und untrennbar von
der Sichtbarwerdung des Reiches Gottes im Handeln Jesu und im Handeln
derer, die ithm glauben (Mk 16,17-18; Apg 3,1-10; 8,13; 9,32-43; 14,8-10;
19,11; 20,1-12; 28,8 et passim). Die Heilswirklichkeit, die in Jesus erscheint, ist
zwar nur im Glauben faBbar (vgl. Jo 6,65.44; Lk 8,48.50; Apg 16,29-31), aber
sie ist deshalb nicht weniger objektiv, sondern gerade als freies Geschenk
des Vaters (Eph 2,8) radikale Neuschopfung (Lk 4,16-22; Kol 1,15-20;
2 Kor 5,17), Erlosung (Rom 3,21-26) und «Exodus» aus einer Wirklichkeit der
Siinde und des Todes in die Christuswirklichkeit der Gerechtigkeit und des
Lebens (Rom 5,12-21). Aber Heil ist nicht nur real-konkrete geschichtliche
Wandlung, sondern von dieser ausgehend Verwandlung fiir die Ewigkeit
(Kol 1,13-14.18-20; Jo 3,36; 8,51; 5,24; 11,25-26 usw.)"’

3. Die menschliche Antwort: Umbkehr

In Christus bietet der Vater sich selbst dem Menschen zur Begegnung dar.
Das Geschenk des Glaubens ist der wirkmichtige Aufruf, ihm zu glauben, sich
ihm zu 6ffnen, thm zu vertrauen. Gerade die Begegnung mit Christus kann von
der zwischenmenschlichen Begegnung her verstanden werden und enthilt wie
diese das Element der gegenseitigen Identifizierung, ein Sich-einander-«Vor-
stellen». Wir kénnen sagen, dal3 Jesus sich seitens des Vaters «vorstellt» als
«Heilbringer», « Erléser» und «Herr». Als solcher lddt er zur Begegnung ein und
bietet sich selbst und seine ganze Wirklichkeit an: Eben das ist der Einbruch des
Reiches Gottes. Auf diese Initiative Jesu antwortet der Mensch, indem er sich
ebenfalls «vorstellt» und seine ureigene Wirklichkeit anbietet: Er weist sich als
Siinder aus und bringt mit sich, als Teil seiner selbst, die einzige Wirklichkeit,
die er kennt: Unterdriickung, Autosuffizienz, Krankheit, Tod, «dimonische
Besessenheit». Das gerade ist Um-Kehr (con-versio): sich suchend Jesus zuwen-
den und alles Heil nur von ihm erwarten. Dall der Glaube der Umkehr
Geschenk des Vaters in Christus ist, wird daran ersichtlich, dal3 Christus den
Menschen anrufen, ihm entgegengehen mul3, damit dieser sich um-kehren und
ihm glauben kann, daB3 von ihm Heil kommt. Gleichzeitig aber ist das Sich-
um-Kehren auf Christus hin, sich selbst als Stinder und die eigene Wirklichkeit
als todbringend erkennen, ganz und gar die je eigene Antwort des Angerufenen,
gerade weil sie impliziert, daB3 dieser sich selbst vor Christus als Siinder erkennt.
In den Wunderberichten ist diese Struktur deutlich erkennbar: Das Heilsange-

"> Vgl. J. MaTEos und J. BARRETO, Vocabulario Teoldgico del Evangelio de Juan,
Cristiandad 1980, S. 297-302.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 459

bot Jesu in der personalen Begegnung geschieht als Vergebung der Siinden, in
der der Mensch um-kehrt und so seine ureigenste Antwort gibt. Diese Elemente
zusammen bilden nur ein einziges Ereignis: die wirkmichtige Gegenwart des
Reiches Gottes (vgl. Lk 5,17-25; Mk 2,2-12; Mt 9,1-8; Lk 5,8-11; 18,13). Die
Selbstidentifizierung eines jeden vor Christus — und in ihm vor dem Vater — als
Stinder, ist nicht nur e/ze Antwort auf das Heilsangebot, sondern die e/zzige, und
nur aus ihr erwachsen die «Friichte» des Reiches Gottes (Mt 21,33—-40).

4. Die konkrete Wirklichkeit der Begegnung: die Nachfolge

Die Antwort des Menschen auf den Anruf Christi ist nicht nur immer
Umkehr, sondern auch Entscheidung. Das 16t sich an der Parabel vom Simann
verdeutlichen (Mk 4,1-9; vgl. Mt 13,1-9; Lk 8,4-8), die e¢her eine «symboli-
sche Geschichte» ist. Die doppelte Botschaft dieser Geschichte besteht in der
Dringlichkeit der Aufgabe, «gute Erde» fiir das Wort zu sein, und in der
eschatologischen Bedeutung der Saat. Es geht hier nicht in erster Linie um die
Ernte, sondern um die unaufschiebbare Wichtigkeit der Saat hier und jetzt. '
Diese Botschaft soll von dem gehort werden, der Christus begegnet (Mk 4,9.-
14-20; vgl. Lk 8,11-15; Mt 13,18-23). Das Aufhorchen und Antworten kann
nicht jemand anders fiir uns besorgen, sondern jeder muf} es fiir sich selbst
tun.

Sich Jesus gegeniiber 6ffnen, ihn «glaub-wiirdig» finden, ist dasselbe wie ihn
als Retter bekennen. Aus diesem Grunde ist fiir Johannes der Akt des Glaubens
untrennbar vom Bekenntnis der Identitit Jesu (Jo 7,42-43; 10,1-19; Mt 10,-
34-36; Lk 12,51-53). Es fillt auf, dal} niemand einem anderen sagen kann, wer
Jesus ist, sondern daB jeder die Frage fur sich selbst entscheiden mul3
(Jo 9,1-41).

Der charakteristische Zug der Begegnung mit Jesus ist folgender: Die
Begegnung entscheidet nicht nur iber die Identitit Jesu: Dieb oder Hirte,
Messias oder Revolutionir (Jo 10,1-6; 19,19-22), sondern sie entscheidet auch
tiber die Identitit dessen, der sagt, wer Jesus ist. Der, der ihm glaubt, 757 gerettet,
und der, der ihm nicht glaubt, 7s¢ verworfen (Jo 3,18). Beide Identifizierungen
sind gleich ausschlieBlich und radikal: « Wer nicht mit mir ist, ist gegen mich»
(Lk 11,23; Mt 12,30). Das ist leichter zu verstehen, wenn wir bedenken, dafl der
Glaubende in der Begegnung mit Jesus die neue, eschatologische Wirklichkeit
des Reiches erlebt, dessen einzige «Tiir» Jesus ist (Jo 10,9). Jesus nachfolgen
bedeutet «sein Leben retten» (Mt 16,24—-28), und so wie es keine Schattierungen
von «Leben» gibt, sondern man entweder lebt oder stirbt, kann es auch keine

‘¢ X. LEon-Durour, Estudios de Evangelio, Cristiandad 1982, S. 245-288.



460 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Schattierungen in der Annahme der Wirklichkeit geben, deren Triger Jesus ist.
Die Wirklichkeit Jesu ist entweder géttlich und deshalb Heil, oder sie ist
menschlich und besteht aus Siinde und Tod. Wenn jemand Jesus glaubt und
seine Wirklichkeit als gottlich annimmt, dann kann er offensichtlich nur unter
den Bedingungen an ihr teilhaben, die sie bestimmen. Das hat etwas mit der
Umkehr aller vorherigen Werte zu tun. Man tritt nicht in das Reich Gottes ein,
weil man ein Verwandter Jesu ist, sondern wenn man «den Willen meines
himmlichen Vaters» tut (Mt 12,46-50; Mk 3,31-35; Lk 8,19-21). Ebenso liebt
man Jesus nicht so, wie man andere liebt, sondern man hingt ihm mit einer
Liebe an, die qualitativ anders und radikal ausschlieBlich ist (Mt 10,37-39;
8,18-22; 9,9).

Die Nachfolge Jesu ist Aufbruch, mit dem es nicht vereinbar ist, dal man
erst seinen Vater begribt oder sich von den Familienmitgliedern verabschiedet
(Lk 9,57-62; Mt 8,21-22). Derjenige, der nicht begreifen kann, da3 die Begeg-
nung mit Jesus absolute Prioritit vor allem und allen anderen hat, «ist des
Reiches Gottes nicht fihig» (Lk 9,62). Wer aber «alles» stehen und liegen laf3t
und Jesus nachfolgt (Lk 5,28), der tritt sowohl in die geschichtliche wie in die
eschatologische Wirklichkeit Jesu ein und teilt sein Kreuz und seinen Tod der
Hingabe an den Vater fiir alle, um wie Christus aufzuerstehen (Lk 9,23-26;
vgl. 14,25-27; Mk 8,34-38; Mt 17,24-28; Jo 1,35-42).

Die Um-Kehr in der Entscheidung zur radikalen Nachfolge wird von Pau-
lus als «Gnade» bezeichnet, die die Friichte der «Heiligkeit und Aufrichtigkeit»
hervorbringt (2 Kor 1,12). Das einzig Wichtige ist, so zu leben wie Christus Jesus
(Kol 2,6-7; Phil 2,5). Diese neue Wirklichkeit des Glaubenden ist immer Mis-
sion und Zeugnis. Die Begegnung mit Jesus ist nie in der Innerlichkeit des
einzelnen verschlossen und betrifft nie nur diesen allein, auch wenn es richtig
ist, daB die personliche Erfahrung der Begegnung die notwendige Vermittlung
der kirchlichen Predigt ist.'” Sobald Jesus die Apostel berufen hat, schickt er sie
aus, gibt ihnen Macht tber die Dimonen und gibt ihnen auf, die Umkehr zu
predigen und Kranke zu heilen (Mk 6,7-12; vgl. auch Lk 1,1-4). Es ist auffillig,
daB alle Evangelien mit der Aussendung der Apostel (Mt 28,16; Mk 16,14;
Jo 20,20-21) oder deren Bestellung als Zeugen enden (Lk 24,48; Jo 21,24). Die
Gnadenwirklichkeit, oder die Begegnung mit Christus, ist Gabe-Aufgabe
zugunsten der anderen, der Gemeinschaft und der Dynamik des Reiches.

Paulus geht noch einen Schritt weiter: Fiir ithn sind «Gnade», «Evangeli-
um» und «Ministerium» nur drei verschiedene Aspekte der einen und einzigen
Wirklichkeit der Begegnung mit dem Auferstandenen. Die Begegnung zwi-
schen Christus und Paulus hat die Struktur einer prophetischen Berufung
(Apg 9,3-18; 22,6-21; 26,12-18; vgl. Ex 3,10-12): Paulus wird beim Namen

'" E. SCHILLEBEECKX, Cristo y los Cristianos. Gracia y Liberacién, Cristiandad 1984,
S. 23-54,



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 461

gerufen und fragt seinerseits nach dem Namen (vgl. Gn 32,28-30); auf die
Antwort «Ich bin Jesus» folgt sofort die Aufgabe (v. 6), und das «Zeichen» ist die
Blindheit (v. 8; vgl. Ex 3,12; Gn 32,32). Es wird nicht erklirt, was diese Begeg-
nung fiir Paulus personlich bedeutet, denn «Gnade» ist fiir Paulus Instrument-
sein fiir das Evangelium (v. 15) und gleichzeitig die Befihigung, diese Aufgabe
durchzufiihren (v. 14; Apg 20,17-27). Gott in Christus gibt, um zu empfangen,
und der Mensch empfingt, um zu geben. Von hier aus wird verstindlich, daf3
«charis» und «charisma» kaum voneinander zu unterscheiden sind. Beide sind
zugleich Gabe und die Aufgabe, auf den einen und einzigen Leib Christi hin-
zuarbeiten (1 Kor 12,12-30; 13 und 14; Eph 1,23; 4,1-6; Kol 1,18). Die Gna-
denbegegnung des einzelnen mit Christus ist dazu bestimmt, die Einheit aller im
Geiste zu erhalten und zu verstirken, «bis wir alle ... die Reife der Fiille Christi
erreichen» (Eph 4,13). Dieser Wachstumsprozel3 des Leibes Christi im Geiste,
bis «Gott alles in allen» ist (1 Kor 15,28; vgl. Eph 4,6; Apg 4,32-34), ist gleich-
bedeutend mit «neuer Schépfung» (Eph 4,22-24), Weg des Reiches Gottes und
eschatologischer Vollendung des Heilswerkes Christi (1 Kor 15,27-28).

5. Die nene Wirklichkeit der Lebensgemeinschaft

Sobald einer bekennt: «Du bist der Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes» (Mt 16,16; vgl. Mk 8,27-30; Lk 9,18-21), wird Jesus fiir diesen und fiir
alle, die ein Gleiches tun, zum Christus, und die glaubend Bekennenden werden
zu seiner Gemeinschaft, zu den «Seinen». Unter ihnen ist durch seinen Geist der
Auferstandene gegenwirtig (Mt 18,19-20; 28,16-20) und wirkt in ihnen und
durch sie sein Reich, auf ebenso geschichtswirksame wie unerhérte Weise: in
denen, die Not leiden. Die unabweisbare Herausforderung liegt darin, daf3 die
Begegnung mit Christus 7z diesen Notleidenden iiber das eschatologische
Geschick jedes einzelnen entscheidet (Mt 25,31-46). Hierin driickt sich die
Tatsache aus, da3 mit der Begegnung mit Christus ein anderer «Herr des
Lebens», meines Lebens, geworden ist. Der Glaubende hat kein «eigenes»
Leben, sondern «nur» das, das Christus ihm gibt, das Christus in ihm ist
(Gal 2,19-21), und gerade darum ist er «neues Geschdpf» (2 Kor 5,17). Dieses
neue Leben bedeutet, das Leben eines anderen — Christi — als mein eigenes
Leben, gerade als Hingabe fiir die anderen, am Kreuz der Unheilsgeschichte und
so als Weg zur Auferstehung. Nur so verfestigt sich in uns das Zeugnis Christi,
und mehr noch: Dieser Kreuzweg ist die Fiille der Gnadengaben (1 Kor 1,5-06).
Auch hier erscheint dasselbe Ziel wie in der Nachfolge: «... auf daf3 alles Christus
zum Haupt habe» (Eph 1,10). Ein genaueres Studium der paulinischen und
deutero-paulinischen Texte ergibt, daBl alle Gnade Leben fiir den Leib Christi
ist. Gnade ist, um es einmal so auszudriicken, «korporativ», und die eschatolo-
gische Fiille der Gnade ist die Lebensfiille des «Leibes Christin.



462 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Johannes unterstreicht besonders, dafl Begegnung mit Jesus «ewiges Leben»
bedeutet, existentielles Wissen um die Lebensgemeinschaft zwischen Vater und
Sohn und Teilhabe an ihr. Auch hier bedeutet dieses Leben Einheit: Einheit mit
dem Vater und dem Sohn, und Einheit aller untereinander (Jo 1,18; 3,17-18;
5,37; 6,29; 15,1-17; 6,53-59) im Geist, der «der andere Jesus» ist (6,60-64;
14,16; 19,20). Auch in den johanneischen Texten erwichst aus der Lebensge-
meinschaft mit dem Sohn und dem Vater ein neues Liebeshandeln in der
«Welt», die immer «siindige Welt» und gerade deshalb Ort des Heilshandelns ist
(Jo 17,14-26). Und mehr noch: Diese Lebensgemeinschaft mit Christus ent-
scheidet iiber Leben und Tod des Menschen in eschatologischer Sicht. Wir
sehen: Gnadenangebot Gottes und menschlich-geschichtlicher Werdeprozel3
sind nicht zwei getrennte oder gar entgegengesetzte Wirklichkeiten, sondern die
beiden Seiten der einzigen Wahrheit des Vaters in seinem menschgewordenen
Sohn.

6. Die Danksagung

Derjenige, der Christus begegnet ist, lebt so aus ihm, in ihm und auf ihn
bezogen, dal3 er sich selbst als Gnadengeschenk Christi empfangen hat und sich
daher sozusagen selbst in Danksagung verwandelt. Danken ist nicht ein einzel-
ner Akt, sondern eine durchgingige Existenzweise (Kol 3,15-17). Das sei an
einem paulinischen Beispiel niher erldutert. Nur Paulus und der Brief an die
Epheser verwenden insgesamt sechsmal den Ausdruck «hyperballon» — iiber-
reichlich (2 Kor 3,10;9,14; 11,13; Eph 1,19; 2,7; 3,19). Das Adjektiv beschreibt
das Heilshandeln Gottes in Christus und unterstreicht in fiinf dieser Texte die
unaussagbare Uberlegenheit der Selbsthingabe Gottes in Christus gegeniiber
aller Erfahrung des Alten Bundes und aller menschlichen Erfahrung schlecht-
hin.

Die eine bemerkenswerte Abweichung findet sich in 2 Kor 11,23, wo Pau-
lus sich seiner Leiden fiir das Evangelium «rithmt» und von den «hyperballon»
Peitschenhieben spricht, die er wegen seines Dienstes am Evangelium empfan-
gen habe. Das hat insofern etwas mit Danksagung zu tun, als dieser Dienst am
Evangelium ja gerade die Gnade ist, die Paulus in seiner Christusbegegnung
empfangen hat. Die einzige Weise, in der er Dank sagen kann, der genauso
tiberreichlich ist wie die empfangene Gabe seines Christusdienstes, ist das Mit-
Leiden mit Christus; die Gnadenbegegnung mit Christus hat ihn in das Chri-
stusereignis mit einbezogen, so daf sich in ihm und an ihm das vollzieht, was am
Leiden Christi noch fehlt (Kol 1,24). Danksagung ist gleichbedeutend mit
«Christus in allem dhnlich werden», im Kreuz und in der Auferstehung, und so
zum Wachsen des Leibes Christi und zum geschichtlich-eschatologischen Wer-
den des Reiches Gottes beizutragen, als Mit-Erléser und Mit-Herrscher mit
Christus.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 463
I11.

An dieser Stelle kann nicht auf die Gnadentheologie der Kirchenviter
eingegangen werden. Es sei nur hervorgehoben, daf allgemein die Menschwer-
dung des Sohnes Gottes und das Heilswirken der drei géttlichen Personen die
Gnadentheologie bestimmen, wenn auch in verschiedenen Formen.'® In der
theologischen Reflexion tiber die Gnade schwingt das Geheimnis der Erlosung
der siindigen Menschheit mit. Gerade die griechischen Kirchenviter haben die
Gnade durchgehend als heilsgeschichtlich-eschatologischen Vergottlichungs-
prozel3 verstanden. Der letzte Vertreter dieser Sicht ist Leo der Grofle'?, wih-
rend sich bei Augustinus die Perspektive verengt, weil der Akzent zum ersten-
mal auf die «medizinale» gottliche Hilfe fiir die menschliche Schwiche fallt.

Wir miissen uns jetzt wieder der Analogie der zwischenmenschlichen
Begegnung zuwenden und festzustellen suchen, ob und wie diese fiir eine
systematische Reflexion iiber die Gnadenwirklichkeit theologisch brauchbar ist.
Um das zu erreichen, gehen wir von den drei Aspekten der Gnadenwirklichkeit
aus, die theologisch die wichtigsten sind.

1. Offenbarung und Gnade

Offenbarung ist Selbsz-Offenbarung des lebendigen Gottes, der als ein per-
sonales «Ich» in die Geschichte eintritt und sie so in «Heils»-Geschichte ver-
wandelt. Diese Selbst-Offenbarung Gottes ist als wirkmichtiger Anruf an den
Menschen immer auch zugleich Wort #ber diesen Menschen und iiber seine
geschichtliche Existenz und fordert Ant-Wort. So verstandene Offenbarung ist
threm Wesen nach dialogal, umspannt gleichzeitig zwei Subjekte und ist
geschichtlich wirksam.

Die Eroffnung dieses Dialogs ist Gottes ureigene Initiative. Je mehr wir
unterstreichen, dafl das Géttliche in Gott sich gerade darin ausdriickt, daf3 seine
Selbst-Offenbarung den Dialog mit dem sindigen Menschen einleitet, desto
klarer tritt das unverdient Geschenkhafte der Offenbarung hervor. Gott stellt
sich dem Menschen vor als «Retter», «Erléser», « Vater», « Herr», «Liebe», und
ithrer gottlichen Transzendenz wegen kann diese «Vorstellung» nicht ohne
Antwort bleiben (was nicht heif3t, dal} der Mensch sie annehmen muf}. Der
gottlichen Initiative gegeniiber kann der Mensch nicht #ichz antworten). Der-
jenige, der Gott glaubt und ihn so annimmt, wie er sich ihm darbietet, kann dies
nur tun, indem er gleichzeitig von sich selbst bekennt: Ich bin ein zum Heil
angenommener Siinder.

'8 J. ALFARO, op.cit. S. 77-95; H. RoNDET, La Gracia de Cristo, Estela 1966, S. 65—
91; P. FranseN, Desarrollo histérico de la doctrina de la gracia, in: Mysterium Salutis
1V/2, Cristiandad 1975, S. 609-623.

"9 C. FERNANDEZ, La gracia segin Ledn el Grande, México 1951.



464 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Dies ist der Ausgangspunkt fiir den Proze3 der «Selbstverwirklichungy, in
dem jeder immer mehr zum eigenen «Ich» wird. Wir haben zu Anfang gesehen,
daB3 der ProzeB der «Ich-Werdung» in der und durch die gegenseitige Identi-
fizierung geschieht und daf3 das jeweilige «Ich» freies Geschenk des anderen ist.
Aber: Wie kbnnen wir Go## in einen gegenseitigen Identifizierungsproze 3 mit dem
Menschen einbeziehen? Hier sind zunichst zwei hermeneutische Prinzipien zu
bedenken: 1. Im Unterschied zum Menschen kann Gott nicht «selbst werdeny.
Wenn wir von ihm sagen wollen, dall auch Gottes «Ich» wzrd, dann kénnen wir
einen solchen Satz nur dann aussprechen, wenn es sich um seine Beziehung zum
Menschen handelt, d.h. in Bezug auf seine freie und frei geschenkte Selbst-
Offenbarung. Das, was sich verindert und wird, ist die konkrete Selbst-Offen-
barung Gottes dem Menschen gegeniiber, gerade in ihrer Geschichtlichkeit. Die
verschiedenen Selbst-Offenbarungen Gottes im Laufe der Heilsgeschichte sind
innerlich dadurch geeint, daB3 sie alle wahre Se/bsz-Darstellungen des einen,
einzigen Gottes in seiner sich durchhaltenden Identitit sind, die nie ausge-
schopft werden kann. 2. Es darf nie auBBer acht gelassen werden, dal3 von einem
«Werden» Gottes nur znnerhalb der Heilsgeschichte gesprochen werden kann,
weil dieses «Werden» mit der geschichilichen Selbst-Offenbarung zusammen-
falle. 2

Mit Hilfe dieser hermeneutischen Prinzipien kénnen wir sagen, dal Gott
immer mehr zum gottlichen «Ich» fiér den Menschen wird, dem er sich offen-
bart. Gott offenbart sich immer als «Ich bin dieser Einzige, Konkrete fir dich»
(Ex 3,6.14; Apg 9,5). Diese seine Identitit ist die einzige, die dem geschichtli-
chen Menschen zuginglich ist.

Gott offenbart sich dem Menschen konkret als «Ich bin dein Erléser und
dein Herry, und diese Selbst-Offenbarung schlieBt den Anspruch ein, daf3 der
Mensch ihm gerade diese Identitit zu-erkennt. Das kann nur in einer Form
geschehen: «Mein Herr und mein Gott» (Jo 20,28). Diese Antwort schlieBt die
Selbstidentifizierung des Menschen ein: Du hast mir Sinn gegeben, ich gehére
Dir. Von hier aus kann der WerdeprozeB besser verstanden werden: Gott wird
immer mehr zum Herrn und Erléser des Menschen, dem er begegnet ist, und der
Mensch wird immer mehr zu dem Siinder, den dieser Gott in seinen Dienst
genommen, dem er vergeben und dem er Leben gegeben hat. !

Gott kann dem Menschen nur dort begegnen, wo dieser tatsichlich ist: in
seinen konkreten Lebensumstinden, inmitten seiner menschlichen Beziehun-
gen, in diesem Hier und Jetzt. Wenn aber die Begegnung mit Gott diesem

’* Vgl. ANDRADE, op.cit. S. 141-146.

2l Hier darf nicht verstanden werden, dal} der Mensch immer mehr zum Siinder
wiirde. Je mehr der Mensch Gott als seinen Herrn und Erloser anerkennt und erlebt, desto
feiner und tiefer wird sein Bewul3tsein, selbst nur Siinder zu sein, der allein von diesem
Gott Rettung erfahren kann. Schon Augustinus hat dariiber nachgedacht, daB Gnadener-
fahrung und SiindenbewuBtsein in den Heiligen proportional sind.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 465

Menschen Sinn gibt, und das heif3t: ihn von seinem Nicht-Koénnen 16st und
deshalb er-16st, dann gibt sie auch der ganzen Wirklichkeit Sinn, die ihm zuge-
hort. Hier wird der Einbruch des Reiches Gottes von der Selbst-Offenbarung
Gottes her sichtbar.

Wenn wir von der zwischenmenschlichen Begegnung sprechen, setzen wir
voraus, daf} diese Begegnung unter Gleichen statt hat: Das «Ich» und das « Du»
sind gleich an Wiirde, Verantwortung und Transzendenz. Wollen wir aber von
einer gottmenschlichen Begegnung sprechen, so dndert sich diese Perspektive.
Weil Gott sie bestimmt, kann z#r die gottmenschliche Begegnung den Anspruch
erheben, der gesamten Wirklichkeit jedes einzelnen einen radikal neuen Sinn zu
geben und diesen Sinn nicht nur durchzuhalten, sondern dynamisch zu mehren
auf eine qualitativ neue gegenseitige Identifzierung hin. Auch dieser Anspruch
ist in der Selbst-Offenbarung Gottes mitenthalten. Das heil3t aber, da} die
gottmenschliche Begegnung die einzig wahre und endgiiltig bestimmende ist.
Es heiBt weiter, dal} die von Gott geschenkte Identifizierung des Menschen als
«Stinder, der einen neuen Sinn und neues Leben empfangen hat», die einzige ist,
die der Wirklichkeit dieses Menschen entspricht, und daB der Sinn seiner Welt,
der aus ihr flieBt, nur der sein kann, daB3 dieser Gott sie zu seinem «Reich»
erwihlt hat.

Von hier aus erhilt dann auch die zwischenmenschliche Begegnung ihren
wahren Sinn: Jede tiefe zwischenmenschliche Begegung ist ein Schritt auf dem
Weg zu diesem Gott, und die einzige wirklich menschliche Welt und Geschichte
ist die, deren Herr und Erléser dieser Gott ist.

2. Menschwerdung und Gnade

Mit den vorhergehenden Betrachtungen haben wir erst ein kleines Sttick des
Weges zuriickgelegt. Die Selbst-Offenbarung Gottes hat sich in Christus ereig-
net. Der einzige Gott, der sich den Menschen selbst zur Begegnung dargeboten
und offenbart hat, ist der Vater unseres Herrn Jesus Christus. Anders ausge-
driickt: Der Gott, der den Menschen in ihrer Geschichte begegnet ist, ist
Christus, der Sohn des Vaters.

Zur Offenbarung Christi gehort als charakteristischer Zug, daB er nicht sich
selbst offenbart, sondern den Vater. Wer Christus gesehen hat, hat den Vater
gesehen. Der Sohn empfingt seine Identitit vom Vater, und der Vater ist er
selbst im Sohn.?? Wer der Vater und der Sohn sind, sind sie in gegenseitiger
Hingabe und Identizifierung. Auf Grund der christologischen und trinitari-
schen Ziige der Offenbarung konnen wir sagen: Die wirkliche, wahre und
endgiiltige interpersonale Begegnung ist die ewige, dynamische, totale gegen-

22 J. ALFARO, Cristo glorioso, revelador del Padre, in: op.cit. S. 141-182.



466 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

seitige Hingabe zwischen Vater und Sohn. Die menschliche interpersonale
Begegnung ist nur Analogie der innergottlichen, und nur von dieser erhilt sie
thren letzten Sinn, ihre Konsistenz und ihre Wiirde selbst im Zerbrechen.

Der einzige Gott, der uns geschichtlich begegnet ist, ist Jesus Christus. In
ihm und durch ihn, im Leben, im Tod und in der Auferstehung des Jesus von
Nazaret hat sich uns der Vater in einem geschichtlich-konkreten Augenblick als
Herr offenbart. Christus ist das letzte und endgiiltige Wort des Vaters iiber sich
selbst, fiir alle Menschen aller Zeiten. Wenn wir also von einer gottmenschli-
chen Begegnung sprechen wollen, dann kann diese nur durch und in Christus
geschehen. «Begegnung mit Gott» heil3t: durch Christus dem Vater begegnen.

Kommen wir noch einmal auf die Begegnung zwischen Vater und Sohn
zuriick. Wenn wir vom Christusereignis ausgehen, fillt zuerst die einzigartige
Beziehung Jesu zu seinem Vater auf. Der historische Jesus lebt vom Willen des
Vaters, lebt fiir und durch den Vater, gibt sich ihm vollkommen hin und
versteht sich selbst ausschlieBlich vom Vater her. Von ihm empfingt er seine
Identitit, seine Aufgabe, seine Wirklichkeit. Wenn wir hier pl6tzlich nicht mehr
von der innertrinitarischen Begegnung, sondern von der Begegnung zwischen
dem historischen Jesus und seinem Vater sprechen, so hat das seinen Grund:
Wenn der Menschensohn seine Beziehung zu seinem Vater so lebt, dann heil3t
das, daB3 die einzige wahre gottmenschliche Begegnung die ist, die sich zwischen
Jesus und seinem Vater ereignet. Nur diese gottmenschliche Begegnung ist
normativ und steht im Zentrum der Offenbarung. Jede gottmenschliche Begeg-
nung, die uns zuteil werden kann, kann nichts anderes sein als die Teilhabe an
der Begegnung zwischen Jesus und seinem Vater. Das Primire und Grundle-
gende ist nicht die Erfahrung einer gottmenschlichen Begegnung, die wir haben
kénnen, sondern die gottmenschliche Begegnung, die in der Menschwerdung
offenbart worden ist. Damit wird gesichert, dal eine solche Begegnung tiber
ihre rein subjektive Dimension hinaus in der Objektivitit der Offenbarung
verankert ist.

Wir haben oben gesehen, daf3 die gegenseitige gottmenschliche Identifizie-
rung darin besteht, dall Gott sich dem Menschen als «Herr und Erloser» vor-
stellt und der Mensch sich ihm gegeniiber als Siinder erfihrt, der neues Leben
empfangen hat. Gerade dieses aber ist #7ch# richtig fiir die Beziehung zwischen
Jesus und seinem Vater. Jesus ist seinem Vater untertan als einem, dessen Wille
fiir ihn Leben ist. Er ist dem Vater gegeniiber der Gehorsame, der Gottesknecht.
Wenn wir also von gegenseitiger Identifizierung sprechen wollen, dann miissen
wir sagen: Der Vater ist Herr, und Jesus ist der Gehorsame. Diese gegenseitige
gottmenschliche Identifizierung ist dann aber nicht nur die normierende, geof-
fenbarte, sondern sie ist auch Ausdruck der gottmenschlichen Beziehung der
Schipfung und der eschatologischen Vollendung.

Die gegenseitige Identifizierung « Herr und Erléser» und «Siinder, der neues
Leben empfangen hat» entspricht allein #nserer Begegnung mit Christus. Der



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 467

Gekreuzigte und Auferstandene ist fiir uns «Herr und Erl6ser», und dank ihm ist
jeder von uns «Siinder, der neues Leben empfangen hat». Von hier aus konnen
wir die Gnadenwirklichkeit unseres Heils besser verstehen. Wir begegnen
Christus als unserem Herrn und Erléser. Der siindige Mensch, der sich Christus
offnet und ihm glaubt, erfihrt Heil, weil in dieser Begegnung ein « Austausch der
gegenseitigen Wirklichkeit» stattfindet, der jeder gegenseitigen Identifizierung
inhdrent ist: Christus empfingt in der Hingabe des Siinders diesen zusammen
mit seiner Wirklichkeit der Siinde und des Todes, und der Siinder empfingt in
der Selbsthingabe Christi Christus zusammen mit seiner Wirklichkeit des Rei-
ches. Anders gesagt: Sich selbst hingeben umfaf3t immer die gesamte persénli-
che Wirklichkeit, die zum eigenen «ich» gehort. So schlieBt die gegenseitige
Hingabe in der Begegnung zwischen Christus und dem Siinder die gegenseitige
Hingabe der je eigenen Wirklichkeit mit ein.

Wenn unsere gottmenschliche Begegnung nur Teilhabe an der sein kann,
die sich zwischen Jesus und seinem Vater ereignet, dann miissen wir auch
teilhaben kénnen an der gegenseitigen Identifizierung, die dieser normierenden
Begegnung eigen ist. Der Mensch, der Christus als « Herr und Erléser» begegnet
und dadurch zum «Siinder, der neues Leben empfangen hat,» wird, wird in
Christus und durch Christus, in diesem «Austausch der gegenseitigen Wirklich-
keit», der die ganze Existenz umfalit, neugeschaffen als «Gottesknechty, als der
«Gehorsame». Das ist Heil als «neue Schépfungy, die ihre Geschichtsmichtig-
keit vom Gekreuzigten und Auferstandenen empfingt.

3. Dreifaltigkeit und Gnade

Der Heilige Geist ist die gegenseitige Identifizierung des Vaters und des
Sohnes als Person, oder anders ausgedriickt: Die Begegnung zwischen Vater und
Sohn, die gegenseitige Liebe und Hingabe, ist selbst Person als Heiliger Geist.
Seit der Auferstehung Christi und der Sendung des Heiligen Geistes ist dieser die
gottliche Person, die in der Geschichte handelt. Dieses heilsgeschichtliche
Handeln des Heiligen Geistes ist untrennbar mit dem Erlosungswerk Christi
verbunden: Er wirkt den Glauben an Christus, vollendet das Werk Christi und
fithrt die Glaubenden zu Christus.

Wenn die gottliche Person, die in der Geschichte handelt, der Heilige Geist
ist, dann heiBt das, daf die gottmenschliche Begegnung fiir den geschichtlichen
Menschen nur als Begegnung «mit» dem Heiligen Geist moglich ist. Wir kén-
nen das auch so sagen: Die gottmenschliche Begegnung ist notwendigerweise
Begegnung im Heiligem Geist, durch Christus mit dem Vater. Nur diese Formel
driickt die volle Wahrheit der Begegnung aus. Und doch erhebt sich hier eine
Schwierigkeit fiir das Verstindnis der Begegnung: Der Heilige Geist kommt in
der Erfahrung der Begegnung nicht als Person zum BewufBtsein. Er bietet sich



468 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

nicht selbst zur gegenseitigen Identifizierung an und wird nicht als Person, die
sich selbst hingibt, erfahren. Diese scheinbare Schwierigkeit 16st sich auf, wenn
wir auf das oben Gesagte noch einmal zuriickkommen: Der Heilige Geist ist als
Person die gegenseitige, totale Selbsthingabe zwischen Vater und Sohn; er ist
das «Du» des Vaters fiir den Sohn und des Sohnes fiir den Vater. Die heilsge-
schichtliche Funktion des Heiligen Geistes besteht darin, das zu wirken, was er
selbst ist, und das heil3t: Er verwandelt den Glaubenden in ein « Du» fiir Christus
und durch ihn fiir den Vater. So wie der Heilige Geist durch den Sohn aus dem
Vater hervorgeht und so auch in die Heilsgeschichte gesandt ist, kehrt er aus der
Heilsgeschichte durch den Sohn zum Vater zuriick, als einigende Kraft der
Liebe. Der Heilige Geist fiihrt den Glaubenden vor Christus und 146t ihn zu
seinen FiBen zuriick, damit Christus ihn aufheben und dem Vater darbieten
kann. Hier findet sich der Grund, warum es keine gottmenschliche Begegnung
mit dem Heiligen Geist geben kann: Der Heilige Geist ist Dynamik des Fiir-
den-anderen- und Von-dem-anderen-her-Seins als Person und bewirkt dieses
Sosein auch im Menschen.

Die gottmenschliche Begegnung ereignet sich aus der Liebe des Vaters zum
Sohn im Heiligen Geist. Der Glaubende wird im Heiligen Geist zu dem in der
Liebe des Vaters zum Sohn und des Sohnes zum Vater Mit-Liebenden und
Mit-Geliebten. Dasselbe kann auch so ausgedriickt werden: Der Heilige Geist
stellt dem Menschen Christus als «Herrn und Erléser» und als Sohn des Vaters
vor und schafft so in ihm die Autoidentifizierung als «Stinder, der neues Leben
empfangen hat». Im Heiligen Geist erreicht den Menschen die unendliche
Dynamik der gegenseitigen Hingabe der géttlichen Personen, die ihn tiber sich
selbst hinausreif3t auf Christus hin und durch Christus zum Vater.

Der Heilige Geist bewirkt die Einheit aller Menschen in Christus; denn
indem er das tut, was ihm zugehort, das bewirkt, was er selbst ist, 1403t er a//e
Menschen vor demselben einen Christus. Der Heilige Geist macht denselben
Christus gegenwirtig in all den so unendlich verschiedenen personlichen Wirk-
lichkeiten. Wenn wir vom «Leib Christi» oder von der «Kirche Christi» spre-
chen, sprechen wir von diesem universellen Einigungs- und Christifizierungs-
prozeB3, der das Werk des Geistes ist. Von hier aus wird auch sichtbar, wie dieser
Einigungsproze3 im Geist wirklich geschichtsmichtig ist: Gerade dadurch, daf3
der Geist jeden dort anruft und erreicht, wo er sich konkret befindet, schafft er
das Reich Gottes von diesen vielen und von ihrer konkreten Existenz aus, indem
er das Subjekt dieser konkreten Existenz zum «Austausch der gegenseitigen
Wirklichkeit» vor Christus fithrt. Und mehr noch: Der Heilige Geist schaff? das
Subjekt, das Einigung-aller-vor-dem-einen-Christus ist, in einem geschichtlich-
eschatologischen Prozef3, der identisch ist mit dem immerwihrenden Durch-
halten der Schépfung des Vaters im Sohn und durch den Sohn.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 469

IV.

Das Vorhergehende hat gezeigt, daBl die Grundziige der interpersonalen
Begegnung theologisch reflektierbar sind. Mehr noch: Strukturell entsprechen
sich die zwischenmenschliche und die gottmenschliche Begegnung, und diese
vertieft und erweitert die Wirklichkeit, die wir in jener gefunden haben. Von
hier aus kann jetzt eine kurze Skizzierung einer systematischen Darstellung der
Gnadenwirklichkeit versucht werden.

In den bisher gewonnen Daten erscheint die Gnadenwirklichkeit nicht nur
als interpersonale Begegnung, sondern in der Heiligen Schrift ist deutlich
erhellt, daB3 das menschliche Subjekt dieser gottmenschlichen Begegnung in
erster Linie das « Volk Gottes» ist, und erst in gweiter Linie der einzelne Mensch.
Dieser Befund miiBite auch in der Systematisierung in eben dieser Form wieder
erscheinen.

Das Christusereignis schlie3t in sich alle Gnadenwirklichkeit ein, es 757 diese
Gnadenwirklichkeit und entldBt ihre verschiedenen Aspekte gleichsam aus sich
heraus. Dieses Ereignis bestimmt den Ursprung, den heilsgeschichtlichen Weg
und das Endziel a/ler Menschen. Das Mensch-Sein aller, ohne Ausnahme, ist
allein in Christus gegriindet, und dieser Christusbezug ist universell. Das meint
J. Alfaro, wenn er davon spricht, daf} alle Menschen in Christus «einbeschlos-
sen» sind. Das kann auch anders ausgedriickt werden: Christus ist ezzs mit allen
Menschen aller Zeiten, die in ihm geschaffen, von ihm bestimmt und auf ihn
ausgerichtet sind. Diese So/idaritit Christi mit allen Menschen ist Solidaritit in
seinem Leben, in seinem Tod und in seiner Auferstehung und bedeutet die
Einbeit aller unter sich, allein in Christus und durch Christus. Eben diese Einheit
ist der geschichtlich-eschatologische Proze3 der Ver-Einigung, den der Heilige
Geist geschichtsmichtig als trinitarische Dynamik schafft. Das heif3t, dafB3 die
Gnadenwirklichkeit des Christusereignisses in seinem «Volk», in der
Menschheit, deren Haupt Christus ist, geschichtlich-eschatologisch als Ver-
Einigungs-ProzeB3 geschaffen und erlebt wird, der erst mit der Parusie abge-
schlossen sein kann.

Von hier aus kénnen einige Fragen neu tberdacht werden: 1. Der Schép-
fungsprozeB3 kann, wie schon angedeutet, als Schopfung des «Leibes Christi»
oder «Volkes Gottes» in seiner Gesamtwirklichkeit verstanden werden, in der
der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist auch heute und immer Schopfer ist;
2. Der von uns immer wieder erlebte und erlittene Mangel an «Solidaritit» hat
mit Siinde zu tun, mit «Kleingldubigkeit» und damit, daf der « Leib» Christi nur
in seinem Haupt schon ganz «menschlich» ist, aber noch nicht in seinen Glie-
dern; und 3. Die Gnadenwirklichkeit ist nicht in erster Linie das Geschenk der

2> L. BorrF versucht, den Einzelmenschen als Bild und Gleichnis der Dreifaltigkeit zu
verstehen, und gerade das gliickt nicht. Vgl.: Der Dreieinige Gott. Gott, der sein Volk
befreit. Patmos Diisseldorf 1987, S. 172—179.



470 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

persinlichen Begegnung mit dem Dreieinigen Gott??, sondern das tberwailti-
gende und von der Geschichte her unvorstellbare, eben gerade newe, alles
tibersteigende Geschenk des einen Volkes, das der ezne Leib Christi ist, geprigt
von der Passion Christi und endgiiltig neugeschaffen in der Auferstehung der
Toten, in der Christus der «wird», der fiir a//e der ezne «lebenspendende Geist» ist
(1 Kor 15,44—45). Diese Sicht ist im zweiten Vatikankonzil deutlich herausge-
arbeitet worden (LG 7; 1-2; AA 3; LG 4; UR 3; GS 22,32 usw.)

Hiermit hat eine Ausdehnung der Wirklichkeit der gottmenschlichen
Begegnung stattgefunden: Der Offenbarung entsprechend, ereignet sich die
wahre und endgiiltige gottmenschliche Begegnung zwischen dem Dreieinigen
Gott auf der einen Seite und dem menschlichen Subjekt « Volk Gottes» auf der
anderen. Wenn das, von der Offenbarung des Christusereignisses ausgehend,
klargeworden ist, miiite nun gezeigt werden, wie sich von hier aus die Proble-
matik des universellen Heilswillens Gottes auflost, der ja immer nur Heilswille
fiir sein Volk ist und sein kann; ferner miiBBte der Schopfungsweg des neuen und
einen Volkes Gottes durch die Geschichte hindurch, geschichtsschaffend bis zur
eschatologischen Vollendung, als Werk der drei gottlichen Personen dargestellt
werden. Dabei wire zweierlei besonders herauszustellen: 1. Dieses werdende, in
Schopfung begriffene « Volk Gottes» ist deshalb nicht «triumphalistisch» inter-
pretierbar und kann noch nicht einmal mit der jetzt existierenden Kirche voll
identifiziert werden, weil es eben noch und durch alle Geschichte hindurch,
auch als Kirche, auf dem Weg zu sich selbst und damit auf dem Weg zum
Dreieinigen Gott ist; und 3. Dieses schopferische Werden als gottmenschlicher
Begegnungsproze3 wird gelebt als Gabe-Aufgabe, als «Sendung» und «Zeugnis»
auf die Ver-Einigung aller Menschen in dem einen Christus hin.

Die Gnadenwirklichkeit des einzelnen Menschen wire jetzt in ihrem Bezug
auf das eine, in Schopfung begriffene neue Subjekt darzustellen, als Gabe der
Zugehorigkeit zu diesem « Volk Gottes» und als A#fgabe der Mit-Schépfung und
Mit-Erlésung eben dieses Volkes. Dabei ist zu unterstreichen, dal3 es sich bei
dieser Gabe-Aufgabe um eine geschichtsméichtige Wandlung der Welt zum
Lebensraum dieses Volkes und Herrschaftsraum des Dreieinigen Gottes han-
delt. Der Realbezug zur Geschichte ist einerseits durch die Menschwerdung
selbst und andererseits durch die Geschichtlichkeit des menschlichen Subjekts,
sowohl des einzelnen wie der Menschheit, gegeben, wihrend die Wirkmich-
tigkeit allen menschlichen Tuns auf die eschatologische Vollendung hin allein
aus dem Christusereignis flieBt. So erscheint das Subjekt-Sein jedes einzelnen
von vornherein als Teilhabe an dem einen Gemeinschafts-Subjekt der Verhei-
Bung, und die geschichtstragende und -gestaltende Aufgabe eines jeden als
schépferische Teilhabe an der kommenden Gottesherrschatft.

Schliefilich wire noch zu bedenken, dal3 das in Schépfung begriffene neue
«Volk Gottes» seiner Natur nach nicht auf die eschatologische Erfiillung — auf
seine eigene Identitit — hin unterwegs sein kann, ohne sakramental diese



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 47

zukiinftige Identitit schon jetzt vorwegnehmen zu kénnen. Diese Identitit mul3
jetzt schon erfahrbar sein, damit es ein «Subjekt» auf dem Weg zur «Subjekt-
werdung» geben kann. Es kann herausgearbeitet werden, dal3 diese vorwegge-
nommene Identitits-Erfahrung, eben als gottmenschliche Begegnung zwischen
dem Dreieinigen Gott und dem geschaffen-werdenden «Volk Gottes» sich
privilegiert in der Eucharistie ereignet. Eine solche Reflexion tiber die Eucha-
ristie muiBlte folgendes einschlieBen: Aktualisierung des Christusereignisses,
geschichtsmichtige Einbeziehung aller Glaubenden in die Mission, den Tod
und die Auferstehung des Herrn, sakramentale Subjektwerdung als Werk des
Heiligen Geistes durch Christus fiir den Vater, Neuschépfung als Umkehr und
Prolepsis der eschatologischen Vollendung, *

Die im ersten Teil dieses Artikels angedeuteten Kategorien der Begegnung
als einzigartiges, ausschlieBliches Geschehen zwischen zwei Subjekten, als
gegenseitiges Durchdringen, als freies Geschenk und als Neuschopfung, lassen
sich in dieser Systematisierung, vor allem in der Reflexion tiber die Eucharistie
durchhalten, sind aber nicht voll darstellbar, weil es sich eben um das Geheim-
nis der Wirklichkeit handelt, die uns als Geschehen zwischen dem Dreieinigen
Gott und seinem Volk verheiflen ist.

24 Vgl. J. ALraro, Eucaristia y compromiso cristiano, in: op.cit. S. 513-527;
K. RaaNer: Eucharistie und Leiden, Schriften zur Theologie 111, Einsiedeln 1967,
S. 191-202.



	Gnade als geschichtlicher Heilsweg

