
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Autor: Andrade, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barbara Andrade

Gnade als geschichtlicher Heilsweg*

i.

In den letzten etwa 20 Jahren sind viele Versuche unternommen worden,
das Gnadenerlebnis neu zu reflektieren und so darzustellen, daß es als Zentralerlebnis

des Christen verstanden und auch gelehrt und gepredigt werden kann.
Allen neuen Arbeiten geht es um eine «Entdinglichung» der Gnadenvorstellung

und um eine Erneuerung des Gnadenerlebnisses und -Verständnisses von
Christus und von der zentralen Lebenserfahrung des Menschen her. Nur sprechen

beinahe alle dieser Arbeiten vorwiegend Teilaspekte des theologischen
Problems der Gnade an. Die Geschichte der theologischen Reflexion über die

Gnade ist so von einer zunehmenden Verdinglichung und Konzeptualisierung
belastet, daß die Besinnung auf Teilaspekte zunächst nötig war, um die Gnade

neu von ihrem einzigen Ursprung und Ziel her verstehen zu können. Grundlegend

sind die Arbeiten über das Christusereignis von J. Alfaro' und über die

Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes von K. Rahner2. Auch die
Monographien, in denen das katholische Gnadenverständnis im Dialog mit dem
lutheranischen vertieft (O.H. Pesch3) oder das Gnadenerlebnis als Freiheitser-

* Die nachfolgenden Überlegungen sind eine Zusammenfassung des Buches: B.

Andrade, El Camino Histörico de Salvaciön, Universidad Iberoamericana, Libreria Parro-
quial, Mexico 1989.

1

J. Alfaro, La gracia de Cristo y del cristiano, in: Cristologla y Antropologfa,
Cristiandad 1973, S. 45-103; und: El problema teolögico de la trascendencia y de la

inmanencia de la gracia, ibidem, S. 227-343; Persona y gracia, ibidem, S. 345-366; Acti-
tudes fundamentales de la existencia cristiana, S. 413-476.

2 K. Rahner, Esbozo sistemätico de una teologfa de la Trinidad, in: Mysterium
Salutis 11/1, Cristiandad 1969, S. 415—445.

3 O.H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas von
Aquin, Walberberger Studien, Theol. Reihe 4, Mainz 1967; La gracia como justificaciön y
santificacion del hombre, in: Mysterium Salutis IV/2, Cristiandad 1975, S. 730-873;
Freisein aus Gnade, Herder, Freiburg 1983; Theologische Anthropologie, Herder, Freiburg

1983. O.H. Pesch und A. Peters: Einführung in die Lehre von Gnade und
Rechtfertigung, Darmstadt 1981.



450 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

fahrung dargestellt wird (G. Greshake4), waren und sind notwendige und
hilfreiche Wegweiser. P. Fransen5 hat sich darum bemüht, den Erlebnis- und

Erneuerungscharakter der Gnade herauszuarbeiten, und L. Boff6 legt seiner

Untersuchung über die Gnade die Intuition zugrunde, daß Gnade gesellschafts-

gestaltend und -formend wirke, arbeitet diese Idee dann aber leider nur
ungenügend aus.

Es ist bekannt, daß die theologische Reflexion eines jeden zutiefst von der
historischen Situation, der Ideengeschichte, dem Rahmen des jeweiligen
Eigenerlebens und den kulturellen Einflüßen geprägt ist. Für den Europäer heißt das,

daß die theologische Reflexion hauptsächlich (wenn auch nicht ausschließlich)
am Einzelmenschen orientiert ist, eine Ausrichtung, die in den genannten
theologischen Darstellungen der Gnade deutlich wird. Hier kann man — und
soll man vielleicht auch - eine Frage stellen: Vom universellen Charakter des

Christusereignisses und von der Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes her
kann Gnade nur die Berufung der ganzen Menschheit zu einer neuen Identität
als «Volk Gottes» bedeuten. Könnte es nicht auch unsere Aufgabe sein, Gnade
als den geschichtlichen Heilsweg aller Menschen im Heiligen Geist durch
Christus zum Vater zu begreifen und darzustellen? Und wenn wir das tun,
müßten wir dann nicht tiefer verstehen können, was Gnadenerlebnis für den
einzelnen bedeutet, insofern er Mensch unter anderen Menschen ist und als

Subjekt Geschichte aller, nicht nur die eigene, schafft? Wenn wir mit Rahner

von der Selbstoffenbarung des Dreifaltigen Gottes ausgehen, der sich als der

geschichtsmächtige zu erkennen gegeben hat und noch gibt, müßte dann nicht
auch Gnade eine besondere Art von Geschichtsmächtigkeit bedeuten? Und

wenn wir mit Alfaro vom Christusereignis ausgehen, ist dann nicht Gnade
immer neue Vergeschichtlichung des Auferstandenen in der Passion der Rechtlosen,

aus der immer wieder - gerade als Gnade - die sichere Hoffnung auf
Auferstehung aufbricht?

Wenn wir den Versuch machen wollen, Gnade als geschichtsgestaltende
und geschichtsschaffende Macht zu verstehen, müssen wir diese Gnade von
vornherein als Beziehungswirklichkeit zwischen Personen verstehen: zwischen

Gott und den Menschen. Selbstoffenbarung Gottes bedeutet das Sich-selbst-

Hingeben an andere, an ein personales Gegenüber, auf jemanden hin, an den

Gott sein selbstoffenbarendes Wort richtet.7 Der «Hörer des Wortes» ist

derjenige, der von diesem Wort sich selbst als «ich» empfängt und deshalb nur als

Hörer dieses Wortes existiert, d.h. er existiert aufden hin, der ihn angerufen und

4 G. Greshake, Geschenkte Freiheit, Herder, Freiburg 1977.
5 P. Fransen, El ser nuevo del hombre en Cristo, in: Mysterium Salutis IV/2,

Cristiandad 1975, S. 879-937; Gracia, Realidad y Vida, C. Lohlé, Buenos Aires 1968.
6 L. Boff, Gracia y Liberaciön del Hombre, Cristiandad 1978.
7 B. Andrade, Encuentro con Dios en la Historia, Sigueme 1985.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 451

sich selbst hingebend ihm Dasein und Sosein geschenkt hat. Hier berühren sich

Schöpfungs- und Gnadentheologie, weil eben beide in der Selbstoffenbarung
Gottes ihren Ursprung und ihr Ziel haben.

Wir können versuchen, Gnade als gottmenschliche Beziehungswirklichkeit
analog an der zwischenmenschlichen Beziehungswirklichkeit darzustellen, die
immer einen Teil unserer Selbsterfahrung ausmacht. Jeder von uns existiert als

«ich» nur von anderen her und auf andere hin, in ständiger, wechselhafter und
unvoraussehbarer Begegnung. Gleichzeitig aber ist diesem «ich», das aus der

Begegnung ersteht, eine Dimension eigen, die jede konkrete Begegnungswirklichkeit

übersteigt und mit dieser nie deckungsgleich ist. Hierin drückt sich das

aus, was J. Alfaro die Wirklichkeit des Menschen als «in der Welt inkarnierter
Geist» genannt hat und was für Rahner die transzendentale Freiheit des
Menschen ist. Jedes «ich» kommt nur in anderen, durch andere und für andere

geschichtlich konkret zu sich selbst, aber die Begegnungen, durch die das Zu-
sich-selbst-Kommen des «ich» geschieht, können auf den verschiedensten Ebenen

vollzogen werden, von der oberflächlich-sozialen bis zur zutiefst personalen
und einmalig-unwiederholbaren. Die konkrete Phänomenologie der Begegnung

ändert nichts an ihrer Struktur als solcher, bei der es um das Sich-Öffnen
und Sich-Hingeben des einen an den anderen geht. Je tiefer, ausschließlicher
und personaler eine Begegnung ist, desto stärker ist ihre identitätsschaffende
Kraft.

Wenn die zwischenmenschliche Begegnung das konkret-geschichtliche
«ich» aus sich entläßt, es sozusagen «schafft», dann hat sie etwas mit
«Selbstverwirklichung» zu tun, mit der grenzenlosen Suche jedes einzelnen nach dem

eigenen «ich», mit der Frage nach dem Sinn der eigenen Existenz. Das eigene
Dasein und Sosein ist jedem Menschen nur im anderen, durch den anderen und
damit als Geschenk des anderen zugänglich; und je mehr, desto mehr der andere
sich ihm öffnet und gibt; je mehr, desto mehr er selbst sich dem anderen öffnet
und gibt.

Die Betrachtung der Begegnung, die wir an dieser Stelle nicht vertiefen
können, läßt vier charakteristische Züge der zwischenmenschlichen Begegnung
wenigstens andeutungsweise darstellbar werden: 1. Die Möglichkeiten und

Fähigkeiten des eigenen «ich» verwirklichen sich zutiefst in einem einzigen

anderen, dem ich hier und jetzt begegne und auf den hin ich mich öffne. Das

schließt nicht aus, daß eine solche Begegnung von innen überholt und wieder

zurückgelassen werden kann. Dem unersättlich seine eigene Identität suchenden

Menschen erschließt sich nach einer solchen überholten und zurückgelassenen

Begegnung eine andere, und gleichzeitig ist jede dieser Begegnungen in
sich einzigartig und unwiederholbar. 2. Die zwischenmenschliche Begegnung
im letzten Sinne ergibt sich nur dort und erschließt nur dort die jeweilige
persönliche Identität, wo sie gleichzeitig die beiden umfaßt, die sich gegenüberstehen.

Begegnung ist gegenseitiges Sichdurchdringen, gegenseitige Transpa-



452 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

renz und gegenseitige Identitätsgebung und -findung. Niemand kann sein eigenes

«ich» von einem anderen empfangen, wenn er dies nicht gebend tun darf,
wobei das Sich-selbst-Hingeben und die schenkende Identifizierung des anderen

in einem existenziellen Akt zusammenfallen. 3. Begegnung ist immer
Geschenk. Sie kommt nur dort zustande, wo zwei sich frei und spontan gleichzeitig

einander zuneigen, und gerade weil sie frei ist, kann jeder die neue

Beziehungs- und damit Identitätswirtklichheit nur als unvorhersehbare und
unverdiente Gabe des anderen dankend empfangen. Dabei ist zu bedenken, daß
das personale Sichöffnen auf den anderen hin nicht der Begegnung voraus geht,
sondern gerade in seiner Gegenseitigkeit und gegenseitigen Freiheit mit ihr
zusammenfällt. 4. Die intensive personale Begegnung ist schöpferisch. Die
beiden, die sich in einem konkreten Augenblick begegnen, sind immer schon in
ihrem jeweiligen Sosein da, haben immer schon eine vorgegebene Identität. Die
gegenseitige neue Begegnung erhellt aber diese schon vorher gelebte Identität
auf eine ganz neue Weise. Sie bewirkt, daß jeder sich in dem anderen zum
erstenmal als neu und anders begreift, daß er sich zum erstenmal als Träger einer
Wirklichkeit erkennt, die ihm vorher verschlossen war. Wir können durchaus

sagen, daß in der Begegnung einer den anderen frei und unvorhersehbar
«schafft». Diese Schöpfungstat der gegenseitigen Hingabe ist immer gleichzeitig
dankbares Empfangen des eigenen Selbst, aktiv und passiv zugleich.

Die vier charakteristischen Züge, die wir hier nur angedeutet haben, müssen
noch weiter modifiziert werden. Selbstfindung im anderen und durch den
anderen kann nie anders geschehen als durch Wandlung und «Schöpfung» des

Geschichtsträgers, der jeder Mensch von sich aus ist. Selbstfindung ist
gleichbedeutend mit Sinnfindung der geschichtlichen, kulturellen, wirtschaftlichen,
politischen und gesellschaftlichen Wirklichkeit, in die das «ich» eingebettet ist.

Insofern ist Selbstfindung notwendig geschichtsverändernd und geschichts-
schaffend.8 Und weiter: Der Mensch ist «Geschöpf»; nicht nur «Geschöpf» des

jeweils anderen, dem er begegnet, sondern Geschöpf Gottes - jemand, der sein

jeweiliges «ich» in letzter Radikalität immer nur als Gabe und Aufgabe Gottes

empfängt und empfangen kann. Diese radikale Geschöpflichkeit erweist die
zwischenmenschliche Begegnungswirklichkeit tatsächlich als Analogie.® Die
Begegnung, wie wir sie bis jetzt angesprochen haben, ist von innen her nicht
durchhaltbar und zerbricht in der Dynamik ihrer tiefsten Verwirklichung an der
Grenze des Geschöpfes: Die Begegnung mit diesem einen, einzigen anderen
wird von innen überholt, wenn dieser eine aufhört, der einzige zu sein; sie

zerbricht an der Freiheit eines jeden, sich selbst nicht mehr in dieser einen

8 Hier liegt der eigentliche Schwachpunkt des postmodernen Menschen, vgl.
J.B. Metz, Temas de Teologia Politica, Veröffentlichung von 3 Vorträgen, gehalten am
11., 15. und 16. März 1988, Universidad Ibero-Americana, «Cuadernos de Reflexion
Teolögica», México, D.F.

9 Cfr. P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören, Herder, Freiburg 1991, S. 30-83.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 453

Gegenseitigkeit zu suchen; das Geschenk des Sicheinlassens auf diesen anderen
ist zurücknehmbar oder kann aufhören, Geschenk zu sein. Und schließlich: Die
Schöpfungskraft des Menschen reicht nicht aus, um die Identität des anderen
schaffend durchzuhalten. Später wird zu zeigen sein, daß nur die gottmenschliche

Begegnung diese innere Unmöglichkeit heilt, von der Sünde, die ihr
anhaftet, befreit und eben dadurch Gnadengeschenk und Erlösung wird.

An dieser Stelle kann ein Einwand erhoben werden: Wenn wir jeden
Menschen als jemanden verstehen, der sich selbst nur in Begegnung mit dem

anderen finden und nur durch diesen anderen zum geschichtsschaffenden Träger

einer je neuen Wirklichkeit werden kann, haben wir uns dann nicht wieder
auf das Individuum, den je einzelnen, zurückgezogen? Um darauf zu antworten,
müssen wir wieder auf die Analogie der Begegnung zurückgreifen: Die Analogie

kann sich nicht nur auf den existenziellen Inhalt der Begegnungswirklichkeit

erstrecken, in dem Sinne, daß die zwischenmenschliche Begegnungswirklichkeit

nur unvollkommenes Zeichen der gottmenschlichen wäre. Gerade

wenn wir die Begegnung als identitätsschaffend (und dadurch als geschichts-
schaffend) verstehen, hat auch das menschliche Subjekt, das diese Begegnung

trägt und durch sie «geschaffen» wird, analogen Charakter10, der zumindest
teilweise gerade darin bestehen kann, daß zwischenmenschliche Begegnungen
in unserer Erfahrung immer individuell sind. Im Vorhergehenden sollte
zunächst nur angedeutet werden, daß das yl»gewiesensein auf personale Begegnung

letztlich UéTwiesensein auf das Geschenk der gottmenschlichen
Gnadenbegegnung bedeutet. So wie wir die Offenbarung auf den Inhalt dieser

Gnadenbegegnung hin befragen müssen, müssen wir sie auch auf das Subjekt hin
befragen, sowohl auf das göttliche wie auf das menschliche.

II.

Die Vokabeln, mit denen das Alte Testament die Gnadenwirklichkeit
bezeichnet (hanan, hen, hannun und rahum, tehinnah, tahanun und hesed),
führen uns in das Bundesverhältnis zwischen Jahwe und Israel ein. Zwei Züge sind
dabei besonders wichtig: 1. Die Initiative dieses Verhältnisses, und damit der

Gnadenwirklichkeit, geht immer von Jahwe aus. Jahwe neigt sich in Erbarmen
und Wohlwollen seinem Volke zu und schafft so eine neue Wirklichkeit, in der

er selbst seinem Volke geschichtsmächtig gegenwärtig wird. Er tritt auf Grund
dieses Erbarmens und Wohlwollens verwandelnd in die Geschichte seines

Volkes ein als der, der sich selbst enthüllt und hingibt; 2. Wenn Jahwe sein

Volk zur Begegnung mit ihm aufruft und sich ihm in der konkreten Geschichte

10 Siehe z.B. die Bemerkungen Rahners zum Begriff der Person, op.cit. S. 432-439.



454 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

selbst darbietet, dann entläßt diese Initiative gleichsam aus sich heraus die

glaubende und vertrauende Antwort (Ex 34,10). Das von Jahwe geschaffene
Bundesverhältnis ist gelebte Beziehung zwischen Gott und Volk, in der von
vornherein die ständige Idolatrie des Volkes ihren - ebenfalls geschichtsmäch-
tigen - Platz hat. Es handelt sich um eine gottmenschliche Wirklichkeit, in der
Gott personhaft so handelt, wie es seinem Gottsein entspricht: er errettet sein

Volk und geht mit ihm auf einem Weg, dessen Ziel er selbst ist (Ex 33,12-13;
Lv 22,31-33; Ex 19,3-8; Dt 26,16-19; Jr 31,31-34; Ez 36,23-28 usw.), in der
aber auch gleichzeitig das Volk so handelt, wie es ihm entspricht: es läßt sich

immer wieder von den «fremden Göttern» in deren Bann ziehen (Ex 32; 34,6-
9; Nm 11; Dt 4,27-31 usw.). Das gnadenhafte Wohlwollen Jahwes ist immer
Erbarmen, weil es sich immer gegenüber dem Volk als mächtig erweist, das sich

von Jahwe abwendet. Gerade deshalb bedarf das Volk der Rettung, und gerade
deshalb sind Jahwes Liebe und Wohlwollen, seine väterliche Zärtlichkeit, Gnade
und Geschenk (Ex 22,26; Ps 84,12; 50; 4,2; 6,3; 25,16; 26,11 ; 27,7; 30,11 usw.)
Das Erbarmen Jahwes bedeutet Vergebung der Schuld.

Gleichzeitig handelt es sich aber nicht nur um das Verhältnis zwischen

Jahwe und Israel, sondern die Geschichtsmächtigkeit dieses Verhältnisses
drückt sich gerade darin aus, daß der Bund in der zwischenmenschlichen Beziehung,
im Inneren des Volkes, gelebt werden soll und muß (Lv 19; Dt 10,14-22; Am 5,

7-15; Hos 4,1-14; Js 1,21-28 usw.). Das gegenseitige gottmenschliche Verhältnis

kann nur in zwischenmenschlicher Gegenseitigkeit wirksam werden. Aber
auch dies ist noch nicht die ganze Wirklichkeit: Das Gnadenverhältnis
beschreibt einen geschichtlichen Weg, der im Auszug aus Ägypten beginnt und
in der Lebensgemeinschaft mitJahwe endet (segullah: Zugehörigkeit des Volkes
zu seinem Gott, vgl. Ex 19,5; Dt 26,17-19).11 Stationen auf diesem Weg sind
der Durchzug durch die Wüste, die Inbesitznahme des gelobten Landes, die

Monarchie, das Exil und die Heimkehr, «damit die Nationen erfahren, daß ich

Jahwe bin wenn ich vor ihren Augen meine Heiligkeit offenbare» (Ez 36,23;
vgl. Gn 12,3; Ex 8,6.18 usw.; Js 45,4—6; 66,18ff).

Diese Merkmale der Gnadenwirklichkeit im Alten Testament werden noch
deutlicher, wenn wir nicht nur die Wörter untersuchen, die die Gnade als

Wohlwollen und ErbarmenJahwes im engeren Sinne bezeichnen, sondern auch
die «Erwählung» (bahar) und den «Segen» (berakhah) mit einbeziehen. Die
Haltungjahwes seinem Volke gegenüber erscheint geradezu als «unvernünftig»,
wenn wir bedenken, daß «der Herr des Himmels und der Erde» sich als sein
«Erbteil» (segullah) gerade dieses unscheinbare und unwürdige Volk «aus Liebe»

erwählt hat (Dt 7,7-11 ; 9,4—6; 10,14—15). Gerade von hier aus wird die alles

übersteigende Gnadengabe Jahwes, die er selbst ist, deutlich. Deutlich werden
aber auch die Schuld Israels und der radikale Anspruch dieses sich selbst offen-

11 Andrade, op.cit. S. 93-94.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 455

barenden personalen Gottes, ihn und nur ihn allein zu lieben und ihm zu

gehorchen (Dt 6,4ff.). Das Verhältnis zwischen Jahwe und Israel kann seinen
Sitz nur im «Herzen» (leb) Gottes und des Volkes haben, d.h., es ist innere

Entscheidung zur Treue und gegenseitigen Hingabe (Dt 6,5; 1 Kg 9,3; vgl.
2 Chr 7,16).12 Auch hier handelt es sich nicht um reine Innerlichkeit, sondern
die Erwählung kann nur konkret im gelobten Land gelebt werden, da wo Gottes
Name inmitten seines Volkes wohnt (Dt 12,8-12). Gerade weil dies auf Grund
der Idolatrie Israels nicht geschieht, d.h. weil es keinen konkreten Ort der

Begegnung gegeben hat, muß das Volk ins Exil, und erst von dort her erfolgt die

theologische Vertiefung des Erwählungsbegriffs, der in der Exilliteratur escha-

tologisch verstanden wird. Erwählung ist ein geschichtlich-eschatologischer
Prozeß, in dem der hahir (Erwählte, d.h. Israel) zum ehed (Knecht) wird, denn

Jahwe, der Israel erwählt hat, ist gleichzeitig sein Retter (Js 44,24; vgl. 42,1-9;
49,1—9; 49,1-6; 50,4—6; 52,13-53,12), und Erwählung ist gleichbedeutend mit
Vergebung und der Schöpfung eines Volkes, das Gottes «Knecht» sein kann und
will.

Die Geschichtsmächtigkeit des gnädigen, erwählenden Bundesgottes wird
bei der Betrachtung des «Segens» besonders deutlich. Jahwe ist der, dem alle

Kraft des Segens innewohnt. Er schafft eine Heilswirklichkeit, die alles umfaßt,
Menschen, Land, Geschichte (Dt 28,3—6; 1 Kg 5,21; 10,9; 8,56; Ps 68,36;
Esr 7,27 usw.). Diese Wirklichkeit findet ihren Ausdruck in der doxologischen
Formel: barûkh sem kebôdô - heilskräftig ist die Ehre seines Namens (oder:
seine glorreiche, heiligende Gegenwart) (Ps 72,19). Aber auch hier ist das Heil,
das von Gott kommt, und das Heil, das Menschen im Bundesgehorsam schaffen

können, eine einzige Begegnungswirklichkeit, wie sie im Deuteronomium
besonders klar veranschaulicht wird (Dt 7,13; 14,29; 15,10.18; 23,21; 24,19;
30,16 usw.). Wenn das Alte Testament vom Segen spricht, handelt es sich immer
um eine konkrete geschichtliche Situation, die ihren Grund in der verinner-
lichten Bundesbeziehung zwischen Jahwe und Israel hat und als Leben, Gerechtigkeit,

Wohlstand und Heil erfahren wird. Empfänger dieses Segens ist das

ganze Volk Israel und in ihm die «Nationen». Schon die Tatsache, daß die

Gnadenwirklichkeit mit der Bundesbeziehung zwischen Gott und seinem Volk
identisch ist, erhellt, daß Gnade in den verschiedenen hier behandelten

Aspekten sich immer auf das Volk als ganzes bezieht.13

12 H.W. Wolff, Antropologia del AT, Sigueme 1975, S. 80-86.
13 Literatur zum Vorhergehenden: D.N. Freedman undj. Lundbom, Art. hanan, in:

G.J. Botterweck und H. Ringgren, Theologisches Wörterbuch zum AT (ThWAT) III,
Stuttgart 1977, cols. 23-40; H. Wildberger, Art. bahar, in: E. Jenni und C. Westermann,

Diccionario Teologico Manual de ATI, Cristiandad 1978, cols. 408-439;
H.J. Zobel, Art. hesed, ThWATT III, cols. 48-71; C.K. Keller und G. Wehmeier, Art.
barukh, Diccionario Teolögico Manual del AT I, cols. 509-540; Andrade, op.cit. S. 192—

203.



456 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Obwohl eine Untersuchung der Wörter «dikaios» und «chairo», «charis»
und ihrer Ableitungen14 uns in die Gnadenwirklichkeit des Neuen Testaments
als «Rechtfertigung» und «neue Schöpfung» des Menschen durch Christus
einführt und deutlich macht, daß der, der Jesus glaubt, in einer neuen Wirklichkeit
lebt und teilhat am Rettungswerk Christi, so können wir diese neue Wirklichkeit
von Christus her doch genauer und tiefer erfassen, wenn wir eine konkrete

Frage an die neutestamentlichen Texte richten. Was geschieht, wenn jemand
Jesus begegnet? Was geschieht mit ihm, und was geschieht mit seiner geschichtlichen

(und letztlich eschatologischen) Wirklichkeit? Es ist hier nicht nötig,
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus zu
unterscheiden, denn in jedem Falle kann es sich nur um eine personale Begegnung in
Glauben und Vertrauen handeln, und diese personale Begegnung hat immer
dieselben Züge, weil der historische Jesus identisch ist mit dem Auferstandenen,
der allen Menschen das eine und einzige Heil in Kreuz und Auferstehung
erwirkt hat.

Stellen wir diese Frage an die Texte des Neuen Testaments, so können wir
die Antworten in sechs Gruppen einteilen, die jeweils einen Aspekt dieser

Begegnung hervorheben und verdeutlichen, uns in ihren fließenden Ubergängen

und in der Verflochtenheit der Aussagen aber zeigen, daß es sich um eine

einzige, neue Wirklichkeit handelt, in der der ganze Mensch in Frage gestellt
und über sich selbst hinaus auf den Vater Christi und auf die anderen, auf die

Verwandlung der Geschichte in Geschichte des Reiches Gottes, verwiesen
ist.

1. Erfahrung göttlichen Erbarmens

In der Begegnung mit Christus offenbart sich Gott als Vater, der das Heil
aller seiner Kinder sucht, der nicht eins verlieren will und ihnen nachgeht, bis er
sie gefunden hat (Mt 18,12-14; vgl. Lk 15,3-7). In Jesu Handeln enthüllt sich
der Vater als der, der nichts so unermüdlich sucht wie die Umkehr des Sünders
und sich über nichts so sehr freut wie über diese. Gerade darin besteht sein
Vatersein, und so wie ein Vater nicht aufhören kann, Vater zu sein (vgl.
Lk 11,11—12), so kann auch Gott nicht aufhören, dem Sünder nachzugehen.
Umkehr des Menschen bedeutet «Rückkehr zum Vater», die gleichbedeutend ist
mit «neuem Leben» und vom Vater «gefunden werden» (Lk 15,20-24). Diese
Haltung des Vaters ist auch die des Sohnes, der sich der Bedürftigsten erbarmt
(Mk 6,30-44; 8,1-10; vgl. Mt 14,13-21 ; Lk 9,10-17; Jo 6,1-13). Die Men-

14 G. Schrenk und G. Quell, Art. dikaios, in: G. Kittel, Theologisches Wörterbuch

zum NT (ThWNT) II, Stuttgart 1954, S. 176-229; H. Conzelmann, Art. chairo,
ThWNT IX, Stuttgart 1973, S. 350-393.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 457

schenmenge sucht Jesus und drängt sich um ihn, weil sie von ihm erwartet, was
ihr fehlt und was niemand ihr geben kann, und Jesus erbarmt sich ihrer, weil sie

ihn sucht und «weil sie wie Schafe ohne Hirten waren» (Mk 6,34).
Das Erbarmen Jesu ist geschichtsmächtig: Es heilt, befreit, schenkt Glauben,

tröstet und verwandelt das Leben dessen, der ihm begegnet, so daß dieser
Mensch jetzt einen Sinn hat und eine Aufgabe (Lk 18,43; Mk 1,40-41, 44—45;

5,18-19; Mt 8,35). Die einzig mögliche Antwort auf das erbarmende Handeln
Jesu ist die, das ganze Leben auf ihn allein auszurichten (z.B. Lk 5,27-28). Das
Handeln Jesu an jedem einzelnen bewirkt, daß auch dieser so handelt wie er
(Lk 10,29-37), zum Zeichen (semeion) wird für die anderen Jo 5,15-18; 9,

39-40). Begegnung mit Jesus und durch ihn mit dem Vater bedeutet Wandlung
der gesamten geschichtlichen Wirklichkeit (vgl. Mt 5—7), weil diese Wirklichkeit

jetzt von einem neuen Mittelpunkt her verstanden wird: von Jesus her, dem
Sohn des Vaters.

2. Heil, das vom Vater ausgeht

Alle Menschen sind in Christus zur Lebensgemeinschaft mit dem Vater
berufen (Phil 2,10-11; Kol 1,19-20; Eph 1,3-14; 2,11-18), eine Wirklichkeit,
die Lukas im Nunc Dimittis (2,29-32) und im Benedictus (1,67—79) ausdrückt.
Das Heil, das Gott bereitet hat, ist «Licht für die Heiden», und gerade deshalb
«Ruhm seines Volkes Israel» und Erfüllung der alttestamentlichen Verheißung
(Gn 12,1-3; Lv 22,31-33; Dt 26,16-19). Was Heil ist, beschreiben die Verben
des Benedictus, die Gott zum Subjekt haben (vgl. Lk 1,68.69.72.73.76.77.79).
Die diesem Heil entsprechende Haltung der Menschen ist Gott preisen (v. 68)
und ihm dienen (v. 73). Heil ist das überwältigende Geschenk des Erbarmens
Gottes, das in Christus erschienen ist, und damit Einbruch des «Reiches Gottes».

Diese neue Heilswirklichkeit zeichnet sich dadurch aus, daß alle Werte neu
werden, alle bisherigen Hierarchien, Ordnungen und Strukturen, ganz gleich
welcher Art, überholt sind. Die «Vertreter» der alten Ordnung sind gerade die

Armen, die Ausgestoßenen, Lahmen, Blinden und Besessenen, weil sich in
ihnen die Unheilsgeschichte sichtbar darstellt. Deshalb beginnt bei ihnen und
mit ihnen die Geschichtsmächtigkeit des Heils als Sieg über die Sünde

(Lk 14,13-14.15-24; Mt 22,9-10; vgl. Mt 5,1-12; Lk 6,20-23), denn sie allein
haben Gott wirklich nichts entgegenzusetzen und können sich nirgendwohin
flüchten, um nicht zu sehen und zu hören. Das eigene Ausgeliefertsein ist

Ansatzpunkt zur Umkehr (vgl. Lk 15,18—19). Heil ist also Heilung von Sünde in
einem geschichtlich-konkreten Sinn (Mk 3,7-12) und bedeutet neue Wirklichkeit

von Christus her.



458 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Dieses Heil ist unaufhaltbar und nicht mit menschlichem Maß meßbar

(Mk 4,21-25; Mt 10,26; 7,2; 13,12; Lk 6,38; 8,17-18). Es ist identisch mit dem

Christusereignis und gerade deshalb geschichtlich-konkret und untrennbar von
der Sichtbarwerdung des Reiches Gottes im Handeln Jesu und im Handeln
derer, die ihm glauben (Mk 16,17—18; Apg 3,1-10; 8,13; 9,32-43; 14,8-10;
19,11; 20,1-12; 28,8 et passim). Die Heilswirklichkeit, die in Jesus erscheint, ist

zwar nur im Glauben faßbar (vgl. Jo 6,65.44; Lk 8,48.50; Apg 16,29-31), aber

sie ist deshalb nicht weniger objektiv, sondern gerade als freies Geschenk
des Vaters (Eph 2,8) radikale Neuschöpfung (Lk 4,16-22; Kol 1,15-20;
2 Kor 5,17), Erlösung (Rom 3,21-26) und «Exodus» aus einer Wirklichkeit der
Sünde und des Todes in die Christuswirklichkeit der Gerechtigkeit und des

Lebens (Rom 5,12-21). Aber Heil ist nicht nur real-konkrete geschichtliche
Wandlung, sondern von dieser ausgehend Verwandlung für die Ewigkeit
(Kol 1,13-14.18-20; Jo 3,36; 8,51; 5,24; 11,25-26 usw.)15

3. Die menschliche Antwort: Umkehr

In Christus bietet der Vater sich selbst dem Menschen zur Begegnung dar.

Das Geschenk des Glaubens ist der wirkmächtige Aufruf, ihm zu glauben, sich

ihm zu öffnen, ihm zu vertrauen. Gerade die Begegnung mit Christus kann von
der zwischenmenschlichen Begegnung her verstanden werden und enthält wie
diese das Element der gegenseitigen Identifizierung, ein Sich-einander-«Vor-
stellen». Wir können sagen, daß Jesus sich seitens des Vaters «vorstellt» als

«Heilbringer», «Erlöser» und «Herr». Als solcher lädt er zur Begegnung ein und
bietet sich selbst und seine ganze Wirklichkeit an: Eben das ist der Einbruch des

Reiches Gottes. Auf diese Initiative Jesu antwortet der Mensch, indem er sich
ebenfalls «vorstellt» und seine ureigene Wirklichkeit anbietet: Er weist sich als

Sünder aus und bringt mit sich, als Teil seiner selbst, die einzige Wirklichkeit,
die er kennt: Unterdrückung, Autosuffizienz, Krankheit, Tod, «dämonische
Besessenheit». Das gerade ist Um-Kehr (con-versio): sich suchend Jesus zuwenden

und alles Heil nur von ihm erwarten. Daß der Glaube der Umkehr
Geschenk des Vaters in Christus ist, wird daran ersichtlich, daß Christus den
Menschen anrufen, ihm entgegengehen muß, damit dieser sich um-kehren und
ihm glauben kann, daß von ihm Heil kommt. Gleichzeitig aber ist das Sich-
um-Kehren auf Christus hin, sich selbst als Sünder und die eigene Wirklichkeit
als todbringend erkennen, ganz und gar die je eigene Antwort des Angerufenen,
gerade weil sie impliziert, daß dieser sich selbst vor Christus als Sünder erkennt.
In den Wunderberichten ist diese Struktur deutlich erkennbar: Das Heilsange -

15 Vgl. J. Mateos und J. Barreto, Vocabulario Teolögico del Evangelio de Juan,
Cristiandad 1980, S. 297-302.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 459

bot Jesu in der personalen Begegnung geschieht als Vergebung der Sünden, in
der der Mensch um-kehrt und so seine ureigenste Antwort gibt. Diese Elemente

zusammen bilden nur ein einziges Ereignis: die wirkmächtige Gegenwart des

Reiches Gottes (vgl. Lk 5,17-25; Mk 2,2-12; Mt 9,1-8; Lk 5,8-11 ; 18,13). Die
Selbstidentifizierung eines jeden vor Christus - und in ihm vor dem Vater - als

Sünder, ist nicht nur eine Antwort auf das Heilsangebot, sondern die einzige, und

nur aus ihr erwachsen die «Früchte» des Reiches Gottes (Mt 21,33-46).

4. Die konkrete Wirklichkeit der Begegnung: die Nachfolge

Die Antwort des Menschen auf den Anruf Christi ist nicht nur immer
Umkehr, sondern auch Entscheidung. Das läßt sich an der Parabel vom Sämann
verdeutlichen (Mk 4,1-9; vgl. Mt 13,1-9; Lk 8,4—8), die eher eine «symbolische

Geschichte» ist. Die doppelte Botschaft dieser Geschichte besteht in der

Dringlichkeit der Aufgabe, «gute Erde» für das Wort zu sein, und in der

eschatologischen Bedeutung der Saat. Es geht hier nicht in erster Linie um die
Ernte, sondern um die unaufschiebbare Wichtigkeit der Saat hier und jetzt.16
Diese Botschaft soll von dem gehört werden, der Christus begegnet (Mk 4,9.-
14—20; vgl. Lk 8,11-15; Mt 13,18-23). Das Aufhorchen und Antworten kann
nicht jemand anders für uns besorgen, sondern jeder muß es für sich selbst

tun.
Sich Jesus gegenüber öffnen, ihn «glaub-würdig» finden, ist dasselbe wie ihn

als Retter bekennen. Aus diesem Grunde ist für Johannes der Akt des Glaubens
untrennbar vom Bekenntnis der Identität Jesu (Jo 7,42-43; 10,1—19; Mt 10,-

34—36; Lk 12,51-53). Es fällt auf, daß niemand einem anderen sagen kann, wer
Jesus ist, sondern daß jeder die Frage für sich selbst entscheiden muß

(jo 9,1-41).
Der charakteristische Zug der Begegnung mit Jesus ist folgender: Die

Begegnung entscheidet nicht nur über die Identität Jesu: Dieb oder Hirte,
Messias oder Revolutionär (Jo 10,1-6; 19,19-22), sondern sie entscheidet auch

über die Identität dessen, der sagt, wer Jesus ist. Der, der ihm glaubt, ist gerettet,
und der, der ihm nicht glaubt, ist verworfen (Jo 3,18). Beide Identifizierungen
sind gleich ausschließlich und radikal: «Wer nicht mit mir ist, ist gegen mich»

(Lk ll,23;Mt 12,30). Das ist leichter zu verstehen, wenn wir bedenken, daß der
Glaubende in der Begegnung mit Jesus die neue, eschatologische Wirklichkeit
des Reiches erlebt, dessen einzige «Tür» Jesus ist (Jo 10,9). Jesus nachfolgen
bedeutet «sein Leben retten» (Mt 16,24—28), und so wie es keine Schattierungen
von «Leben» gibt, sondern man entweder lebt oder stirbt, kann es auch keine

16 X. Léon-Dufour, Estudios de Evangelio, Cristiandad 1982, S. 245-288.



460 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Schattierungen in der Annahme der Wirklichkeit geben, deren Träger Jesus ist.

Die Wirklichkeit Jesu ist entweder göttlich und deshalb Heil, oder sie ist

menschlich und besteht aus Sünde und Tod. Wenn jemand Jesus glaubt und
seine Wirklichkeit als göttlich annimmt, dann kann er offensichtlich nur unter
den Bedingungen an ihr teilhaben, die sie bestimmen. Das hat etwas mit der
Umkehr aller vorherigen Werte zu tun. Man tritt nicht in das Reich Gottes ein,
weil man ein Verwandter Jesu ist, sondern wenn man «den Willen meines

himmlichen Vaters» tut (Mt 12,46-50; Mk 3,31-35; Lk 8,19-21). Ebenso liebt
man Jesus nicht so, wie man andere liebt, sondern man hängt ihm mit einer
Liebe an, die qualitativ anders und radikal ausschließlich ist (Mt 10,37—39;

8,18-22; 9,9).
Die Nachfolge Jesu ist Aufbruch, mit dem es nicht vereinbar ist, daß man

erst seinen Vater begräbt oder sich von den Familienmitgliedern verabschiedet

(Lk 9,57-62; Mt 8,21-22). Derjenige, der nicht begreifen kann, daß die Begegnung

mit Jesus absolute Priorität vor allem und allen anderen hat, «ist des

Reiches Gottes nicht fähig» (Lk 9,62). Wer aber «alles» stehen und liegen läßt
und Jesus nachfolgt (Lk 5,28), der tritt sowohl in die geschichtliche wie in die

eschatologische Wirklichkeit Jesu ein und teilt sein Kreuz und seinen Tod der

Hingabe an den Vater für alle, um wie Christus aufzuerstehen (Lk 9,23-26;
vgl. 14,25-27; Mk 8,34-38; Mt 17,24-28; Jo 1,35-42).

Die Um-Kehr in der Entscheidung zur radikalen Nachfolge wird von Paulus

als «Gnade» bezeichnet, die die Früchte der «Heiligkeit und Aufrichtigkeit»
hervorbringt (2 Kor 1,12). Das einzig Wichtige ist, so zu leben wie ChristusJesus

(Kol 2,6-7; Phil 2,5). Diese neue Wirklichkeit des Glaubenden ist immer Mission

und Zeugnis. Die Begegnung mit Jesus ist nie in der Innerlichkeit des

einzelnen verschlossen und betrifft nie nur diesen allein, auch wenn es richtig
ist, daß die persönliche Erfahrung der Begegnung die notwendige Vermittlung
der kirchlichen Predigt ist.17 Sobald Jesus die Apostel berufen hat, schickt er sie

aus, gibt ihnen Macht über die Dämonen und gibt ihnen auf, die Umkehr zu

predigen und Kranke zu heilen (Mk 6,7—12; vgl. auch Lk 1,1—4). Es ist auffällig,
daß alle Evangelien mit der Aussendung der Apostel (Mt 28,16; Mk 16,14;

Jo 20,20-21) oder deren Bestellung als Zeugen enden (Lk 24,48; Jo 21,24). Die
Gnadenwirklichkeit, oder die Begegnung mit Christus, ist Gabe-Aufgabe
zugunsten der anderen, der Gemeinschaft und der Dynamik des Reiches.

Paulus geht noch einen Schritt weiter: Für ihn sind «Gnade», «Evangelium»

und «Ministerium» nur drei verschiedene Aspekte der einen und einzigen
Wirklichkeit der Begegnung mit dem Auferstandenen. Die Begegnung
zwischen Christus und Paulus hat die Struktur einer prophetischen Berufung
(Apg 9,3-18; 22,6-21; 26,12-18; vgl. Ex 3,10-12): Paulus wird beim Namen

17 E. Schillebeeckx, Cristo y los Cristianos. Gracia y Liberaciön, Cristiandad 1984,
S. 23-54.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 461

gerufen und fragt seinerseits nach dem Namen (vgl. Gn 32,28-30); auf die

Antwort «Ich binJesus» folgt sofort die Aufgabe (v. 6), und das «Zeichen» ist die

Blindheit (v. 8; vgl. Ex 3,12; Gn 32,32). Es wird nicht erklärt, was diese Begegnung

für Paulus persönlich bedeutet, denn «Gnade» ist für Paulus Instrumentsein

für das Evangelium (v. 15) und gleichzeitig die Befähigung, diese Aufgabe
durchzuführen (v. 14; Apg 20,17—27). Gott in Christus gibt, um zu empfangen,
und der Mensch empfängt, um zu geben. Von hier aus wird verständlich, daß
«charis» und «charisma» kaum voneinander zu unterscheiden sind. Beide sind

zugleich Gabe und die Aufgabe, auf den einen und einzigen Leib Christi
hinzuarbeiten (1 Kor 12,12-30; 13 und 14; Eph 1,23; 4,1-6; Kol 1,18). Die
Gnadenbegegnung des einzelnen mit Christus ist dazu bestimmt, die Einheit aller im
Geiste zu erhalten und zu verstärken, «bis wir alle die Reife der Fülle Christi
erreichen» (Eph 4,13). Dieser Wachstumsprozeß des Leibes Christi im Geiste,
bis «Gott alles in allen» ist (1 Kor 15,28; vgl. Eph 4,6; Apg 4,32-34), ist
gleichbedeutend mit «neuer Schöpfung» (Eph 4,22-24), Weg des Reiches Gottes und

eschatologischer Vollendung des Heilswerkes Christi (1 Kor 15,27—28).

5. Die neue Wirklichkeit der Lehensgemeinschaft

Sobald einer bekennt: «Du bist der Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes» (Mt 16,16; vgl. Mk 8,27-30; Lk 9,18-21), wird Jesus für diesen und für
alle, die ein Gleiches tun, zum Christus, und die glaubend Bekennenden werden
zu seiner Gemeinschaft, zu den «Seinen». Unter ihnen ist durch seinen Geist der
Auferstandene gegenwärtig (Mt 18,19—20; 28,16-20) und wirkt in ihnen und
durch sie sein Reich, auf ebenso geschichtswirksame wie unerhörte Weise: in
denen, die Not leiden. Die unabweisbare Herausforderung liegt darin, daß die

Begegnung mit Christus in diesen Notleidenden über das eschatologische
Geschick jedes einzelnen entscheidet (Mt 25,31-46). Hierin drückt sich die
Tatsache aus, daß mit der Begegnung mit Christus ein anderer «Herr des

Lebens», meines Lebens, geworden ist. Der Glaubende hat kein «eigenes»

Leben, sondern «nur» das, das Christus ihm gibt, das Christus in ihm ist

(Gal 2,19-21), und gerade darum ist er «neues Geschöpf» (2 Kor 5,17). Dieses

neue Leben bedeutet, das Leben eines anderen - Christi — als mein eigenes

Leben, gerade als Hingabe für die anderen, am Kreuz der Unheilsgeschichte und

so als Weg zur Auferstehung. Nur so verfestigt sich in uns das Zeugnis Christi,
und mehr noch: Dieser Kreuzweg ist die Fülle der Gnadengaben (1 Kor 1,5-6).
Auch hier erscheint dasselbe Ziel wie in der Nachfolge: «... aufdaß alles Christus

zum Haupt habe» (Eph 1,10). Ein genaueres Studium der paulinischen und

deutero-paulinischen Texte ergibt, daß alle Gnade Leben für den Leib Christi
ist. Gnade ist, um es einmal so auszudrücken, «korporativ», und die eschatologische

Fülle der Gnade ist die Lebensfülle des «Leibes Christi».



462 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Johannes unterstreicht besonders, daß Begegnung mitJesus «ewiges Leben»
bedeutet, existentielles Wissen um die Lebensgemeinschaft zwischen Vater und
Sohn und Teilhabe an ihr. Auch hier bedeutet dieses Leben Einheit: Einheit mit
dem Vater und dem Sohn, und Einheit aller untereinander 0o 1,18; 3,17-18;
5,37; 6,29; 15,1—17; 6,53—59) im Geist, der «der andere Jesus» ist (6,60-64;
14,16; 19,20). Auch in den johanneischen Texten erwächst aus der
Lebensgemeinschaft mit dem Sohn und dem Vater ein neues Liebeshandeln in der
«Welt», die immer «sündige Welt» und gerade deshalb Ort des Heilshandelns ist

(Jo 17,14—26). Und mehr noch: Diese Lebensgemeinschaft mit Christus
entscheidet über Leben und Tod des Menschen in eschatologischer Sicht. Wir
sehen: Gnadenangebot Gottes und menschlich-geschichtlicher Werdeprozeß
sind nicht zwei getrennte oder gar entgegengesetzte Wirklichkeiten, sondern die
beiden Seiten der einzigen Wahrheit des Vaters in seinem menschgewordenen
Sohn.

6. Die Danksagung

Derjenige, der Christus begegnet ist, lebt so aus ihm, in ihm und auf ihn
bezogen, daß er sich selbst als Gnadengeschenk Christi empfangen hat und sich
daher sozusagen selbst in Danksagung verwandelt. Danken ist nicht ein einzelner

Akt, sondern eine durchgängige Existenzweise (Kol 3,15-17). Das sei an
einem paulinischen Beispiel näher erläutert. Nur Paulus und der Brief an die

Epheser verwenden insgesamt sechsmal den Ausdruck «hyperballon» -
überreichlich (2 Kor 3,10; 9,14; 11,13; Eph 1,19; 2,7; 3,19). Das Adjektiv beschreibt
das Heilshandeln Gottes in Christus und unterstreicht in fünf dieser Texte die

unaussagbare Überlegenheit der Selbsthingabe Gottes in Christus gegenüber
aller Erfahrung des Alten Bundes und aller menschlichen Erfahrung schlechthin.

Die eine bemerkenswerte Abweichung findet sich in 2 Kor 11,23, wo Paulus

sich seiner Leiden für das Evangelium «rühmt» und von den «hyperballon»
Peitschenhieben spricht, die er wegen seines Dienstes am Evangelium empfangen

habe. Das hat insofern etwas mit Danksagung zu tun, als dieser Dienst am

Evangelium ja gerade die Gnade ist, die Paulus in seiner Christusbegegnung
empfangen hat. Die einzige Weise, in der er Dank sagen kann, der genauso
überreichlich ist wie die empfangene Gabe seines Christusdienstes, ist das Mit-
Leiden mit Christus; die Gnadenbegegnung mit Christus hat ihn in das

Christusereignis mit einbezogen, so daß sich in ihm und an ihm das vollzieht, was am
Leiden Christi noch fehlt (Kol 1,24). Danksagung ist gleichbedeutend mit
«Christus in allem ähnlich werden», im Kreuz und in der Auferstehung, und so

zum Wachsen des Leibes Christi und zum geschichtlich-eschatologischen Werden

des Reiches Gottes beizutragen, als Mit-Erlöser und Mit-Herrscher mit
Christus.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 463

III.

An dieser Stelle kann nicht auf die Gnadentheologie der Kirchenväter
eingegangen werden. Es sei nur hervorgehoben, daß allgemein die Menschwerdung

des Sohnes Gottes und das Heilswirken der drei göttlichen Personen die

Gnadentheologie bestimmen, wenn auch in verschiedenen Formen.18 In der

theologischen Reflexion über die Gnade schwingt das Geheimnis der Erlösung
der sündigen Menschheit mit. Gerade die griechischen Kirchenväter haben die

Gnade durchgehend als heilsgeschichtlich-eschatologischen Vergöttlichungsprozeß

verstanden. Der letzte Vertreter dieser Sicht ist Leo der Große19, während

sich bei Augustinus die Perspektive verengt, weil der Akzent zum erstenmal

auf die «medizinale» göttliche Hilfe für die menschliche Schwäche fällt.
Wir müssen uns jetzt wieder der Analogie der zwischenmenschlichen

Begegnung zuwenden und festzustellen suchen, ob und wie diese für eine

systematische Reflexion über die Gnadenwirklichkeit theologisch brauchbar ist.

Um das zu erreichen, gehen wir von den drei Aspekten der Gnadenwirklichkeit
aus, die theologisch die wichtigsten sind.

1. Offenbarung und Gnade

Offenbarung ist de/te-Offenbarung des lebendigen Gottes, der als ein
personales «Ich» in die Geschichte eintritt und sie so in «Heils»-Geschichte
verwandelt. Diese Selbst-Offenbarung Gottes ist als wirkmächtiger Anruf an den

Menschen immer auch zugleich Wort über diesen Menschen und über seine

geschichtliche Existenz und fordert Ant-Wort. So verstandene Offenbarung ist

ihrem Wesen nach dialogal, umspannt gleichzeitig zwei Subjekte und ist

geschichtlich wirksam.
Die Eröffnung dieses Dialogs ist Gottes ureigene Initiative. Je mehr wir

unterstreichen, daß das Göttliche in Gott sich gerade darin ausdrückt, daß seine

d>/fe-Offenbarung den Dialog mit dem sündigen Menschen einleitet, desto

klarer tritt das unverdient Geschenkhafte der Offenbarung hervor. Gott stellt
sich dem Menschen vor als «Retter», «Erlöser», «Vater», «Herr», «Liebe», und

ihrer göttlichen Transzendenz wegen kann diese «Vorstellung» nicht ohne

Antwort bleiben (was nicht heißt, daß der Mensch sie annehmen muß. Der
göttlichen Initiative gegenüber kann der Mensch nicht nicht antworten).
Derjenige, der Gott glaubt und ihn so annimmt, wie er sich ihm darbietet, kann dies

nur tun, indem er gleichzeitig von sich selbst bekennt: Ich bin ein zum Heil

angenommener Sünder.

18 J. Alfaro, op.cit. S. 77-95; H. Rondet, La Gracia de Cristo, Estela 1966, S. 65-
91; P. Fransen, Desarrollo histörico de la doctrina de la gracia, in: Mysterium Salutis
IV/2, Cristiandad 1975, S. 609-623.

19 C. Fernandez, La gracia segün Leon el Grande, Mexico 1951.



464 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

Dies ist der Ausgangspunkt für den Prozeß der «Selbstverwirklichung», in
dem jeder immer mehr zum eigenen «Ich» wird. Wir haben zu Anfang gesehen,
daß der Prozeß der «Ich-Werdung» in der und durch die gegenseitige
Identifizierung geschieht und daß das jeweilige «Ich» freies Geschenk des anderen ist.

Aber: Wie können wir Gott in gegenseitigen Identifizierungsprozeß mit dem
Menschen einbeziehen? Hier sind zunächst zwei hermeneutische Prinzipien zu

bedenken: 1. Im Unterschied zum Menschen kann Gott nicht «selbst werden».

Wenn wir von ihm sagen wollen, daß auch Gottes «Ich» wird, dann können wir
einen solchen Satz nur dann aussprechen, wenn es sich um seine Beziehung zum
Menschen handelt, d.h. in Bezug auf seine freie und frei geschenkte Selbst-

Offenbarung. Das, was sich verändert und wird, ist die konkrete Selbst-Offenbarung

Gottes dem Menschen gegenüber, gerade in ihrer Geschichtlichkeit. Die
verschiedenen Selbst-Offenbarungen Gottes im Laufe der Heilsgeschichte sind

innerlich dadurch geeint, daß sie alle wahre Jl?/fe/-Darstellungen des einen,
einzigen Gottes in seiner sich durchhaltenden Identität sind, die nie
ausgeschöpft werden kann. 2. Es darf nie außer acht gelassen werden, daß von einem
«Werden» Gottes nur innerhalb der Heilsgeschichte gesprochen werden kann,
weil dieses «Werden» mit der geschichtlichen Selbst-Offenbarung zusammenfällt.20

Mit Hilfe dieser hermeneutischen Prinzipien können wir sagen, daß Gott
immer mehr zum göttlichen «Ich» für den Menschen wird, dem er sich offenbart.

Gott offenbart sich immer als «Ich bin dieser Einzige, Konkrete für dich»

(Ex 3,6.14; Apg9,5). Diese seine Identität ist die einzige, die dem geschichtlichen

Menschen zugänglich ist.

Gott offenbart sich dem Menschen konkret als «Ich bin dein Erlöser und

dein Herr», und diese Selbst-Offenbarung schließt den Anspruch ein, daß der

Mensch ihm gerade diese Identität zu-erkennt. Das kann nur in einer Form

geschehen: «Mein Herr und mein Gott» (Jo 20,28). Diese Antwort schließt die

Selbstidentifizierung des Menschen ein: Du hast mir Sinn gegeben, ich gehöre

Dir. Von hier aus kann der Werdeprozeß besser verstanden werden: Gott wird
immer mehr zum Herrn und Erlöser des Menschen, dem er begegnet ist, und der

Mensch wird immer mehr zu dem Sünder, den dieser Gott in seinen Dienst

genommen, dem er vergeben und dem er Leben gegeben hat.21

Gott kann dem Menschen nur dort begegnen, wo dieser tatsächlich ist: in
seinen konkreten Lebensumständen, inmitten seiner menschlichen Beziehungen,

in diesem Hier und Jetzt. Wenn aber die Begegnung mit Gott diesem

20 Vgl. Andrade, op.cit. S. 141-146.
21 Hier darf nicht verstanden werden, daß der Mensch immer mehr zum Sünder

würde. Je mehr der Mensch Gott als seinen Herrn und Erlöser anerkennt und erlebt, desto
feiner und tiefer wird sein Bewußtsein, selbst nur Sünder zu sein, der allein von diesem
Gott Rettung erfahren kann. Schon Augustinus hat darüber nachgedacht, daß Gnadenerfahrung

und Sündenbewußtsein in den Heiligen proportional sind.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 465

Menschen Sinn gibt, und das heißt: ihn von seinem Nicht-Können löst und
deshalb er-löst, dann gibt sie auch der ganzen Wirklichkeit Sinn, die ihm zugehört.

Hier wird der Einbruch des Reiches Gottes von der Selbst-Offenbarung
Gottes her sichtbar.

Wenn wir von der zwischenmenschlichen Begegnung sprechen, setzen wir
voraus, daß diese Begegnung unter Gleichen statt hat: Das «Ich» und das «Du»
sind gleich an Würde, Verantwortung und Transzendenz. Wollen wir aber von
einer gottmenschlichen Begegnung sprechen, so ändert sich diese Perspektive.
Weil Gott sie bestimmt, kann nur die gottmenschliche Begegnung den Anspruch
erheben, der gesamten Wirklichkeit jedes einzelnen einen radikal neuen Sinn zu

geben und diesen Sinn nicht nur durchzuhalten, sondern dynamisch zu mehren
auf eine qualitativ neue gegenseitige Identifizierung hin. Auch dieser Anspruch
ist in der Selbst-Offenbarung Gottes mitenthalten. Das heißt aber, daß die

gottmenschliche Begegnung die einzig wahre und endgültig bestimmende ist.

Es heißt weiter, daß die von Gott geschenkte Identifizierung des Menschen als

«Sünder, der einen neuen Sinn und neues Leben empfangen hat», die einzige ist,
die der Wirklichkeit dieses Menschen entspricht, und daß der Sinn seiner Welt,
der aus ihr fließt, nur der sein kann, daß dieser Gott sie zu seinem «Reich»
erwählt hat.

Von hier aus erhält dann auch die zwischenmenschliche Begegnung ihren
wahren Sinn: Jede tiefe zwischenmenschliche Begegung ist ein Schritt auf dem

Weg zu diesem Gott, und die einzige wirklich menschliche Welt und Geschichte
ist die, deren Herr und Erlöser dieser Gott ist.

2. Menschwerdung und Gnade

Mit den vorhergehenden Betrachtungen haben wir erst ein kleines Stück des

Weges zurückgelegt. Die Selbst-Offenbarung Gottes hat sich in Christus ereignet.

Der einzige Gott, der sich den Menschen selbst zur Begegnung dargeboten
und offenbart hat, ist der Vater unseres Herrn Jesus Christus. Anders
ausgedrückt: Der Gott, der den Menschen in ihrer Geschichte begegnet ist, ist

Christus, der Sohn des Vaters.
Zur Offenbarung Christi gehört als charakteristischer Zug, daß er nicht sich

selbst offenbart, sondern den Vater. Wer Christus gesehen hat, hat den Vater
gesehen. Der Sohn empfängt seine Identität vom Vater, und der Vater ist er
selbst im Sohn.22 Wer der Vater und der Sohn sind, sind sie in gegenseitiger

Hingabe und Identizifierung. Auf Grund der christologischen und trinitari-
schen Züge der Offenbarung können wir sagen: Die wirkliche, wahre und

endgültige interpersonale Begegnung ist die ewige, dynamische, totale gegen-

22 J. Alfaro, Cristo glorioso, revelador del Padre, in: op.cit. S. 141-182.



466 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

seitige Hingabe zwischen Vater und Sohn. Die menschliche interpersonale
Begegnung ist nur Analogie der innergöttlichen, und nur von dieser erhält sie

ihren letzten Sinn, ihre Konsistenz und ihre Würde selbst im Zerbrechen.

Der einzige Gott, der uns geschichtlich begegnet ist, ist Jesus Christus. In
ihm und durch ihn, im Leben, im Tod und in der Auferstehung des Jesus von
Nazaret hat sich uns der Vater in einem geschichtlich-konkreten Augenblick als

Herr offenbart. Christus ist das letzte und endgültige Wort des Vaters über sich

selbst, für alle Menschen aller Zeiten. Wenn wir also von einer gottmenschlichen

Begegnung sprechen wollen, dann kann diese nur durch und in Christus

geschehen. «Begegnung mit Gott» heißt: durch Christus dem Vater begegnen.

Kommen wir noch einmal auf die Begegnung zwischen Vater und Sohn

zurück. Wenn wir vom Christusereignis ausgehen, fällt zuerst die einzigartige
Beziehung Jesu zu seinem Vater auf. Der historische Jesus lebt vom Willen des

Vaters, lebt für und durch den Vater, gibt sich ihm vollkommen hin und
versteht sich selbst ausschließlich vom Vater her. Von ihm empfängt er seine

Identität, seine Aufgabe, seine Wirklichkeit. Wenn wir hier plötzlich nicht mehr

von der innertrinitarischen Begegnung, sondern von der Begegnung zwischen
dem historischen Jesus und seinem Vater sprechen, so hat das seinen Grund:
Wenn der Menschensohn seine Beziehung zu seinem Vater so lebt, dann heißt
das, daß die einzige wahre gottmenschliche Begegnung die ist, die sich zwischen

Jesus und seinem Vater ereignet. Nur diese gottmenschliche Begegnung ist

normativ und steht im Zentrum der Offenbarung. Jede gottmenschliche Begegnung,

die uns zuteil werden kann, kann nichts anderes sein als die Teilhabe an
der Begegnung zwischen Jesus und seinem Vater. Das Primäre und Grundlegende

ist nicht die Erfahrung einer gottmenschlichen Begegnung, die wir haben

können, sondern die gottmenschliche Begegnung, die in der Menschwerdung
offenbart worden ist. Damit wird gesichert, daß eine solche Begegnung über
ihre rein subjektive Dimension hinaus in der Objektivität der Offenbarung
verankert ist.

Wir haben oben gesehen, daß die gegenseitige gottmenschliche Identifizierung

darin besteht, daß Gott sich dem Menschen als «Herr und Erlöser»
vorstellt und der Mensch sich ihm gegenüber als Sünder erfährt, der neues Leben

empfangen hat. Gerade dieses aber ist nicht richtig für die Beziehung zwischen

Jesus und seinem Vater. Jesus ist seinem Vater Untertan als einem, dessen Wille
für ihn Leben ist. Er ist dem Vater gegenüber der Gehorsame, der Gottesknecht.
Wenn wir also von gegenseitiger Identifizierung sprechen wollen, dann müssen

wir sagen: Der Vater ist Herr, und Jesus ist der Gehorsame. Diese gegenseitige
gottmenschliche Identifizierung ist dann aber nicht nur die normierende,
geoffenbarte, sondern sie ist auch Ausdruck der gottmenschlichen Beziehung der
Schöpfung und der eschatologischen Vollendung.

Die gegenseitige Identifizierung «Herr und Erlöser» und «Sünder, der neues
Leben empfangen hat» entspricht allein unserer Begegnung mit Christus. Der



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 467

Gekreuzigte und Auferstandene ist für uns «Herr und Erlöser», und dank ihm ist

jeder von uns «Sünder, der neues Leben empfangen hat». Von hier aus können
wir die Gnadenwirklichkeit unseres Heils besser verstehen. Wir begegnen
Christus als unserem Herrn und Erlöser. Der sündige Mensch, der sich Christus
öffnet und ihm glaubt, erfährt Heil, weil in dieser Begegnung ein «Austausch der

gegenseitigen Wirklichkeit» stattfindet, der jeder gegenseitigen Identifizierung
inhärent ist: Christus empfängt in der Hingabe des Sünders diesen zusammen
mit seiner Wirklichkeit der Sünde und des Todes, und der Sünder empfängt in
der Selbsthingabe Christi Christus zusammen mit seiner Wirklichkeit des

Reiches. Anders gesagt: Sich selbst hingeben umfaßt immer die gesamte persönliche

Wirklichkeit, die zum eigenen «ich» gehört. So schließt die gegenseitige
Hingabe in der Begegnung zwischen Christus und dem Sünder die gegenseitige
Hingabe der je eigenen Wirklichkeit mit ein.

Wenn unsere gottmenschliche Begegnung nur Teilhabe an der sein kann,
die sich zwischen Jesus und seinem Vater ereignet, dann müssen wir auch

teilhaben können an der gegenseitigen Identifizierung, die dieser normierenden

Begegnung eigen ist. Der Mensch, der Christus als «Herr und Erlöser» begegnet
und dadurch zum «Sünder, der neues Leben empfangen hat,» wird, wird in
Christus und durch Christus, in diesem «Austausch der gegenseitigen Wirklichkeit»,

der die ganze Existenz umfaßt, neugeschaffen als «Gottesknecht», als der
«Gehorsame». Das ist Heil als «neue Schöpfung», die ihre Geschichtsmächtigkeit

vom Gekreuzigten und Auferstandenen empfängt.

3. Dreifaltigkeit und Gnade

Der Heilige Geist ist die gegenseitige Identifizierung des Vaters und des

Sohnes als Person, oder anders ausgedrückt: Die Begegnung zwischen Vater und

Sohn, die gegenseitige Liebe und Hingabe, ist selbst Person als Heiliger Geist.

Seit der Auferstehung Christi und der Sendung des Heiligen Geistes ist dieser die

göttliche Person, die in der Geschichte handelt. Dieses heilsgeschichtliche
Handeln des Heiligen Geistes ist untrennbar mit dem Erlösungswerk Christi
verbunden: Er wirkt den Glauben an Christus, vollendet das Werk Christi und
führt die Glaubenden zu Christus.

Wenn die göttliche Person, die in der Geschichte handelt, der Heilige Geist

ist, dann heißt das, daß die gottmenschliche Begegnung für den geschichtlichen
Menschen nur als Begegnung «mit» dem Heiligen Geist möglich ist. Wir können

das auch so sagen: Die gottmenschliche Begegnung ist notwendigerweise
Begegnung im Heiligem Geist, durch Christus mit dem Vater. Nur diese Formel
drückt die volle Wahrheit der Begegnung aus. Und doch erhebt sich hier eine

Schwierigkeit für das Verständnis der Begegnung: Der Heilige Geist kommt in
der Erfahrung der Begegnung nicht als Person zum Bewußtsein. Er bietet sich



468 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

nicht selbst zur gegenseitigen Identifizierung an und wird nicht als Person, die
sich selbst hingibt, erfahren. Diese scheinbare Schwierigkeit löst sich auf, wenn
wir auf das oben Gesagte noch einmal zurückkommen: Der Heilige Geist ist als

Person die gegenseitige, totale Selbsthingabe zwischen Vater und Sohn; er ist
das «Du» des Vaters für den Sohn und des Sohnes für den Vater. Die
heilsgeschichtliche Funktion des Heiligen Geistes besteht darin, das zu wirken, was er
selbst ist, und das heißt: Er verwandelt den Glaubenden in ein «Du» für Christus
und durch ihn für den Vater. So wie der Heilige Geist durch den Sohn aus dem

Vater hervorgeht und so auch in die Heilsgeschichte gesandt ist, kehrt er aus der

Heilsgeschichte durch den Sohn zum Vater zurück, als einigende Kraft der
Liebe. Der Heilige Geist führt den Glaubenden vor Christus und läßt ihn zu

seinen Füßen zurück, damit Christus ihn aufheben und dem Vater darbieten
kann. Hier findet sich der Grund, warum es keine gottmenschliche Begegnung
mit dem Heiligen Geist geben kann: Der Heilige Geist ist Dynamik des Für-
den-anderen- und Von-dem-anderen-her-Seins als Person und bewirkt dieses

Sosein auch im Menschen.
Die gottmenschliche Begegnung ereignet sich aus der Liebe des Vaters zum

Sohn im Heiligen Geist. Der Glaubende wird im Heiligen Geist zu dem in der
Liebe des Vaters zum Sohn und des Sohnes zum Vater Mit-Liebenden und
Mit-Geliebten. Dasselbe kann auch so ausgedrückt werden: Der Heilige Geist

stellt dem Menschen Christus als «Herrn und Erlöser» und als Sohn des Vaters

vor und schafft so in ihm die Autoidentifizierung als «Sünder, der neues Leben

empfangen hat». Im Heiligen Geist erreicht den Menschen die unendliche

Dynamik der gegenseitigen Hingabe der göttlichen Personen, die ihn über sich
selbst hinausreißt auf Christus hin und durch Christus zum Vater.

Der Heilige Geist bewirkt die Einheit aller Menschen in Christus; denn
indem er das tut, was ihm zugehört, das bewirkt, was er selbst ist, läßt er alle

Menschen vor demselben einen Christus. Der Heilige Geist macht denselben

Christus gegenwärtig in all den so unendlich verschiedenen persönlichen
Wirklichkeiten. Wenn wir vom «Leib Christi» oder von der «Kirche Christi»
sprechen, sprechen wir von diesem universellen Einigungs- und Christifizierungs-
prozeß, der das Werk des Geistes ist. Von hier aus wird auch sichtbar, wie dieser

Einigungsprozeß im Geist wirklich geschichtsmächtig ist: Gerade dadurch, daß

der Geist jeden dort anruft und erreicht, wo er sich konkret befindet, schafft er
das Reich Gottes von diesen vielen und von ihrer konkreten Existenz aus, indem

er das Subjekt dieser konkreten Existenz zum «Austausch der gegenseitigen
Wirklichkeit» vor Christus führt. Und mehr noch: Der Heilige Geist schafft das

Subjekt, das Einigung-aller-vor-dem-einen-Christus ist, in einem geschichtlich-
eschatologischen Prozeß, der identisch ist mit dem immerwährenden Durchhalten

der Schöpfung des Vaters im Sohn und durch den Sohn.



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 469

IV.

Das Vorhergehende hat gezeigt, daß die Grundzüge der interpersonalen
Begegnung theologisch reflektierbar sind. Mehr noch: Strukturell entsprechen
sich die zwischenmenschliche und die gottmenschliche Begegnung, und diese

vertieft und erweitert die Wirklichkeit, die wir in jener gefunden haben. Von
hier aus kann jetzt eine kurze Skizzierung einer systematischen Darstellung der
Gnadenwirklichkeit versucht werden.

In den bisher gewonnen Daten erscheint die Gnadenwirklichkeit nicht nur
als interpersonale Begegnung, sondern in der Heiligen Schrift ist deutlich
erhellt, daß das menschliche Subjekt dieser gottmenschlichen Begegnung in
erster Linie das «Volk Gottes» ist, und erst in zweiter Linie der einzelne Mensch.

Dieser Befund müßte auch in der Systematisierung in eben dieser Form wieder
erscheinen.

Das Christusereignis schließt in sich alle Gnadenwirklichkeit ein, es ist diese

Gnadenwirklichkeit und entläßt ihre verschiedenen Aspekte gleichsam aus sich

heraus. Dieses Ereignis bestimmt den Ursprung, den heilsgeschichtlichen Weg
und das Endziel aller Menschen. Das Mensch-Sein aller, ohne Ausnahme, ist

allein in Christus gegründet, und dieser Christusbezug ist universell. Das meint
J. Alfaro, wenn er davon spricht, daß alle Menschen in Christus «einbeschlossen»

sind. Das kann auch anders ausgedrückt werden: Christus ist eins mit allen
Menschen aller Zeiten, die in ihm geschaffen, von ihm bestimmt und auf ihn
ausgerichtet sind. Diese Solidarität Christi mit allen Menschen ist Solidarität in
seinem Leben, in seinem Tod und in seiner Auferstehung und bedeutet die

Einheit aller unter sich, allein in Christus und durch Christus. Eben diese Einheit
ist der geschichtlich-eschatoiogische Prozeß der Ver-Einigung, den der Heilige
Geist geschichtsmächtig als trinitarische Dynamik schafft. Das heißt, daß die

Gnadenwirklichkeit des Christusereignisses in seinem «Volk», in der
Menschheit, deren Haupt Christus ist, geschichtlich-eschatologisch als Ver-
Einigungs-Prozeß geschaffen und erlebt wird, der erst mit der Parusie
abgeschlossen sein kann.

Von hier aus können einige Fragen neu überdacht werden: 1. Der
Schöpfungsprozeß kann, wie schon angedeutet, als Schöpfung des «Leibes Christi»
oder «Volkes Gottes» in seiner Gesamtwirklichkeit verstanden werden, in der
der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist auch heute und immer Schöpfer ist;
2. Der von uns immer wieder erlebte und erlittene Mangel an «Solidarität» hat

mit Sünde zu tun, mit «Kleingläubigkeit» und damit, daß der «Leib» Christi nur
in seinem Haupt schon ganz «menschlich» ist, aber noch nicht in seinen
Gliedern; und 3. Die Gnadenwirklichkeit ist nicht in erster Linie das Geschenk der

2J L. Boff versucht, den Einzelmenschen als Bild und Gleichnis der Dreifaltigkeit zu
verstehen, und gerade das glückt nicht. Vgl.: Der Dreieinige Gott. Gott, der sein Volk
befreit. Patmos Düsseldorf 1987, S. 172-179.



470 Gnade als geschichtlicher Heilsweg

persönlichen Begegnung mit dem Dreieinigen Gott23, sondern das überwältigende

und von der Geschichte her unvorstellbare, eben gerade neue, alles

übersteigende Geschenk des einen Volkes, das der eine Leib Christi ist, geprägt

von der Passion Christi und endgültig neugeschaffen in der Auferstehung der

Toten, in der Christus der «wird», der für alle der eine «lebenspendende Geist» ist

(1 Kor 15,44-45). Diese Sicht ist im zweiten Vatikankonzil deutlich herausgearbeitet

worden (LG 7; 1-2; AA 3; LG 4; UR 3; GS 22,32usw.)
Hiermit hat eine Ausdehnung der Wirklichkeit der gottmenschlichen

Begegnung stattgefunden: Der Offenbarung entsprechend, ereignet sich die

wahre und endgültige gottmenschliche Begegnung zwischen dem Dreieinigen
Gott auf der einen Seite und dem menschlichen Subjekt «Volk Gottes» auf der
anderen. Wenn das, von der Offenbarung des Christusereignisses ausgehend,

klargeworden ist, müßte nun gezeigt werden, wie sich von hier aus die Problematik

des universellen Heilswillens Gottes auflöst, der ja immer nur Heilswille
für sein Volk ist und sein kann; ferner müßte der Schöpfungsweg des neuen und
einen Volkes Gottes durch die Geschichte hindurch, geschichtsschaffend bis zur

eschatologischen Vollendung, als Werk der drei göttlichen Personen dargestellt
werden. Dabei wäre zweierlei besonders herauszustellen: 1. Dieses werdende, in
Schöpfung begriffene «Volk Gottes» ist deshalb nicht «triumphalistisch»
interpretierbar und kann noch nicht einmal mit der jetzt existierenden Kirche voll
identifiziert werden, weil es eben noch und durch alle Geschichte hindurch,
auch als Kirche, auf dem Weg zu sich selbst und damit auf dem Weg zum

Dreieinigen Gott ist; und 3. Dieses schöpferische Werden als gottmenschlicher
Begegnungsprozeß wird gelebt als Gabe-Aufgabe, als «Sendung» und «Zeugnis»
auf die Ver-Einigung aller Menschen in dem einen Christus hin.

Die Gnadenwirklichkeit des einzelnen Menschen wäre jetzt in ihrem Bezug
auf das eine, in Schöpfung begriffene neue Subjekt darzustellen, als Gabe der

Zugehörigkeit zu diesem «Volk Gottes» und als Aufgabe der Mit-Schöpfung und

Mit-Erlösung eben dieses Volkes. Dabei ist zu unterstreichen, daß es sich bei
dieser Gabe-Aufgabe um eine geschichtsmächtige Wandlung der Welt zum
Lebensraum dieses Volkes und Herrschaftsraum des Dreieinigen Gottes handelt.

Der Realbezug zur Geschichte ist einerseits durch die Menschwerdung
selbst und andererseits durch die Geschichtlichkeit des menschlichen Subjekts,
sowohl des einzelnen wie der Menschheit, gegeben, während die Wirkmächtigkeit

allen menschlichen Tuns auf die eschatologische Vollendung hin allein
aus dem Christusereignis fließt. So erscheint das Subjekt-Sein jedes einzelnen

von vornherein als Teilhabe an dem einen Gemeinschafts-Subjekt der Verheißung,

und die geschichtstragende und -gestaltende Aufgabe eines jeden als

schöpferische Teilhabe an der kommenden Gottesherrschaft.
Schließlich wäre noch zu bedenken, daß das in Schöpfung begriffene neue

«Volk Gottes» seiner Natur nach nicht auf die eschatologische Erfüllung - auf
seine eigene Identität - hin unterwegs sein kann, ohne sakramental diese



Gnade als geschichtlicher Heilsweg 471

zukünftige Identität schon jetzt vorwegnehmen zu können. Diese Identität muß

jetzt schon erfahrbar sein, damit es ein «Subjekt» auf dem Weg zur «Subjekt-

werdung» geben kann. Es kann herausgearbeitet werden, daß diese vorweggenommene

Identitäts-Erfahrung, eben als gottmenschliche Begegnung zwischen
dem Dreieinigen Gott und dem geschaffen-werdenden «Volk Gottes» sich

privilegiert in der Eucharistie ereignet. Eine solche Reflexion über die Eucharistie

müßte folgendes einschließen: Aktualisierung des Christusereignisses,
geschichtsmächtige Einbeziehung aller Glaubenden in die Mission, den Tod
und die Auferstehung des Herrn, sakramentale Subjektwerdung als Werk des

Heiligen Geistes durch Christus für den Vater, Neuschöpfung als Umkehr und

Prolepsis der eschatologischen Vollendung.24
Die im ersten Teil dieses Artikels angedeuteten Kategorien der Begegnung

als einzigartiges, ausschließliches Geschehen zwischen zwei Subjekten, als

gegenseitiges Durchdringen, als freies Geschenk und als Neuschöpfung, lassen

sich in dieser Systematisierung, vor allem in der Reflexion über die Eucharistie
durchhalten, sind aber nicht voll darstellbar, weil es sich eben um das Geheimnis

der Wirklichkeit handelt, die uns als Geschehen zwischen dem Dreieinigen
Gott und seinem Volk verheißen ist.

24 Vgl. J. Alfaro, Eucaristia y compromiso cristiano, in: op.cit. S. 513-527;
K. Rahner: Eucharistie und Leiden, Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 1967,
S. 191-202.


	Gnade als geschichtlicher Heilsweg

