
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

Autor: Peter, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Peter

Versuch einer systematischen Bilanz
der Theologie der Befreiung

Die Theologie der Befreiung darf für sich in Anspruch nehmen, die

erste lateinamerikanische Theologie in der ganzen fünfhundertjährigen
Theologiegeschichte Lateinamerikas zu sein, insofern in ihr erstmals die
lateinamerikanische Wirklichkeit und Identität zum ausdrücklichen
locus théologiens erhoben worden ist.1 Durch sie ist Lateinamerika seiner
selbst theologisch bewußt geworden. Es ist kein Zufall, daß sie historisch

im Kontext des Erwachens der Dritten Welt als eigenständiges
Subjekt in der Weltgeschichte entstanden ist.2 Der Terminus <Befrei-

ung> war eine politische und soziologische Kategorie, bevor er als

theologischer Schlüsselbegriff entdeckt wurde.
Daß Lateinamerika sich theologisch seiner selbst bewußt geworden

ist, heißt in erster Linie, daß die Situation massiver Armut und
strukturellen Unrechts unüberhörbar ins Bewußtsein der Theologie
eingedrungen ist. Dementsprechend geht es in der Befreiungstheologie
grundlegend darum, den Schrei der Armen nach Gerechtigkeit im

1 Obwohl zum Beispiel die Theologie eines Bartolomé de Las Casas (1484—1566) im
Vergleich mit der heutigen Theologie der Befreiung bezüglich des sozialen und des

hermeneutischen Ortes bemerkenswerte Analogien aufweist, begriff sie sich nicht als

lateinamerikanische Theologie im Unterschied zu anderen theologischen Paradigmen.
2 Vgl. J.J. Tamayo-Acosta: Para comprender la teologla de la liberaciôn, Estella

1989, 30f.; V. Fabella/S. Torres (Hg.): Irruption of the Third World. Challenge to
Theology, Maryknoll-New York 1983; K.J. Rivinius: Das Erwachen der Dritten Welt als

eigenständiges Subjekt in der Weltpolitik, in: G. Collet (Hg.): Theologien der Dritten
Welt. EATWOT als Herausforderung westlicher Theologie und Kirche, Immensee 1990,
15-29.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 425

Logos der Theo-logie selbst hörbar zu machen.3 Die Leidensgeschichte
des lateinamerikanischen Menschen und der Kampf für seine Befreiung
bilden den Ort und den Horizont dieser Theologie. Sie setzt die reale

Identifikation des theologischen Subjekts mit den Armen voraus. Damit
ist ein existentiell zu vollziehender sozialer Ortswechsel verbunden. Die
konkrete Einwurzelung in die Welt der Armen ist der geschichtliche
Ort der befreiungstheologischen Erkenntnisgewinnung und als solcher
eine epistemologische Prämisse dieses Typs von theologischer
Wahrheitsfindung.4 Sie macht im Vergleich zu anderen theologischen
Erkenntnisarten auch die eigentliche spezifische Differenz der
Befreiungstheologie aus, deren Novum primär in einer veränderten
theologischen Existenz gründet. Vorgängig zur neuen Weise des Theologisie-
rens fordert die Theologie der Befreiung eine neue Weise des

theologischen Subjektseins.5 Das existentielle Eintauchen in die Welt der
Armen ist nämlich die Voraussetzung einer neuen Weise praktisch
gelebten Christseins, das seinerseits spezifische spirituelle Erfahrungen
ermöglicht: «die Erfahrung Gottes als Gott der Armen und die Erfahrung
desArmen als Ort der Gottesbegegnung»6. Im Ausgang dieser doppelten
Erfahrung bildet sich erst die Theologie der Befreiung als deren methodisch

reflektierte Artikulation. Befreiungstheologie versteht sich als

theoretischer Diskurs über die in der Welt der Armen erfahrene
spirituelle Christusbegegnung. Sie bringt die Erfahrungen mit Gott inmitten
des Befreiungsprozesses der Armen zur Sprache. Die praktische
Identifikation mit den Armen «führt zu einer neuen spirituellen Erfahrung»,

3 Vgl. L. Boff: Aus dem Tal der Tränen ins Gelobte Land. Der Weg der Kirche mit
den Unterdrückten, Düsseldorf 1982, 178; C. Boff: Theologie der Befreiung. Eine
Einführung in ihre Grundlagen, in: ZMR 69 (1985) 161-178.174; V. Codina: Teologla del
clamor popular, Bogota 1988; J. Sobrino: Hacer Teologla en América Latina, in: Theo-

logica Xaveriana 39 (1989) Nr. 91, 139-156.150.153-155; ders.: Los «signos de los tiem-
pos» en la teologla de la liberaciön, in: Estudios Edesidsticos 64 (1989) 249-269.262.

4 Vgl. J. Sobrino: Centralidad del reino de Dios en la teologla de la liberaciön, in:
DERS./I. Ellacuria (Hg.): Mysterium Liberationis. Conceptos fundamentales de la teologla

de la liberaciön, Bd. I, Madrid 1990, 467—510.496f. ; G. Gutierrez: Die historische
Macht der Armen, München-Mainz 1984, 167-170; ders.: La verdad los harâ libres.
Confrontaciones, Lima 1986, 15; J.L. Segundo: La opciön por los pobres como clave
hermenéutica para entender el Evangelio, in: Sal Terrae 6 (1986) 473—482.474—477.

' Vgl. C. Boff: Epistemologla y método de la teologla de la liberaciön, in:
I. Ellacuria/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 79-113.90,100;
P. Richard: La Iglesia latinoamericana entre el temor y la esperanza, San José 1987, 19;
J. Sobrino: Hacer Teologla en América Latina, aaO. 153.

6 P. Richard: La fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres, San José 1988, 136.



426 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

die ihrerseits «die Matrize einer neuen theologischen Reflexion»7 ist.

Theologie der Befreiung ist also wirkliche Theo-\ogiz, Lehre von Gott.8

Ihr zentraler Inhalt ist nicht die Befreiung, sondern die Erfahrung
Gottes in der Befreiungspraxis der Armen. Sie nährt sich aus dieser

Spiritualität und hat sich je länger je mehr als eine fundamental
spirituelle Theologie begriffen.9 Ihre spirituelle Verwurzelung erklärt auch,
weshalb sie nicht primär systematische und geschriebene, sondern

gelebte und erfahrene Theologie ist. Vor aller zusammenhängenden
Lehre ist sie eine spirituelle Erfahrung in mystisch-politischer Praxis.

10

Die Theologie der Befreiung ist also nicht bloß ein neuer Traktat der

Theologie, sondern auch ein neuer modus tractandi. Ihre spezifische
Differenz besteht nicht primär in neuen theologischen Erkenntnissen,
sondern in einer neuen Weise, theologische Erkenntnis zu gewinnen.
Dieser «Wechsel im Verständnis theologischen Arbeitens»11 beruht auf
der erkenntnisrelevanten Funktion, die der praktischen Option für die

7 G. Gutierrez: Evangelio y praxis de iiberaciön, in: Fe cristiana y cambio social en
America latina. Encuentro de El Escorial 1972, hg. v. Instituto Fe y Secularidad,
Salamanca 1973,231—245.240. Vgl. auch ders. : Die Theologie der Befreiung zwischen Aktion
und Kontemplation, in: R. Fornet-Betancourt (Hg.): Positionen Lateinamerikas,
Frankfurt a.M. 1989, 60-77.60; P. Richard: Bibellektüre durch das Volk in Lateinamerika.

Hermeneutik der Befreiung, in: EvTh 51 (1991) 20—39.20,22f.
8 Vgl. G. Gutierrez: La verdad los harâ libres, aaO. 11.
9 Aus der Fülle der Literatur zu diesem grundlegenden Topos vgl. besonders

G. Gutierrez: Aus der eigenen Quellen trinken. Spiritualität der Befreiung, München-
Mainz 1986; ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 14-17; ders.: Theorie und Erfahrung
im Konzept der Theologie der Befreiung, in: J.B. Metz/P. Rottländer (Hg.):
Lateinamerika und Europa. Dialog der Theologen, München-Mainz 1988; ders.: Mirar lejos, in:
Paginas (Lima) 13 (1988) Nr. 93, 63-97; ders.: Pobres y opciön fundamental, in:
I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis,aaO., Bd. 1,303—321 ;J. Sobrino:
Geist, der befreit. Anstöße zu einer neuen Spiritualität, Freiburg i.Br. 1989, 78-100:
Spiritualität und Theologie; P. Richard: La fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres,
aaO.; ders.: Teologia en la teologia de la Iiberaciön, in: I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.):
Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 201-222; J.C. Scannone: Cuestiones actuales de

epistemologla teolögica. Aportes de la Teologia de la Liberaciön, in: Stromata (Buenos
Aires) 46 (1990) 293-336.

10 Daß die Theologie der Befreiung in bezug auf die spirituelle Grunderfahrung
geradezu eine strukturelle Analogie zur transzendentalen Gnadenerfahrung und ihrer
kategorialen Objektivation bei K. Rahner aufweist, habe ich aufzuzeigen versucht in
meiner Arbeit: Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie. Enrique Dussel und
Karl Rahner im Vergleich, Freiburg i.Br. 1988, bes. 561-578.

11 J. Sobrino: Hacer Teologia en América Latina, aaO. 153.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 427

Befreiung der Armen zukommt.12 Das neue, befreiungstheologische
Erkenntnisparadigma hat seinen Sitz-im-Leben in der konkreten
Leidensgeschichte und Befreiungspraxis der Armen.

Die theologische Artikulation der Erfahrung Gottes in der Welt und
in der Praxis der Armen hat fundamentaltheologisch sowohl herme-
neutisch als auch methodisch charakteristische Implikationen, die unter
systematischem Gesichtspunkt auch den spezifischen Beitrag der

Befreiungstheologie an die Theologie überhaupt ausmachen.13 Diese beiden

Momente sollen im folgenden ausführlicher erörtert werden.
Anschließend sollen sie anhand der drei wichtigsten inhaltlichen Traktate

der Befreiungstheologie - Eschatologie, Christologie und Ekkle-
siologie — gewissermaßen durchkonjugiert werden.

1. Hermeneutik der Armen

Die Theologie der Befreiung unterscheidet sich von anderen theologischen

Entwürfen durch ihren Standpunkt oder durch ihre hermeneu-
tische Perspektive.14 Die lateinamerikanische Realität und das Wort
Gottes werden mit den Augen der Armen betrachtet.15 Die Option für

12 Vgl. I. Ellacurîa: Historicidad de la salvaciön cristiana, in: ders./J. Sobrino
(Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 323-372.325; G. Gutierrez: Evangelio y
praxis de liberacion, aaO. 242.

13 Vgl. G. Gutierrez: Die historische Macht der Armen, aaO. 168-170; ders.:
Teologia de la Liberacion, in: Reflexion sobre la Teologla de la Liberacion. Perspectivas
desde el Peru, Iquitos 1986, 13-23.15; ders.: Die Theologie der Befreiung zwischen
Aktion und Kontemplation, aaO. 70; J.C. Scannone: Cuestiones actuales de epistemo-
logla teolögica, aaO. 293.

14 Grundlegend für eine befreiungstheologische Theorie der Hermeneutik:
J.S. Croatto: Die Bibel gehört den Armen. Perspektiven einer befreiungstheologischen
Hermeneutik, München 1989; außerdem C. Boff: Theologie und Praxis. Die
erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie der Befreiung, München-Mainz 1983, 127-
249; J.L. Segundo: Liberacion de la teologia, Buenos Aires 1975,11-45; C. Mesters: Flor
sin defensa. Una explicaciön de la Biblia a partir del pueblo, Bogota 1984; S. Silva Gotay:
El pensamiento cristiano revolucionario en America latina y el Caribe. Implicaciones de la

teologia de la liberacion para la sociologia de la religion, Salamanca 21983, 137-181;
Themenheft 1 EvTh 51 (1991) 1-108: Lateinamerikanische Exegese.

" Vgl. G. Gutierrez: Die historische Macht der Armen, aaO. 64, 169f., 175; ders.:
Von Gott sprechen in Unrecht und Leid - Ijob, München-Mainz 1988; C. Boff: Episte-
mologia y método de la teologia de la liberacion, aaO. 79, 90; P. Richard: La Iglesia
latinoamericana entre el tenor y la esperanza, aaO. 46 ; R. Oliveros : Historia de la teologia
de la liberacion, in: I. Ellacuria/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I,
17-50.28 f.



428 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

die Armen bildet den hermeneutischen Schlüssel für die Interpretation
der gesamten christlichen Glaubensüberlieferung und der Wirklichkeit
im ganzen.16 Sie ist gleichsam die semantische Achse aller theologischen

Reflexionen, die Perspektive, von der aus die Wirklichkeit
überhaupt betrachtet wird, das Verstehensprinzip der Theologie insgesamt,

von dem her sämtliche Glaubensinhalte ausgelegt werden.
Um diesen Blickwinkel einnehmen zu können, ist eine «hermeneu-

tische Bekehrung»17 erforderlich, und diese wiederum setzt - wie

gesagt — physisch und spirituell «einen sozialen Ortswechsel»18, eine
reale Konversion des theologisierenden Subjekts zu den Armen voraus.
Erst diese existentielle Konnaturalität mit den Armen vermag den
hermeneutischen Horizont zu erschließen, der für die Theologie der

Befreiung grundlegend ist.19 Von diesem nur praktisch zu erreichenden
hermeneutischen Ort aus wird es nun möglich, daß neue Aspekte und
Dimensionen des christlichen Glaubens und der Wirklichkeitswahrnehmung

überhaupt in den Blick kommen, ja daß die gesamte
Glaubensüberlieferung und die Wirklichkeit insgesamt in einem ganz neuen
Licht erscheinen. In diesem Sinn können die Welt der Armen und die

befreiende Praxis als theologischer Ort bezeichnet werden, wenn darunter
die Quelle von Entdeckungen theologischer Erkenntnisse, d.h. neuer
oder im Laufe der Traditionsgeschichte wieder vergessener Aspekte der

Offenbarung verstanden werden.20

16 Vgl. J.L. Segundo: La opciön por los pobres como clave hermenéutica para
entender el Evangelio, aaO.; G. da Silva Gorgulho: Hermenéutica bfblica, in:
I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 169-200.171;
J. Sobrino: Hacer Teologla en América Latina, aaO. 151-155; ders.: Centralidad del
reino de Dios, aaO. 497; ders.: Comuniön, conflicto y solidaridad eclesial, in:
I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. II, 217-243.227f.;
J.C. Scannone: Cuestiones actuales de epistemologla teolögica, aaO. 302f., 317f.

17 L. Boff: Jesus Christus, der Befreier, Freiburg i.Br. 1986, 23. - P. Richard
(Bibellektüre durch das Volk, aaO. 31 ff.) spricht von einem «hermeneutischen
Bruch».

18 M. de C. Azevedo: Comunidades eclesiales de base, in: I. Ellacuria/J. Sobrino
(Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. II, 245-265.261.

19 Vgl. J. Sobrino: Cristologfa sistemätica: Jesucristo, el mediador absoluto del reino
de Dios, in: ders./I. Ellacuria (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 575-
599.587.

20 Vgl. J.C. Scannone: Cuestiones actuales de epistemologla teolögica, aaO. 303;
I. Ellacuria: Conversion de la Iglesia al Reino de Dios. Para anunciarlo y realizarlo en la
historia, Santander 1984, 153-178: Los pobres, «lugar teolögico» en América latina;
J. Sobrino: Los «signos de los tiempos» en la teologla de la liberaciön, aaO. 263-265;
J.I. Gonzalez Faus: Los pobres como lugar teologlco, in: Revista Latinoamericana de

Teologla 1 (1984) 275-308. - In ähnlicher Weise hat bekanntlich auch die klassische



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 429

Dabei ist sich die Theologie der Befreiung des hermeneutischen
Zirkels zwischen dem Verständnis der Offenbarung und der Erfahrung
der gegenwärtigen Situation bewußt.21 Die Inhalte der christlichen
Glaubensüberlieferung werden mit den Augen der Armen gelesen,

umgekehrt wird die Situation der Armen aber auch mit den Augen des

Glaubens gesehen. Zwischen beiden Interpretationen besteht eine

gegenseitige Erschließungsfunktion. Das Neue Testament selber ist das

Ergebnis eines analogen hermeneutischen Zirkels: Das Ereignis Jesus

Christus wurde damals im Lichte des Alten Testaments interpretiert,
umgekehrt wurde aber auch das Alte Testament im Lichte des

Christusgeschehens reinterpretiert. Entsprechend dieser Zirkelstruktur
versteht sich die Theologie der Befreiung sowohl als Reflexion über den
Glauben aus der Perspektive der Armen als auch als kritische Reflexion
über die Wirklichkeit der Armen aus der Perspektive des Glaubens. Im
ersten Fall geht es zentral um eine Sprache des Glaubens in der
Perspektive der Armen. Die Suche nach einer solchen Sprache drückt sich

aus in den «Grundfragen»22 der Befreiungstheologie: Wie kann man
inmitten einer Situation unbarmherziger Gewalt und gnadenloser
Ausbeutung von der Barmherzigkeit und der Gnade Gottes sprechen? Wie
können wir von Gott, Christus, Heiligem Geist, Erlösung, Kirche,
Sakramenten usw. sprechen angesichts des massiven Elendes in
Lateinamerika?23 Dem zweiten Fall entspricht die ebenso klassische wie häu-

theologische Tradition die Liebespraxis (caritas) als Quelle theologischer Erkenntnis
verstanden. Nach Thomas von Aquin (S.th. II-II q 45 a 2) kommt theologische Weisheit
einerseits durch den ususperfectus rationis und andererseits durch die existentielle conna-
turalitas ad res divinas aufgrund der Caritas, die eine gleichsam erlebnismäßige Vertrautheit
mit dem Göttlichen ermöglicht, zustande. — Besonders J. Sobrino (Teologla en un mundo
sufriente. La teologla de la liberaciön como «Intellectus Amoris», in: Revista Latinoame-
ricana de Teologia 5 [1988] Nr. 15,243-266; ders. : Hacer Teologla en América Latina, aaO.

146-150) hat die Liebe als theologischen Ort und zentrales Formprinzip fundamentaltheologisch

mit dem praktischen Fundament der Befreiungstheologie in Verbindung
gebracht.

21 Vgl. C. Boff: Epistemologla y método de la teologla de la liberaciön, aaO. 108;
J. Sobrino: Hacer Teologla en América Latina, aaO. 139; J.C. Scannone: Cuestiones
actuales de epistemologla teolögica, aaO. 302.

22 G. Gutierrez: Wie kann man von Ayacucho aus von Gott reden?, in: Coric 26

(1990) 68-74.71.
23 Vgl. G. Gutierrez: Befreiungspraxis, Theologie und Verkündigung, in: Coric 10

(1974) 408-419.414; ders.: Die historische Macht der Armen, aaO. 159; ders.: Aus der
eigenen Quelle trinken, aaO. 14; ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 17; ders.: Von Gott
sprechen in Unrecht und Leid, aaO. 14; ders.: Conversaciones en Salamanca. Teologla de
la Liberaciön y V Centenario, in: Ciencia Tomista 81 (1990) Bd. 117, 119—137.124f.
u.ö.



430 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

fig mißverstandene Definition der Befreiungstheologie als «kritische,
im Lichte des Wortes ausgeübte Reflexion über die historische
Praxis»24.

Daß der Glaube bzw. die Wirklichkeit im ganzen von einem
bestimmten sozialen und geschichtlichen Standpunkt aus interpretiert
wird, ist gleichsam ein apriorisches Strukturmoment jedweder Hermeneutik

und keinesfalls spezifisch befreiungstheologisch.25 Jede Auslegung

wird unvermeidlich durch die geschichtliche Situation, den

Gegenwartshorizont des Auslegers mitbestimmt. Kein Interpret kann
sich von seiner Zeit und ihren Fragen lösen. Die Fragen, mit denen man
an einen Text herangeht, haben immer einen bestimmten historischen,
gesellschaftlichen, kulturellen und sozialen Ort. Sie legen in gewisser
Weise schon die Richtung fest, in der die Antwort des Textes zu erfolgen

hat. «Mit der Frage wird das Befragte in eine bestimmte Hinsicht
gerückt.»26 Das aber heißt, daß die Auslegung immer perspektivisch ist.

Hermeneutische Objektivität ist immer die Wahrheit der Vergangenheit

(eines Textes) im Lichte der Gegenwart. Die Gegenwart des Auslegers

und seine Situation sind für alles Verstehen unweigerlich herme-
neutischer Ort. Dieser ist nicht überspringbar; er kann nur kritisch
bewußt gemacht werden. Er konstituiert das Vorverständnis und gehört
damit zur charakteristischen Zirkelstruktur jedweder Interpretation.
Dies heißt nicht, daß die Sache einer Interpretation willkürlich sein darf,
wohl aber, daß ihre Perspektive immer bestimmt ist durch die
Gegenwartssituation, durch den sozialen Ort, die Fragestellungen und die
Interessen des Interpreten.

Das läßt sich übrigens an der modernen europäischen Theologie
ohne weiteres aufzeigen. Deren zentrale geschichtliche Herausforderung,

von der sie ausgeht und auf die hin sie sich in immer neuen
theoretischen und hermeneutischen Anstrengungen zu artikulieren
versucht hat, war in der Regel das aufgeklärte Subjekt des neuzeitlichen

Bürgertums. Die hermeneutische Perspektive der europäischen Theologie

ist noch heute weithin die neuzeitliche Aufklärung, deren
historischer und gesellschaftlicher Protagonist der selbstbewußte, autonome,
säkulare, in allem seine Selbstverwirklichung suchende Bürger war.

24 G. Gutierrez: Theologie der Befreiung, aaO. 19.
25 Vgl. dazu ausführlicher die wissenschaftstheoretischen Überlegungen in meinem

Buch: Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie, aaO. 83—112.
26 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen

Hermeneutik, Tübingen 4 1975, 345.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 431

Diesem aufgeklärten, zur Autonomie der Vernunft sich bekennenden

mitteleuropäischen Menschen den Sinn des christlichen Glaubens
verständlich und nachvollziehbar zu machen, das ist das eigentliche Anliegen

der modernen europäischen Theologie.
Das Spezifische der Befreiungstheologie ist also nicht, daß ihre

Perspektive geschichtlich und gesellschaftlich bestimmt und interessebedingt

ist. Ihre Besonderheit liegt allenfalls darin, daß sie ihren
geschichtlich-gesellschaftlichen Ort und ihre Interessen offenlegt und
sich ihrer ausdrücklich bewußt ist; vor allem aber liegt sie darin, daß ihr
gesellschaftlicher Ort die Welt der Armen und ihr Interesse die universale

Gerechtigkeit und ein menschenwürdiges Lebenfür alle ist.27 Die Theologie
der Befreiung unterscheidet sich also dadurch von einer europäischen
Theologie, daß in ihr nicht der selbstbewußte und aufgeklärte Bürger,
sondern der in seinem Menschsein bedrohte Arme der zentrale herme-
neutische Ort ist. Dabei ist die Option für die Armen keine willkürliche
Entscheidung einiger Befreiungstheologen, sondern die Perspektive
des biblisch bezeugten Gottes selbst, wie etwa das alttestamentliche
Glaubensbekenntnis Dtn 26,5-9 oder die Gerichtsrede Mt 25,31-46
demonstrieren.28

Die Option für die Armen mindert also nicht schon als solche die
wissenschaftliche Qualität der Befreiungstheologie, weder vom
bibeltheologischen Standpunkt aus noch aus der Sicht einer Theorie der
Hermeneutik. Bibeltheologisch erweist sich die hermeneutische Option
für die Armen sogar ausdrücklich als dem zu interpretierenden Text

angemessen. Und im Lichte einer Theorie der Hermeneutik erhellt, daß

nicht die historische, gesellschaftliche und subjektive Bedingtheit
theologischen Verstehens, sondern vielmehr das naive Versäumnis ihrer
kritischen Vergewisserung unwissenschaftlich, weil hinderlich für das

richtige Verständnis eines überlieferten Textes ist.

Unter fundamentalhermeneutischen Gesichtspunkten leistet die

Theologie der Befreiung mithin einen doppelten Beitrag zu einer syste-

27 Vgl. C. Boff: Theologie und Praxis, aaO. 52—59,115—118; L. Boff: Aus dem Tal
der Tränen ins Gelobte Land, aaO. 171-175;J. Lois: Teologiade la liberaciôn. Opciönpor
los pobres, San José 1988, 223-231; F. Crüsemann: Anstöße. Befreiungstheologische
Hermeneutik und die Exegese in Deutschland, in: EvTh 50 (1990) 535-545.

28 Vgl. N. Lohfink: «Option für die Armen». Das Leitwort der Befreiungstheologie
im Lichte der Bibel, in: StZ 110 (1985) 449-464; C. Boff/J- Pixley: Die Option für die

Armen, Düsseldorf 1987, Kap. II-VI; J. Sobrino: Hacer Teologia en América Latina,
aaO. 152.



432 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

matischen Theologie überhaupt: Einerseits macht sie implizit Mitvollzogenes

explizit, indem sie die eigenen hermeneutischen Voraussetzungen

gesellschaftlicher und historischer Art offenlegt, sie in ihrer
theologischen Arbeit ausdrücklich und kritisch mitreflektiert und
gegebenenfalls von der Sache der christlichen Botschaft korrigieren läßt. Sie

bedenkt kritisch mit, daß Theologie immer schon sozial und geschichtlich

situiert ist, daß die Fragen, auf die sie theologische Antworten
sucht, bestimmte gesellschaftliche Entwicklungen, <Zeichen der Zeit),
Blickwinkel und Interessen reflektieren. Damit hat die Theologie der

Befreiung die Aufmerksamkeit kritisch auf die Bedeutung des Subjekts
in der theologischen Rationalität und Theoriebildung gelenkt. Sie hat
deutlich gemacht, daß es im kritischen Verstände keine situations- und
subjektlosen theologischen Systeme gibt. Sie hat die Frage nach dem

Subjekt, nach dem sozialen Ort, den Interessen und den Adressaten des

theologischen Arbeitens auf eine Weise aufgeworfen, daß davon die

Grammatik des theologischen Diskurses selbst betroffen ist.29 In dieser

Beziehung hat sie zusammen mit der politischen Theologie dazu

beigetragen, das Stadium der «kognitiven Unschuld der Theologie»30 zu
beenden. Andererseits macht sie ideologiekritisch auf den bloß partikulären

Interessenzusammenhang mancher hergebrachter theologischer
Positionen aufmerksam und stellt ihnen ihr eigenes Interesse an
vollkommener Gerechtigkeit, universaler Solidarität und einem Leben für
alle gegenüber. Hier zielt die Frage nicht mehr auf das Daß, sondern auf
das Wie der Interessebestimmtheit der Theologie. Die Frage ist, welche

Interessen theologisch überhaupt wahrheitsfähig sind. Die Theologie
der Befreiung insistiert darauf, daß nur verallgemeinerungsfähige Interessen

wie Gerechtigkeitfür alle oder Subjektseinkönnen aller Menschen
im biblisch bezeugten Gott ihr verläßliches Fundament haben.31 Damit

29 Vgl. J. Sobrino: Hacer Teologîa en América Latina, aaO. 143f., 153f.; J. Lois:
Cristologia en la teologîa de la liberaciön, in: I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium
Liberationis, aaO. Bd. I, 223-251.224—226; O. Ruiz A.: La teologîa de la liberaciön y su

método, in: MedelUn (Bogota) 14 (1988) Nr. 53, 41-64.48; M. Manzanera: Teologîa,
filosofîa y ciencia. Contribuciön latinoamericana a una hermenéutica de la liberaciön, in:
y^%(Cochabamba) 7 (1990) Nr. 12,67—127.90f.;J.B. Metz: Thesen zum theologischen
Ort der Befreiungstheologie, in: ders. (Hg.): Die Theologie der Befreiung: Hoffnung oder
Gefahr für die Kirche?, Düsseldorf 1986, 147-157.149.

30 J.B. Metz: Theologie im Angesicht und vor dem Ende der Moderne, in: Conc 20

(1984) 14-18.14.
31 Vgl. I. Ellacuri'a: Historicidad de la salvaciön cristiana, aaO. 326. - In diesem

Punkt trifft sich die Theologie der Befreiung völlig mit der politischen Theologie: vgl.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 433

hat sie den biblischen Zusammenhang von Wahrheit und Gerechtigkeit
so zur Geltung gebracht, daß das Interesse an universaler Gerechtigkeit
in die Prämissen der theologischen Wahrheitssuche selbst gehört. In
diesem Sinn hat die Erkenntnis der Wahrheit in der Tat ein praktisches
Fundament, womit die Theologie der Befreiung auch das scholastische

Axiom «verum et bonum convertuntur» auf neue Weise in Anspruch
genommen hat (Metz).

Jedenfalls wird jedwede Theologie, welche die Herausforderung der

Befreiungstheologie ernstnimmt, bei der Durchführung ihres

Programms die folgenden Fragen stets kritisch mitbedenken müssen: In
wessen Namen wird die Theologie betrieben? Welchen Interessen
dient sie? Welches sind ihre Adressaten? Aus welcher Perspektive
werden die theologischen Inhalte und die Wirklichkeit im ganzen
reflektiert?

Das Interesse und die hermeneutische Perspektive der Befreiungstheologie

ist die Befreiung der Armen. Die befreiende Praxis ist nicht so

sehr Gegenstand dieser Theologie, sie hat vielmehr primär hermeneutische

Funktion.32 Die Kategorie der Befreiung bezeichnet in erster
Linie nicht ein Thema, sondern den «hermeneutischen Ort»33 des

theologischen Diskurses überhaupt, das Verstehensprinzip und den

Auslegungshorizont sämtlicher Themen der Theologie. Theologie der

Befreiung versteht sich als «Hermeneutik der Befreiung»34, als Theologie

aus der Perspektive der Befreiung der Armen und Unterdrückten.
Seit dem Ende der siebziger Jahre wurde dann das hermeneutische

Prinzip der Dialektik von Unterdrückung und Befreiung immer mehr
durch die Kategorien Tod und Leben ersetzt. Dementsprechend ist die

Option für das Leben aller Menschen zum hermeneutischen Schlüssel

J.B. Metz: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie, Mainz 1977, 57—59; ders.: Unterwegs zu einer nachidealistischen Theologie,

in: J.B. Bauer (Hg.): Entwürfe der Theologie, Graz 1985, 209-233.216; ders.:
Thesen zum theologischen Ort der Befreiungstheologie, aaO. 150 f.

52 Vg'- J-L. Segundo: Die zwei Theologien der Befreiung in Lateinamerika, in:
M. Sievernich (Hg.): Impulse der Befreiungstheologie für Europa. Ein Lesebuch,
München-Mainz 1988, 103-117.107; J. Sobrino: Centralidad del reino de Dios, aaO. 499f.;
L. Boff: La originalidad de la teologia de la liberaciön, in: Teologia y liberaciön. Ensayos
en torno a la obra de Gustavo Gutiérrez, Bd. I: Perspectivas y desafîos, Lima 1989,
127-144.128 f., 135.

33 J. Lois: Cristologia en la teologia de la liberaciön, aaO. 226.
34 P. Richard: Bibellektüre durch das Volk in Lateinamerika, Hermeneutik der

Befreiung, aaO. 20,21,22,31 u.ö.



434 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

der Befreiungstheologie geworden. Armut und Unterdrückung erscheinen

in dieser Optik als Symptome des Todes, Gerechtigkeit und Befreiung

als Realisierungen des Lebens.35 In diesem Sinn bringt sich Theologie

der Befreiung heute vorzugsweise als «Theologie des Lebens

angesichts einer Realität des Todes»36 zur Sprache. Im Gleichschritt mit
diesem hermeneutischen Kategorienwechsel rückten im Vergleich zum
anfänglich forcierten Exodusmotiv vermehrt die christologischen Themen

des Kreuzes und der Auferstehung ins befreiungstheologische
Reflexionszentrum.

Der Umstand, daß die Theologie der Befreiung in kritischer Weise

die Frage nach dem Subjekt der Theologie aufgeworfen hat und daß die

Armen deren hermeneutischen und theologischen Ort darstellen, daß

also von den Armen her neue Aspekte und Erkenntnisse bezüglich des

christlichen Glaubens gewonnen werden, hat aufgrund einer inneren

Entwicklungslogik zur fortschreitend klareren Einsicht geführt, daß die

Armen selbst das primäre und damit eigentliche Subjekt dieser Theologie

sind.37 Die systematische Theologie der Befreiung verhält sich

zum lebendigen Glauben der Armen wie der Begründungszusammen-

35 Vgl. G. Gutierrez: Aus der eigenen Quelle trinken, aaO. 15f., 37—41,55,125f.;
ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 20f., 45,73,226; J. Sobrino: La resurrecciön de la
verdadera Iglesia. Los pobres, lugar teolögico de la eclesiologia, Santander 1984, bes. 177-
209: El testimonio de la Iglesia en América latina. Entre la vida y la muerte; ders.: Geist,
der befreit, aaO., bes. 101-142; P. Richard: Lafuerzaespiritualde la Iglesia de los pobres,
aaO. 104-109.

3<s G. Gutierrez: La verdad los harâ libres, aaO. 45; vgl. ders.: El Dios de la Vida,
Lima 1989; J. Sobrino: Resurrecciön de la verdadera Iglesia, aaO. 177-209; ders.: Dios
de vida, urgencia de la solidaridad, in: Diakotiia 35 (1985) 232—252; ders.: Geist, der
befreit, aaO. ; ders.: Der Gott des Lebens wird sichtbar bei Jesus von Nazareth, in:
H. Assmann u.a. : Die Götzen der Unterdrückung und der befreiende Gott, Münster 1984,
63-110; P.Richard: Teologia en la teologia de la liberaciön, aaO. 216—218; ders.:
Teologia de la liberaciön: futuro diflcil pero posible, aaO. 271; ders.: La teologia de la
liberaciön en la nueva coyuntura. Temas y desafîos nuevos para la década de los noventa,
in: Pasos (San José) 34 (1991) 1-8.3; R. Munoz: Dios Padre, in: I. Ellacuria/
J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 531-549.537f. ;J. Lois: Teologia de
la liberaciön, aaO. 181-184; V. Araya: El Dios de los pobres. El Misterio de Dios en la
Teologia de la Liberaciön, San José 2 1985, 112—124.

37 Vgl. P. Richard: Bibellektüre durch das Volk, aaO. 21-23. Derselbe Autor (La
fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO. 135-141) unterscheidet drei Reflexionsstufen

der Befreiungstheologie, wobei die späteren Stufen die jeweils vorangehenden als
deren Grundlage voraussetzen: 1. die spirituellen Gotteserfahrungen der Armen (Wurzeln
oder Geburtsort der Befreiungstheologie); 2. die Glaubensreflexionen in den Versammlungen

der Basisgemeinden der Armen (erste Artikulation der Befreiungstheologie als

Basistheologie) ; 3. kritische Theologie in wissenschaftlicher Form (systematische Artikulation).



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 435

hang zum Entdeckungszusammenhang. Der wissenschaftliche Theologe

empfängt die spezifischen Inspirationen für seinen theoretischen
Diskurs von den Armen, die für ihn hermeneutischer und theologischer
Ort sind. In diesem Sinne ist die Theologie der Befreiung eine Theologie

des Volkes (genitivus subjectivus!). Was die Armen aus ihrer
Perspektive an neuen, bisher verdrängten, vergessenen oder rezessiv

behandelten Dimensionen und Implikationen der christlichen
Offenbarung spontan entdecken, das artikuliert der Theologe in einem

zusammenhängenden, systematischen Begründungsdiskurs. Zwischen
den Glaubenserfahrungen des armen Volkes und der befreiungstheologischen

Theorie besteht ein organisches Verhältnis.38
Die progressive Einsicht, daß die Armen als hermeneutischer und

theologischer Ort auch das ursprünglichste Subjekt der Befreiungstheologie

sind, hat in den letzten Jahren auch zu einer bemerkenswerten

Konvergenz zwischen den verschiedenen befreiungstheologischen
Strömungen geführt. Vor allem die beiden wichtigsten Varianten, die

sozialanalytisch und die kulturanthropologisch vermittelte Richtung,
haben das Wahrheitsmoment des jeweils anderen Typus immer mehr in
die eigene Konzeption integriert und repräsentieren heute im Grunde

genommen einen gemeinsamen, organischen Typus. Diese neue

Konvergenz drückt sich neben dem Selbstverständnis als organischer Theologie

des Volkes und der Anerkennung der Armen als theologischer
Subjekte auch in einer differenzierten Sicht der Volksreligion als Faktor
der Identitätsbildung des armen Volkes und in einem ganzheitlichen -
sozialen, kulturellen, ethnischen, geistigen und religiösen — Begriff des

Armen aus.39 Dies wiederum hat zu einer zunehmenden Ausdifferen-

38 Vgl. C. Boff: Gegen die Knechtschaft des rationalen Wissens. Ein neues Verhältnis

zwischen der Wissenschaft der Theologen und der Weisheit des Volkes, in:
H. Goldstein (Hg.): Befreiungstheologie als Herausforderung. Anstöße - Anfragen -
Anklagen der lateinamerikanischen Theologie der Befreiung an Kirche und Gesellschaft
hierzulande, Düsseldorf 1981, 108-138; G. Gutierrez: Die historische Macht der
Armen, aaO., bes. 60-79, 147-189; J. Sobrino: Erfahrung Gottes in der Kirche der
Armen, in: E. Bonni'n (Hg.): Spiritualität und Befreiung in Lateinamerika, Würzburg
1984, 152-176: ders. : Die «Lehrautorität» des Volkes Gottes in Lateinamerika, in: Coric

21 (1985) 269-274; L. Boff: Theologie hört aufs Volk. Ein Reisetagebuch, Düsseldorf
1982; J.C. Scannone: Volksreligiosität, Volksweisheit und Volkstheologie in Lateinamerika,

in: K. Rahner (Hg.): Volksreligion - Religion des Volkes, Stuttgart 1979, 26-39;
ders.: Weisheit des Volkes und spekulatives Denken, in: ThPh 60 (1985) 161—187.

39 Letzteres geschah wohl nicht ohne Einfluß afrikanischer und asiatischer
Befreiungstheologien. Vgl. A. Camps: Die Ökumenische Vereinigung von Dritte-Welt-Theolo-
gen 1976-1988: ein komplizierter Bruch, in: G. Collet (Hg.): Theologien der Dritten
Welt, aaO. 183-200.



436 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

zierung der hermeneutischen Perspektive der Armen und Unterdrückten

geführt. In diesem Sinn haben sich in letzter Zeit auf lateinamerikanischem

Boden erste Ansätze indianischer, schwarzer oderfeministischer
Befreiungstheologien gebildet.

2. Methodologisches Pardigma

Der hermeneutische Bruch der Befreiungstheologie hat auch eine
veränderte theologische Methode zur Folge.40 Diese ergibt sich aus der

«epistemologischen Prämisse»41 der existentiellen Bekehrung zu den
Armen und der befreienden Praxis. Die Theologie der Befreiung geht
methodisch vom sozialen Ort der Armen aus. Am Anfang der
theologischen Reflexion steht eine praktische Option, von der sie in Form und
Gehalt bestimmt wird. Es wurde bereits oben gesagt, daß die Theologie
der Befreiung eine neue Weise praktisch gelebten Christseins in der
Welt der Armen voraussetzt und daß sie sich selbst als die systematische

Objektivation der darin gemachten spirituellen Gotteserfahrung
versteht. Der theologische Diskurs ist von vornherein in einen bestimmten

Praxiszusammenhang eingebettet und geht aus ihm hervor. Erster Akt
der Theo-logie ist eine «Theo-praxis»42, eine bestimmte Weise, den
Glauben zu leben, eine Spiritualität der Christusbegegnung im
Engagement für die Befreiung der Armen. Die theologische Theorie ist die
wissenschaftliche Form der Darstellung dieser mystisch-politischen
bzw. prophetisch-kontemplativen Grunderfahrung in der Welt der
Armen und darum zweiter Akt.43 Sie geht von Fragen aus, welche die

40 Wichtig für die Frage der Methodologie : Liberaciön y cautiverio. Debates en torno
al método de la teologia en América latina, México 1976 (bes. die Beiträge von I. Ellacurîa
und R. Vidales); C. Boff: Theologie und Praxis, aaO.; E. Dussel: Philosophie der Befreiung,

Hamburg 1989; G. Gutierrez: Theologie und Sozialwissenschaften. Eine
Ortsbestimmung, in: P. Rottländer (Hg.): Theologie der Befreiung und Marxismus, Münster
i.W. 1986, 45-75; J.C. Scannone: El método de la teologia de la liberaciön, in: Theologica
Xaveriana (Bogota) 34 (1984) Nr. 73, 369-399; ders.: Cuestiones actuales de epistemo-
logia, aaO.; R. Vidales: Cuestiones en torno al método en la teologia de la liberaciön, in:
R. Gibellini (Hg.): La nueva frontera de la teologia en América latina, Salamanca 1977,
41-62.

41 J. SoBRiNo: Centralidad del reino de Dios, aaO. 496.
42 V. Araya: El Dios de los pobres, aaO., Kap. III: La teo-logia liberadora como

teo-praxis.
43 Vgl. G. Gutierrez: Theologie der Befreiung, aaO. 17; ders.: La verolad los harâ

libres, aaO. 12; ders.: Teologia de la liberaciön, aaO. 13-23.15f.; ders.: Mirar lejos,
aaO. 83; J. Lois: Cristologia en la teologia de la liberaciön, aaO. 228 f.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 437

konkrete Praxis aufwirft, und sie reflektiert über den christlichen Glauben,

so wie er in der befreienden Praxis der Armen gelebt und erfahren
wird. Sie nährt sich aus dieser praktischen Spiritualität, aus der konkreten

Nachfolgepraxis und wirkt befruchtend auf diese zurück. In diesem
Sinn kann gesagt werden, daß die Spiritualität der Armen die Methode -
d.h. der Erkenntnisweg — der Befreiungstheologie ist.44 Die
mystischpolitische Praxis inspiriert die theologische Erkenntnis, die ihrerseits
die Praxis kritisch erhellt, orientiert und inspiriert.45 Gegenüber einem
Verständnis der Praxis als bloßem Anwendungsbereich dogmatischer
Reflexionen, deren Ort im Fächerkanon auf die Moral- und
Pastoraltheologie beschränkt wurde, vollzieht die Theologie der Befreiung
einen eigentlichen Paradigmenwechsel, insofern in ihr der Logos der
Theologie als solcher und damit sämtliche theologischen Traktate von
der Praxis affiziert sind.46

Das drückt sich innerhalb des theoretischen Diskurses der
Befreiungstheologie methodologisch im interdisziplinären Ansatz aus, wie er
sich in der dreifachen - humanwissenschaftlichen, hermeneutischen
und praktischen - Vermittlung anzeigt. Der soziale Ort der Theologie
wird mit dem Instrumentar der Humanwissenschaften analytisch
bewußt gemacht (humanwissenschaftliche Vermittlung). Dahinter steht das

Bemühen um die kritische Einsicht in den eigenen gesellschaftlichen,
kulturellen, ethnischen und religiösen Kontext im Sinne einer
möglichst umfassenden reflexen Vergewisserung der hermeneutischen

Voraussetzungen des theologischen Erkenntnisprozesses. Wie oben bereits

gesagt wurde, ist theologisches Verstehen immer sozial situiert, und es

gehört zur Rationalität der Befreiungstheologie, ihre eigenen Prämissen
und Implikationen historischer und gesellschaftlicher Art kritisch
bewußt zu machen. Zugleich ist die sozialanalytische und
kulturanthropologische Vermittlung ein Erfordernis der praktischen Funktion
der Befreiungstheologie. Als praxis- bzw. befreiungsorientierte Reflexion

läßt sich diese ausdrücklich einbinden in das Ziel der sozialen

Befreiung und der kulturellen Identitätsbildung der Armen. Um einen

44 Vgl. G. Gutierrez: Die historische Macht der Armen, aaO. 75; ders.: Aus der
eigenen Quelle trinken, aaO. 150; ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 14f.; G. Mùgica:
El método teolögico: una cuestiön de espiritualidad, in: Vida y reflexion. Aportes de la

teologia de la liberaciön al pensamiento teolögico actual, Lima 1983, 21—43.
45 Vgl. J. Sobrino: Teologia en un mundo sufriente, aaO. 256-259; ders.: Hacer

Teologia en América Latina, aaO. 146 f.
46 Vgl- J. Sobrino: Hacer Teologia en América Latina, aaO. 146-150.



438 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

wirksamen Beitrag zu diesem Ziel leisten zu können, bedarf sie einer
möglichst umfassenden Kenntnis der sozialen und kulturellen Situation
der Armen in ihrer eigenen wissenschaftlichen Grammatik, mittels des

entsprechenden analytischen Instrumentariums. Um zum Beispiel die
Armut wirksam überwinden zu können, ist es nötig, deren Ursachen zu
kennen.47 Dabei stützte sich die Theologie der Befreiung anfänglich fast
exklusiv auf die Analysen der sogenannten Dependenztheorie.48 Mit
der offenkundigen Krise dieses entwicklungstheoretischen Paradigmas49

hat sich auch die Theologie der Befreiung immer mehr vom
dependenztheoretischen Ansatz gelöst und gleichzeitig das Verständnis
der Wirklichkeit des Armen differenziert und erweitert.50 Armut wird
heute nicht nur als soziohistorisches und ökonomisches Phänomen
begriffen, sondern in ihrer ganzen Breite auch als kulturelles, ethnisches,

rassisches und sexistisches Problem erkannt.
Ist es also die Funktion der humanwissenschaftlichen Vermittlung,

den sozialen Ort und den Gegenstand der Befreiungstheologie kritisch
zu erhellen, so geht es in der hermeneutischen Vermittlung um die kritische

Reflexion des Glaubens, und zwar in zweifacher Richtung: einerseits

läßt der soziale und hermeneutische Ort der Armen die christliche
Glaubensüberlieferung «in einem ganz neuen Licht sehen»51 ; andererseits

werden die Situation der Armut und der Kampf der Armen für ihre
Befreiung im Lichte der biblischen Freiheitsbotschaft reflektiert. Dabei
hat der christliche Glaube für die konkrete Befreiungspraxis eine kri-

47 Vgl. G. Gutierrez: Theologie und Sozialwissenschaften, aaO. 50-59; ders.: La
verdad los harâ libres, aaO. 44f.; E. Dussel: Teologla de la liberaciôn y marxismo, in:
I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. I, 116-144.121.

48 Über den historischen Kontext und den systematischen Ansatz der Dependenz-
theorie vgl. A. Peter: Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie, aaO. 43-54.

49 Vgl. A. Boeckh: Dependencia und kapitalistisches Weltsystem, oder: Die Grenzen

globaler Entwicklungstheorien, in: Dritte Welt-Forschung. Entwicklungstheorie und

Entwicklungspolitik Politische Vierteljahresschrift 26 [1985] Sonderheft 16), hg. v.
F. Nuscheler, Opladen 1985, 56-74; ders.: Entwicklungstheorien, Weltmarkt und das

Problem der Gerechtigkeit, in: P. Eicher/N. Mette (Hg.): Auf der Seite der Unterdrückten?

Theologie der Befreiung im Kontext Europas, Düsseldorf 1989,90—111 ; F. Castillo:
Theologie der Befreiung und Sozialwissenschaften. Bemerkungen zu einer kritischen
Bilanz ihrer Beziehungen zur Dependenztheorie, in: E. Schillebeeckx (Hg.): Mystik und
Politik. Theologie im Ringen um Geschichte und Gesellschaft. Johann Baptist Metz zu

Ehren, Mainz 1988, 143-151.
50 Vgl. G. Gutierrez: Mirar lejos, aaO. 68-73.
" L. Boff: Theologie der Befreiung - die hermeneutischen Voraussetzungen, in:

K. Rahner u.a. (Hg.): Befreiende Theologie. Der Beitrag Lateinamerikas zur Theologie
der Gegenwart, Stuttgart 1977, 46-61.48.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 439

tische, stimulierende und integrierende Funktion {praktische Vermittlung).

In der konkreten Praxis erweist sich die inspirierende Kraft der

Befreiungstheologie. Diese ist in Ausgangspunkt und Ziel eine Theologie

in praktischer Absicht, und diese Grundintention bestimmt
durchgängig auch ihre Methode.

In gewisser Weise impliziert die Theologie der Befreiung damit
auch eine Befreiung der Theologie52, insofern der christliche Glaube
bzw. die theologische Orthodoxie ideologiekritisch von jeglicher
Koexistenz mit häretischer Praxis befreit werden soll. Die kritische
Integration des geschichtlichen Leidens und der befreienden Praxis in den

Logos der Theologie soll zum Beispiel jedwede Kreuzes- oder
Erlösungstheologie von einer unreflektierten heteropraktischen
Komplizenschaft mit oder auch nur Indifferenz gegenüber jeder Art von Dolo-
rismus oder Fatalismus befreien. Die Theologie der Befreiung hat sich

nicht zuletzt am Unbehagen gegenüber hergebrachten theologischen
Paradigmen entzündet, deren Logos sich als weitgehend immun gegen
die geschichtlichen Leiden und Hoffnungen der Unterdrückten erwiesen

hat und die wenig prophetisches Protestpotential gegen die großen
strukturellen Ungerechtigkeiten in Geschichte und Gesellschaft offenbart

haben.53 «Wenn der Tod von Millionen von Armen pro Jahr den

theologischen Verstand nicht in Frage stellt, läßt sich bezweifeln, daß

dieser Verstand bei der Darstellung der fundamentalen Wahrheit redlich

handelt.»54

3. Thematische Differenzierung

Im Laufe der Zeit hat die Theologie der Befreiung nahezu alle

hergebrachten Traktate der Theologie aus der hermeneutischen
Perspektive der Armen und ihrer Befreiung neu geschrieben. Sichtbarster
äußerer Ausdruck davon ist die ursprünglich auf über fünfzig Bände

angelegte, inzwischen aber ins Stocken geratene Reihe «Teologia y
Liberaciön» bzw. «Cristianismo y Sociedad» (deutsch: Bibliothek Theo-

52 Vgl. J.L. Segundo: Liberaciön de la teologia, aaO. ; ders.: Die zwei Theologien
der Befreiung, aaO. 107; P. Richard»: La Iglesia latinoamericana entre el teraor y la

esperanza, aaO. 20f., 31; J. Sobrino: Jesus en America latina. Su significado para la fe y la

cristologia, Santander 1982, 101,159 ff.
53 Vgl. J. Sobrino: Hacer Teologia en América Latina, aaO. 150,153-155.
54 J. Sobrino: Hacer Teologia en América Latina, aaO. 153.



440 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

logie der Befreiung), mit der eine eigentliche Summa theologiae libe-
rationis intendiert ist bzw. war. In die gleiche Richtung weist auch das

zweibändige «Mysterium Liberationis» (Madrid 1990). Tendentiell
überwiegt in der literarischen Produktion heute die Neubearbeitung der
überlieferten theologischen Inhalte gegenüber der theologischen Reflexion

auf die historische Praxis, auch wenn beides natürlich nicht streng
zu trennen ist. In formaler Hinsicht drückt sich diese Tendenz darin aus,
daß die hermeneutische Perspektive gegenüber methodischen
Gesichtspunkten heute eindeutig im Vordergrund steht, während in den

Anfängen der Befreiungstheologie eher umgekehrt primär die methodische

Frage den Diskurs beherrschte.55

Im folgenden sollen die oben dargestellten formalen Besonderheiten

hermeneutischer und methodischer Art an drei zentralen

theologischen Traktaten - der Eschatologie, der Christologie und der

Ekklesiologie - in einer allerdings fast schon in unstatthafter Weise

verkürzten Skizze gleichsam rekonstruiert werden. Es können hier
selbstredend nur allgemeine Tendenzen zur Sprache kommen, die im
Einzelfall differenzierter Detailuntersuchungen bedürften. Dabei
stehen entsprechend der Natur der Sache - es geht um die Interpretation
von Glaubensüberlieferung — hermeneutische Gesichtspunkte im
Vordergrund.

a) Eschatologie

Die Kategorie des Reiches Gottes ist das zentralste Thema der

Befreiungstheologie und zugleich das Strukturprinzip aller anderen

theologischen Themen.56 Wurde es anfänglich im Licht der Dialektik
von Abhängigkeit (bzw. Unterdrückung) und Befreiung vorzugsweise
als eschatologische Befreiung ausgelegt, so dominiert heute in der her-
meneutischen Perspektive von Tod und Leben der Armen seine Deutung

als Leben in Fülle.57 Darin spricht sich eine fundamentale Ent-

55 Vgl. J.L. Libânio: Teologîa de la liberaciön: acto profético, in: Teologîa y libera-
ciön. Ensayos en torno a la obra de Gustavo Gutiérrez, aaO., Bd. I, 167-189.170;
F. Martinez: Cuestiones de fondo en el debate sobre la teologîa de la liberaciön, in:
Teologîa y Liberaciön, aaO., Bd. I, 247-265.247f.

,6 Vgl. J. Sobrino: Centralidad del reino de Dios, aaO.; I. Ellacurîa: Historicidad
de la salvaciön cristiana, aaO. 325; P. Richard: Teologîa en la teologîa de la liberaciön,
aaO. 204 f.

" Vgl. J. Sobrino: Centralidad del reino de dios, aaO. 502-505; G. Gutierrez:
Theologie der Befreiung, in: StZ204 (1986) 829-833.830; V. Araya: El Dios de los
pobres, aaO. 123 f.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 441

sprechung zwischen der thematischen Mitte und dem hermeneutischen
Schlüssel der Befreiungstheologie aus: Die im Reich Gottes begründete
Option für das Leben und gegen die Mächte und Agenten des Todes ist
nicht nur der praktische Ausgangspunkt und das Verstehensprinzip,
sondern auch der zentrale theologische Inhalt, das Organisationsprinzip
der Theologie im ganzen, auf das sämtliche theologischen Einzelaussagen

rückführbar sind und in dem sie ihre letzte Intelligibilität finden.58

Die eschatologische Option Gottes für das Leben, die alle lebensbedrohenden

Tendenzen als gottfeindlich und idolatrisch ausweist, ist das

letzte theologische Erklärungsprinzip, die Achse, die allen übrigen
Traktaten systematischen Zusammenhang gibt. Im Lichte des Reiches
Gottes erscheint Gott als ein Gott des Lebens, der den Menschen zur
Teilhabe an seinem Leben berufen hat. Die theologische Bestimmung
des Menschen ist das Reich Gottes, das Leben in Fülle als Geschenk
Gottes: Das ist inhaltlich die theologische Grundaussage, die auch die
letzte Verstehensbasis für das Christusereignis und die Sendung der
Kirche sowie für alle übrigen Traktate darstellt.59

In dieser einen, eschatologischen Berufung gründet auch die

befreiungstheologische Emphase der unvermischten und ungetrennten Einheit

von Befreiung und Erlösung, von Immanenz und Transzendenz,

von Geschichte und Reich Gottes.60 «Es gibt nur eine Geschichte mit
Christus als ihrem Ziel.»61 Die Weltgeschichte als solche und ganze ist
innerlich auf ihre eschatologische Vollendung im Reich Gottes hin
finalisiert. In diesem Sinn repräsentiert die Theologie der Befreiung
eine «inklusive Eschatologie»62, welche die innerweltliche Freiheitsgeschichte

ins Eschaton hinein integriert und - im dreifachen Sinn -

58 Vgl. P. Richard: Teologia de la liberaciön: futuro diflcil pero posible, in: Teologfa
y Liberaciön, aaO., Bd. I, 267-281.271.

" Vgl. J. Sobrino: Centralidad del reino de Dios, aaO. 506-509; V. Codina: Sacra-

mentos, in: I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. II, 267-
294.274-276.

60 Vgl. G.Gutiérrez: Theologie der Befreiung, aaO. 59-72,135-172; I. Ella-
curîa: Historicidad de la salvaciön cristiana, aaO.; J. Sobrino: Centralidad del reino de
Dios, aaO. 474 ; P. Richard : La Iglesia latinoamericana entre el temor y la esperanza, aaO.
40-42.

61 G. Gutierrez: Theologie der Befreiung, aaO. 140.
62 D. Wiederkehr: Glaube an Erlösung. Konzepte der Soteriologie vom Neuen

Testament bis heute, Freiburg i.Br. 1976, 112.



442 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

<aufhebt>63. Mit Recht ist gesagt worden, die Theologie der Befreiung
könne als eine «sozial gewendete Nouvelle Théologie»64 verstanden
werden. In der Tat geht es um eine Überwindung der Lehre von der

doppelten Zielbestimmung des Menschen, bzw. von natürlicher und
übernatürlicher, von immanenter und transzendenter Vollendung des

Menschen und von der Gnade als bloßem Superadditum der Natur.
Natur und Geschichte werden als im Reich Gottes zu ihrem Ziel und zu

ihrer Vollendung kommend gedacht. Das befreiungstheologische
Anliegen der Einheit der menschlichen Zielbestimmung entspricht dem
Interesse an der Vermeidung eines unbiblischen Dualismus zwischen
einem weltlosen Heil und einer heillosen Welt, dessen mangelnde
Sensibilität für die konkrete Leidensgeschichte der Menschen bekanntlich

die Herausbildung des befreiungstheologischen Paradigmas
mitprovoziert hat. Für die theoretische Grammatik der Befreiungstheologie

ist der innere Zusammenhang des geschichtlichen Kampfes für ein
menschenwürdiges Leben der Armen mit dem Reich Gottes als einem
Leben in Fülle konstitutiv.

b) Christologie

In Entsprechung zu den hermeneutischen und methodologischen
Grundlagen artikulieren die befreiungstheologischen Christusreflexionen

eine vom historischen Jesus ausgehende praktische Nachfolgechri-
stologie.65 Die existentielle Konnaturalität mit den Armen, die sich in
spiritueller Terminologie als Nachfolgepraxis darstellt, hat auch chri-

63 Vgl. dazu ausführlicher in meinem Buch: Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie,

aaO. 64—70.
64 G.L. Müller: Recht und Notwendigkeit einer Befreiungstheologie, in: MThZ41

(1990) 327-346.345; vgl. auch G. Gutierrez: La verdad los harâ libres, aaO. 35£; ders.:
Conversaciones en Salamanca, aaO. 130f.; L. Boff: Teologla desde el lugar del pobre,
Santander 1986, 79—100: Lo «sobrenatural» en el proceso de liberaciön.

65 Vgl. J. Sobrino: Cristologia desde América latina. Esbozo a partir del seguimiento
del Jesus histörico, México 2 1977; ders.: Jesus en America latina, aaO. ; ders.: Jesucristo
liberador. Lectura histörico-teolögicadejesüsde Nazaret, Madrid 1991, 59-92; ders.: Die
Bedeutung des geschichtlichen Jesus in der lateinamerikanischen Christologie, in:
G. Collet (Hg.): Der Christus der Armen. Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen
Befreiungstheologen, Freiburg i.Br. 1988, 81-106; H. Echegaray: La practica de Jesus,
Lima 1980; L. Boff: Jesus Christus, der Befreier, Freiburg i.Br. 1986; J.L. Segundo: El
hombre de hoy ante Jesus de Nazaret, Bd. 11/1: Historia y actualidad. Sinöpticos y Pablo;
Bd. II/2: Historia y actualidad. Las cristologlas en la espiritualidad, Madrid 1982; J. Lois:
Cristologia en la teologla de la liberaciön, aaO. 230-233,250 f.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 443

stologisch «neue hermeneutische Horizonte»66 erschlossen. Vor allem
hat die Perspektive der Armen die Neuentdeckung des «armen
Christus»67 ermöglicht, dessen Evangelium gute Nachricht für die Armen
ist. Diese Erkenntnis«'Vir» ist konstitutiv für die Christologie der Befreiung.

Wer Jesus Christus in Wahrheit ist, kann nur in seiner Nachfolge
innerlich nachvollzogen und erkannt werden. Nur wer seinen Weg
selber zurücklegt und gewissermaßen das Leben und die Praxis Jesu
existentiell <reproduziert>, kann den notwendigen Verstehenshorizont
gewinnen, um ihn als Weg zum Vater bzw. zum Reich Gottes zu
identifizieren.68 Die Nachfolge Jesu ist der Weg oder die Methode, um Jesus
als den Christus zu erkennen.69 In diesem Sinn kann sich eine Christologie

nur auf dem Fundament einer spirituellen «Christopraxis»70
entfalten.

Dabei werden auch Jesu eigene Identität und Sendung primär von
seiner Praxis her verstanden, deren Bedeutung wiederum sich von der
im Reich Gottes implizierten eschatologischen Option Gottes für das

Leben der Menschen her erschließt.71 «Der eschatologische Horizont der

Sendung Jesu ist das Reich Gottes, ein Reich des Lehens für alle.»11 In der
Praxis Jesu erweist sich daher der Gott Jesu als «parteilich für die des

Lehens Berauhten» (ebd.). Die in den Evangelien bezeugten jesuanischen
Zeichenhandlungen - Heilungen, Dämonenaustreibungen,
Mahlgemeinschaft mit Ausgestoßenen, Sündenvergebung - zielen alle darauf,
beschädigtes Leben zu heilen und die Fülle des neuen Lebens real zu

antizipieren. Das Kreuz erscheint als Folge und Ausdruck der
Solidaritätjesu mit den Gekreuzigten der Geschichte, deren göttlich verbrieftes

Recht auf Leben durch die Fürsten dieser Welt sündhaft negiert
wird. Die Auferstehung gibt sich als die endgültige göttliche Bestäti-

66 J. Sobrino: Cristologia sistemätica, aaO. 587.
67 Schlussdokument der III. Vollversammlung des lateinamerikanischen Episkopats

in Puebla, Nr. 1140; vgl. auch G. Gutierrez: Die historische Macht der Armen,
aaO. 101-103; G. Collet (Hg.): Der Christus der Armen, aaO.

68 Vgl. J. Sobrino: Die Nachfolge Jesu als unterscheidendes Erkennen, in: Coric 14

(1978) 574-580; ders.: Jesusen América Latina, aaO. 152f.; ders.: Cristologia sistemätica,
aaO. 585-589;G. Gutierrez: Aus der eigenen Quelle trinken, aaO. 150; ders.: Teologfa
de la liberaciön, aaO. 17; ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 14f.

69 Vgl. J. Sobrino: Jesus en America latina, aaO. 99, 113.
70 J. Sobrino: Cristologia sistemätica, aaO. 591.
71 Vgl. J. Sobrino: Jesus en América Latina, aaO., bes. Kap. II: Jesus, reinode Dios y

vida de los pobres; ders.: Jesucristo liberador, aaO. 76-82.
12 J. Sobrino: Der Gott des Lebens wird sichtbar bei Jesus von Nazaret, aaO. 74.



444 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

gung der Option Jesu für das Leben der Menschen und als eschatolo-

gisches Nein Gottes zum Tod des Unschuldigen, als eschatologischen

Triumph der göttlichen Gerechtigkeit über die menschliche Ungerechtigkeit

zu verstehen (Apg 2,22—24; 3,13—15; 5,30f.).73 Sie ist die

Verifizierung der Botschaft und der Sendung Jesu durch Gott, die Bestätigung

der Wahrheit seines Lebens insgesamt, das vollständig im Reich

Gottes zentriert war und das vom Reich Gottes her die Perspektive der

Opfer in den Mittelpunkt rückte.74

c) Ekklesiologie

Zwar ist der basisgemeindliche Ansatz in Lateinamerika älter als die

Theologie der Befreiung, aber letztere hat ihn entscheidend befruchtet
und ihm erst die systematische Bedeutung gegeben, die er heute als

ekklesiologisches Paradigma hat.75 Die christlichen Basisgemeinden
bilden heute den kirchlich-spirituellen Nährboden der Befreiungstheologie.

Bekanntlich setzt diese eine neue Weise des gelebten Christseins

inmitten der Armen voraus, und sie versteht sich als theoretische

Artikulierung der darin gemachten spirituellen Erfahrungen. Der soziale

13 Vgl. J. Sobrino: Jesucristo liberador, aaO. 253—342; ders.: Der Gott des Lebens
wird sichtbar bei Jesus von Nazaret, aaO.; ders.: Jesus en América Latina, aaO., bes.:
235-250: «El Resucitado es el Crucifîcado». Lectura de la resurrecciôn de Jesus desde los
crucificados del mundo; ders.: Cristologla sistemätica, aaO. 593; L. Boff: Jesus Christus,
der Befreier, aaO. 37-39,233-295,328-330,339-345,357-361; ders.: Teologla desde el

lugar del pobre, aaO. 117-135: eCömo predicar la cruz hoy en una sociedad de
crucificados?, 137-148: Cömo predicar la resurrecciôn en un mundo amenazado de muerte
colectiva; I. Ellacuri'a: Conversion de la Iglesia al Reino de Dios, aaO. 25-63: El pueblo
crucificado; J. Lois: Cristologla en la teologla de la liberaciôn, aaO. 242-248; V. Araya:
El Dios de los pobres, aaO. 101—112.

74 Vgl. J- Sobrino: Jesucristo liberador, aaO. 343.
75 Grundlegend für die befreiungstheologische Ekklesiologie: L. Boff: Die

Neuentdeckung der Kirche. Basisgemeinden in Lateinamerika, Mainz 1980; ders.: Kirche:
Charisma und Macht. Studien zu einer streitbaren Ekklesiologie. Düsseldorf 1985; ders.: Und
die Kirche ist Volk geworden. Ekklesiogenesis, Düsseldorf 1987; C. Boff: Der ekklesio-
logische Status der kirchlichen Basisgemeinde, in: ZMR 68 (1984) 116—129;J. Marins: La
comunidad eclesial de base, Buenos Aires 61973; R. Munoz: Nueva conciencia de la

Iglesia en America Latina, Salamanca 1974; ders.: La Iglesia en el pueblo. Hacia una
eclesiologia latinoamericana, Lima 1983; Una Iglesia que nace del pueblo, Salamanca
1979; S. Torres (Hg.): Teologla de la liberaciôn y comunidades cristianas de base. IV
Congreso Internacional de Teologla (Säo Paulo 1980), Salamanca 1983; A. Quiroz
Magana: Eclesiologia en la teologla de la liberaciôn, Salamanca 1983; J. Sobrino:
Resurrecciôn de la verdadera Iglesia, aaO.; I. Ellacurîa: Conversion de la Iglesia al Reino de
Dios, aaO. ; P. Richard: Mort des Chrétientés et naissance de l'Eglise. Analyse historique



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 445

Ort und die hermeneutische Perspektive der Armen ermöglichen erst
die Entdeckung der befreiungstheologisch relevanten Aspekte und
Dimensionen des christlichen Glaubens. In ekklesiologischer Terminologie

sind genau die Basisgemeinden dieser soziale und spirituelle Ort
der Befreiungstheologie. In ihnen wird die in der Welt der Armen und
im Kampf für ihre Befreiung erfahrene Begegnung mit Gott auf
vielfältige Weise ausdrücklich: in der Analyse der Wirklichkeit und der

Praxis, in den Bibelgesprächen, in den liturgischen Feiern, im
Austausch über die persönlichen und kollektiven Erfahrungen usw. Von
der Glaubenspraxis und den Glaubenserfahrungen dieser Gemeinden
der Armen empfängt die systematische Theologie der Befreiung ihre

ursprünglichen Inspirationen, Perspektiven, Fragestellungen, Themen
und Einsichten. Ursprünglichstes Subjekt der Befreiungstheologie sind
daher die Basisgemeinden des armen Volkes. Sie sind ihre physische
und spirituelle Basis.76

Der Befreiungstheologie liegt daher ein subjektorientiertes
Kirchenverständnis zugrunde. Die Basisgemeinden repräsentieren ein
kirchliches Paradigma, in dem im Unterschied zu einer reinen Betreu-

ungspastoralfür das Volk die Gemeinde der Glaubenden selbst subjekthafte

Kirche des Volkes ist. Die Theologie der Befreiung anerkennt

et interprétation théologique de l'Eglise en Amérique Latine, Paris 1978; ders. : La fuerza

espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO.; M. de C. Azevedo: Comunidades eclesiales de
base. Alcance y desaffo de un modo nuevo de ser Iglesia, Madrid 1986; J.G. Piepke: Die
Kirche auf dem Weg zum Menschen. Die Volk-Gottes-Ekklesiologie in der Kirche
Brasiliens, Immensee 1985; S. Torres/J. Eagleson (Hg.): The Challenge of Basic Christian
Communities, Maryknoll-New York 1981; V. Codina: Para comprender la eclesiologla
desde América Latina, Estella 1990; L. Zambrano: Entstehung und theologisches
Verständnis der «Kirche des Volkes» (Iglesia Popular) in Lateinamerika, Frankfurt a.M.¬
Bern 1982.

76 Vgl. G. Gutierrez: Die historische Macht der Armen, aaO. 43-79. 159-189;
ders.: La irrupciön de los pobres en América latina y las comunidades cristianas de base,
in: Pastoral Popular (Santiago de Chile) 39 (1983) Nr. 1-2, 6-14; ders.: Die Armen
brechen in die Geschichte ein, in: F. Castillo (Hg.): Die Kirche der Amen in
Lateinamerika. Eine theologische Hinführung, Freiburg i.Ue. 1987, 93-121; ders.: Die Kirche
der Armen, in: MThZ42 (1991) 141-150; ders.: Conversaciones en Salamanca,
aaO. 128f.; L. Boff: Theologie hört aufs Volk, aaO.; ders.: Und die Kirche ist Volk
geworden, aaO., bes. Kap. VIII: Ein Theologe läßt sich auf den Weg des Volkes ein;
P. Richard: La fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO. 137; C. Boff: Episte-
mologia y método de la teologla de la liberaciön, aaO. 91-98; J. Sobrino: Erfahrung
Gottes in der Kirche der Armen, aaO.



446 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

neben dem Lehramt der Kirche auch eine echte Lehrautorität der

communitas fidelium, der sie sich als Theologie gehorsam verpflichtet
weiß.77

Soziologisch und hermeneutisch sind die Basisgemeinden der
Ausdruck des sozialen Ortswechsels der Kirche von den herrschenden

Machtgruppen zu den unteren Schichten der Gesellschaft. Daraus resultiert

eine neue Weise des Kircheseins, «andere Weisen, den Glauben,
die Gemeinschaft, die Liturgie, die Spiritualität, die Pastoral etc. zu

leben und zu reflektieren»78. Hier vollzieht sich eine radikale Erneuerung

der Kirche von den Armen her, und zwar in zweifacher Richtung:
Ad intra entfaltet sich ein subjektorientiertes «ekklesiologisches
Paradigma»79, das durch kommunikative, partizipative und tendentiell
egalitäre Interaktionsbeziehungen charakterisiert ist.80 Von dieser Erfahrung

und Perspektive her eröffnet sich auch ein neues Verständnis der
bestehenden kirchlichen Ämter.81 Nicht klerikale, juridische und
autoritäre Aspekte, sondern die ursprüngliche communio, die «wahre

Gleichheit in der allen Gläubigen gemeinsamen Würde und Tätigkeit»
(LG 32) beim Aufbau der Kirche stehen im Vordergrund. Zugleich
entstehen neue Dienste und Ämter in Funktion der Gemeinde und
ihrer Sendung, aber auch neue liturgische Symbole, eine neue Sprache,

neue Gebete, neue Arten des Feierns.82

77 Vgl. J. Sobrino: Die «Lehrautorität» des Volkes Gottes in Lateinamerika, aaO.;
J.B. Metz: Thesen zum theologischen Ort der Befreiungstheologie, aaO. 155f.; ders.:
Suchbewegungen nach einem neuen Gemeindebild, in: ders./F.X. Kaufmann:
Zukunftsfähigkeit. Suchbewegungen im Christentum, Freiburg i.Br. 1987, 148-165.150.

78 P. Richard: La fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO. 21; vgl. auch
L. Boff: Und die Kirche ist Volk geworden, aaO. 104 f.

79 M. de C. Azevedo: Comunidades eclesiales de base, in: I. Ellacuri'a/J. Sobrino
(Hg.): Mysterium Liberationis, aaO. Bd. II, 245—265.264; vgl. auch P. Richard: La fuerza

espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO. 19-22,31 f., 78.
80 Vgl. L. Boff: Die Neuentdeckung der Kirche, aaO. 13—52; ders.: Kirche:

Charisma und Macht, aaO. 232-250,267-284; R. Munoz: La Iglesia en el pueblo, aaO. 250-
257.

81 Vgl. A. Lorscheider: Die Neudefinition der Gestalt des Bischofs inmitten des

armen und gläubigen Volkes, in: Com 20 (1984) 477—479; L. Boff: Und die Kirche ist
Volk geworden, aaO. IS—11.

82 Vgl. L. Boff: Und die Kirche ist Volk geworden, aaO. 77-81; P. Richard: La
fuerza espiritual de la Iglesia de los pobres, aaO. 86-88; A. Quiroz Magana: Eclesiologla
en la teologla de la liberaciôn, aaO. 311-336: Hacia nuevas estructuras y ministerios
eclesiales; M. de C. Azevedo: Comunidades eclesiales de base, aaO. 255f.; V. Codina:
Sacramentos, aaO. 285; A. Parra: Ministerios laicales, in: I. Ellacuri'a/J. Sobrino
(Hg.): Mysterium Liberationis, aaO. Bd. II, 319-343; E. Schillebeeckx: Ämter in der
Kirche der Armen, in: Conc 20 (1984) 522—530.



Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung 447

Ad extra repräsentiert der basisgemeindliche Ansatz «eine von sich
selbst dezentrierte, auf das Reich Gottes ausgerichtete Kirche»83. Daß
Kirche im rechten theologischen Verständnis nicht in sich selbst
zentriert ist, sondern in der Geschichte Zeichen und Instrument der
Ausrichtung der Welt auf das Reich Gottes ist, das wird in den
Basisgemeinden exemplarisch gelebt. Uberhaupt kann das basisgemeindliche
Paradigma geradezu definiert werden als Reflex einer Relecture der

Ekklesiologie des II. Vatikanischen Konzils aus der lateinamerikanischen

Perspektive der Subjekthaftigkeit der Armen. Die entscheidenden

Stichworte des Konzils können hier nur noch genannt werden:
Öffnung der Kirche für die Welt, Bestimmung der Kirche als
Heilssakrament der Welt, Priorität des Volkes Gottes vor aller amtlichen

Differenzierung, Kirche als communio.84

4. Was bleibt?

Der «Einbruch der Armen»85 in Gesellschaft, Kirche und Theologie
Lateinamerikas ist ein epochales Faktum, wovon die Theologie der

Befreiung selber ein beredter Ausdruck ist. Das Programm einer
theologischen Hermeneutik aus dem Blickwinkel der Armen wird auch in

83 j. Sobrino: Comuniön, conflicto y solidaridad eclesial, aaO. 224; vgl. auch
I. Ellacuri'a: Conversion de la Iglesia al Reino de Dios, aaO. 179-216: La Iglesia de los

pobres, sacramento histôrico de liberaciôn; A. Quiroz Magana: Eclesiologla en la teolo-
gla de la liberaciôn, aaO. 117-152.

84 Vgl. L. Boff: Und die Kirche ist Volk geworden, aaO. 27-71 ; ders.: Eine kreative
Rezeption des II. Vatikanums aus der Sicht der Armen: Die Theologie der Befreiung, in:
E. Klinger/K. Wittstadt (Hg.): Glaube im Prozess. Christsein nach dem II. Vatika-
num. Für Karl Rahner, Freiburg i.Br. 1984, 628-654; G. Gutierrez: Das Zweite
Vatikanische Konzil und die Kirche Lateinamerikas (Adveniat Zeugnisse/Berichte/Kommentare

Nr. 12), Essen 1986; J. Sobrino: El Vaticano II y la Iglesia en América latina, in:
C. Floristan/J.J. Tamayo (Hg.): El Vaticano II, veinte anos después, Madrid 1985,
105—134; ders.: El Vaticano II visto desde América latina, in: Diakonia 36 (1985) 314—

326 ; ders. : La Iglesia de los pobres, concreciön latinoamericana del Vaticano II, in : Revista
Latinoamericana de Teologia 2 (1985) 115-146; R. Munoz: La Iglesia en el pueblo,
aaO. 147-162: La renovaciön del Concilio en América Latina; M. de C. Azevedo:
Eclesiologla en la teologia de la liberaciôn, aaO. 82-86,120-122,153-159; ders.: Comunida-
des eclesiales de base, aaO. 252f.; F. Martinez: Cuestiones de fondo en el debate sobre la

teologia de la liberaciôn, aaO. 255-257; J.A. Estrada: Pueblo de Dios, in:
I. Ellacuri'a/J. Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, aaO., Bd. II, 175-188.184.

85 G. Gutierrez: La irrupciön de los pobres en América latina, aaO.; ders.: Die
Armen brechen in die Geschichte ein, aaO.; ders.: La verdad los harâ libres, aaO. 18f.;
V. Araya: El Dios de los pobres, aaO. 49.



448 Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

Zukunft der theologiegeschichtlich herausragende Beitrag der
Befreiungstheologie sein. Daß die Unterdrückten selber Subjekte von Kirche
und von theologischer Reflexion geworden sind, ist es wert, von einem

neuen Kapitel der Kirchen- und Theologiegeschichte zu sprechen. Mit
der neu gewonnenen Subjekthaftigkeit der Armen in Theologie und
Kirche hängt die Entprivatisierung des theologischen Produktionsverfahrens

zusammen: Der befreiungstheologische Erkenntnisprozeß
nährt sich aus der kommunikativen Praxis der Gemeinde. Subjekt der

Theologie ist nicht primär der einzelne Theologe, sondern die
Gemeinde der Armen, mit welcher der wissenschaftliche Theologe in
einem organischen Verhältnis verbunden ist.86 In diesem Sinne ist sie

kirchliche Theologie.
Methodisch liegt der Beitrag der Befreiungstheologie im kritisch

reflektierten Praxiszusammenhang der theologischen Theorie, und

zwar so, daß der konkrete gesellschaftliche Kontext den Logos der

Theologie selbst affiziert. Die theologische Theorie ist als ganze eingebettet

in die christliche Praxis, geht von ihr aus und zielt wieder auf sie

hin. Damit gelingt es der Befreiungstheologie schon im Ansatz, ein in
der europäischen Theologie immer wieder beklagtes Erfahrungsdefizit
zu vermeiden.87 Bekanntlich ist die Theologie der Befreiung ihrem
eigenen Selbstverständnis nach nichts anderes als die systematische
Artikulation der in der befreienden Praxis der Armen gemachten Erfahrungen

mit Gott. Dementsprechend verweist sie in allen ihren theoretischen

Darstellungen stets mystagogisch auf die ihnen zugrundeliegende

Erfahrung Gottes in der Welt der Armen.
Was also die Theologie der Befreiung systematisch gebracht hat und

was von ihr wahrlich zu bleiben verdient, rührt an die formalen
Grundstrukturen von Theologie überhaupt. Eine systematische Bilanz der

Befreiungstheologie zu ziehen bedeutet, das Herz der Fundamentaltheologie

selbst einer durchaus heilsamen Operation zu unterziehen.

86 Vgl. L. Boff: Und die Kirche ist Volk geworden, aaO. 140.
87 Vgl. R. Garcia-Mateo: Die Methode der Theologie der Befreiung. Zur Überwindung

des Erfahrungsdefizits in der Theologie, in: StZ 111 (1986) 386-396.


	Versuch einer systematischen Bilanz der Theologie der Befreiung

