
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Teología India y Hermenéutica bíblica : revelación de Dios en la
religiones indígenas y en la Biblia

Autor: Richard, Pablo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pablo Richard

Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica

Revelaciön de Dios en la Religiones indigenas
y en la Biblia

1. El trauma indlgena freute a la Biblia

La primera experiencia de los indigenas con la Biblia fue traumatica.
En la conquista y colonizacion de América la Biblia fué normalmente
utilizada como instrumente de dominaciôn y de muerte. Un dicho

popular en Guatemala dice asf: «Cuando llegaron los espanoles nos

dijeron que cerrâramos los ojos para orar. Cuando abrimos los ojos,

nosotros teniamos su Biblia y ellos tenîan nuestra tierra.» Este trauma
histörico de los indigenas con la Biblia se expresa también en aquella
famosa carta abierta que varios movimientos indigenas escribieron a

Juan Pablo II cuando éste visité el Peru:

«Nosotros, indios de los Andes y de América, decidimos aprovechar la visita
de Juan Pablo II para devolverle su Biblia, porque en cinco siglos no nos ha

dado ni amor, ni paz, ni justicia.
Por favor, tome de nuevo su Biblia y devuélvala a nuestros opresores,

porque ellos necesitan sus preceptos morales mâs que nosotros. Porque
desde la llegada de Cristobal Colon se impuso a la América, con la fuerza,

una cultura, una lengua, una religion y unos valores propios de Europa.
La Biblia llegô a nosotros como parte del cambio colonial impuesto. Ella fue
el arma ideolögica de ese asalto colonialista. La espada espanola, que de dia
atacaba y asesinaba el cuerpo de los indios, de noche se convertia en la cruz

que atacaba el aima india.»

Este es un texto duro, pero expresa bien ese trauma que experimen-
tan los indigenas frente a la Biblia. Este trauma se profundiza hoy en dia

con la experiencia de las sectas fundamentalistas y las manipulaciones



Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica 351

que todavfa hacen muchas Iglesias de la Biblia contra la religion y la fe

de los indlgenas. A menudo también el trabajo bi'blico mejor intencio-
nado ignora o subvaloriza las tradiciones religiosas indlgenas y la Biblia
misma llega a ser la causa de esa ignorancia o falta de interés por la
Revelaciön en las tradiciones indlgenas. Una vez un indlgena panameno
me dijo: «Uds. con su Biblia nos han danado el aima.» Es triste escuchar

ésto, pero es muy real.
También nosotros, biblistas o agentes de pastoral no-indlgenas,

vivimos también un trauma con la Biblia, cuando hemos tenido la

posibilidad de una inserciön profunda en la cultura y religion indias.

Quedamos tan maravillados con la tradiciön religiosa indlgena, con la

experiencia de Dios en dicha tradiciön y con la fuerza religiosa indlgena
que los ha hecho sobrevivir 500 anos a pesar del cristianismo, que nos

parece inadecuado hablar de nuestra Biblia, tan distante en el espacio, y
tan enajenada culturalmente por la interpretaciön colonial occidental.

Todo lo anterior nos exige conversion y el compromiso de elaborar
una Hermenéutica liberadora en el contexto de estos 500 anos de evan-
gelizaciön, colonizaciön y conquista espiritual.

2. La Révélation de Dios en la tradition religiosa india

a) Instrumentas traditionales de discernimiento

En un principio la opinion dominante de los misioneros fué con-
siderar la religion indlgena como pagana, idolâtrica, e incluso demo-
nlaca. Todavla hoy la actitud hacia las religiones indlgenas es de

ignorancia, sospecha o menosprecio. Sin embargo, estas opiniones estân por
lo menos ofitialmente superadas. El Contilio Vaticano IIya exhortaba as! a

los fleles que trabajan entre los pueblos no-cristianos: «Familiarlcense
con sus tradiciones nacionales y religiosas; descubran, con gozo y respe-
to, las semillas de la Palabra que en ellas se contienen» (ad Gentes 11).
Pide igualmente «un diâlogo sincero y paciente para descubrir las

riquezas que Dios, generoso, ha distribuldo a las gentes» (ibidem). «Con
su trabajo (la Iglesia) consigue que todo lo bueno que se encuentra
sembrado en el corazön y en la mente de los hombres y en los ritos y
culturas de estos pueblos, no sölo no desaparezca, sino que se purifique,
se eleve y perfeccione para la gloria de Dios, confusion del demonio y



352 Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica

felicidad del hombre» (Lum. Gen. 17). El Concilio reconoce una pre-
paraciön de la revelaciön evangélica: «Dios, creando y conservando el

universo por su Palabra (cf. Io. 1,3), ofrece a los hombres en la creaciön

un testimonio perenne de si mismo (cf. Rom. 1,19—20)... después cuidö
continuamente del género humano, para dar la vida eterna a todos los

que buscan la salvaciön con la perseverancia en la buenas obras... De

este modo fué preparando a través de los siglos el camino del Evangelio»
(Dei Verbum, 3; cf. también Lum. Gen. 16). Habla también de la

Revelaciön en forma universal y optimista: «El Santo Sinodo profesa

que el hombre <puede conocer ciertamente a Dios con la razön natural,

por medio de las cosas creadas> (cf. Rom. 1,20); y ensena que, gracias a

dicha revelaciön, todos los hombres, en la condiciön présente de la

humanidad, pueden conocer fâcilmente, con absoluta certeza y sin error
las realidades divinas, que en si no son inaccesibles a la razön» (Dei
Verbum, 6; cf. también GS. 58 sobre la relaciön entre Evangelio y
cultura). Pablo VIen esta misma lfnea decia refîriéndose a las religiones
no-cristianas, texto que también podrlamos aplicar a nuestras religiones
indfgenas milenarias: «La Iglesia respeta y estima estas religiones no
cristianas, por ser la expresiön viviente del alma de vastos grupos
humanos. Llevan en sf mismas el eco de milenios a la büsqueda de Dios;
bûsqueda incompleta pero hecha frecuentemente con sinceridad y rec-
titud de corazön. Poseen un impresionante patrimonio de textos pro-
fundamente religiosos. Han ensenado a generaciones de personas a orar.
Todas estân llenas de innumerables <semillas del Verbo>, y constituyen
una auténtica <preparaciön evangélica)» (Ev. Nuntiandi, 53). He escu-
chado también a algunos agentes de pastoral, en su intento de valorizar
las religiones indias, decir que ellas representan en América Latina lo

que signified el Antiguo Testamento para el Nuevo Testamento.
Todo lo anterior significa un avance enorme sobre las posiciones

colonizadoras y fundamentalistas anteriores de las Iglesias. Son referen-
cias utiles y necesarias, pero nuestra experiencia y reflexion actual nos
lleva mâs alla de ellas, sin negar para nada el valor que ellas tienen.

Hoy, después de 500 anos de intentos diversos de evangelizaciön,
descubrimos que la experiencia de Dios de los pueblos indios, es una
experiencia milenaria (los testimonios remontan al menos a 10 mil anos
atrâs, si bien es en los très ûltimos milenios que se da ya una teologia
expresa y elaborada), cuyo desarrollo y profundidad hoy nos llena de

admiraciön y respeto. Las religiones indfgenas, ademâs de vivificar
durante milenios la vida de los pueblos indfgenas, han sobrevivido a



Teologia India y Hermenéutica biblica 353

500 anos de agresiön poh'tica, cultural y teolögica. Mas aün: han sido las

religiones indias las que han permitido a los pueblos indios resistir y
sobrevivir, muchas veces a pesar y en contra de la evangelizaciön cris-
tiana. La tradiciön religiosa indfgena ha mostrado también una inmensa

vitalidad para asumir lo mejor de la tradiciön cristiana, incorporândola e

interpretândola en sus proprias estructuras religiosas y culturales. La fe

indigena ha sido creadora y portadora de las mejores tradiciones de la

religiosidad popular y ha logrado sfntesis teolôgicas proprias (de las

cuales hablaremos mâs adelante). Por eso que la designaciön de la

tradiciön religiosa indigena como «preparaciön evangélica» o como
portadora de «semillas de la Palabra» es correcta, pero insuficiente. Creo

que en las religiones indigenas no solo encontramos «semillas» de la

Palabra, sino que la Revelaciön se ha desarrollado en ellas como un
ârbol entero, con raiz, tronco y amplio ramaje. También es insuficiente
hablar de «preparaciön evangélica», pues los sabios y teölogos indigenas
tuvieron mayor capacidad que los misioneros para re-conocer e iden-
tificar el Evangelio cuando éste llegö confundido y mezclado en la

conquista y colonizaciön de América. No sölo fueron capaces de apro-
piarse correctamente del Evangelio, sino que han sido capaces de

rescatarlo y de salvarlo contra todas las manipulaciones que la Conquista
y la «evangelizaciön» hizo de él. Con ésto no estamos canonizando ni
sacralizando a las religiones indigenas, sino solo cuestionando los cri-
terios con los cuales las discernimos y juzgamos.

b) Algunos elementos teôricos para una Hermenéutica India

Es necesario construir un instrumente hermenéutico diferente para
interpretar las tradiciones religiosas indigenas. Un primer elemento

para ello es la distinciön tradicional y muy ortodoxa entre Biblia y
Palabra de Dios. La Biblia es un instrumente para la revelaciön de la
Palabra de Dios. Esta Palabra de Dios es una realidad mucho mâs amplia
que la Biblia: esta en la Biblia, pero también antes y después de ella. Dios
es un Dios vivo, que se comunica con nosotros desde la creaciön del
mundo y sigue comunicândose hoy. La Biblia nos transmite de una
manera plena, inspirada y con autoridad la Palabra de Dios, pero la
Biblia no agota toda la Palabra de Dios. La Biblia ciertamente nos révéla
la Palabra de Dios, pero también nos révéla dönde y cömo Dios se ha

revelado en toda la humanidad y dönde y cömo se révéla hoy en nuestra



354 Teologi'a India y Hermenéutica bfblica

historia. Esta fuerza del texto bi'blico era llamada por los Santos Padres

«Sentido Espiritual»1. Citemos dos textos patristicos que nos pueden
iluminar en esta büsqueda. El primero de San Agustfn dice asl:

«La Biblia, el segundo libro de Dios, fué escrita para ayudarnos a descifrar el

mundo, para devolvernos la mirada de la fe y de la contemplaciön, y para
transformar toda la realidad en una gran revelaciön de Dios.»2

El segundo texto es de Casiano:

«Instruldos por aquello que nosotros mismos sentimos, ya no percibimos el

texto como algo que sölo olmos, sino como algo que experimentamos y
tocamos con nuestras manos; no como una historia extrana e inaudita, sino

como algo que damos a luz desde lo mäs profundo de nuestro corazön, como
si fuesen sentimientos que forman parte de nuestro proprio ser.

Insistimos: no es la lectura la que nos hace penetrar en el sentido de las

palabras, sino la propria experiencia nuestra adquirida anteriormente en la

vida de cada di'a.»3

Apliquemos ahora lo anterior a las tradiciones religiosas indlgenas. A la

luz del texto de San Agustln podrlamos decir que el cosmos, la cultura y
la religion india es elprimer«, libro» de Dios4. All! los indios descubren la

Revelaciön de Dios y se comunican con él. La Biblia es el segundo libro
de Dios, para ayudarnos a descifrar ese primer «libro» indio de la
Revelaciön de Dios. La lectura de la Biblia nos devuelve la mirada de fe

y de contemplaciön (que hemos perdido por la conquista y la ideologîa
dominante occidental) para transformar esa realidad cösmica, cultural y
religiosa india en una gran Revelaciön de Dios. Esta lectura espiritual de

la Biblia no subvaloriza, ni mucho menos destruye la Revelaciön de

Dios en el mundo religioso indlgena, sino muy por el contrario la
considéra elprimer libro de Dios y la transforma en una gran epifanfa de

Dios. Este tipo de lectura es antagönica a la lectura fundamentalista y

1 Este es el tema central de mi articulo Lectura Popular de la Biblia en América
Latina. Hermenéutica de la liberaciôn, publicado en RIBLA (Revista de Interpretaciön
blblica latinoamericana), N° 1, 1988, p. 30-48.

2 Citado por Carlos Mesters en: Flor sin Defensa. Ediciones CLAR, N° 16, (Bogota),
1984, p. 28.

3 Collâtiones X, 11.
* Usamos la palabra «libro» en un sentido analôgico, comparativo, simbolico. La

tradiciones religiosas indlgenas se expresan a veces en textos, pero sobretodo en ritos,
slmbolos, mitos y en la tradiciön oral.



Teologi'a India y Hermenéutica bfblica 355

colonizadora de la Biblia, que ignora o destruye la Revelaciôn de Dios

en el libro de la vida y finalmente también en la misma Biblia.
El texto de Casiano nos lleva mâs lejos todavfa y reponde mejor a la

experiencia religiosa de los indigenas. El mundo religioso indlgena es

tan rico y profundo, que cuando los indios leen la Biblia, no sôlamente la

leen o la oyen, sino que la construyen, la dan a luz, a partir de su propia
experiencia religiosa. No es sôlamente la lectura de la Biblia la que los

lleva a penetrar en el sentido de las palabras, sino la experiencia religiosa
india anterior a la Biblia y a la lectura de la Biblia. En la interpretaciôn
india de la Biblia hay una producciön de sentido que viene de la
experiencia religiosa anterior, que los indios han desarrollado durante miles

y miles de anos.
La hermenéutica clâsica nos habla de la Biblia como Canon. Esto se

puede entender en un sentido pasivo y activo. En un sentido pasivo la

Biblia es Canon, porque contiene todos los libros aceptados por la Iglesia
como libros inspirados. Cuando terminé el periodo apostôlico se cerrô el
Canon de los libros inspirados. Pero también la Biblia es Canon en un
sentido activo. Canon significa medida. Un metro, un litro, un kilo son
medidas o cânones establecidos para medir o pesar las cosas. De manera
semejante la Biblia es también un canon, es decir, una «medida», para
«medir» la Palabra de Dios. La Biblia es el criterio establecido para
discernir la Palabra de Dios en la historia: en la humanidad y en el

cosmos. No podemos discernir la Revelaciôn de Dios de cualquier
manera o en forma arbitraria, lo debemos hacer de una manera canô-
nica, es decir, de acuerdo a la Biblia como canon establecido. Por lo
tanto hablar de la Biblia como Canon, no es reducir toda la Revelaciôn
de la Palabra de Dios al texto de la Biblia (como hace el fundamenta-
lismo), sino utilizar la Revelaciôn que se contiene en la Biblia como
criterio de discernimiento y de interpretaciôn de la Palabra de Dios en
toda la historia humana, desde la creaciôn hasta el fin del mundo. Si

aplicamos lo anterior al mundo religioso indlgena, podemos afirmar que
la lectura de la Biblia no sustituye o anula la tradiciôn religosa indlgena,
sino que es un instrumento para discernir la presencia y revelaciôn de

Dios en esa tradiciôn religiosa indlgena. La Biblia récupéra as! la auto-
ridad espiritualque le es propia y deja de ser el instrumento autoritario de

represiôn religiosa y cultural, tal como fue utilizada en la conquista y
destmcciôn espiritual de América.

El principio hermenéutico que hemos expuesto (sentido espiritual
de la Biblia, la Biblia como libro segundo de Dios, la Biblia como Canon



356 Teologla India y Hermenéutica bi'blica

activo de discernimiento), es un principio hermenéutico liberador para
la tradiciön religiosa indîgena, a condiciôn que se combine con otro
principio hermenéutico igualmente importante: elprincipio de la

apropiaciôn del texto y de la interpretaciön blblica por parte del evangelizado,

que lo transforma simultâneamente en sujeto evangelizador. Es el

principio que reconoce en el indîgena la posibilidad y capacidad de ser sujeto
de la lectura y de la interpretaciön blblica. La Biblia puede transformar
la tradiciön indîgena en una gran revelaciön de Dios, a condiciôn que la

Biblia sea leîda e interpretada por los mismos indîgenas y en las estruc-
turas culturales y religiosas indias que les son propias. La Biblia es Canon

o criterio de discernimiento de la Palabra de Dios en la tradiciön
religiosa indîgena, a condiciôn que la Biblia sea apropiada por la misma
comunidad indîgena. Este segundo principio hermenéutico se refiere a

la apropiaciôn de la Biblia por parte de los mismos indîgenas. Las con-
diciones o mediaciones de esta apropiaciôn son varias. En primer lugar
esta apropiaciôn india de la Biblia se hace en la comunidad eclesial, lo

que supone la construcciôn y existencia de una Iglesia local indîgena. En
segundo lugar la apropiaciôn india de la Biblia supone una apropiaciôn
adecuada por parte de los indîgenas de los instrumentas teôricos (histôri-
cos, linguîsticos, culturales) necesarios para que los indîgenas mismos

puedan apropiarse del texto (sentido literal) y de la historia detras del

texto (sentido histôrico), para rescatar asî directamente la Biblia de todas

sus interpretaciones perversas. En tercer lugar la apropiaciôn india de la
Biblia supone que la lectura e interpretaciön de la Biblia se haga al

interior delproceso histôrico de liberaciôn india (proceso politico, cultural y
religioso). Estas très condiciones o mediaciones (la eclesial, la teôrica y
la histôrica) hacen posible que el indio sea sujeto activo y creador de la

interpretaciön de la Biblia. Esta apropiaciôn india de la Biblia
transforma al indîgena, de objeto evangelizado en sujeto evangelizador, y
créa un método propio indio de lectura e interpretaciön de la Biblia.



Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica 357

3. Teologia India:
marco teôrico para una Hermenéutica India

La presencia y revelaciön de Dios en la cultura y religion indfgenas
es la ralz de una Teologia India que es tan antigua como los mismos

pueblos indlgenas5. Empecemos diciendo muy claramente que el sujeto
de esta Teologia India es la misma comunidad indigena:

«El sujeto de la Teologia India es la comunidad indigena, enraizada en la tierra
de donde surgen y crecen sus ritos y mitos.
Esta comunidad vive la experiencia de Dios Padre-Madre en su caminar, la

reflexiona junto con sus sabios y sabias - intérpretes legltimos de sus creen-
cias — y la expresa y célébra en su vida cotidiana y en sus ritos.
El ordenamiento de esta experiencia teologica corresponde a los miembros de

la misma comunidad y a aquellas personas que insertadas en ella sintonizan
con sus proyectos.»6

La creaciôn de una Hermenéutica blblica India, que nos permita leer
e interpretar la Biblia desde la cultura y religion india, debe tener esta

Teologia India como marco teôrico de referencia. La Teologia India nos
debe dar la teorla, el método, el objetivo y las formas de expresiôn de esta
Hermenéutica India. La Hermenéutica India no es sino un capltulo de la

Teologia India. Veamos ahora algunos rasgos générales de la Teologia
India, especialmente los elementos especlficos para construir una
Hermenéutica India. Aqui trataré ûnicamente de reflexionar sobre la textos
de los teôlogos indios y hacer desde alll, como exégeta no-indio, algunas
reflexiones hermenéuticas. Estoy muy consciente en lo que dice el texto
citado arriba sobre la comunidad indigena como sujeto de la Teologia
India. El mismo texto citado, sin embargo, me permite entrar al final del

5 Literatura reciente sobre la Teologia India: Teologia India. Primer Encuentro taller
latinoamericano. Mexico. México (Cenami), Ecuador (Abya Yala) 1991, 329 p. El Dios de

nuestros Padres. Christus, N° 7, Sept. 1991. Numéro de la revista dedicado al tema de la

Teologia india. Eleazar Lopez H.: La Teologia en el Istmo de Tehauntepec. Mimeo. Julio
1991. Eleazar Lopez H.: 500 ahos de resistenciay de lucha de lospueblos de América contra la

opresiôn. M. Marzal/Robles/Maurer/Albo/Meliä: Rostros Indios de Dios. Los amerin-
dios cristianos. Ecuador (Abya-Yala) 1991, 322 p. Clodomiro L. Siller: Religion Indigena
en Mesoamérica. Esquila Misional. Oct. 1991. Elsa Tamez: Quetzalcôatly el Dios cristiano:
alianza y lucha de Dioses. Pasos, N° 35, Mayo-Junio 1991. Diego Irarrazaval: Teologia

Aymara. Implicancias para otras teologias. Mimeo 1991.
6 Conclusionesy Consensos. Teologia India, p. 315. Subrayado en el texto original.



358 Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica

proceso, en el ordenamiento de la experiencia teolôgica indlgena, en la
medida que me siento realmente inserto en la comunidad indlgena y en
sintonla profunda y solidaria con todos sus proyectos.

a) Definition de la Teologla India

Los teölogos indios distinguen entre una teologla india-india y una
teologla india-cristiana. La primera es la que hacen los pueblos indios

para rescatar su propio pensamiento teolögico, cuya existencia se

remonta a los orlgenes de estos pueblos, hace por lo menos diez mil anos
atrâs7 ; la segunda es la que hacen los teölogos indios al interior de la

Iglesia y en diâlogo con el cristianismo. Hay una identidad y continui-
dad esencial entre las dos, pero para los fines de este artlculo sobretodo

nos interesa la Teologla india-cristiana, que se desarrolla desde la con-
quista hasta nuestros dlas.

E. Lopez, teölogo indio, define la Teologla India como un «dar
razön de nuestra esperanza milenaria». Mâs precisamente: «Es el
discurso reflexivo que acompana, explica y gula el caminar de nuestros
pueblos indios a través de toda su historia.»8 Luego enumera las carac-
terlsticas de esta Teologla: es una teologla concreta, pues es la compa-
nera inseparable del proyecto de vida de los indigenas. Es una teologla
integral, pues reflexiona globalmente sobre la vida del pueblo, donde
Dios esta radicalmente comprometido. Es una teologla con un lenguaje
marcadamente religioso, que se hace sobretodo con slmbolos, mitos y
ritos, que expresan en forma radical y total el sentido que se da a la vida.
Por ultimo, es una teologla que tiene como sujeto al pueblo mismo, que
élabora su pensamiento en forma colectiva.

El nombre «indio» no es el nombre de los pueblos aborigènes. Estos

se llaman nahuas, zapotecas, myas, bribis, etc. Indios hay desde 1492,

pues fueron los conquistadores los que los hicieron indios, al someterlos

y oprimirlos. La Teologla India asume conscientemente este adjetivo de

«indio», no como un nombre, sino como indicaciön de oprimido:

«La condicion de indios, aunque ofensiva, nos hace estar cerca de los demâs

pobres de América y del mundo. Nosotros no escogimos ser indios como
tampoco los demâs explotados escogieron serlo. Fué la maldad de algunos

7 Sobre la Teologla India antes de la Conquista véase los dos artlculos citados de
E. Lopez.

8 E. Lopez: Teologla India Hoy. Christus, N° 7, ya citado, p. 22.



Teologla India y Hermenéutica bfblica 359

hombres la que nos hizo indios a nosotros, y esclavos a los negros, y
explotados a todos los pobres. Por eso en cuanto indios, tenemos que pugnar
por nuestra liberaciôn y la de todos los pobres de la tierra. En este sentido, la

teologla india forma parte de la teologla latino-americana, que es teologla de

liberaciôn. Es mâs, la teologla latino-americana actual es la continuaciôn de

la teologla de resistencia comenzada hace 500 anos por nuestros antepasa-
dos.»9

Veamos ahora las diferentes actitudes y respuestas frente a la con-
quista y colonizaciôn, tanto por parte de los indlgenas como por parte de

la Iglesia, y especialmente aquella respuesta que hizo posible el surgi-
miento de una teologla india-cristiana10.

Por parte de los indlgenas se dieron las siguientes respuestas a la

conquista:
(1) lucha frontal, sobretodo militar, contra los ejércitos invasores;

(2) resistencia pasiva: aguantar en silencio para no morir (lo que no
signified claudicar, pero si sumergirse en la clandestinidad) ;

(3) alianza con el dominador, para resolver conflictos inter-étnicos entre
pueblos indios dominadores y otros dominados;
(4) suicidio colectivo y
(5) reformulaciôn de la cultura y religion india en el contexto del sistema

colonial. El método empleado en ese tipo de respuesta fué el diâlogo, para
conseguir una slntesis vital, donde la tradicidn cultural y religiosa indl-
gena pudiera seguir siendo ella misma, sin traicionar su identidad,
asumiendo los valores culturales y religiosos del cristianismo dominante.

No solo se oculta lo propio con una cubierta occidental y cristiana,
sino que se arrebata al conquistador sus armas ideoldgicas y sus armas
culturales y religiosas, para demostrar que son los indios, con sus tra-
diciones propias, los que viven y piensan los valores del evangelio con
mâs coherencia que los mismos cristianos europeos. Con esta metodo-
logla los indios se apropiarân de la misma Biblia, para leerla e inter-
pretarla desde su propia experiencia de Dios y sus tradiciones religiosas.

Por parte de la Iglesia europea se constata las siguientes propues-
tas:

9 Ibidem, p. 24.
10 Para lo que sigue véase el artfeulo ya citado de E. Lopez: 500 anos de resistencia.



360 Teologîa India y Hermenéutica bîblica

(1) identification total de la Iglesia con la conquista y dominaciön colonial

(fué la actitud mayoritaria) ;

(2) colaboratiôn de la Iglesia con el sistema colonial, para obligar a éste a

ponerse al servicio de la evangelizaciön (la evangelizaciön es concebida

como la razön de ser de la conquista, por eso la conquista debe hacerse

segün los valores del evangelio); esta actitud légitima profundamente la

conquista y sigue considerando a los indios como paganos o idolâtras.

(3) marginalizatiôn de la Iglesia de la estructura colonial (la Iglesia
actûa al margen del sistema, aceptando con resignaciôn sus brutalidades

como inevitables); esta actitud llevö a la construcciön de obras de

caridad para los indios y a la formaciön de reducciones indi'genas.

(4) denuntia profética del sistema colonial como contrario a la evangelizaciön

(linea lascasiana que ha sido muy significativa, pero que no tuvo
grandes éxitos y fué muy pronto silenciada), y, finalmente.

(5) inculturatiôn del evangelio en el mundo indi'gena o apropiatiôn
indîgena del evangelio (a través de la formaciön de intelectuales indl-
genas, que hicieron posible el re-encuentro del pueblo con su pasado y la
re-formulaciön del Evangelio a partir de las tradiciones indias).

La propuesta indîgena del diâlogo (arriba n° 5) y la propuesta ecle-
sial de la inculturaciön y apropiaciön (arriba igualmente n° 5) se com-
plementaron e hicieron posible el surgimiento de una teologîa india-
cristiana. Lo fundamental en esta propuesta, tanto indîgena como ecle-

sial, era la transformaciön del indio en evangelizador. Al indio le

evangeliza el indio. El indio poco a poco deja de ser objeto de

evangelizaciön, para transformarse en sujeto de evangelizaciön. El mejor y mâs

antiguo ejemplo de esta propuesta es el relato conocido como Nican
Mopohua, relato indîgena de las apariciones de Nuestra Senora de

Guadalupe, que analizaremos a continuaciön. Pero hay muchas otras
expresiones de esta propuesta: relatos indîgenas de la conquista, crea-
ciön de mitos, sîmbolos y ritos con existencia propia y muchos otros
diseminados en la tradiciön cristiana latino-americana, creaciön de una
religiosidad popular de raîz indîgena y todo el desarrollo de la teologîa
india hasta el dîa de hoy.



Teologia India y Hermenéutica bi'blica 361

b) Nican Mopohua : ejemplo privilegiado de teologta india11

El evento guadalupano es del ano 1531. La apariciön y el mensaje de

la Virgen Maria en el monte del Tepeyac es una historia indlgena, que
hace una crltica profunda a la conquista espiritual y que propone al

mismo tiempo un proyecto indlgena de evangelizaciön. La historia es

una tradiciön que primero se contaba, se danzaba, se transmitla de boca

en boca, de pueblo en pueblo. Tuvo vida autönoma antes de ser escrita y
antes de ser aceptada por la Iglesia. El paso de la tradiciön oral a la

tradiciön escrita esta muy ligado a la fundaciön en 1536 del Colegio de la

Santa Cruz de Tlatelolco. En este Colegio se va a formar toda una
generaciön de teölogos indios de la mâs alta calidad intelectual. De 1546

a 1566 el Colegio estuvo dirigido por rectores indios. El texto original
del relato guadalupano esta escrito en nâhuatl clâsico, en un lenguaje
simbölico. El escrito se llama Nican Mopohua, que son las dos primeras
palabras («en orden y concierto») con las que comienza el libro. La
creaciön de este relato escrito y su transmisiön es ciertamente una obra

colectiva, pero C. Siller propone como tesis bastante aceptada que el

autor séria Don Antonio Valeriano, indio, alumno y después maestro
del Colegio de la Santa Cruz de Tlatelolco, que fue traductor e

informante de Sahagùn. El Nican Mopohua es una obra de slntesis de la

cultura y religion india con el evangelio cristiano, realizada por inte-
lectuales indios cristianos, que contiene un proyecto de evangelizaciön
de los indios para los mismos indios. En el Nican Mopohua el indio llega
a ser evangelizador y teölogo en la sociedad colonial y en la Iglesia.

El evento guadalupano es una experiencia nueva. Lo que ahi se

narra, no formaba parte de la predicaciön cristiana. Su mensaje nace de

la experiencia religiosa del pueblo indlgena, que conservando su tradiciön

cultural y religiosa, acepta la fe cristiana. El texto se dirije funda-
mentalmente a los indios, pero también de una forma crîtica a los

predicadores cristianos. Todo el discurso guadalupano se realiza dentro
de la lögica y del pensamiento indio. Dice C. Siller: «Lo que se dice en el

Nican Mopohua no es simplemente una traducciön del anuncio evan-

11 Para lo que sigue: Clodomiro L. Siller (ed.): Flory Canto del Tepeyac. Historia de
las Apariciones de Santa Maria de Guadalupe. Version al catellano de Don Primo Feliciano
Velazquez. Introduction y comentario sobre el texto nâhuatl de Clodomiro L. Siller.
México (CENAMI y Servir) 1981, 110 p.

Clodomiro L. Siller: El Método teolögico guadalupano. Christus, N° 7, sept. 1991, p.
37-41.



362 Teologia India y Hermenéutica biblica

gélico al idioma y la idiosincrasia del indfgena. Tampoco es la version
india de lo que los evangelizadores estaban haciendo. Este discurso es la

comprensiôn india de su propia tradiciön religiosa vivida en las nuevas
circunstancias de coloniaje y evangelizaciön. El Nican Mopohua es en
definitiva la comprensiôn india de la evangelizaciön»12. El texto esta en
nâhuatl, el idioma de los aztecas y la lengua dominante en toda Meso-
américa. Pero mâs importante es que la estructura del texto, su marco
mitico y su lenguaje simbôlico es nâhuatl. La fe cristiana va a ser vivida y
pensada en nâhuatl. «Mas aûn — dice C. Silier—, nuestro texto trae y hace

contemporânea una teologia que era la misma que usaban los teôlogos
mexicas, y, en general, la mayorfa de aquellos que, durante milenios,
hablan atisbado el fondo de sus corazones y de su historia para descubrir
la presencia y la acciôn de Dios. Por ello la manera de hablar de las cosas,
de las personas, de la trascendencia, de lo que nos sobrepasa, es la misma

que encontramos en la mayoria de los textos religiosos que han llegado a

nuestros dias procedentes de la cultura y religiones prehispânicas»13.
El sujeto de la teologia india es el mismo indio, es el empobrecido, es

el oprimido, el que ha sido psicolôgicamente destruido. Este sujeto, ya
evangelizado y creyente, no tiene credibilidad dentro del sistema colonial

cristiano y por eso fracasa al comienzo en su misiôn dentro de la

iglesia. Todo el relato guadalupano es la reconstrucciôn, hecha por el
mismo indio, de este sujeto oprimido, humillado y fracasado. Este es el

sujeto creador de una nueva evangelizaciön y de una nueva teologia,
creador también de un nuevo modelo de Iglesia, coherente al mismo

tiempo con la tradiciön india y con la tradiciön cristiana14.

El Nican Mopohua permitiö a los pueblos indlgenas de Mesoamé-
rica iniciar la reconstrucciôn de su cultura, su religion y su fe, después de

la destrucciön total provocada por la conquista y «evangelizaciön». El
Nican Mopohua es la reconstrucciôn de la conciencia india, cuando el

mundo econömico, politico, cultural y religioso indfgena estaba casi

completamente destruido. A partir de esta reconstruciön de la conciencia

india en el Nican Mopohua los pueblos indios irân reconquistando
sus tierras, su cultura, su identidad y su religion, dentro de la cual irân

12 C. Siller: El Método teolôgico, p. 38.
'3 Idem p. 39.
14 Todo lo que hemos dicho sobre el Nican Mopohua lo prueba de una manera

brillante y convincente Clodomiro Siller en su comentario lingiiîstico y teolôgico del texto
publicado con el titulo Flor y Canto del Tepeyac (ya citado).



Teologia India y Hermenéutica blblica 363

integrando el Evangelio y la fe cristiana. Con el Nican Mopohua se

inicia la evangelizaciön del indio para el indio, la creaciön de una
Teologia India y la posibilidad de una Hermenéutica bfblica India.

Quisiera terminar esta secciön citando un texto de teologia india
actual y del mundo indlgena del sur andino. Es una slntesis profunda y
poética de todo lo que hemos intentado decir hasta ahora. El texto dice
asl:

«Entre nosotros se sembrö

- ya van a ser quinientos anos -
la ambiciön junto con la doctrina,
la destrucciön junto con el bautismo.

Y nosotros supimos resistir sin impaciencia,
soportando las guerras, las mentiras,
las heladas, los despojos, las lluvias y sequlas,
las mil plagas de insectos y enemigos.
Hemos sembrado vida en nuestra tierra,
escogiendo y cuidando los granos de Evangelio
en medio de los terrones duros del saqueo

y del desprecio que sufrimos.
Hicimos germinar nuestras ideas

para saber sobrevivir en medio de tanta hambre,

para defendernos de tanto escândalo y ataque,

para organizarnos en medio de tanta confusion,

para aiegrarnos a pesar de tantlsimas tristezas

y para sonar mâs alla de tanta desesperaciön.

No sonamos con abundancias para acumular:

nuestra unica abundancia sera la vida del Reino de Dios.
Sonamos con lo sufïciente para repartir,
porque somos hermanos gracias al amor de Dios.»15

4. Punto de partida y primeros pasos para una Hermenéutica India

El Vaticano II nos dice que: «La Escritura se ha de leer e interpretar
con el mismo Esplritu con que fue escrita» (Dei Verbum 12). El pro-
blema es que la Biblia cristiana durante 20 siglos ha sido fundamental-
mente leida e interpretada con otro esplritu, con un esplritu ajeno: con

15 Tornado de la Proclama final del Congreso Teolôgico-Eucaristico y Mariano en el
sur andino. Publicado en: Pastoral Andina, N° 63, oct. 1987.



364 Teologi'a India y Hermenéutica blblica

el espfritu de la filosofla abstracta helenistica, con el esplritu imperial de

Constantino, con el esplritu europeo de la conquista y de la coloniza-
ciön, con el esplritu occidental ilustrado, con el esplritu individualista
del liberalismo moderno. Es necesario rescatar la Biblia de este cauti-
verio para poder otra vez leerla e interpretarla con el Esplritu con la cual
fué escrita. Para ésto necesitamos un punto de referenda NO-ocddental

(no-helenista, no-imperial, no-colonial, no-ilustrado, no-liberal, no-
moderno). Debemos rescatar la Biblia desde el reverso de esta historia
ocddental de dominadôn. Nuestra opinion es que los pueblos indigenas,
con su cultura y religion, nos pueden dar ese punto de referencia no-
occidental o ese reverso de la historia desde el cual podamos leer e

interpretar la Biblia con ojos nuevos y limpios, y re-encontrar el Esplritu
con la que fué escrita.

Nos dice el teölogo indio Eleazar Lopez: «Los anhelos mâs profun-
dos de nuestra gente son también de Cristo. Las diferencias son
superficiales, de forma; no de contenido. Mas aün, muchos de estos conte -
nidos estân mejor conservados en nuestros pueblos, por lo limpieza de

corazön de los pobres, que en muchos recipientes contaminados de la

Iglesia.»16 Los pueblos indigenas, con su historia milenaria, con su

tradiciön cultural y religiosa, y, recientemente con su propio método
indio de evangelizaciôn y con su Teologla India, estân mucho mejor
capacitados para leer e interpretar la Biblia que el Occidente europeo
cristiano, con su historia milenaria de violencia y conquista, impregnada
del esplritu ilustrado, liberal y moderno. Personalmente he llegado a

esta misma conclusion después de trabajar desde hace seis anos en
talleres blblicos con los indios Kunas, de Kuna-Yala (Panama), apli-
cando rigurosamente los principios hermenéuticos teöricos enunciados

en este artlculo. Los indigenas se han ido apropiando de la Biblia,
inculturândola en su propia tradiciön cultural y religiosa. Con la Biblia
en la mano, en su mente y en su corazön, también han hecho un
discernimiento crltico de la Revelaciön de Dios en su propia tradiciön
religiosa. Como declamos mâs arriba, la Biblia, segundo libro de Dios,
ha sido lelda e interpretada para transformar toda la tradiciön religiosa
Kuna, primer «libro» de Dios, en una gran epifanla de la Revelaciön de

Dios.

16 Eleazar Lopez: Teologla india hoy. En: Christus, N° 7, ya citado, p. 25.



Teologi'a India y Hermenéutica bfblica 365

Hay un principio en la Teologi'a India que es fundamental para la

creaciön de esta Hermenéutica India. Asi lo expresa el teölogo Kuna
Aiban Wagua: «Paba es muy grande, es inmenso; Nana es muy grande,
es inmensa17. No se deja atrapar por un solo pueblo, un solo pueblo no
puede conocer todos sus caminos, no puede entenderlo todo. Por eso,
Paba creö, sobre la tierra a muchos pueblos. Paba no creö un solo pueblo,
Nana no creö un solo pueblo sobre esta tierra. Por eso mismo, cuando un
pueblo dice <lo que yo sé de Paba es mejor y mâs exacto>, ese pueblo no
conoce a Paba ; esta lejos de entender su mensaje ; esta creyendo que Paba

es poca cosa, que Nana es poca cosa. Los Kunas decimos que Paba esta

en lo alto, que Nana esta en lo alto.»18 Eleazar Lopez dice algo seme-

jante. Después de constatar la diversidad de pueblos y teologias indias

pre-hispânicas, agrega: «Ningùn pueblo se consideraba dueno absoluto
de Dios, sino sölo participe en la vision de una realidad trascendente que
era igualmente compartida por otros pueblos. Por eso con admirable
facilidad podian entrar en contacto con la fe de otros pueblos y sumar sus

creencias y simbolos religiosos a los de sus vecinos.»19 Este principio
indio permite un contacto directo de los pueblos indigenas de hoy con
los pueblos y culturas histöricas que estân detrâs de los textos de la

Biblia. Se establece un diâlogo de los indigenas con la Biblia que es en el

fondo un diâlogo inter-étnico e inter-religioso, como punto de partida
para leer e interpretar juntos toda la Biblia.

La estructura profunda de la Historia de la Salvaciön en la Biblia
coincide en gran medida con la de las tradiciones religiosas indigenas.
No podemos agotar aqui el tema, pero si dar algunas lineas para orientar
un trabajo futuro20. En primer lugar tenemos el tema del Exodo que es el

eje para entender toda la Biblia. Este tema responde a la situaciön del

pueblo indigena enfrentado durante estos 500 anos con el sistema

colonial de dominaciön. La oposiciön del Pueblo de Dios con el Faraön

y luego la oposiciön constante del pueblo con la Monarquia es
fundamental en la vivencia de los pueblos indios. Los indigenas reconocen en
Yavé a su propio Dios, como el Dios de las tribus, como el Dios de los

antepasados, que escucha el clamor del Pueblo y decide liberarlos. Los

17 Los Kunas designan siempre a Dios como Paba y Nana, que analôgicamente
podrlamos traducir como Dios Padre y Madré.

'8 Aiban Wagua: Las Teologias Indias ante la globalidad de la Teologia Cristiana. En :

Christus, N° 7, ya citado, p. 34.
19 Eleazar Lopez: Teologia India hoy. Art. citado, p. 25.
20 Lo que sigue es un resumen casi simbélico de muchos anos de talleres blblicos con

los indios Kunas de Panama a los que aludl mâs arriba.



366 Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica

pueblos indios reconocen en el esfuerzo blblico del Pueblo de Dios por
mantener sus tradiciones, su identidad y su conciencia histörica, contra
las instituciones de la ciudad y de la monarqula, su propio esfuerzo por
mantener sus tradiciones indigenas contras las estructuras de la domi-
naciön colonial. El pueblo de Dios en la Biblia mantiene su identidad y
fidelidad a Yavé, recordando las historias de sus antepasados (Géne-
sis 12—50) y los mitos primigenios de la creaciön (Gn. 1—11). De una
manera muy semejante proceden los pueblos indios, que continuamente
estan recordando las historias de sus antepasados y los mitos fondantes

para afïanzar su identidad y conciencia histörica frente a los instituciones

coloniales. Las historias y los orâculos de los profetas impresionan
profondamente a los pueblos indios, sobretodo la distinciön entre los

verdaderos y falsos profetas. Esa es la misma historia de sus profetas
indios y llderes espirituales. Toda la literatura sapiencial biblica también
esta en sintonla directa con la tradiciön sapiencial india. Pero lo que mâs

apasiona a la tradiciön religiosa india es la literatura apocaliptica, por su

interpretaciön de la historia utilizando simbolos y mitos.
No estoy de acuerdo cuando se dice que la tradiciön indigena es

como el Antiguo Testamento para la comprensiön del Nuevo Testa-

mento. En primer lugar el Antiguo Testamento no es «antiguo» en el
sentido de arcaico o pasado, que debe ser superado por otro «nuevo». El
A. T. no se supera nunca y nunca puede ser abandonado para entender el

N.T. Mejor es hablar de la Biblia Hebrea o de las tradiciones del pueblo
de Israel. Tampoco la tradiciön religiosa indigena puede ser considerada

como «antigua», como algo que debe ser superado por el N. T. cristiano.
Todo lo contrario, la tradiciön cultural y religiosa indigena debe ser la

matriz de lectura y comprensiön del Antiguo y del Nuevo Testamento.
El diâlogo de la Biblia con la religion indigena es del Génesis al Apo-
calipsis. No podemos relegar la tradiciön indigena unicamente al A. T.,

aunque ahi se encuentre mâs a gusto, se susciten menos contradicciones

y dönde sea mâs fâcil encontrar un punto de partida comun. El diâlogo
religion india-Biblia debe llegar al corazön mismo del Nuevo
Testamento.

En el Nuevo Testamento el punto de partida de la lectura india es

siempre el Jesus de la Historia, el Jesus judio, el Jesus «antes del Cristia-
nismo»21. Impresiona mucho el misterio de la Encarnaciön: «El Verbo

21 Como dice el titulo del libro de Albert Nolan : IQuién es este hombre Jesùs, antes del
Cristianismo. Santander (Sal Terrae), 1981.



Teologi'a India y Hermenéutica blblica 367

se hizo indio y habité entre nosotros y nosotros hemos visto su gloria.»22
La comprensiön india de los hechos y dichos de Jesus y sobretodo de su

proyecto del Reino de Dios es directa y casi connatural a la tradiciön
india. En todos los pueblos indigenas existe alguna tradiciön anâloga a la

de Jesus, como Quetzalcöatl en toda mesoamérica o como Ibeorgun
entre los Kunas. La compresiön de la cruz de Jesus se hace desde los

indios que son los crucifîcados de la historia. La historia de la misiön
cristiana, como historia fundada en la Resurrecciön del Meslas y en la

experiencia del Esplritu, es apropiada a partir de la experiencia profun-
damente religiosa y espiritual de todos los pueblos indigenas. La
experiencia religiosa indlgena es una experiencia Espiritual, una «Vida
segûn el Esplritu». Finalmente el Apocalipsis apasiona, como ya diji-
mos, por su vision de la historia y por el uso de slmbolos y mitos, lo que
permite una reconstrucciön de la conciencia de los oprimidos en tiem-

pos de crisis, opresiön y persecuciön23.
El diâlogo de la tradiciön cultural y religiosa india con la Biblia se

hace respetando profundamente las distancias y las diferencias. No tiene
nada de concordismo o fundamentalismo. Es un diâlogo donde el pueblo

indio se apropia de la Biblia, donde la Biblia se endende a partir de la

tradiciön india y al interior de sus categorias, y donde la Biblia se lee para
entender y discernir mejor las mismas tradiciones indias. Esta lectura de

la Biblia es una practica constante hoy en muchos lugares de America
Latina. Aqui hemos dados algunos rasgos de esta practica simplemente
para hacer sentir su realidad. Habrâ que esperar todavia muchos anos
mâs para que esta practica produzca todos sus frutos. Por el momento
escuchamos cada vez mâs nltidamente el testimonio de los indigenas
que dicen : «A partir de nuestras tradiciones indigenas entendemos mejor la
Biblia; a partir de la lectura e interpretaciôn de la Biblia entendemos mejor
nuestras tradiciones indigenas. » Mientras sigamos escuchando este
testimonio, es un signo de que vamos caminando bien y que en la prâctica
estamos construyendo una Hermenéutica India. Es un diâlogo con
respeto mutuo, de mutua apropiaciön e inculturaciön, donde nadie
destruye a nadie y todos se enriquecen en la büsqueda de la Palabra de

Dios. El proceso de apropiaciön de la Biblia por parte de los indigenas

22 As! un indlgena kuna parafraseaba Jn. 1,14.
23 El ya citado texto nâhuatl llamado Nican Mopohua es un texto en gran medida

apocallptico, que cumple en la historia india la misma funcion del Apocalipsis: reconstruir
la conciencia de un pueblo oprimido, por medio de slmbolos y mitos, en tiempo de caos y
crisis.



368 Teologi'a India y Hermenéutica bi'blica

esta superando el trauma indi'gena con la Biblia que comentâbamos al

comienzo de este artlculo. Ya los indlgenas no hablan de «devolver» la

Biblia al Papa, sino exactamente de lo contrario: apropiarse de la Biblia

para trabajar con ella en la evangelizaciön liberadora de los indlgenas,

pero también en la evangelizaciön de los cristianos todavla colonizados

y en la evangelizaciön de la Iglesia todavla demasiado cautiva de todas
las idolatrlas y perversiones coloniales. El encuentro de la Teologla
India con la Biblia y el surgimiento de una Hermenéutica India es

ciertamente un signo de esperanza después de 500 anos.


	Teología India y Hermenéutica bíblica : revelación de Dios en la religiones indígenas y en la Biblia

