Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique : métissage
religieux et réception de I'Evangile dans und culture mésoaméricaine

Autor: Mendoza-Alvarez, Carlos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CARLOS MENDOZA-ALVAREZ!

Croix et résurrection
dans ’évangélisation du Mexique

Métissage religieux et réception de ’Evangile
dans une culture mésoaméricaine

1. Témoignage des vaincus aprés la premiére annonce
de I’Evangile dans la ville de Mexico-Tenochtitlan

En 1524 sur le parvis du couvent des franciscains a Mexico eut lieu la
rencontre des fréres mineurs envoyés par le pape Adrien VI avec les
Aztéques survivants a la chute de Tenochtitlan. Aprés la catéchése,
quelques Azteques prirent la parole en disant:

Seigneurs, tres estimés seigneurs,

Vous avez connu tant de labeur pour parvenir a cette terre,
que nous demeurons la, a vous contempler,

nous, gens ignorants...

Qu’allons-nous dire, maintenant?

Quelles paroles devons-nous diriger vers vos oreilles?
Avons-nous quelque importance?

Nous sommes, en vérité, gens du commun.

Nous répondons a 'aide d’un interprete,

nous adressons souffle et parole,

au Seigneur du tout proche et du cercle cosmique.
C’est pour lui que nous nous risquons,

pour lui que nous nous mettons en péril;

peut-étre a notre perdition,

by

peut-étre a notre destruction serons-nous directement conduits.

' Frére dominicain. Modérateur du Centre d’études théologiques 4 Mexico et direc-
teur de la revue Anamnesis.



Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 333

Mais ou donc irions-nous maintenant?
Nous, gens si communs,

périssables, mortels...

Laissez-nous donc moutrir,

Laissez-nous donc périr,

puisque maintenant nos dieux sont morts.

Mais, seigneurs, que se clament votre cceur et votre chair:
nous allons rompre quelque peu,

ouvrir un tant soit peu

le secret, 'arcane de notre Seigneur Dieu.

Vous dites que nous ne connaissons pas le Seigneur,

le Seigneur du tout proche et du cercle cosmique,

maitre des Cieux et de la Terre.

Vous dites que nos dieux n’étaient pas véritables.

Quelles paroles étranges sortent de votre bouche!

Elles nous jettent dans le trouble et nous blessent profondément.
Nos péres, ceux qui ont été,

ceux qui ont vécu sur la terre,

n’avaient pas coutume de parler ainsi.

Ils nous ont légué leurs regles de vie.

Ils tenaient les dieux pour vrais,

leur rendaient le culte, les honoraient.

Ils nous enseignaient toutes leurs formes de culte,
toutes leurs maniéres d’honorer les dieux.

Ainsi, devant eux, nous approchions la terre de la bouche,
nous faisions couler notre sang,

accomplissions nos veceux,

bralions le copal et offrions des sacrifices.

Nos grands nous ont laissé cette doctrine:

tout ce qui vit vit par les dieux;

c’est leur sacrifice qui nous valut la vie.

Comment? Quand? Ou?

Quand encore il faisait nuit.

Telle était la doctrine.

Ce sont eux qui nous donnent le pain de chaque jour,
tout ce qu’'on boit ou qu’on mange,

ce qui donne la vie: mais, haricots,



334 Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique

les blettes, la chia.

Vers eux monte notre priére quotidienne

pour demander P'eau, la pluie,

nécessaire pour que la terre produise des fruits.
Ils sont — eux — riches, heureux,

possesseurs de tout.

Ainsi, en leur maison, tout germe reverdit pour toujours
et a jamais...

La-bas, au lieu ou toute vie est changée,

au séjour de Malocan,

nul ne connait la faim;

12, nulle maladie, nulle pauvreté.

On donne a tout étre vaillance et puissance.

Comment? Quand? Ou?

furent-ils, ces dieux, invoqués?
furent-ils suppliés?

furent-ils reconnus?

furent-ils objets de telle révérence?
C’était il y a bien longtemps,

jadis, la-bas, a4 Tula,

by

jadis, la-bas, 2 Huapalcalco,

A

jadis, la-bas, 2 Xuchatlapan,

jadis, la-bas, 2 Mamohuanchan,

jadis, la-bas, 2 Yohuallichan,

jadis, la-bas, a Teotihuacan.

C’est sur le monde entier qu’ils avaient fondé leur empire.
C’est d’eux que provenaient puissance, pouvoir,

gloire et renommée.

Et maintenant,

nous faudra-t-il détruire 'antique regle de vie?
Celle des Chichimeques, des Tolteques,

des Acolhuas, des Tecpanéques?

Nous savons, nous, 4 qui se doit la vie,

a qui se doit la naissance,

4 qui se doit '’engendrement,

a qui se doit la croissance.

Nous savons comment invoquer, comment prier.



Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 335

Ecoutez donc, vous, nos seigneurs,

ne faites rien qui puisse attirer sur votre peuple
disgrice et perdition...

Calmement, amicalement,

considérez, vous, nos seigneurs,

ce qui nous est nécessaire.

Nous ne pouvons étre tranquilles,

nous sommes plongés dans le doute

et nous ne parvenons pas a vous Croire,

méme si cela vous offense.

Vous voici donc, seigneurs, qui gouvernez,

qui portez la charge et la maitrise du monde entier.
Quant a nous, voici déja longtemps que nous avons perdu,
que vous nous avez pris,

que vous nous avez enlevé notre propre gouvernement.
Si nous devons demeurer en ce lieu,

ce ne pourra étre que comme prisonniers.

Faites de nous ce que vous voudrez.

Voila toute notre réponse,

tout ce que nous pouvons opposer a votre souffle,

a vos paroles,

A

6 vous, qui étes nos seigneurs”.

11, Comment quelques missionnaires chrétiens réagirent
au choc des religions

La question de la signification sotériologique des autres religions
d’abord, puis celle de I’idolétrie se sont révélées souvent avec toute leur
force heuristique dans Pesprit des missionnaires. Ils sont arrivés certes
sur 'autre rive du grand océan avec ’enthousiasme apostolique de la
prédication aux nations. Mais ils sont aussi venus marqués par la con-

? «Colloquios y doctrina christiana con que los Doze Frayles de San Francisco

embiados por el Papa Adriano Sesto y por el Emperador Carlos Quinto convertieron a los
Indios de la Nueva Espanya, en Lengua Mexicana y Espafiolar, en: Revista Mexicana de
Estudios Histdricos, apéndice al tomo I, pp. 101ss.



336 Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique

viction propre de I’époque concernant le temps de la naissance d’un
nouveau monde, tel que la tradition millénariste issue de la prédication
de Joachim de Fiore I’avait annoncé quelques siécles auparavant?.

Fascinés et terrorisés a la fois par I'abime d’un monde soudainement
rencontré, les premiéres générations des natifs ibériques et celles des
enfants du mais furent les protagonistes d’'un choc culturel et écono-
mique sans précédent dans I’histoire d’Occident.

La mémoire du processus d’annonce et de réception de I’Evangile
nous place d’entrée dans une optique théologique, 4 savoir la maniere
selon laquelle le Dieu de Jésus-Christ a été préché et recu a travers le
témoignage de I’Eglise: les expériences porteuses de la vie théologale, le
langage théologique utilisé dans cette annonce, la pratique sacramen-
telle, la nouvelle expression de la sublime beauté et la promotion de la
dignité de la personne humaine.

Il nous intéresse, dans cet article, de suivre de pres 'événement de la
réception dela foi chrétienne, a partir de son élément substantiel, a
savoir le mystere pascal du Christ. Il s’agit donc d’une approche théo-
logique de I’événement historique de la conquéte, de la colonisation et
du choc des cultures, dans le cadre précis du phénomene religieux d’une
des grandes nations mésoaméricaines, la nation «mexica».

Les informations que nous utiliserons viennent de deux sources
différentes: du témoignage écrit d’un chroniqueur chrétien du XVI¢
siecle et des études anthropologiques qui recueillent les traditions
vivantes des descendants des populations anciennes. En partant de ces
deux sources, nous allons développer ’hypotheése du métissage reli-
gieux, fruit de la rencontre de deux couches culturelles différentes, et
qui survit de nos jours dans certains rites et certaines fétes religieuses
populaires.

II1. Sens du sacré et sacrifice d’adoration
d’aprés un chroniqueur chrétien du XVI¢ siécle

Le frere dominicain Diego Durdn consacra une bonne partie de sa
vie apostolique 2 la connaissance du monde religieux des Mexica, un
demi-siecle apreés la chute de Tenochtitlan en 1521. Il représente la

* Cette idée a été assez étudiée. Voir: FLORESCANO, Enrique: Memoria Mexicana.

Mexico. pp. 115-127. Aussi: PHELAN, John: E/ reino milenario de los franciscanos en el Nuevo
Mundo. Mexico. 1972.



Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 337

premiere génération issue de la colonisation. Son regard porté sur la
religion vaincue est sans doute marqué par le zele apostolique de sa foi
chrétienne. Le mérite de son travail se trouve pourtant dans le fait
d’avoir décrit avec une grande précision les croyances, le calendrier des
fétes et le déroulement des rites religieux des anciens Mexica ‘. Méme si
son témoignage reste toujours marqué par ses convictions religieuses
condamnant l’idolitrie, nous pouvons trouver, éparpillées dans ses
écrits, quelques affirmations surprenantes concernant la profondeur de
esprit religieux des anciens Mexica et la qualité morale de leur vie
sociale.

De ses écrits et de quelques commentaires d’autres chroniqueurs,
nous allons tirer quelques éléments religieux que nous jugeons tres
significatifs pour la compréhension de 'esprit religieux des Mexicains
actuels dans 'expression de leur religiosité populaire.

1. La quéte religieuse des anciens Mexica

Les années qui ont suivi la victoire des Espagnols sur 'empire
azteque ont été marquées par 'euphorie des missionnaires qui accueil-
laient des multitudes d’Indiens demandant le baptéme?, soit par con-
version du cceur, soit par crainte d’étre assassinés, mais aussi par cou-
tume de suivre les pas de leurs seigneurs. Les écrits du frére franciscain
Toribio de Benavente témoignent de ce naif enthousiasme des mission-
naires du début de I’évangélisation.

Quelques décennies plus tard, la pesanteur de la conquéte politique,
accompagnée de la destruction de 'univers religieux ancien et I’arrivée
d’une nouvelle religion mélée a la persistance des pratiques religieuses
anciennes furent pergues avec un plus grand réalisme par deux religieux
des ordres mendiants: le frére Bernardino de Sahagin, franciscain,
auteur d’un chef-d’ceuvre d’historiographie indienne: «La historia gene-
ral de las cosas de Nueva Espafian; et le frére Diego Durin, historien
dominicain, auteur d’une des plus importantes ceuvres historiques sur

¢ DurAN, fr. Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espafia e Islas de Tierra Firme.
2 vols. Santander. 1990.

’ «Selon le frere Pedro de Gante, entre 1524 et 1536 ont été baptisés 5 millions
d’Indiens dans la Nouvelle Espagne; le seul fré Motolinia assurait avoir baptisé 400 000
Indiens.» BonFiL, Guillermo: México profundo. Mexico. p. 133.



338 Croix et résurrection dans 'évangélisation du Mexique

les anciens Mexicains: la trilogie formée par «La historia de las Indias de
Nueva Espafia e islas de la tierra firme», «El libro de los ritos y cere-
monias en las fiestas de los dioses y celebracién de ellas» et le «Calen-
darion. '

L’horizon de compréhension de ces deux missionnaires fut I'an-
nonce du Christ comme sauveur de tous les peuples. La conscience de
précheur du frére dominicain était devenue la motivation de son intérét
pour les pratiques religieuses anciennes et la raison de son z¢le pour la
conversion des Indiens:

«J’ai été emmené, lecteur chrétien, a prendre en main la tiche de mettre par
écrit les idolatries anciennes et la fausse religion a travers laquelle le démon
était servi, avant que soit arrivée sur cette terre la prédication du saint
Evangile. ]J’ai compris que le devoir de ceux qui s’occupent d’enseigner la
doctrine du vrai Dieu aux Indiens est d’abord de riper et effacer totalement
de leur mémoire les superstitions, cérémonies et fausses pratiques de culte
des faux dieux qu’ils adoraient. De sorte qu’il n’est pas possible que gran-
dissent le blé et les arbres a fruits dans un terrain fourré de ses racines et ceps
qui s’y produisent naturellement.»®

Une premiere lecture de ce texte pourrait renforcer les jugements
portés par plusieurs historiens sur la «conquéte spirituelle»” qui accom-
pagna la victoire militaire des Espagnols. L’esprit du temps ne consi-
dérait pas comme une valeur la tolérance religieuse, telle qu’elle est
comprise depuis la Révolution frangaise. Dans une conscience de chré-
tienté il était impossible de parler autrement. Et pourtant, Diego Durin
consacra presque toute sa vie apostolique — 32 ans pour étre plus précis
— a la connaissance et 4 la mémoire des anciennes croyances. Ce qu’il
pouvait faire dans le cadre d’un choc des cultures, il I’a remarquable-
ment accompli.

2. Les éléments récupérables de la religion ancienne

Quelles étaient les valeurs repérées par le frere Diego Durdn apres
toute I'expérience vécue dans I'itinérance de I'ancienne république de
Texcoco jusqu’a 'ancien royaume mixteque a Coixtlabuaca, expérience

¢ Apud. RoMERO GALVAN, José Rubén, y CaMELO, Rosa: Prdlogo a la Historia de las
Indias de Nueva Espania. vol. 1. Santander. p. XXIL
7 GRUZzINSKI, Serge: La colonisation de !'imaginaire. Paris. 1988.



’

Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 339

racontée ensuite dans ses ceuvres? Selon I'historien José Rubén Romero-
Galvin®, I'un des plus importants spécialistes dans ’historiographie du
XVIe siecle mexicain, il semble que notre auteur dominicain jugeait
importants trois éléments constitutifs de la religion mexica, base néces-
saire pour la réception de la prédication de la Parole qui est le
Christ:

a) la connaissance rationnelle de Dieu par les Indiens, surtout dans
le culte de la divinité de 1’Ometeot!-Omecihuatl,

b) les restes d’une prédication primitive attribuée a Ce Acat/ Topilt-
zin Quetzal-Coatl en lien avec les vertus inhérentes a la personne
humaine;

c) le mensonge du démon qui avait détourné les Indiens du vrai
chemin.

Un principe d’anthropologie philosophique, celui de «bomo capax
Deiy, servait de base a ’hypothése audacieuse — 4 peine insinuée par
Diego Durin — d’une prédication primitive de I’Evangile en terre
mésoaméricaine.

Voici les paroles du chroniqueur et son étonnement devant Iesprit
religieux des anciens tel qu’il est décrit dans le chapitre LXXIX de son
«Historia de las Indias...»:

«Ce Topiltzin, nommé aussi par ces Indiens Papa, fut une personne treés
vénérée et religieuse, a qui les Indiens portaient une grande vénération en
’honorant avec révérence comme s’il s’agissait d’une personne sainte. (...) Il
était toujours recueilli dans sa cellule ou il priait sans cesse. Il était un
homme qui pratiquait ’abstinence et le jetine; il vivait en chasteté dans une
grande pénitence. Il s’exercait dans I’édification des autels et oratoires
partout dans les quartiers ol il mettait des images sur les murs, sur les autels,
pour se mettre 4 genoux devant elles, y faisant des révérences, déposant un
baiser sur la terre parfois avec sa bouche, parfois avec sa main. (...) Les
disciples arrivaient et il leur apprenait 'office de la priere et de la prédi-
cation. On appelait ses disciples tolteca, ce qui veut dire maitre ou savant des
arts,

Les prouesses et merveilles de Topiltzin et ses faits héroiques sont si célebres
parmi les Indiens, si réputés, ayant presque 'apparence de miracles, que je
ne trouve la mani¢re d’en parler, ni par la parole ni par les écrits, de maniére

® RoMERO-GALVAN, José Rubén: Prélogo a la Historia de las Indias de la Nueva
Ejspada... vol. 1, p. XVIIL



340 Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique

que je me soumets volontiers a la correction de la sainte Eglise catholique.
Parce que, méme sije voulais m’attacher au saint Evangile de saint Marc qui
dit comment Dieu envoya ses saints apotres précher ’Evangile a toutes les
créatures, avec la promesse de la vie éternelle pour ceux qui y croient et sont
baptisés, je n’oserais pas affirmer que ce saint homme fut I'un des apotres. Et
pourtant je suis tellement frappé par sa vie que je me sens tenté de penser
que, puisque ces Indiens étaient des créatures de Dieu, rationnelles et
capables de la béatitude, Il (Dieu) ne les laisserait pas sans leur envoyer un
prédicateur. Et si c’était le cas, il fut Topiltzin qui apporta le message sur
cette terre, lui qui — selon la relation qu’on a de lui — était tailleur de pierres
comme le glorieux saint Thomas apbtre.»”®

Si important était 'extraordinaire ressemblance rituelle de certaines
pratiques religieuses des anciens Mexica que Diego Durdn établissait
souvent des analogies avec les fétes juives ou chrétiennes (voir tableau
suivant).

Correspondances entre les fétes religienses judéochrétiennes et mexica
selon le « Calendario» du frére Diego Durdn OP (1579)

Nexuihipiliztli année jubilaire

nouveau cycle

tous les 52 ans tous les 50 ans

Cipactli Sabbat juif, dimanche chrétien
premier jour du mois de 20 j. premier jour de la semaine
Xinhtitziquilo Domingo de Ramos

nouvel an, procession des rameaux

procession des rameaux
vers les «teocallis»,

le 1¢r mars
Tlacaxipehualizt! Pascua de Resurreccion
féte de I’écorchement sacrifice du Christ

des hommes, le 21 mars

? DurAN, fr. Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espana... vol. I1. c. LXXIX,
pp. 349-353.



Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique

Tozoztontli

féte de la petite piqure,
incision de l'oreille

et du prépuce, le 30 avril

Toxcat!

féte de Tezcatlipoca
encens, danse,
théophagie, mais sacré,
le 20 mai

Tecuilhuitontli
féte des petits seigneurs,
le 29 juin

Hueitecuibhuit!

féte des grands seigneurs
et du vent,

communion au «tamalli»
au mafs,

le 19 juillet

Miccailbuitontli

féte des petits morts,
offrandes aux enfants
innocents morts,

le 8 aott

Xocot! Hueti

élévation du grand mat
suivie de la féte des défunts,
le 28 aoft

Atemoztli

féte de la descente de I’eau:
'avénement

du dieu Huitzilopochtli

est attendu en état de vigilance

( ixtotzoztli),
le 26 décembre

Purification et circoncision juives

Corpus Christi

341

communion au corps du Christ

Saints Innocents

Adoration de la croix

Jour des morts

Nativité du Christ



342 Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique

IV, Interaction des éléments de la religion mexica
avec la religiosité populaire chrétienne
des communautés nabua de nos jours

Il existe une grande quantité d’études ethnologiques et anthropo-
logiques sur les rituels magico-religieux des Indiens du Mexique. Nous
avons choisi de nous concentrer sur le territoire des hauts plateaux
centraux du pays, ou habitent les descendants de la culture toltéque, de
la famille nahuatlana'®, mére des grands archétypes religieux mésoa-
méricains.

Nous nous intéressons particulierement aux trois éléments suivants:
la religion des «mayordomias», le culte domestique des morts et la
vénération du Christ au tombeau. Dans cette trilogie, nous allons
essayer de repérer les éléments théologiques indiqués au début de cet
article: croix et résurrection.

L’Institut national des Indiens au Mexique (INI) a publié, au cours
des dernieres quarante années, plus de 120 titres'' concernant les cou-
tumes et la cosmovision des Indiens du pays.

Aussi, le célebre anthropologue mexicain Alfredo Lépez-Austin'?
rapporte plus de 500 ouvrages (monographies, articles, études, traités,
etc.) dédiés a la connaissance des religions mésoaméricaines. Sa derniere
étude «Los mitos del Tlacuache» est la plus importante ceuvre consacrée
a ’'analyse anthropologique des mythes qui survécurent et furent racon-
tés par les habitants des montagnes, des cotes tropicales et des déserts du
Mexique. Son travail a cependant, pour nous, un double inconvénient:
d’abord il étudie les mythes et ne s’intéresse pas aux fétes chrétiennes.
Ensuite il utilise des présupposés méthodiques d’inspiration marxiste
pour étudier le phénomene du mythe, approche réductionniste 4 notre
avis parce que sociologisante, et ne tenant pas compte de la spécificité
religieuse.

'* Cf. Basauri, Carlos: La poblacion indigena de México. 3 vols., Mexico. pp. 83—
118.

'" Cf. La méme collection indiquée ci-dessus.

'* Ses deux ouvrages principaux sur ce théme sont: Los mitos del Tlacuache. Mexico,
1990. Et aussi: «Religién y magia en el ciclo de las fiestas aztecas», en: Religiin, mitologia y
magia. Museo Nacional de Antropologfa. Mexico, 1970, vol. II, pp. 3-29.



Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 343

Malgré cela nous avons trouvé des éléments présentés par cet auteur
— et d’autres spécialistes — qui nous offrent un chantier intéressant pour
une approche théologique du phénomeéne admirable de la cohabitation
des pratiques chrétiennes et mésoaméricaines dans la religion de
«mayordomias», les rites domestiques des morts et le sens du sacré
devant la souffrance et la mort.

1. La religion des « mayordomias»

L’expression «en groupe» de la vie de foi s’est structurée dans les
populations des montagnes du Mexique a travers 'institution de la féte
patronale du village, gérée par un ministre appelé «mayordomo». Déja
au XVIe siecle, le frere Diego Durdn faisait apparaitre ’analogie entre
les fétes chrétiennes du saint patron du quartier ou du village et la
célébration du destin protecteur attribué aux hommes par les anciens
sorciers.

Le point de départ de cette attitude est la croyance dans I’'interaction
entre le monde d’en-haut et le monde d’en-bas. La présence des étres
invisibles mais réels est donc invoquée par la priere et les offrandes de la
communauté.

L’univers est rempli de présences, d’étres animés avec lesquels on
peut entrer en relation en suivant des rituels d’invocation et de pri¢re.
Dans les communautés otimies de la montagne de Puebla, par exemple,
«la religion est ’extension des rapports sociaux de 'étre humain, a partir
du domaine des hommes jusqu’aux domaines des étres beaucoup plus
puissants que les humains»'3.

La fonction des fétes patronales est justement celle de renforcer les
liens de la communauté avec 'univers des présences réelles: les saints
qui habitent I’église, les «forces» qui habitent la nature (le «nagual» chez
les Maya tzeltal par exemple, ou bien les plantes hallucinogenes chez les
Yaqui du nord'*) et Dieu qui connait d’un seul regard tout Punivers. A
travers ces actes de renforcement des liens avec le cosmos, la commu-
nauté réussit 2 survivre dans la cohésion sociale, politique et cosmi-
que.

> HurToN, J. (1960); apud. Dow, James: Santos y supervivencias. Mexico. P. 94.
' Cf. BeEnzi, Marino: Le Mexique des Indiens. Paris. pp. 46-50, 183-188, 217-
221,



344 Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique

La relation entre les sacrements de ’Eglise et le catholicisme popu-
laire se présente en conséquence comme un phénomeéne trés complexe.
Nous en distinguons les éléments suivants:

Une double conche de croyances concernant le monde spirituel: Les «puis-
sances» de la nature et le «pouvoir du Christ». Ces deux ordres de réalité
spirituelle convergent dans le temps et dans 'espace de fétes patronales,
dont le processus comprend la préparation du pélerinage dans le lieu
d’origine; le départ vers le sanctuaire; la marche a travers la forét, la
montagne ou le désert; la danse rituelle sur le parvis du temple; la
participation 2 la liturgie catholique dans le temple; et finalement le
partage du repas et de la boisson alcoolisée.

L’existence de deux sortes de ministres: D’un coté les ministres du
monde d’en-bas, «mayordomos»'® et «curanderos» (guérisseurs) qui
organisent la féte patronale et qui accompagnent le peuple dans ses
souffrances. De 'autre coté, les ministres du monde d’en-haut, c.-a-d.
les prétres catholiques qui représentent, face au peuple, le pouvoir du
Christ et la grice d’en-haut, mais qui symbolisent aussi la foi d’Occident,
le progres technologique et les liens avec d’autres nations.

La distinction entre deux types de célébration: La célébration de la vie
dans la nature et dans la communauté, avec lesquelles on entre en
communion 2 travers I'extase provoquée par la danse, les plantes hal-
lucinogenes ou les boissons alcoolisées. La célébration du rite catholi-
que, image vivante du monde d’en-haut, lieu d’entrée dans la dimension
de la promesse et de I'accomplissement de la communion des saints.

L’excpérience mystique de la croix et la célébration métaphorique du salut :
L’histoire de la souffrance du peuple amérindien a été vécue dans un
esprit religieux, identifiée aux souffrances du Serviteur de Yahvé, le
Christ flagellé, crucifié et enseveli. Dans toutes les églises du Mexique,
les images les plus vénérées par les Indiens et les Métisses sont celles
représentant le Christ souffrant. Il semble exister un rapport d’identi-
fication mystique avec Celui qui a porté sur ses épaules nos souffrances
et dont les blessures nous ont apporté le salut. L’humble rapprochement

"> Cf. CRUMRINE, Ross: E/ ceremonial de Pascua de los mayos. Mexico. 1990, pp. 53-73.
Voir aussi: Dow, James: Santos y supervivencias. Mexico. pp. 174-198.



Croix et résurrection dans Iévangélisation du Mexique 345

de la main qui touche un crucifix pour faire ensuite le signe de la croix,
un baiser de compassion sur 'image du Christ sont les actes porteurs
d’un espoir de guérison physique ou spirituelle, d’une priere de suppli-
cation transmise et recue par I’image présente.

D’une maniere métaphorique est célébré le salut a venir. Chez les Mayos
du désert du Nord par exemple, en pensant a la Semaine Sainte, le climat
du Vendredi-Saint laisse la place au rite paisible de I'aspersion de I’eau
bénite sur les épaules nues des Indiens, en rappel du baptéme regu un
jour. Mais comme ’accomplissement du salut est un événement a venir,
il ne se célebre qu’a travers des symboles de vie: I'action de frapper la
terre avec des fleurs et le retour du Christ avec sa Mére dans le tem-

ple'e.

2. Le culte domestique des morts

Les anciennes célébrations des défunts chez les Aztéques ou chez les
Maya étaient porteuses d’un message de transcendance: les morts habi-
tant 'autre monde (7Z/alocan pour les Azteques ou Olontik pour les
Maya'") entrent en communion avec les vivants a travers un repas sacré
ou est représenté symboliquement le chemin qui emmeéne 4 la vie
éternelle.

De nos jours, par exemple, dans le peuple chamula, famille descen-
dante des Maya, la féte des morts est vécue comme une rencontre
mystérieuse. Le lieu de la rencontre est le cimetiére, devant le tombeau.
Copal brilé, repas de mais et boissons alcoolisées sont les éléments de
communion. La mémoire vivante des goits et des habitudes du défunt
est accompagnée de larmes et d’ivresse. Les sanglots des descendants
rappellent, de fagon dramatique, I'espoir de rencontrer a nouveau les
€tres aimés partis de leur terre. Dans cette transe des cris et des larmes, la
vie et la mort se confondent dans un discours du quotidien qui s’ouvre
au seuil de I'éternité pour y raconter son expérience.

«Le mais a été rare. La vie dure. Une année de souffrances et de privations.
Une année de malheurs. L’enfant a été malade. Le mouton est malade. Juan
a dd aller travailler aux «<fincas» [grandes plantations] de café pour payer ses
dettes. La vie est dure.»'®

‘¢ Cf. CRUMRINE, Ross: gp. cit., pp. 234-247.
'7 Cf. MonNjaras-Ruiz, Jesus (coord.): Mitos cosmaogénicos del México indigena. Mexico.

pp. 133-176.
' Apud. BEnzi, Mario: Le Mexique des Indiens, p. 124.



346 Croix et résurrection dans I'évangélisation du Mexique

Dans les différents milieux Indiens du Mexique d’aujourd’hui, le
Jour des Morts est une des commémorations les plus vivantes, soigneu-
sement sauvegardées depuis des siécles. Soit a San Juan Chamula chez les
Maya, a I'ile de Janitzio chez les Purépechas, ou bien a Milpa Alta chez
les Nahua de Mexico, 'offrande des morts témoigne d’une croyance
millénaire dans la survie apres la mort et la possibilité de s’associer par la
mémoire, la priere et le repas rituel avec les morts, vivants dans la
mémoire de Dieu.

L’élément théologique chrétien y reste la référence explicite au
Christ comme premier ressuscité d’entre les morts. Il est vrai que la
place centrale est occupée par I'idée de la mort qui englobe tout dans son
sein. Le récit des souffrances ne fait qu’expliciter 'expérience vécue
derriere cet humble acte de pri¢re. Et la promesse du Christ s’y concré-
tise par I'image du crucifié et les images des saints patrons des défunts.
La foi dans la résurrection de la chair, telle qu’elle est comprise dans le
Credo catholique — particulierement en ce qui concerne le pardon des
péchés, la glorification du corps ressuscité et 'union avec le Christ —
semble donc subordonnée au rappel des morts dans ce rite du Jour des
Morts. Il y a certes des traces d’une espérance d’expression chrétienne,
mais qui articule pauvrement la joie pascale et la dimension éthique
issue d’une telle conversion du cceur. Au fond, le Jour des Morts est un
acte de mémoire des étres chers, mais il ne semble pas étre la célébration
de I'attente eschatologique du Christ vainqueur de la mort, qui nous fait
naitre 2 une vie nouvelle avec des conséquences éthiques inouies.
Encore une fois, le monde d’en-bas semble s’exprimer davantage dans la
religion populaire, avec toute sa force d’expérience racontée, comme
témoin d’un extraordinaire esprit religieux, survivant malgré les efforts
d’arracher «la superstition et I'idolatrie», ou mieux vaudrait dire peut-
étre, une autre forme de »oir le monde entre «terre et ciel»'®.

3. La vénération du Christ au tombean
Le rapport entre le Christ et le soleil n’est pas une analogie récente.
Le bas-relief qui se trouve dans les catacombes de Saint-Pierre 2 Rome

nous montre le Christ dans un char de feu semblable au soleil. Au

'? Une illustration contemporaine de ces attitudes existe dans le livre de DENTAN,
Anne: Entre terre et ciel. Lausanne. Pp. 29-44.



Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique 347

Mexique il a été aussi question de représenter le Christ comme le soleil
qui lutte contre les ténébres, mais en partant de ancien mythe de
création du monde a 7eotihunacan.

Selon cet ancien mythe teotihuacain ?°, nous vivons en effet grace au
sacrifice des dieux, en particulier grice au sacrifice du dieu le plus
humble, Nanabuatzin, qui s’est sacrifié pour nous en se jetant dans le feu
pour illuminer la nuit. Apres la bataille contre les ténébres, il est ressorti
vainqueur en forme du disque solaire. Grice a lui, nous existons sur la
terre et nous lui devons ’aliment de notre sang, c.-a-d. de la meilleure
offrande dont nous sommes capables.

Dans la montagne totonaque, d’ou on peut regarder dans I’horizon
lointain le golfe du Mexique, on a repéré des récits nahua qui parlent du
Christ Soleil, selon une analogie avec I'ancien mythe de création. Il
serait ainsi celui par qui nous avons été sauvés des ténébres et grace a son
sacrifice sanglant. Il est ainsi célébré comme Pavénement de la lumiere.
Sa passion et sa mort nous engagent dans la lutte contre les téne-
bres?!.

Mais la présence plus significative de la vénération du Christ ense-
veli nous fait penser que ce qui prend une place plus importante dans la
religiosité populaire actuelle des Indiens, c’est I'identification au mys-
tere de la mort et la projection de leur propre expérience, caractérisée
par la souffrance, dans I'image du Christ au tombeau. Le tombeau vide
n’apparait pas comme un élément essentiel de la foi vécue. Il reste a
savoir si la célébration métaphorique de la résurrection (la danse, les
fleurs, le chant, 'ivresse) communique avec fidélité le message chrétien
dans la vie et le regard porté sur le monde par cette religiosité populaire.
Mais cela représente la matiere d’une série d’études monographiques
concernant I’histoire religieuse des communautés indiennes.

V. Quelques points de conclusion

1. D’ceuvre d’évangélisation au Mexique fut un processus agressif qui
marqua le début d’une religiosité de confluence des pratiques religieuses

20 11 y a deux versions de ce mythe de la création du Cinquieéme Soleil: Cddice
Matritense del Real palacio, fols. 161 v. y ss. L’autre source est celle de La Leyenda de los soles.
p. 122

' Cf. REYES GARCIA, Luis: Pasidn y muerte del Cristo Sol. Xalapa. 1961.



348 Croix et résurrection dans I’évangélisation du Mexique

anciennes et du catholicisme de contre-réforme. L’enthousiasme initial
des missionnaires se transforma en réalisme prophétique chez certains
défenseurs de la dignité de la personne des Indiens colonisés, mais aussi
est apparu un intérét croissant pour connaitre les anciennes valeurs
religieuses.

2. Le métissage racial qui accompagna la conquéte militaire provoqua
aussi, aprés la destruction d’une civilisation, un métissage religieux su#z
generis, a savoir, une reformulation de la cosmovision des Indiens, une
cohabitation des rituels — pratiqués dans le foyer et dans la nature selon
les coutumes anciennes — avec le rite catholique, parfois en parallélisme
pratique, parfois en produisant une reprise chrétienne des modeles
anciens.

3. Le langage symbolique utilisé par les Indiens actuels pour raconter le
mystére pascal du Christ fait référence davantage a une célébration
métaphorique (dans le sens de ’appel du Royaume 4 partir de I’harmo-
nie des formes représentées) du salut qu’a la notion classique de célé-
bration sacramentelle.

4, Sil est nécessaire d’avoir fait une bréve analyse de la réception de
I’Evangile dans certaines cultures indiennes actuelles, il est aussi impor-
tant de faire les études pertinentes en ce qui concerne la réception de
I’Evangile dans le milieu urbain, qui sera bientét — par exemple en
Amérique latine — le milieu naturel de plus de 90% de la popula-
tion.

VI. Bibliographie

Basauri, Carlos: La poblacion indigena de México. Instituto Nacional Indigenista

(in1) y Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (ConacurTa). 3 vol.
Mexico. 1990.

Benzi, Marino: Le Mexique des Indiens. Editions du Chéne, Paris. 1975.

BonriL, Batalla: Mexico profundoe. Grijalbo y conacurTA. Mexico, 1990.

— — Para pensar nuestra cultura. Alianza Editorial. Mexico. 1991.

CRUMRINE, Ross: £/ ceremonial de Pascua de los mayos. In1-CoNACULTA. Mexico.
1990.

CraimALPAIN, Cuauhtlehuanitzin (Domingo Francisco de San Anton Mufioz):
Octava Relacion. José Rubén RoMmERO GALVAN (ed.). UnaM. Mexico.
1983.

DENTAN, Anne: Entre terre et ciel. Besoins et providences @ Mexico. Edition d’En
bas. Lausanne. 1987.

Dow, James W.: Santos y supervivencias. IN1-CoNAcULTA. Mexico. 1990.



Croix et résurrection dans ’évangélisation du Mexique 349
g q

DuRrAN, fray Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espafia e Islas de Tierra
Firme. José Rubén RoMERO-GALVAN y Rosa CAMELO (prologuistas). 2 vol.
Banco de Santander, Espafia. 1990.

FLorescaNo, Enrique: Memoria Mexicana. Editorial Joaquin Mortiz. Mexico.
1987.

GALARZA, Joaquin: «Un cédice azteca-catdlico del siglo X VIII: «La Doctrina
Christianay», en: Andmnesis. Revista de Teologia. Dominicos. Mexico.
No. 1 (enero-junio 1991).

GonzALEz ToRrREs, Yolotl: £/ sacrificio humano entre los mexicas. Instituto Nacio-
nal de Antropologia e Historia (INaH) — Fondo de Cultura Econdmica
(Fce). Mexico, 1985.

- — «Taxonomia religiosa mesoamericanar, en: Historia de la religion en Meso-
américa y dreas afines, I cologuio. Barbro Dahlgren ed. Universidad nacional
Auténoma de México (UNAM) — Instituto de Investigaciones Antropélo-
gicas (114). Mexico. 1987.

GruziNskl, Serge: La colonisation de ['imaginaire. Sociétés indigeénes et occidentali-
sation dans le Mexique espagnol. XVI=XVII¢ siecle. Gallimard. Paris.
1988. ‘

Icnon, Alain: La religiin de los totonacas de la sierra. IN1. Mexico. 1973.

KircHHOFF, Paul, ODENA-GUEMES, Lina et REYEs-GARcCIA, Luis (coordinado-
res): Historia Tolteca Chichimeca. INAH — C1SINAH — Secretaria de Educacion
Publica (ser). Mexico. 1976.

KrickeBERG, Walter: Mitos y leyendas de los aztecas, incas, mayas y muiscas. FCE.
Mexico. 1985.

Leon-PortiLLA, Miguel: Toltecdyotl. Aspectos de la cultura ndbuatl. FCE. Mexico.
1980.

— — El reverso de la Conquista. Editorial Joaquin MorTiz. Mexico. 1964 (2).

- — «Religién de los nicaraos. Analisis y comparacién de tradiciones culturales
nahuas», en : Estudios de cultura ndhuatl. No. 10 (1972). Unam-Iin. Mexico.
1972.

— — Lorez-AustiN, Alfredo: Los mitos del Tiacuache. Alianza Editorial Mexica-
na. Mexico. 1990.

MENDOzA-ALVAREZ, Carlos: «Fe cristiana y cambio cultural: hacia una medi-
acién antropoldgica para la Teologia», en: Andmnesis 1. Mexico. 1991.

Monjaras-Ruiz, Jesus (coordinador): Mitos cosmoginicos del México indigena.
INAH. Mexico. 1987.

PHELAN, John L.: E/ reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo. UNam —
Instituto de Investigaciones Histéricas (Ire). Mexico. 1972,

REYEs GARrcia, Luis: Pasidn y muerte del Cristo Sol. Universidad Veracruzana.
Xalapa. 1961.

SEGRE, Enzo: Las mdscaras de lo sagrado. Ensayos italo-mexicanos sobre el sincretismo
ndhuatl-catilico de la Sierra Norte de Puebla. INaAH. Mexico. 1987.



	Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique : métissage religieux et réception de l'Évangile dans und culture mésoaméricaine

