
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique : métissage
religieux et réception de l'Évangile dans und culture mésoaméricaine

Autor: Mendoza-Alvarez, Carlos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carlos Mendoza-Alvarez 1

Croix et résurrection
dans l'évangélisation du Mexique

Métissage religieux et réception de l'Evangile
dans une culture mésoaméricaine

I. Témoignage des vaincus après la première annonce
de l'Evangile dans la ville de Mexico-Tenochtitlan

En 1524 sur le parvis du couvent des franciscains à Mexico eut lieu la

rencontre des frères mineurs envoyés par le pape Adrien VI avec les

Aztèques survivants à la chute de Tenochtitlan. Après la catéchèse,

quelques Aztèques prirent la parole en disant:

Seigneurs, très estimés seigneurs,

Vous avez connu tant de labeur pour parvenir à cette terre,
que nous demeurons là, à vous contempler,
nous, gens ignorants...
Qu'allons-nous dire, maintenant?
Quelles paroles devons-nous diriger vers vos oreilles?
Avons-nous quelque importance?
Nous sommes, en vérité, gens du commun.
Nous répondons à l'aide d'un interprète,
nous adressons souffle et parole,
au Seigneur du tout proche et du cercle cosmique.
C'est pour lui que nous nous risquons,

pour lui que nous nous mettons en péril;
peut-être à notre perdition,
peut-être à notre destruction serons-nous directement conduits.

1 Frère dominicain. Modérateur du Centre d'études théologiques à Mexico et directeur

de la revue Anamnesis.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 333

Mais où donc irions-nous maintenant?
Nous, gens si communs,
périssables, mortels...
Laissez-nous donc mourir,
Laissez-nous donc périr,
puisque maintenant nos dieux sont morts.

Mais, seigneurs, que se clament votre cœur et votre chair:
nous allons rompre quelque peu,
ouvrir un tant soit peu
le secret, l'arcane de notre Seigneur Dieu.
Vous dites que nous ne connaissons pas le Seigneur,
le Seigneur du tout proche et du cercle cosmique,
maître des Cieux et de la Terre.
Vous dites que nos dieux n'étaient pas véritables.

Quelles paroles étranges sortent de votre bouche!
Elles nous jettent dans le trouble et nous blessent profondément.
Nos pères, ceux qui ont été,

ceux qui ont vécu sur la terre,
n'avaient pas coutume de parler ainsi.
Ils nous ont légué leurs règles de vie.
Ils tenaient les dieux pour vrais,
leur rendaient le culte, les honoraient.

Ils nous enseignaient toutes leurs formes de culte,
toutes leurs manières d'honorer les dieux.
Ainsi, devant eux, nous approchions la terre de la bouche,
nous faisions couler notre sang,
accomplissions nos vœux,
brûlions le copal et offrions des sacrifices.
Nos grands nous ont laissé cette doctrine:
tout ce qui vit vit par les dieux;
c'est leur sacrifice qui nous valut la vie.
Comment? Quand? Où?

Quand encore il faisait nuit.
Telle était la doctrine.
Ce sont eux qui nous donnent le pain de chaque jour,
tout ce qu'on boit ou qu'on mange,
ce qui donne la vie: maïs, haricots,



334 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

les blettes, la chia.
Vers eux monte notre prière quotidienne
pour demander l'eau, la pluie,
nécessaire pour que la terre produise des fruits.
Ils sont — eux — riches, heureux,

possesseurs de tout.
Ainsi, en leur maison, tout germe reverdit pour toujours
et à jamais...
Là-bas, au lieu où toute vie est changée,
au séjour de Malocan,
nul ne connaît la faim;
là, nulle maladie, nulle pauvreté.
On donne à tout être vaillance et puissance.

Comment? Quand? Où?

furent-ils, ces dieux, invoqués?
furent-ils suppliés?
furent-ils reconnus?
furent-ils objets de telle révérence?
C'était il y a bien longtemps,
jadis, là-bas, à Tula,
jadis, là-bas, à Huapalcalco,
jadis, là-bas, à Xuchatlapan,
jadis, là-bas, à Mamohuanchan,
jadis, là-bas, à Yohuallichan,
jadis, là-bas, à Teotihuacan.
C'est sur le monde entier qu'ils avaient fondé leur empire.
C'est d'eux que provenaient puissance, pouvoir,
gloire et renommée.

Et maintenant,
nous faudra-t-il détruire l'antique règle de vie?
Celle des Chichimèques, des Toltèques,
des Acolhuas, des Tecpanèques?
Nous savons, nous, à qui se doit la vie,
à qui se doit la naissance,
à qui se doit l'engendrement,
à qui se doit la croissance.
Nous savons comment invoquer, comment prier.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 335

Ecoutez donc, vous, nos seigneurs,
ne faites rien qui puisse attirer sur votre peuple
disgrâce et perdition...
Calmement, amicalement,
considérez, vous, nos seigneurs,
ce qui nous est nécessaire.

Nous ne pouvons être tranquilles,
nous sommes plongés dans le doute
et nous ne parvenons pas à vous croire,
même si cela vous offense.

Vous voici donc, seigneurs, qui gouvernez,
qui portez la charge et la maîtrise du monde entier.

Quant à nous, voici déjà longtemps que nous avons perdu,
que vous nous avez pris,
que vous nous avez enlevé notre propre gouvernement.
Si nous devons demeurer en ce lieu,
ce ne pourra être que comme prisonniers.
Faites de nous ce que vous voudrez.

Voilà toute notre réponse,
tout ce que nous pouvons opposer à votre souffle,
à vos paroles,
ô vous, qui êtes nos seigneurs2.

II. Comment quelques missionnaires chrétiens réagirent

au choc des religions

La question de la signification sotériologique des autres religions
d'abord, puis celle de l'idolâtrie se sont révélées souvent avec toute leur
force heuristique dans l'esprit des missionnaires. Ils sont arrivés certes
sur l'autre rive du grand océan avec l'enthousiasme apostolique de la

prédication aux nations. Mais ils sont aussi venus marqués par la con-

2 «Colloquios y doctrina Christiana con que los Doze Frayles de San Francisco
embiados por el Papa Adriano Sesto y por el Emperador Carlos Quinto convertieron a los

Indios de la Nueva Espanya, en Lengua Mexicana y Espanola», en: Revista Mexicana de

Estudios Histôricos, apéndice al tomo I, pp. 101 ss.



336 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

viction propre de l'époque concernant le temps de la naissance d'un
nouveau monde, tel que la tradition millénariste issue de la prédication
de Joachim de Fiore l'avait annoncé quelques siècles auparavant3.

Fascinés et terrorisés à la fois par l'abîme d'un monde soudainement
rencontré, les premières générations des natifs ibériques et celles des

enfants du maïs furent les protagonistes d'un choc culturel et économique

sans précédent dans l'histoire d'Occident.
La mémoire du processus d'annonce et de réception de l'Evangile

nous place d'entrée dans une optique théologique, à savoir la manière
selon laquelle le Dieu de Jésus-Christ a été prêché et reçu à travers le

témoignage de l'Eglise: les expériences porteuses de la vie théologale, le

langage théologique utilisé dans cette annonce, la pratique sacramentelle,

la nouvelle expression de la sublime beauté et la promotion de la

dignité de la personne humaine.
Il nous intéresse, dans cet article, de suivre de près l'événement de la

réception de" la foi chrétienne, à partir de son élément substantiel, à

savoir le mystère pascal du Christ. Il s'agit donc d'une approche
théologique de l'événement historique de la conquête, de la colonisation et
du choc des cultures, dans le cadre précis du phénomène religieux d'une
des grandes nations mésoaméricaines, la nation «mexica».

Les informations que nous utiliserons viennent de deux sources
différentes: du témoignage écrit d'un chroniqueur chrétien du XVIe
siècle et des études anthropologiques qui recueillent les traditions
vivantes des descendants des populations anciennes. En partant de ces

deux sources, nous allons développer l'hypothèse du métissage
religieux, fruit de la rencontre de deux couches culturelles différentes, et

qui survit de nos jours dans certains rites et certaines fêtes religieuses
populaires.

III. Sens du sacré et sacrifice d'adoration

d'après un chroniqueur chrétien du XVIe siècle

Le frère dominicain Diego Durân consacra une bonne partie de sa

vie apostolique à la connaissance du monde religieux des Mexica, un
demi-siècle après la chute de Tenochtitlan en 1521. Il représente la

3 Cette idée a été assez étudiée. Voir: Florescano, Enrique: Memoria Mexicana.
Mexico, pp. 115—127. Aussi: PHELAN,John: El reino milenario de losfranciscanos en elNuevo
Mundo. Mexico. 1972.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 337

première génération issue de la colonisation. Son regard porté sur la

religion vaincue est sans doute marqué par le zèle apostolique de sa foi
chrétienne. Le mérite de son travail se trouve pourtant dans le fait
d'avoir décrit avec une grande précision les croyances, le calendrier des

fêtes et le déroulement des rites religieux des anciens Mexica4. Même si

son témoignage reste toujours marqué par ses convictions religieuses
condamnant l'idolâtrie, nous pouvons trouver, éparpillées dans ses

écrits, quelques affirmations surprenantes concernant la profondeur de

l'esprit religieux des anciens Mexica et la qualité morale de leur vie
sociale.

De ses écrits et de quelques commentaires d'autres chroniqueurs,
nous allons tirer quelques éléments religieux que nous jugeons très

significatifs pour la compréhension de l'esprit religieux des Mexicains
actuels dans l'expression de leur religiosité populaire.

1. La quête religieuse des anciens Mexica

Les années qui ont suivi la victoire des Espagnols sur l'empire
aztèque ont été marquées par l'euphorie des missionnaires qui accueillaient

des multitudes d'Indiens demandant le baptême5, soit par
conversion du cœur, soit par crainte d'être assassinés, mais aussi par
coutume de suivre les pas de leurs seigneurs. Les écrits du frère franciscain
Toribio de Benavente témoignent de ce naïf enthousiasme des missionnaires

du début de l'évangélisation.
Quelques décennies plus tard, la pesanteur de la conquête politique,

accompagnée de la destruction de l'univers religieux ancien et l'arrivée
d'une nouvelle religion mêlée à la persistance des pratiques religieuses
anciennes furent perçues avec un plus grand réalisme par deux religieux
des ordres mendiants: le frère Bernardino de Sahagun, franciscain,
auteur d'un chef-d'œuvre d'historiographie indienne: «La historia general

de las cosas de Nueva Espana»; et le frère Diego Durân, historien
dominicain, auteur d'une des plus importantes œuvres historiques sur

4 Durân, fr. Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espafia e Isias de Tierra Firme.
2 vols. Santander. 1990.

5 «Selon le frère Pedro de Gante, entre 1524 et 1536 ont été baptisés 5 millions
d'Indiens dans la Nouvelle Espagne; le seul frè Motolinia assurait avoir baptisé 400 000
Indiens.» Bonfil, Guillermo: Mexico profundo. Mexico, p. 133.



338 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

les anciens Mexicains: la trilogie formée par «La historia de las Indias de

Nueva Espana e islas de la tierra firme», «El libro de los ritos y cere-
monias en las fiestas de los dioses y celebraciôn de ellas» et le «Calen-
dario».

L'horizon de compréhension de ces deux missionnaires fut
l'annonce du Christ comme sauveur de tous les peuples. La conscience de

prêcheur du frère dominicain était devenue la motivation de son intérêt

pour les pratiques religieuses anciennes et la raison de son zèle pour la
conversion des Indiens:

«J'ai été emmené, lecteur chrétien, à prendre en main la tâche de mettre par
écrit les idolâtries anciennes et la fausse religion à travers laquelle le démon
était servi, avant que soit arrivée sur cette terre la prédication du saint

Evangile. J'ai compris que le devoir de ceux qui s'occupent d'enseigner la
doctrine du vrai Dieu aux Indiens est d'abord de râper et effacer totalement
de leur mémoire les superstitions, cérémonies et fausses pratiques de culte
des faux dieux qu'ils adoraient. De sorte qu'il n'est pas possible que
grandissent le blé et les arbres à fruits dans un terrain fourré de ses racines et ceps
qui s'y produisent naturellement.»6

Une première lecture de ce texte pourrait renforcer les jugements
portés par plusieurs historiens sur la «conquête spirituelle»7 qui accompagna

la victoire militaire des Espagnols. L'esprit du temps ne considérait

pas comme une valeur la tolérance religieuse, telle qu'elle est

comprise depuis la Révolution française. Dans une conscience de
chrétienté il était impossible de parler autrement. Et pourtant, Diego Durân
consacra presque toute sa vie apostolique — 32 ans pour être plus précis

- à la connaissance et à la mémoire des anciennes croyances. Ce qu'il
pouvait faire dans le cadre d'un choc des cultures, il l'a remarquablement

accompli.

2. Les éléments récupérables de la religion ancienne

Quelles étaient les valeurs repérées par le frère Diego Durân après

toute l'expérience vécue dans l'itinérance de l'ancienne république de

Texcoco jusqu'à l'ancien royaume mixtèque à Coixtlahuaca, expérience

6 Apud. Romero Galvan, José Rubén, y Camelo, Rosa: Prôlogo a la Historia de las

Indias de Nueva Espana. vol. 1. Santander. p. XXII.
7 Gruzinski, Serge: La colonisation de l'imaginaire. Paris. 1988.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 339

racontée ensuite dans ses œuvres? Selon l'historien José Rubén Romero-
Galvân8, l'un des plus importants spécialistes dans l'historiographie du

XVIe siècle mexicain, il semble que notre auteur dominicain jugeait

importants trois éléments constitutifs de la religion mexica, base nécessaire

pour la réception de la prédication de la Parole qui est le

Christ:

a) la connaissance rationnelle de Dieu par les Indiens, surtout dans

le culte de la divinité de l'Ometeotl-Omecihuatl-,

b) les restes d'une prédication primitive attribuée à Ce Acatl Topiltzin

Quetzal-Coatl en lien avec les vertus inhérentes à la personne
humaine;

c) le mensonge du démon qui avait détourné les Indiens du vrai
chemin.

Un principe d'anthropologie philosophique, celui de «homo capax
Dei», servait de base à l'hypothèse audacieuse - à peine insinuée par
Diego Durân - d'une prédication primitive de l'Evangile en terre
mésoaméricaine.

Voici les paroles du chroniqueur et son étonnement devant l'esprit
religieux des anciens tel qu'il est décrit dans le chapitre LXXIX de son
«Historia de las Indias...»:

«Ce Topiltzin, nommé aussi par ces Indiens Papa, fut une personne très

vénérée et religieuse, à qui les Indiens portaient une grande vénération en
l'honorant avec révérence comme s'il s'agissait d'une personne sainte. Il
était toujours recueilli dans sa cellule où il priait sans cesse. Il était un
homme qui pratiquait l'abstinence et le jeûne; il vivait en chasteté dans une
grande pénitence. Il s'exerçait dans l'édification des autels et oratoires

partout dans les quartiers où il mettait des images sur les murs, sur les autels,

pour se mettre à genoux devant elles, y faisant des révérences, déposant un
baiser sur la terre parfois avec sa bouche, parfois avec sa main. Les

disciples arrivaient et il leur apprenait l'office de la prière et de la
prédication. On appelait ses disciples tolteca, ce qui veut dire maître ou savant des

arts.
Les prouesses et merveilles de Topiltzin et ses faits héroïques sont si célèbres

parmi les Indiens, si réputés, ayant presque l'apparence de miracles, que je

ne trouve la manière d'en parler, ni par la parole ni par les écrits, de manière

8 Romero-Galvan, José Rubén: Prologo a la Historia de las Indias de la Nueva
Espafia... vol. I, p. XVIII.



340 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

que je me soumets volontiers à la correction de la sainte Eglise catholique.
Parce que, même si je voulais m'attacher au saint Evangile de saint Marc qui
dit comment Dieu envoya ses saints apôtres prêcher l'Evangile à toutes les

créatures, avec la promesse de la vie éternelle pour ceux qui y croient et sont
baptisés, je n'oserais pas affirmer que ce saint homme fut l'un des apôtres. Et

pourtant je suis tellement frappé par sa vie que je me sens tenté de penser
que, puisque ces Indiens étaient des créatures de Dieu, rationnelles et
capables de la béatitude, Il (Dieu) ne les laisserait pas sans leur envoyer un
prédicateur. Et si c'était le cas, il fut Topiltzin qui apporta le message sur
cette terre, lui qui - selon la relation qu'on a de lui - était tailleur de pierres
comme le glorieux saint Thomas apôtre.»9

Si important était l'extraordinaire ressemblance rituelle de certaines

pratiques religieuses des anciens Mexica que Diego Durân établissait

souvent des analogies avec les fêtes juives ou chrétiennes (voir tableau

suivant).

Correspondances entre les fêtes religieuses judéochrétiennes et mexica
selon le «Calendario» du frère Diego Durân OP (1579)

Nexuihipiliztli
nouveau cycle
tous les 52 ans

année jubilaire

tous les 50 ans

Cipactli
premier jour du mois de 20 j.

Xiuhtitziquilo
nouvel an,
procession des rameaux
vers les «teocallis»,
le 1er mars

Sabbat juif, dimanche chrétien

premier jour de la semaine

Domingo de Ramos

procession des rameaux

Tlacaxipehualiztl
fête de l'écorchement
des hommes, le 21 mars

Pascua de Resurrecciôn

sacrifice du Christ

9 Durän, fr. Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espana... vol. II. c. LXXIX,
pp. 349-353.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

Tozoztontli
fête de la petite piqûre,
incision de l'oreille
et du prépuce, le 30 avril

Toxcatl
fête de Tezcatlipoca
encens, danse,

théophagie, maïs sacré,
le 20 mai

Tecuilhuitontli
fête des petits seigneurs,
le 29 juin

Hueitecuihuitl
fête des grands seigneurs
et du vent,
communion au «tamalli»
au maïs,
le 19 juillet

Miccailhuitontli
fête des petits morts,
offrandes aux enfants
innocents morts,
le 8 août

Xocotl Huetzi
l'élévation du grand mât
suivie de la fête des défunts,
le 28 août

Atemoztli
fête de la descente de l'eau:
l'avènement
du dieu Huitzilopochtli
est attendu en état de vigilance
(ixtotzoztli),
le 26 décembre

341

Purification et circoncision juives

Corpus Christi
communion au corps du Christ

Saints Innocents

Adoration de la croix

Jour des morts

Nativité du Christ



342 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

IV. Interaction des éléments de la religion mexica

avec la religiosité populaire chrétienne

des communautés nahua de nos jours

11 existe une grande quantité d'études ethnologiques et anthropologiques

sur les rituels magico-religieux des Indiens du Mexique. Nous

avons choisi de nous concentrer sur le territoire des hauts plateaux
centraux du pays, où habitent les descendants de la culture toltèque, de

la famille nahuatlana10, mère des grands archétypes religieux
mésoaméricains.

Nous nous intéressons particulièrement aux trois éléments suivants:
la religion des «mayordomias», le culte domestique des morts et la

vénération du Christ au tombeau. Dans cette trilogie, nous allons

essayer de repérer les éléments théologiques indiqués au début de cet
article: croix et résurrection.

L'Institut national des Indiens au Mexique (INI) a publié, au cours
des dernières quarante années, plus de 120 titres11 concernant les

coutumes et la cosmovision des Indiens du pays.
Aussi, le célèbre anthropologue mexicain Alfredo Lopez-Austin12

rapporte plus de 500 ouvrages (monographies, articles, études, traités,
etc.) dédiés à la connaissance des religions mésoaméricaines. Sa dernière
étude «Los mitos del Tlacuache» est la plus importante œuvre consacrée
à l'analyse anthropologique des mythes qui survécurent et furent racontés

par les habitants des montagnes, des côtes tropicales et des déserts du

Mexique. Son travail a cependant, pour nous, un double inconvénient:
d'abord il étudie les mythes et ne s'intéresse pas aux fêtes chrétiennes.
Ensuite il utilise des présupposés méthodiques d'inspiration marxiste

pour étudier le phénomène du mythe, approche réductionniste à notre
avis parce que sociologisante, et ne tenant pas compte de la spécificité
religieuse.

10 Cf. Basauri, Carlos: La poblaciôn indigena de Mexico. 3 vols., Mexico, pp 83-
118.

" Cf. La même collection indiquée ci-dessus.
12 Ses deux ouvrages principaux sur ce thème sont: Los mitos del Tlacuache. Mexico,

1990. Et aussi: «Religion y magia en el ciclo de las fiestas aztecas», en: Religion, mitologiay
magia. Museo Nacional de Antropologla. Mexico, 1970, vol. II, pp. 3-29.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 343

Malgré cela nous avons trouvé des éléments présentés par cet auteur

- et d'autres spécialistes - qui nous offrent un chantier intéressant pour
une approche théologique du phénomène admirable de la cohabitation
des pratiques chrétiennes et mésoaméricaines dans la religion de

«mayordomlas», les rites domestiques des morts et le sens du sacré

devant la souffrance et la mort.

1. La religion des «mayordomlas»

L'expression «en groupe» de la vie de foi s'est structurée dans les

populations des montagnes du Mexique à travers l'institution de la fête

patronale du village, gérée par un ministre appelé «mayordomo». Déjà
au XVIe siècle, le frère Diego Durân faisait apparaître l'analogie entre
les fêtes chrétiennes du saint patron du quartier ou du village et la
célébration du destin protecteur attribué aux hommes par les anciens
sorciers.

Le point de départ de cette attitude est la croyance dans l'interaction
entre le monde d'en-haut et le monde d'en-bas. La présence des êtres

invisibles mais réels est donc invoquée par la prière et les offrandes de la

communauté.
L'univers est rempli de présences, d'êtres animés avec lesquels on

peut entrer en relation en suivant des rituels d'invocation et de prière.
Dans les communautés otimles de la montagne de Puebla, par exemple,
«la religion est l'extension des rapports sociaux de l'être humain, à partir
du domaine des hommes jusqu'aux domaines des êtres beaucoup plus
puissants que les humains»13.

La fonction des fêtes patronales est justement celle de renforcer les

liens de la communauté avec l'univers des présences réelles: les saints

qui habitent l'église, les «forces» qui habitent la nature (le «nagual» chez

les Maya tzeltal par exemple, ou bien les plantes hallucinogènes chez les

Yaqui du nord14) et Dieu qui connaît d'un seul regard tout l'univers. A
travers ces actes de renforcement des liens avec le cosmos, la communauté

réussit à survivre dans la cohésion sociale, politique et cosmique.

15 Hurton, J. (1960); apud. Dow, James: Santosy supervivencias. Mexico. P. 94.
14 Cf. Benzi, Marino: Le Mexique des Indiens. Paris, pp. 46-50, 183-188, 217—

221.



344 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

La relation entre les sacrements de l'Eglise et le catholicisme populaire

se présente en conséquence comme un phénomène très complexe.
Nous en distinguons les éléments suivants:

Une double couche de croyances concernant le monde spirituel: Les

«puissances» de la nature et le «pouvoir du Christ». Ces deux ordres de réalité

spirituelle convergent dans le temps et dans l'espace de fêtes patronales,
dont le processus comprend la préparation du pèlerinage dans le lieu
d'origine; le départ vers le sanctuaire; la marche à travers la forêt, la

montagne ou le désert; la danse rituelle sur le parvis du temple; la

participation à la liturgie catholique dans le temple; et finalement le

partage du repas et de la boisson alcoolisée.

L'existence de deux sortes de ministres: D'un côté les ministres du
monde d'en-bas, «mayordomos»15 et «curanderos» (guérisseurs) qui
organisent la fête patronale et qui accompagnent le peuple dans ses

souffrances. De l'autre côté, les ministres du monde d'en-haut, c.-à-d.
les prêtres catholiques qui représentent, face au peuple, le pouvoir du
Christ et la grâce d'en-haut, mais qui symbolisent aussi la foi d'Occident,
le progrès technologique et les liens avec d'autres nations.

La distinction entre deux types de célébration: La célébration de la vie
dans la nature et dans la communauté, avec lesquelles on entre en
communion à travers l'extase provoquée par la danse, les plantes
hallucinogènes ou les boissons alcoolisées. La célébration du rite catholique,

image vivante du monde d'en-haut, lieu d'entrée dans la dimension
de la promesse et de l'accomplissement de la communion des saints.

L'expérience mystique de la croix et la célébration métaphorique du salut:
L'histoire de la souffrance du peuple amérindien a été vécue dans un
esprit religieux, identifiée aux souffrances du Serviteur de Yahvé, le

Christ flagellé, crucifié et enseveli. Dans toutes les églises du Mexique,
les images les plus vénérées par les Indiens et les Métisses sont celles

représentant le Christ souffrant. Il semble exister un rapport d'identification

mystique avec Celui qui a porté sur ses épaules nos souffrances

et dont les blessures nous ont apporté le salut. L'humble rapprochement

'5 Cf. Crumrine, Ross: El ceremonial de Pascua de los mayos. Mexico. 1990, pp. 53-73.
Voir aussi: Dow, James: Santosy supervivencias. Mexico, pp. 174—198.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 345

de la main qui touche un crucifix pour faire ensuite le signe de la croix,
un baiser de compassion sur l'image du Christ sont les actes porteurs
d'un espoir de guérison physique ou spirituelle, d'une prière de supplication

transmise et reçue par l'image présente.
D'une manière métaphorique est célébré le salut à venir. Chez les Mayos
du désert du Nord par exemple, en pensant à la Semaine Sainte, le climat
du Vendredi-Saint laisse la place au rite paisible de l'aspersion de l'eau
bénite sur les épaules nues des Indiens, en rappel du baptême reçu un
jour. Mais comme l'accomplissement du salut est un événement à venir,
il ne se célèbre qu'à travers des symboles de vie: l'action de frapper la

terre avec des fleurs et le retour du Christ avec sa Mère dans le

temple16.

2. Le culte domestique des morts

Les anciennes célébrations des défunts chez les Aztèques ou chez les

Maya étaient porteuses d'un message de transcendance: les morts habitant

l'autre monde (Tlalocan pour les Aztèques ou Olontik pour les

Maya17) entrent en communion avec les vivants à travers un repas sacré

où est représenté symboliquement le chemin qui emmène à la vie
éternelle.

De nos jours, par exemple, dans le peuple chamula, famille descendante

des Maya, la fête des morts est vécue comme une rencontre
mystérieuse. Le lieu de la rencontre est le cimetière, devant le tombeau.

Copal brûlé, repas de maïs et boissons alcoolisées sont les éléments de

communion. La mémoire vivante des goûts et des habitudes du défunt
est accompagnée de larmes et d'ivresse. Les sanglots des descendants

rappellent, de façon dramatique, l'espoir de rencontrer à nouveau les

êtres aimés partis de leur terre. Dans cette transe des cris et des larmes, la
vie et la mort se confondent dans un discours du quotidien qui s'ouvre
au seuil de l'éternité pour y raconter son expérience.

«Le maïs a été rare. La vie dure. Une année de souffrances et de privations.
Une année de malheurs. L'enfant a été malade. Le mouton est malade. Juan
a dû aller travailler aux <fincas> [grandes plantations] de café pour payer ses

dettes. La vie est dure.»18

16 Cf. Crumrine, Ross: op. cit., pp. 234—247.
17 Cf. Monjaras-Ruiz, Jesus (coord.) : Mitos cosmogônicos del Mexico indtgena. Mexico,

pp. 133-176.
18 Apud. Benzi, Mario: Le Mexique des Indiens, p. 124.



346 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

Dans les différents milieux Indiens du Mexique d'aujourd'hui, le

Jour des Morts est une des commémorations les plus vivantes, soigneusement

sauvegardées depuis des siècles. Soit à SanJuan Chamula chez les

Maya, à l'île de Janitzio chez les Purépechas, ou bien à Milpa Alta chez
les Nahua de Mexico, l'offrande des morts témoigne d'une croyance
millénaire dans la survie après la mort et la possibilité de s'associer par la

mémoire, la prière et le repas rituel avec les morts, vivants dans la

mémoire de Dieu.
L'élément théologique chrétien y reste la référence explicite au

Christ comme premier ressuscité d'entre les morts. Il est vrai que la

place centrale est occupée par l'idée de la mort qui englobe tout dans son
sein. Le récit des souffrances ne fait qu'expliciter l'expérience vécue
derrière cet humble acte de prière. Et la promesse du Christ s'y concrétise

par l'image du crucifié et les images des saints patrons des défunts.
La foi dans la résurrection de la chair, telle qu'elle est comprise dans le

Credo catholique - particulièrement en ce qui concerne le pardon des

péchés, la glorification du corps ressuscité et l'union avec le Christ —

semble donc subordonnée au rappel des morts dans ce rite du Jour des

Morts. Il y a certes des traces d'une espérance d'expression chrétienne,
mais qui articule pauvrement la joie pascale et la dimension éthique
issue d'une telle conversion du cœur. Au fond, le Jour des Morts est un
acte de mémoire des êtres chers, mais il ne semble pas être la célébration
de l'attente eschatologique du Christ vainqueur de la mort, qui nous fait
naître à une vie nouvelle avec des conséquences éthiques inouïes.
Encore une fois, le monde d'en-bas semble s'exprimer davantage dans la

religion populaire, avec toute sa force d'expérience racontée, comme
témoin d'un extraordinaire esprit religieux, survivant malgré les efforts
d'arracher «la superstition et l'idolâtrie», ou mieux vaudrait dire peut-
être, une autre forme de voir le monde entre «terre et ciel»19.

3. La vénération du Christ au tombeau

Le rapport entre le Christ et le soleil n'est pas une analogie récente.
Le bas-relief qui se trouve dans les catacombes de Saint-Pierre à Rome

nous montre le Christ dans un char de feu semblable au soleil. Au

" Une illustration contemporaine de ces attitudes existe dans le livre de Dentan,
Anne: Entre terre et ciel. Lausanne. Pp. 29-44.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 347

Mexique il a été aussi question de représenter le Christ comme le soleil

qui lutte contre les ténèbres, mais en partant de l'ancien mythe de

création du monde à Teotihuacan.

Selon cet ancien mythe teotihuacain20, nous vivons en effet grâce au
sacrifice des dieux, en particulier grâce au sacrifice du dieu le plus
humble, Nanahuatzin, qui s'est sacrifié pour nous en se jetant dans le feu

pour illuminer la nuit. Après la bataille contre les ténèbres, il est ressorti

vainqueur en forme du disque solaire. Grâce à lui, nous existons sur la

terre et nous lui devons l'aliment de notre sang, c.-à-d. de la meilleure
offrande dont nous sommes capables.

Dans la montagne totonaque, d'où on peut regarder dans l'horizon
lointain le golfe du Mexique, on a repéré des récits nahua qui parlent du
Christ Soleil, selon une analogie avec l'ancien mythe de création. Il
serait ainsi celui par qui nous avons été sauvés des ténèbres et grâce à son
sacrifice sanglant. Il est ainsi célébré comme l'avènement de la lumière.
Sa passion et sa mort nous engagent dans la lutte contre les
ténèbres21.

Mais la présence plus significative de la vénération du Christ enseveli

nous fait penser que ce qui prend une place plus importante dans la

religiosité populaire actuelle des Indiens, c'est l'identification au mystère

de la mort et la projection de leur propre expérience, caractérisée

par la souffrance, dans l'image du Christ au tombeau. Le tombeau vide
n'apparaît pas comme un élément essentiel de la foi vécue. Il reste à

savoir si la célébration métaphorique de la résurrection (la danse, les

fleurs, le chant, l'ivresse) communique avec fidélité le message chrétien
dans la vie et le regard porté sur le monde par cette religiosité populaire.
Mais cela représente la matière d'une série d'études monographiques
concernant l'histoire religieuse des communautés indiennes.

V. Quelques points de conclusion

1. L'œuvre d'évangélisation au Mexique fut un processus agressif qui
marqua le début d'une religiosité de confluence des pratiques religieuses

20 II y a deux versions de ce mythe de la création du Cinquième Soleil: Côdice

Matritense del Realpalacio, fols. 161 v. y ss. L'autre source est celle de La Leyenda de los soles.

p. 122.
21 Cf. Reyes Garcia, Luis: Pasiôny muerte del Cristo Sol. Xalapa. 1961.



348 Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique

anciennes et du catholicisme de contre-réforme. L'enthousiasme initial
des missionnaires se transforma en réalisme prophétique chez certains
défenseurs de la dignité de la personne des Indiens colonisés, mais aussi

est apparu un intérêt croissant pour connaître les anciennes valeurs

religieuses.
2. Le métissage racial qui accompagna la conquête militaire provoqua
aussi, après la destruction d'une civilisation, un métissage religieux sui

generis, à savoir, une reformulation de la cosmovision des Indiens, une
cohabitation des rituels - pratiqués dans le foyer et dans la nature selon
les coutumes anciennes - avec le rite catholique, parfois en parallélisme
pratique, parfois en produisant une reprise chrétienne des modèles
anciens.
3. Le langage symbolique utilisé par les Indiens actuels pour raconter le

mystère pascal du Christ fait référence davantage à une célébration
métaphorique (dans le sens de l'appel du Royaume à partir de l'harmonie

des formes représentées) du salut qu'à la notion classique de
célébration sacramentelle.
4. S'il est nécessaire d'avoir fait une brève analyse de la réception de

l'Evangile dans certaines cultures indiennes actuelles, il est aussi important

de faire les études pertinentes en ce qui concerne la réception de

l'Evangile dans le milieu urbain, qui sera bientôt - par exemple en

Amérique latine - le milieu naturel de plus de 90% de la population.

VI. Bibliographie

Basauri, Carlos: Lapoblaciôn indigena de México. Instituto Nacional Indigenista
(ini) y Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Conaculta). 3 vol.
Mexico. 1990.

Benzi, Marino: Le Mexique des Indiens. Editions du Chêne, Paris. 1975.

Bonfil, Batalla: Mexico profunda. Grijalbo y conaculta. Mexico, 1990.
Para pensar nuestra cultura. Alianza Editorial. Mexico. 1991.

Crumrine, Ross: El ceremonial de Pascua de los mayos. Ini-Conaculta. Mexico.
1990.

Chimalpain, Cuauhtlehuanitzin (Domingo Francisco de San Anton Munoz):
Octava Relaciôn. José Rubén Romero Galvan (ed.). Unam. Mexico.
1983.

Dentan, Anne: Entre terre et ciel. Besoins et providences à Mexico. Edition d'En
bas. Lausanne. 1987.

Dow, James W.: Santosy supervivencias. Ini-Conaculta. Mexico. 1990.



Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique 349

Durân, fray Diego OP: Historia de las Indias de Nueva Espana e Isias de Tierra
Firme. José Rubén Romero-Galvan y Rosa Camelo (prologuistas). 2 vol.
Banco de Santander, Espana. 1990.

Florescano, Enrique: Memoria Mexicana. Editorial Joaquin Mortiz. Mexico.
1987.

Galarza, Joaquin: «Un cödice azteca-catölico del siglo XVIII: «La Doctrina
Christiana», en: Anamnesis. Revista de Teologla. Dominicos. Mexico.
No. 1 (enero-junio 1991).

Gonzalez Torres, Yôlotl : El sacrificio humano entre los mexicas. Instituto Nacio-
nal de Antropologla e Historia (Inah) - Fondo de Cultura Econômica
(Fce). Mexico, 1985.

- - «Taxonomla religiosa mesoamericana», en: Historia de la religion en Meso-

américay areas afines, I coloquio. Barbro Dahlgren ed. Universidad nacional
Autônoma de México (Unam) - Instituto de Investigaciones Antropôlo-
gicas (iia). Mexico. 1987.

Gruzinski, Serge: La colonisation de l'imaginaire. Sociétés indigènes et occidentali¬

sation dans le Mexique espagnol. XVIe-XVIIe siècle. Gallimard. Paris.

1988.

Ichon, Alain: La religion de los totonacas de la sierra. Ini. Mexico. 1973.

Kirchhoff, Paul, Odena-Guemes, Lina et Reyes-Garcia, Luis (coordinado-
res): Historia Tolteca Chichimeca. Inah - Cisinah - Secretarla de Educaciôn
Publica (sep). Mexico. 1976.

Krickeberg, Walter: Mitosy leyendas de los aztecas, incas, mayasy muiscas. Fce.
Mexico. 1985.

Leon-Portilla, Miguel: Toltecâyotl. Aspectos de la cultura nàhuatl. Fce. Mexico.
1980.

- - El reverso de la Conquista. Editorial Joaquin Mortiz. Mexico. 1964 (2).

- - «Religion de los nicaraos. Analisis y comparaciön de tradiciones culturales
nahuas», en : Estudios de cultura nâhuatl. No. 10 (1972). Unam-Iih. Mexico.
1972.

- — Lopez-Austin, Alfredo: Los mitos del Tlacuache. Alianza Editorial Mexica¬

na. Mexico. 1990.

Mendoza-Alvarez, Carlos: «Fe cristiana y cambio cultural: hacia una medi-
aciön antropolögica para la Teologia», en: Anamnesis 1. Mexico. 1991.

Monjaras-Ruiz, Jesus (coordinador) : Mitos cosmogônicos del México indigena.

Inah. Mexico. 1987.

Phelan, John L. : El reino milenario de losfranciscanos en el Nuevo Mundo. Unam -
Instituto de Investigaciones Histöricas (Iih). Mexico. 1972.

Reyes Garcia, Luis: Pasiôny muerte del Cristo Sol. Universidad Veracruzana.

Xalapa. 1961.

Segre, Enzo: Las mascaras de lo sagrado. Ensayos italo-mexicanos sobre elsincretismo

nàhuatl-catôlico de la Sierra Norte de Puebla. Inah. Mexico. 1987.


	Croix et résurrection dans l'évangélisation du Mexique : métissage religieux et réception de l'Évangile dans und culture mésoaméricaine

