
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: La théologie morale espagnole face au défi de la découverte et de la
conquête du Nouveau Monde

Autor: Bondolfi, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alberto Bondolfi*

La théologie morale espagnole
face au défi

de la découverte et de la conquête
du Nouveau Monde

Un juriste italien du XVIe siècle, exilé en Angleterre sous la suspicion

d'hérésie, Alberico Gentili, affirmait dans son de Jure Belli:

«Silete Theologi in munere alieno.»1

Cette sentence veut être une réponse à une autre affirmation
lapidaire, cette fois-ci d'un théologien espagnol déjà très connu au temps de

Gentili, Francisco de Vitoria:

«Officium ac munus theologi tam late patet, ut nullum argumentum, nulla

disputatio, nullus locus alienus videatur a theologica professione et insti-
tuto.»2

Ces deux citations, à caractère volontairement oratoire, montrent
clairement à quel point la réflexion théologique du XVIe siècle en

Espagne était liée aux discussions politiques et sociales sur la meilleure
gestion possible de la cité et de l'empire colonial.

La discussion autour des conflits éthiques provoquée par ce qu'on
appelle la découverte de l'Amérique est à percevoir et à insérer dans ce

contexte encore plus ample, qui a donné à la théologie morale espagnole
du XVIe siècle une envergure qui ne sera plus atteinte par la suite tant
aux niveaux des contenus que des méthodes.

* Au fr. Carlos Josaphat Pinto de Oliveira o.p. ad multos beneficos annos.
1 «Taisez-vous théologiens, dans une question qui ne vous concerne pas.» Dans:

Gentili, A.: De Jure Belli libri très. Hannover: G. Antonius 1612. Ici XII, in fine.
2 «La tâche et la compétence du théologien sont tellement amples, qu'aucun thème,

aucune discussion, aucune matière ne devrait lui paraître étrangère.» Cf. Vitoria, F. de:
Relectio depotestate civili i.pr., in: Id.: Obras de Francisco de Vitoria. Ed. par T. Urdanoz.
Madrid: BAC 1960, 60.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 315

Dans les considérations que je vais exposer, il ne sera même pas
possible de donner une impression globale de cette envergure. Je me
limiterai en effet seulement à quelques aspects qui me paraissent les plus
exemplaires pour les préoccupations de la recherche théologico-morale
contemporaine. Mais avant même d'entrer dans l'examen de ce chantier
de travail très complexe, il me paraît utile de formuler quelques
considérations sur l'état de la recherche et sur lesproblèmes de méthode qui y sont
rattachés.

1. Etat de la recherche et problèmes de méthode

Un minimum d'honnêteté intellectuelle impose de considérer avec
attention le fait que notre génération n'est certainement pas la première
à avoir perçu le caractère extraordinaire de ce moment historique. Les

Espagnols parlent de siglo de oro et la considération ironique et juste du
fait que ce siècle est d'or pour ceux qui en ont pillé beaucoup, n'enlève
rien au fait qu'on est surtout devant ce qu'on appelle une révolution non
seulement historique mais aussi scientifique.

L'historiographie qui nous a précédés jusqu'aux années soixante a

non seulement glorifié ce temps privilégié, mais elle en a interprété les

données et les résultats dans un contexte fortement apologétique. Cette
défense d'office de la théologie espagnole du XVIe siècle procède de

présupposés assez différents entre eux.
On constate avant tout l'existence d'une recherche, tant dans le

domaine de l'édition des sources que dans celui de la monographie
historico-théologique, qui est le fruit du renouveau des études thomistes

entrepris à la suite du pontificat de Léon XIII et surtout de son
encyclique Aeterni Patris1.

Les acquis obtenus par cette école, et spécifiques à notre problématique,

sont universellement reconnus. C'est par le travail patient de

théologiens tels que Beltran de Heredia, Venancio Carro et T. Urdanoz,

pour ne citer que quelques noms parmi les plus connus, qu'on a accès

aujourd'hui à une quantité non négligeable de sources et d'instruments
de travail indispensables.

3 Cf. la traduction française dans le vol. Discours du souverain Léon XIII. Paris
1884.



316 La théologie morale espagnole face au défi

Mais les acquis ne doivent pas nous faire oublier aussi les limites de

cette approche. On a privilégié ici, peut-être avec une attention sélective,

les apports de l'école de Salamanca et on a vu en elle surtout une
réédition des positions thomasiennes en éthique politique et sociale.

Evidemment il y a du vrai dans cette appréciation, mais on a eu d'une

part tendance à minimiser l'apport original du nominalisme et d'autre

part à mettre dans l'ombre d'autres approches aux problèmes coloniaux
tels que les positions des missionnaires et chroniqueurs franciscains4

ainsi que les juristes de la couronne5.

Toujours pendant la première moitié de notre siècle, on a publié en

Espagne une littérature touchant notre domaine et qui était fortement
marquée par une tendance apologétique à teinte patriotique. Il s'agit ici
non pas de souligner la fonction libératoire de la philosophie politique
aristotélico-thomiste du XVIe siècle, mais plutôt de contrecarrer les

affirmations indifférenciées de ce qu'on appelle la Leyenda negra6. Cette
dernière est constituée par une chaîne de lieux communs qui partent du
XVIe siècle et qui mènent jusqu'à une partie au moins de la littérature
de la philosophie des Lumières. Si la Leyenda negra voit dans la
colonisation ibérique seulement une volonté collective de génocide et
d'extermination sanglante de toute une culture qu'on ne peut pas plier et
convertir à des formes «catholiques», la production littéraire dont il est

question ici prête aux sources et aux documents une prétendue fonction
humanisante et civilisatrice de l'Espagne dans le Nouveau Monde. Les

A Cf. parmi les nombreuses publications Aznar Gil, F.R.: La libertad religiosa del
Indio en autores franciscanos del siglo XVI, in: Archivo Ibero Americano 48 (1988) 391-439.
Baudot, G. : Utopie et histoire au Mexique. Lespremiers chroniqueurs delà civilisation mexicaine

(1520-1569). Toulouse: Privat 1977. Borges Morân, P. Analisis sociolâgico de las expe-
diciones de misionerosfranciscanos a América, 'm: Archivo Ibero Americano 46 (1986) 443—471.

Id : Metodos misionales en la cristianisacion de América : siglo X VI. Madrid 1960. Errasti, M. :

América franciscana. Evangelisatores a indigenistas franciscanos de s. X VI'. Santiago de Chile
1986. Gil Fernandez, J.: Los franciscanosy Colon: in: Archivo Ibero Americano 46 (1986)
77-110. Milhou, A. : Colony su mentalidad mesidnica en el ambientefranciscanista espanol, in :

Cuadernos colombinos (1983) 11,13-29. Phelan, J.L.: El imperio cristiano de Las Casas, el

imperio espanol de Sepülveday el imperio milenario de Mendieta, in : Revista de Occidente 19 74)
Nr. 141.

5 Cf. pour une première approche Fisch, J.: Die europäische Expansion und das
Völkerrecht. Stuttgart: Steiner Verlag 1984. Rommen, H. : La teorid delEstado « de la comunidad
international en Francisco Suärez. Madrid: CSIC 1951. Zavala, S.: Las institucionesjuridicas
en la Conquista de América. Madrid 1935.

6 Cf. sur cette dernière Carbia, R.: Historia de la Leyenda Negra Hispanoamericana.
Madrid 1944. Garcia Carcel, R. : La Leyenda negra. \9'éA.]voe.KiKs,,).-.LaLeyendaNegra.
Madrid 1986.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 317

apports de la théologie sont mis en valeur à partir d'une herméneutique
qui privilégie une prétendue mission universelle de l'Espagne. Il ne faut

pas oublier en effet qu'une grande partie de cette recherche historique et

systématique a lieu pendant la période du franquisme avec toutes les

déformations idéologiques que cela comporte7.
Un troisième milieu de recherche qui nous a précédés est celui qui

est manifesté par une littérature à caractère juridico-international8.
Cette dernière, en comparaison avec celle qu'on vient de citer auparavant,

est en général moins marquée par des options idéologiques, mais
elle a le désavantage, pour le chercheur en théologie morale, de réduire
le rôle de la théologie dans la formation d'une théorie juridique et

politique à celui d'un travail de coulisse.

Heureusement le théologien d'aujourd'hui, dans son travail
d'interprétation et d'actualisation, n'est pas condamné à se référer seulement à

ces traditions de recherche qu'on vient d'évoquer plus que sommairement,

mais il peut accéder aussi à une historiographie de très large

envergure9 et à des éditions critiques des principales sources10. En ce

qui concerne ces dernières, il faut reconnaître qu'au-delà de ce qui nous

manquera toujours (par exemple des prises de position de Domingo de

Soto perdues à jamais), il y a encore beaucoup d'oeuvres théologiques
importantes qui attendent une édition moderne. L'historiographie
récente, qui s'appuie en grande partie sur la méthodologie de Vécole des

Annales11, permet de mieux saisir l'originalité de l'apport de la théologie

7 Cf. par exemple Beneyeto Pérez, J.: Juan Ginés de Sepülveda humanistay soldado.

Madrid 1944, et encore dernièrement Villalobos, S.: Para una meditation de la conquista.
Santiago de Chile: Editorial Universitaria 1977.

8 Cf. les publications citées supra à la note 5. Dans un contexte théorique plus ample,
mais teinté d'un décisionnisme autoritaire, cf. la monographie du juriste allemand
Schmitt, C. : La justification de la ocupatiôn de un nuevo mundo. F. de Vitoria, in: Revista

Espanola de derecho International, 2 (1949).
9 Cf. entre beaucoup d'exemples possibles, les œuvres de Maravall, J.A. : /pensatori

spagnoli del «secolo d'oro», in: Storia delle ideepoliticise economiche e sotiali, Ed. par L. Firpo.
Torino: UTET 1987, 6 vol., ici vol. 3, 611—693. Id.: El descubrimiento de America en la
historia delpensamientopolitico, in: Revista de estudiospoliticos 63 (1952) 229—248.

10 Cf. par exemple la collection Corpus hispanorum depace, arrivée à son 27e volume, et
l'édition critique des œuvres de Las Casas.

" Cf. pour une introduction Braudel, F.: Ecrits sur l'histoire. Paris: Flammarion
1969. Faire l'histoire. Ed. par J. Le Goff et P. Nora. Paris: Gallimard 1974, 3 vol. La
nouvelle histoire. Ed. par J. Le Goff. Paris: Retz 1978. Soianovich, T.: French Historical
Methos: The Annales Paradigm. Ithaca: Cornell Univ. Press 1976.



318 La théologie morale espagnole face au défi

espagnole du XVIe siècle en reconstituant avec davantage de précision
et de richesse le contenu socioculturel dans lequel elle s'est développée.

Les théologiens moralistes d'aujourd'hui commencent lentement à

prendre meilleure connaissance de cette historiographie et à en mettre
les résultats à profit de leurs questionnements spécifiques. C'est ce que
j'essaierai de faire dans l'espace très limité de cette intervention qui veut
à la fois réhabiliter l'apport de la théologie morale du siglo de oro tout en

prenant au sérieux les défis de la théologie de la libération latino-américaine

autour justement de ce même thème. Cette dernière a pris l'occasion
commune du 5e Centenaire pour apporter une contribution originale à

l'interprétation non seulement des faits de la découverte et de la

conquête du continent américain, mais aussi de la réflexion théologique
qui l'a accompagnée à ce moment-là12. Il s'agira ici, d'une part, de

prendre au sérieux la critique qui a été faite à l'eurocentrisme de notre
herméneutique et de revendiquer en même temps la légitimité, partielle
mais non partiale, d'un questionnement critique fait à partir de l'Europe
contemporaine. Un eurocentrisme autocritique pourra peut-être porter
davantage de fruits qu'une reprise autant mécanique qu'enthousiaste de

quelques lieux communs d'une partie de la «théologie de la libération».

Avant de traiter quelques thèmes moraux liés à cette période de la

théologie morale et montrer les changements paradigmatiques qui s'y

développent, j'aimerais donner un aperçu très bref de Yenvergure du

phénomène de la réaction de la philosophie et de la théologie en général
à l'événement de ce qu'on appelle la découverte de l'Amérique.

2. Etendue de la question américaine et sa dimension éthique

Déjà il y a quelques siècles, on était conscient de la portée
fondamentale de cet événement. Ainsi l'abbé Raynal eut l'idée de proposer un
prix à ceux qui pourraient répondre à la question de savoir si la décou-

12 Cf. parmi de nombreuses publications celles auxquelles j'ai eu directement accès.

Nuestra América contra el V° Centenario. Emancipation e idendidad de América Latina.
Tafalla: Txalaparta Editorial 19913, et la prise de position de G. Gutierrez dans: Con-
versaciones en Salamanca. Teologia de la Liberaciôny V Centenario, in: Ciencia Tomista 117

(1990) 119-137.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 319

verte de l'Amérique a été utile ou néfaste pour l'humanité. Si elle se

révèle utile, comment pourrait-on augmenter cette utilité? Si elle était
néfaste, comment pourrait-on en limiter les dégâts?13

Les réponses données à ce concours au XVIIIe siècle ne furent pas
jugées satisfaisantes et le jury ne décerna aucun prix. Ce n'est pas mon
intention de vouloir gagner ce prix maintenant en répondant à ces

questions vers la fin du XXe siècle. J'aimerais seulement sommairement
montrer la grandeur de l'impact de cette expérience historique sur
l'ensemble des visions philosophiques et théologiques de l'époque. Le
fait que ces mêmes décennies voient l'éclosion de la Réforme protestante

dans le monde de langue allemande et ensuite aussi dans une partie
de celui de langue française rend l'élaboration d'une réponse articulée
aux défis du Nouveau Monde par la théologie espagnole encore plus
complexe. En effet, l'Espagne, tout en restant un pays catholique, ne
reste pas en dehors de l'influence des grands courants humanistes et des

tentatives de renouveau ecclésial14. Elle élabore les réponses au défi
américain de façon autonome, et cela dans les domaines les plus divers.

J'en énumère ici quelques-uns à titre purement évocateur et avec
l'intention de montrer dans quel contexte ont été discutées les problématiques

spécifiquement morales.

La découverte du «Nouveau Monde» a renforcé en premier lieu une
crise déjà en cours de l'image médiévale du monde. 1492 constitue ainsi

une révolution cosmologique et géographique. La surprise suscitée par
le constat d'une humanité qui ne semblait pas avoir entretenu de

contacts avec les peuples de la chrétienté, provoque aussi une mise en
discussion de la perception de Yunité chronologique qui lie legenre humain à

partir d'Adam. On ne renonce pas à l'idée de cette unité, mais on a de

grandes difficultés à trouver des explications empiriques claires à la

nouvelle situation. L'expérience de la diversité choque profondément
autant les spécialistes des sciences naturelles que les philosophes et les

théologiens15.

13 Cf. Raynal, G. : Histoirephilosophique etpolitique des établissements et du commerce des

Européens dans les Deux Indes. Amsterdam 1770.
14 Cf. pour une première approche la recherche fondamentale de Battaillon, M.:

Erasmoy Espafia. Mexico 1960, et pour ce qui concerne les mouvements réformateurs la

monographie de Menéndez Pelayo, M.: Historia de los heterodoxos espanoles. México:
Porrua 1982—83, 3 vol.

'5 Cf. par exemple parmi les nombreux titres Hanke, L. : La humanidad es una : estudio

acerca de la querela que sobre la capacidad intelectualy religiosa de los indigenos americanos

sostuvieron en 1550 Bartolomé de Las CasasyJuan Ginés de Sepùlveda. Mexico: Fondo de



320 La théologie morale espagnole face au défi

Une deuxième dimension du changement radical provoqué par
cette découverte géographique est donnée par la mise en crise de la
souveraineté du pontife romain dans le domaine spécifiquement
politique. Il ne s'agit pas du pouvoir temporel direct qui s'exerce encore sur
une partie de l'Italie, mais de la légitimation indirecte de toute
souveraineté politique par une référence à une décision pontificale. Ainsi la

figure de la donatio alexandrina représente tout naturellement le premier
essai d'autolégitimation de l'activité coloniale espagnole et portugaise
au-delà de l'Atlantique. Ce qui est important de souligner ici n'est pas
tellement l'interprétation historique qu'il faut donner de ces

documents, mais plutôt leur insuffisance pour élaborer une nouvelle éthique
politique qui reconnaisse le statut de cives à Yindiou'.

La reprise de la discussion autour des critères pour juger de ce qu'on
appelle une «guerre juste» est liée directement à cette problématique
éthico-politique. Cette double problématique se concentre autour de la

question de savoir s'il existe des titres juridiques justes qui justifient
moralement non seulement l'occupation de ces terres nouvelles, mais
aussi l'assujettissement de ses peuples par la force. Je vais revenir sous

peu sur ce thème central de la théologie morale espagnole.
Un aspect qui est peut-être resté un peu moins étudié par la

littérature contemporaine, mais qui constitue à mon avis un élément central
du choc cité plus haut, est celui lié à la découverte étonnante de mœurs

cultura econoraica 1985; Les aspects internationaux de la découverte océanique aux XVIe et

XVe siècles. Ed. par M. MoLLATetP. Adam. Paris: SEVPEN 19<h(s-, First images ofAmerica:
The impact of the New World on the Old, Ed. par F. Chiappelli. Berkeley 1976. Gerbi, A. :

La disputa del Nuovo mondo. Milano 1955. Id.: La natura delle Indie nuove. Milano 1975.

Gliozzi, G. : Adamo e ilnuovo mondo. Firenze 1977. McAlister, L.N.: Spain and Portugal in
theNew World, 1492-1700. Minneapolis: University ofMinnesota Press XUS. Mythen der
Neuen Welt. Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas. Ed. par K.H. Kohl. Berlin: Fröhlich

& Kaufmann 1982. Malheureusement les recherches de Gliozzi et Gerbi n'ont pas
retenu l'attention des théologiens et des moralistes. L'interprétation des contributions
théologiques de l'école de Salamanca en aurait gagné en précision et profondeur.

16 Pour une première introduction à l'exégèse de ces textes cf. l'œuvre toujours
indispensable, bien qu'assez apologétique dans quelques interprétations de Höffner, J.:
Kolonialismus und Evangelium. Trier: Paulinus Verlag 19723. Cf. aussi les études suivantes:
Hanke, L.: Pope Paul IIIand theAmerican Indians, in: Harvard TheologicalReview 30 (1937)
65—102. Hera, A. de la: La Santa Sedey America en elsiglo XVI, in: Escuela de Estudios
Hispanoamericanos 21 (1961) 141-168. Kuppens, M.: Le partage du Monde par Alexandre
VI, in: Revue Ecclésiastique de Liège (1957) 1-22. Leturia, P. de: Der heilige Stuhl und das

spanische Patronat in Amerika, in: HistorischesJahrbuch 46 (1926) 1—71. Morales Padrön,
F.: Teoriay leyes de la Conquista. Madrid: Ediciones cultura hispanica del Centro iberoa-
mericano de cooperacion 1979.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 321

radicalement différentes dans le domaine du mariage et de la famille.
Les réactions européennes passent de l'admiration d'une prétendue
innocence à la fustigation des mœurs qu'on prétend complètement
corrompues sinon diaboliques. Il va sans dire qu'une telle découverte a

provoqué une profonde discussion sur la forme du mariage et ses

conditions de validité17.
L'énonciation d'autres crises sectorielles pourrait continuer, avec

profit pour notre curiosité d'hommes et de femmes du XXe siècle. Il faut
s'arrêter tout en se rendant compte que ces mises en discussion
sectorielles, mais à la fois toujours radicales, faisaient partie d'un questionnement

anthropologique global qui voulait donner un statut clair, tant au
niveau individuel que social, à la nouvelle humanité qui se dressait
devant une chrétienté elle-même en crise de division et qui manifestait
des volontés contradictoires de renouveau. Vu que mon intervention
veut se situer dans le domaine de la théologie morale, il faut maintenant
laisser le champ des problèmes généraux de l'histoire des faits et des

idées, des représentations religieuses dans leur généralité, pour se pencher

seulement sur quelques problèmes qui touchent directement à la

sphère éthique.
Là aussi une multitude d'interrogations différentes s'annoncent,

parmi lesquelles j'ai choisi de traiter seulement celles qui me paraissent
les plus pertinentes.

d. Peut-on parler d'un changement de paradigme

Une des questions les plus brûlantes pour moi est celle qui est liée à

la difficile conjugaison entre continuité et discontinuité en histoire des

doctrines. Lorsque, à l'intérieur d'un domaine bien délimité (comme
celui de la théologie catholique), se produisent des changements
doctrinaux assez importants qui comportent justement des éléments de

continuité et de rupture, on parle de changement de paradigme1*.

17 Cf. les recherches fort intéressantes touchant aussi la réaction des juristes protestants

du XVIIe siècle par Dufour, A. : Le mariage dans l'école allemande du droit naturel
moderne au XVIIIe siècle: les sources philosophiques de la scolastique aux Lumières. Paris:
Pichon 1972. Id.: Le mariage dans l'école romande du droit naturel au XVIIIe siècle. Genève:
Librairie de l'Université Georg 1976.

18 La locution remonte au philosophe Kuhn. Pour une discussion interne à la théologie

cf. Das neue Paradigma von Theologie. Ed. par H. Küng et D. Tracy. Zürich-Gütersloh:

Benziger-Mohn 1986.



322 La théologie morale espagnole face au défi

La question de la guerre et des critères qui la justifient se prête
particulièrement bien à ce type de questionnement. Une première
lecture superficielle des écrits principaux autour de cette question dans la

littérature espagnole nous montre un vocabulaire et une systématisation
assez semblable à celle du Moyen Age. La doctrine de la guerrejuste19 est

reprise dans ses éléments classiques et précisée dans une série de détails

nouveaux, spécifiquement liés à la nouvelle situation coloniale. Ainsi,
les sources auxquelles des théologiens, tels que Francisco de Vitoria, se

réfèrent, sont les mêmes déjà employées par saint Thomas d'Aquin,
c.-à-d. surtout saint Augustin, cité presque toujours au travers de la
médiation et de la vue restreinte du Decretum Gratiani1^. On pourrait
vraiment penser qu'on n'est pas en présence d'un changement de

paradigme, mais plutôt d'une prolongation d'une tradition déjà bien établie.
Un examen plus approfondi du contexte des affirmations de différents
théologiens et juristes espagnols de ce temps peut au moins nous faire
douter du contraire. En effet, au-delà du vocabulaire qui reste très fidèle
à celui des siècles précédents, on observe avant tout l'introduction des

problématiques nouvelles qui font faire à toute la réflexion une sorte de

saut qualitatif. Comment peut-on détecter les éléments principaux de ce

changement?
En premier lieu on peut noter que quelques théologiens espagnols

commencent timidement à se référer à une théorie du pouvoir politique
assez différente de celle qui avait présidé au De regimine principum de

l'Aquinate21. On passe en effet d'une vision «naturaliste» du pouvoir

19 Cf. pour une introduction à cette tradition doctrinale Batjffol, W.: L'Eglise et le
droit de guerre. Paris 1920. Beaufort, L.J. C. : La guerre comme instrument de secours ou de

punition, d'après lapatristique, le moyen-âge et Grotius. La Haye : Nijhoff 1933. Brière, Y. de
la: Le droit de juste guerre. Paris: Pedone 1938. L'Eglise et le droit de guerre. Ed. par
P. Batiffol et autres. Paris 1920. Engelhardt, P.: Die Lehre vom «gerechten Krieg» in der
vorreformatorischen und katholischen Tradition, in: Der gerechte Krieg. Christentum, Islam,
Marxismus. Ed. par R. Steinweg. Frankfurt: Suhrkamp 1980, 72-124. Regout, R. H. W.:
La doctrine de la guerre juste de S. Augustin à nos jours. Paris 1934. Solanges, B. de: La
théologie de la guerre juste. Paris 1946. Une bonne synthèse contemporaine est retrouvable
dans: Haggenmacher, P.: Grotius et la doctrine de la guerre juste. Paris: PUF 1983.

20 Cf. pour un approfondissement de ce travail de réception Rief, J.: «Bellum» im
Denken und in den Gedanken Augustins. Barsbüttel: Institut für Theologie und Frieden 1990

Beiträge Zur Friedensethik Nr. 7). Beestermöller, G.: Thomas von Aquin und der
gerechte Krieg. Köln : J. P. Bachem Verlag 1990. Chenu, M. D. : L'évolution de la théologie de la
guerre, dans: Id.: L'Evangile dans le temps. Paris: Cerf 1964, 571-591.

21 Sur cette dernière cf. Lachance, L. : L'humanisme politique de St. Thomas d'Aquin.
Paris-Montréal 1965. Scully, L. : Laphilosophiepolitique de T. Thomas d'Aquin: une économie

politique? dans: Laval théologique et philosophique 38 (1982) 49-59.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 323

politique qui trouve sa source dans un appetitus naturalis societatis à une
vision qui donne davantage de poids à la décision de vouloir entrer en
communauté politique. Les princes tiennent leur autorité de Dieu, mais

par l'intermédiaire d'un peuple qui fait avec son prince une sorte de

pacte ou contrat. Ces débuts d'une vision du politique liée au contrat
social, qui trouvera son éclosion avant tout avec les iusnaturalistes du
XVIIe siècle et ensuite avec Hobbes et Rousseau, portent à une
considération plus nuancée de la possibilité, pour le prince, de déclarer une

guerre. Les théologiens du siglo de oro manifestent une attention plus
concrète que celle de leurs prédécesseurs du Moyen Age au fait que le

prince, dans ce cas, se trouve être iudex in causa sua. Pour cette raison ils
réclament la possibilité d'un arbitrage de la part d'une instance
supérieure. Ainsi F. Suarez formule de façon lapidaire le principe qui trouvera

sa place aussi dans le droit international selon lequel

«Quando est tribunal et potestas superior utrique parti, contra jus naturae est

quasi auctoritate propria per vim jus suum petere.»22

En d'autres termes, la doctrine de la guerre juste commence à se

moderniser, en soulignant la nécessité d'une instance externe qui juge
du bien-fondé d'un titre juridique qui puisse justifier de quelque façon
une intervention armée.

En deuxième lieu, on peut noter, toujours dans la terminologie,
l'apparition de la distinction entre bellum defensivum et bellum offensivum.

La littérature théologique et canonique du Moyen-Age ne l'avait pas

employée de façon significative. Maintenant on n'affirme pas encore

que les bella offensiva sont toujours illicites, mais la distinction commence
à avoir une signification de qualification morale. Ainsi F. de Vitoria
qualifie de defensiva les guerres pour ainsi dire «privées» des individus
qui doivent se protéger de la force aveugle d'un attaquant, et de offensiva

celles des Etats injustement objet d'une «iniuria»2}.
D'autre part, par souci d'objectivité, il faut aussi souligner que les

adversaires de la théologie espagnole de cette époque ont aussi contribué

à ce changementparadigmatique dont il est toujours question ici. Les

légitimations de la guerre de la part de Palacios Rubios et de Juan Ginés

22 Cf. Suarez, F. : De triplice virtute theologica, fide, spe et charitate, Tr. 3, D. 13, de bello
2,2.

23 Cf. Vitoria, F. de: Relectio dejure belli. Madrid: CSIC 1981 Corpus hispanorum
de pace), ici à la q. 2,1.



324 La théologie morale espagnole face au défi

de Sepûlveda sont certainement fortement liées à Aristote, mais aussi à

d'autres sources de l'Antiquité telles que le stoïcisme relu par la médiation

de l'humanisme24. Cette littérature arrive ainsi à légitimer des

interventions armées par des considérations éthico-politiques qui sont à

la foispayennes, c.-à-d. préchrétiennes, qui pourtant sonnent comme très
«modernes». C'est dans ce contexte qu'on peut comprendre le courage lié
à des affirmations très «classiques» de la part de théologiens de Sala-

manque, comme F. de Vitoria qui affirme par exemple que «l'infidélité
n'est pas un empêchement à ce que quelqu'un soit vrai propriétaire et

citoyen»25. En limitant le champ d'application d'une doctrine classique,
ils mettent ainsi en œuvre des potentialités jusqu'à ce moment inexplorées

et inexploitées.
Toutes ces petites remarques nous ont, sinon démontré, du moins

indiqué qu'on est vraiment en présence d'un changement de fond dans

l'appréciation morale de phénomènes sociaux. Cette théologie
espagnole s'avère être, au-delà de toutes ses différences internes, le lieu de

passage d'une philosophie sociale médiévale à un questionnement
moderne sur la sphère politique et sa légitimation. Cette station
intermédiaire a eu un effet bénéfique non seulement sur les populations
concernées par la Conquista, mais aussi sur les peuples européens, même

en dehors du champ catholique26.

24 Cf. pour un approfondissement de ces positions Gomez-Muller, A. : La question de

la Légitimité de la conquête de l'Amérique : Las Casas et Sepûlveda, in: Les Temps Modernes 46

(1991) 538, 1-19. Andreotti, R.-. La teoria del «bellum justum» inJuan Ginés de Sepûlveda,

antagonista di Las Casas, in : Idiritti dell'uomo e lapace nelpensiero di F. de Vitoria e B. de Las
Casas. Milano: Massimo ed. 1988,173-179. Andres Marcos, T. : Los imperialismos deJuan
Ginés de Sepûlveda. Madrid 1963. Garcia Pelayo, M.: J. G. de Sepûlveday los problemas

juridicos de la conquista de América, in: Tierra Firme 2 (1936) 227-287. Hanke, L.: El
prejuicio racial en el Nuevo Mundo. Aristoteles y los indios de Hispanoamérica. México:
Secretaria de Educaciön Publica 1974./. G. de Sepûlveda y su cronica indiana, en el IV
Centenario de su muerte 1573-1974. Ed. par le Seminario Americanista de la Universidad
de Valladolid. Valladolid 1976. Losada, A.: J. G. de Sepûlveda a través de su epistolario.
Madrid 1949. Méchoulan, H.: L'antihumanisme deJ. G. de Sepûlveda. Etude critique du
«Démocrates Primus». Paris-Den Haag: Mouton 1974. Pietschmann, H.: Aristotelischer
Humanismus und Inhumanität Sepûlveda und die amerikanischen Ureinwohner, in : Humanismus

und neue Welt. Ed. par W. Rheinhard. Weinheim: VCH Verlag 1987, 143-166.
25 Cf. Vitoria, F. de: De indis recenter inventis. Madrid: CSIC 1967 Corpus hispa-

norum de pace): «Infidelitas non est impedimentum quominus aliquis sit verus dominus»
(1,1,4).

26 Pour une documentation sur l'influence des théologiens espagnols sur les protestants

du XVIIe siècle cf. la monographie de Haggenmacher, loco citato.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 325

4. Le Nouveau Monde bouleverse les idées reçues

non seulement en éthique sociale mais aussi en ecclésiologie

La «découverte» de territoires nouveaux, inconnus jusqu'à ce

moment-là, pose le problème, propre au Moyen Age, de l'étendue de la
souveraineté de l'empereur dans une lumière tout à fait nouvelle. Après
avoir écouté quelques rapports de la part de missionnaires, surtout
dominicains, F. de Vitoria soutient, à partir de 1539, année pendant
laquelle il prononce après beaucoup de réflexions sa Relectio de indis

recenter inventis, que l'empereur ne peut pas exercer un pouvoir sur tous
les territoires du monde. Il ne s'agit pas seulement d'une affirmation à

caractère empirique et descriptif, mais la conséquence d'une nouvelle
vision et appréciation de l'autorité politique en tant que telle.

«Nullus est qui iure naturali habeat dominium orbis.»27

Cette position présuppose que chaque peuple, si «civilisé» qu'il soit,
est en mesure de se donner une organisation politique minimale qui se

justifie éthiquement d'elle-même, sans une référence à un souverain
chrétien qui ait reçu cette autorité par le biais de l'autorité ecclésiastique.

Cette façon de légitimer toute organisation à caractère civique a ses

conséquences aussi en ecclésiologie. Ainsi encore F. de Vitoria, qui
s'avère ici être vraiment le pionnier de cette nouvelle génération de

théologiens, discute très ouvertement, et non sans risques, la doctrine de

la potestas directa ou respectivement indirecta du Pape sur tous les

humains et leurs organisations politiques. Selon lui le Pape,

«non est dominus civilis aut temporalis totius orbis, loquendo proprie de

dominio et potestate civili. Papa habet potestatem temporalem in ordine ad

spiritualia, id est, quantum necesse est ad administrationem rerum spiritua-
lium.»28

Le dépassement de la perspective théocratique a aussi des

conséquences sur les modalités de l'annonce de l'Evangile aux nouveaux
peuples. Ici les opinions des théologiens s'opposent parfois de façon
radicale à des conséquences pour tous les secteurs de la réflexion éthique.

27 In: De Indis, op. cit. I, 2,2.
28 Ibidem, I, 2,5.7.



326 La théologie morale espagnole face au défi

D'une part, selon des juristes tels que Palacios Rubios, l'évangélisa-
tion doit procéder de façon parallèle à la conquête et être soumise aux
mêmes «règles du jeu». C'est dans ce contexte qu'est formulé le Requie-
rimento, ce document très important qui montre comment l'acceptation
de l'évangélisation devient condition pour ne pas être victime non
seulement d'une guerre «juste» mais aussi de l'esclavage, qui est ici
comparé à une forme de perte de liberté après une guerre menée par une
partie qui possède des titres juridiques «justes».

«Notification qu'il convient de faire aux habitants des îles et des terres
continentales de la mer Océane non encore asservis à Notre Seigneur le Roi:
De la part du très haut et très puissant et très catholique défenseur de

l'Eglise, toujours vainqueur et jamais vaincu le grand roi Ferdinand V des

Espagnes, dompteur des barbares, et de la très haute et très puissante dame la

reine Dona Juana, sa fille très chère et très aimée, nos Seigneurs. Moi,
Padrarias Dâvila, leur serviteur, messager et capitaine, je vous notifie et vous
fais savoir le mieux que je puis que Dieu Notre Seigneur, un et éternel, créa

le ciel et la terre; et un homme et une femme, dont nous et vous et tous les

hommes du monde nous descendons et procédons ainsi que tous ceux qui
viendront sur terre après nous; mais qu'à cause de leur innombrable
descendance depuis maintenant plus de cinq mille ans de la création du monde,
les hommes se trouvèrent dans la nécessité d'aller les uns d'un côté, les

autres de l'autre, de sorte qu'ils se divisèrent en de nombreux royaumes et

provinces...
Parmi tous ces gens, Notre Seigneur désigna un homme, que l'on appelle
Saint Pierre, pour détenir la seigneurie et la supériorité sur tous les autres
habitants du monde, de sorte que tous les autres devaient lui obéir et qu'il
était le chef du lignage humain, quelle que fut la région ou l'endroit où les

hommes demeuraient et vivaient, quelles que fussent leurs lois, leurs sectes,
leur foi; et Notre Seigneur fit de l'univers entier son royaume et mit tout
l'univers sous sa souveraineté et sous sa juridiction. Il lui ordonna d'établir
son siège à Rome, le lieu le plus apte pour gouverner le monde, mais il
l'autorisa à demeurer et à instaurer son siège sur n'importe quel endroit du

monde, et à juger et gouverner tous les hommes, les chrétiens comme les

maures ou les juifs, ou les gentils, ou les fidèles de n'importe quelle autre
secte ou croyance...
Ceux qui vivaient en ces temps-là prirent ce Saint Pierre comme seigneur,
roi et souverain de l'univers. Et après lui, il en fut de même pour tous ceux

qui furent élus au Pontificat. Et cela a continué ainsi jusqu'aujourd'hui et
continuera de la même façon jusqu'à la fin du monde.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 327

Un de ces Pontifes... fit donation de ces îles et de ces terres à ce roi et à cette
reine que je vous ai nommés. Leurs Altesses sont donc les rois et les

seigneurs de ces îles en vertus de cette donation.

Quelques autres îles... qui ont eu notification de cela ont accepté la royauté
et la souveraineté de Leurs Altesses... Et ils furent accueillis avec joie et

bénignité par Leurs Altesses, qui ordonnèrent de les traiter à l'égal de leurs

autres sujets et vassaux. Et vous êtes tenus et obligés de faire pareillement.

Je vous prie donc et vous somme le mieux que je puis de bien comprendre ce

que je vous dis, de prendre pour le comprendre et bien en délibérer le temps
qui vous semblera nécessaire, et de reconnaître l'Eglise comme maîtresse et
souveraine de l'Univers, de reconnaître en son nom le souverain pontife
appelé pape, et, au nom du pape, de reconnaître le Roi et la Reine, nos

Seigneurs, comme souverains de cette terre, en vertu de la donation dont je

vous ai parlé.»29

Ce texte dont j'ai voulu vous faire connaître quelques passages
montre à quel point, dans les mentalités des élites du Pays, les doctrines
du Moyen Age sur la potestas directa sont enracinées. Il ne faut pas non
plus oublier que cela s'explique, non pas en termes de «retard» de la
culture ibérique sur celle, par exemple, de l'Italie de ce temps, toute
imprégnée de l'influence de la philosophie politique de Niccolö
Machiavelli, mais plutôt en termes d'interprétation de l'aventure
américaine comme une réédition de celle de la Reconquista de la Péninsule
contre la présence maure et juive.

Face à une telle légitimation qui paraissait aussi avoir l'appui de

l'opinion théologique, l'effort des théologiens de Salamanque apparaît
encore davantage dans son caractère courageux et «révolutionnaire». Il
fallait contrecarrer la doctrine de la potestas directa sans entrer en
suspicion d'hérésie en ce qui concerne l'affirmation de la primauté de

Pierre et en même temps maintenir un rapport de loyauté de fond
envers la couronne.

Au-delà de ces difficultés, il fallait en même temps ne pas tomber
dans le piège, tout à fait réel, de la vision machiavélique de l'action
politique qui ne voyait comme pleine de sens que l'action stratégique du

prince qui veut prolonger et perpétuer son pouvoir, sans se soucier
d'une appréciation morale des moyens pour atteindre un but politique.

29 Cf. la traduction française dans: Zavala, S.: Amérique Latine: philosophie de la
Conquête. Paris: Mouton 1977, ici pp. 135-137.



328 La théologie morale espagnole face au défi

L'Ecole de Salamanque se meut dans une sorte de «ligne moyenne»
qui n'est pas sans difficultés. Vitoria n'a pas de doutes sur le droit de

l'Eglise à l'évangélisation de tout peuple qui ne connaît pas encore le

message de l'Evangile. Ce droit est tellement primordial qu'il peut, si

c'est absolument nécessaire, aussi être défendu par les armes. Mais
Vitoria prône en même temps une grande prudence, surtout quand ces

armes sont les mêmes que celles des colonisateurs.

«Les espagnols doivent toujours agir avec mesure et modération, pour ne pas
aller plus loin que le juste. Plutôt ils doivent être prêts à abandonner ce qu'il
est en leur droit au lieu d'entreprendre quelque chose d'illicite. Qu'ils
orientent tout en vue du bien des barbares au lieu de leur propre intérêt.

»30

Ces affirmations touchent, stricte sensu, seulement le droit à la libre

prédication et non pas le droit de colonisation. Sur cette position très

prudente, Las Casas pourra bâtir plus tard sa thèse qui affirme que le seul

moyen d'évangélisation est celui de la prédication absolument pacifique31.

Pour pouvoir bien distinguer colonisation et évangélisation, les

théologiens de Salamanque vont jusqu'aux racines de leur critique de la

théocratie en voyant dans l'état d'infidélité aucun empêchement direct à

l'existence sociale, économique et politique. En d'autres termes, il n'est

pas nécessaire d'être chrétiens pour faire partie d'une cité et y œuvrer en

justice.

«Infidelitas non est impedimentum quominus aliquis sit verus
dominus.»32

On touche ici le centre du débat américaniste du XVIe siècle. Les

théologiens de Salamanque ne veulent pas entrer directement dans la

dispute à propos du type d'organisation politique des peuples avec
lesquels les Espagnols sont entrés en contact. LaQuaestiofacti paraît ne

30 Traduction libre de De Indis I, 3,11.
31 Cf. surtout son œuvre Las Casas, B. de: Obra indigenista. Ed. par J.A. Franch.

Madrid: Alianza Editorial 1985. La littérature sur Las Casas est immense. Voici quelques
titres, parmi les plus importants : André-Vincent, Ph. : Bartolome de Las Casasprophète du
Nouveau Monde. Paris. Tallendier 1980. Autour de Las Casas. Actes du colloque du Ve
Paris: Tallandier 1987. Bataillon, M.: Las Casas et la défense des indiens. Paris: Julliard
1971. Id.: Etudes sur Bartolome de Las Casas. Paris: Centre de recherches de l'Institut
d'études hispaniques 1965.

32 In: De Indis, I, 1,4.



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 329

pas les diviser. Ils exigent seulement de recevoir des informations dignes
de foi. Cela explique l'importance, non seulement purement pastorale
mais aussi éthico-politique, que l'ordre des dominicains donne à l'envoi
de jeunes théologiens dans les nouvelles îles. Leurs témoignages et leurs

protestations contre Xencomiendail serviront à bâtir des argumentations
qui iront jusqu'à provoquer ce qu'on appelle la duda imperial, le doute

sur la légitimité impériale de toute l'opération, de Cristobal de Colon
jusqu'aux années 1540. Ce doute fut sincère et aurait pu conduire à des

développements historiques tout à fait différents de ceux qu'on connaît
aujourd'hui.

5. Quelques conclusions provisoires

pour le travail théologique et éthique en Europe

Après ces quelques aperçus sur un domaine de doctrines et débats

extrêmement imbriqués et complexes, aperçus qui ont sciemment exclu

quelques positions très importantes, comme celles de B. de Las Casas et

l'apport des franciscains, je chercherai, toujours de façon sommaire, à

tirer quelques conclusions qui peuvent contribuer à animer non seulement

les débats qui suivront cette intervention, mais aussi les études,
recherches et discussions du Quinto Centenario dans notre pays, ainsi

qu'en Europe et encore plus en Amérique latine.

Il faut noter avant tout qu'un examen non idéologique des sources à

notre disposition met en évidence l'existence de plus de «deux fronts»
dans le débat qui nous touche. En effet, au-delà des partenaires de

l'école de Salamanque d'une part et de J. Ginés de Sepûlveda d'autre

part, il y a aussi des positions intermédiaires et d'autres qui dépassent ce
cadre. En d'autres termes, la dispute du Nouveau Monde n'est pas un
combat idéologique entre «bons» et «mauvais», ou au moins pas
seulement.

" Pensons seulement aux témoignages de Montesinos et au premier traité de Matias
de Paz comme à la base documentaire sur laquelle Francisco de Vitoria et Domingo de Soto
peuvent construire leur débat avec les tenants d'une colonisation violente. Cf. Borges
Moràn, P. : Un drama lascasiano. Franciscanosy dominicos en la actuaciôn de Montesinos de 1511
a 1512, in-, Archivo Ibero Americano 48 (1988) 755-780, et aussi Beltran de Heredia, V.:
Elpadre Matias de Pazj su tratado «de dominio regum Hispaniae super Indos», in: La ciencia
tomista 118 (1929) 173-190.



330 La théologie morale espagnole face au défi

Il faut donner davantage de poids, dans l'interprétation des textes

qui nous concernent, à la dimension chronologique. Il y a avant tout un
«vide» entre 1492 et le premier sermon de Montesinos qui nous est

connu seulement indirectement par la Historia de Indias de B. de Las

Casas. La discussion se déroule de façon assez radicale jusqu'à la fin des

années 1540. Plus tard elle continue encore, mais elle concerne seulement

les modalités d'une colonisation qu'on pense définitivement
légitimée.

Cela ne signifie pas que la deuxième phase de la dispute soit moins
intéressante ou importante que la première. Elle prend aussi des accents

qui touchent à la théologie de l'histoire et à l'ecclésiologie. Ainsi, il
faudrait encore mieux découvrir le sens et les limites de l'approche
apocalyptique des franciscains qui, en partie au moins, influence aussi

Las Casas.

Toutes ces remarques d'ordre historique ne sont pas faites ici
seulement en vue d'une historiographie plus différenciée dans ce domaine.

Il s'agit de mieux comprendre les enjeux éthiques auxquels étaient

exposés les théologiens espagnols de ce temps pour mieux percevoir la
distance qui nous sépare d'eux.

Le sens de cette distance doit nous aider aussi à mieux comprendre,
en théologiens européens, la distance, pas seulement psychologique, qui
nous sépare des théologiens latino-américains. Il est vrai que le monde
de la télécommunication a presque anéanti les distances de la communication

écrite. Mais cela ne signifie pas que la tâche de comprendre
l'histoire de ces 500 ans comme une histoire de domination soit plus
facile. Une historiographie renouvelée, aussi pour ce qui touche aux
thèmes de théologie morale, peut, à mon avis, améliorer le dialogue
entre théologiens européens et latino-américains.

S'il est vrai que l'histoire est magistra vitae, il s'ensuit que ce travail
d'exploration historique peut porter des fruits aussi pour l'approfondissement

des problèmes éthiques de notre époque. La recherche contemporaine

de justice se fait dans un contexte qui se veut démocratique et

macroplanétaire et dont les conditions sont bien différentes de celles qui
animaient les maîtres de Salamanque. Mais malgré la distance et les

différences, il y a des éléments d'analogie avec notre époque qui peuvent

toujours stimuler notre créativité éthique.
L'exercice de cette mémoire porte ensuite aussi au-delà de l'exercice

de théologie morale au sens strict du mot. Le sens de cette mémoire



de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde 331

dépasse le champ de la réflexion et de l'action et devient lieu
d'identification avec tous ceux qui ont souffert sous l'injustice de cette grande
opération coloniale. Les acquis de la théologie espagnole, dont on a

voulu donner un petit aperçu, ne doivent pas nous faire oublier la réalité
d'un génocide dont la portée en grande partie nous échappe encore
aujourd'hui. Il n'est pas dans mon intention de prononcer des condamnations

morales précises, car cela ne serait pas correct, ni historiquement

ni encore éthiquement.
Mais l'absence de condamnation ne signifie pas légitimation de

l'oubli ou indifférence. Le sang qu'on a fait verser aux Indios fût en

grande partie légitimé par des motifs qui se voulaient chrétiens. Ce

scandale, bien que tempéré par le courage de beaucoup de théologiens,
reste moralement inacceptable.

C'est la tâche du théologien moraliste contemporain d'exercer la

mémoire intelligente de cette injustice, tout en se souvenant et en

rappelant à ses auditeurs que seul le Christ mérite pleinement le titre
(aussi «indien») de sol iustitiae.


	La théologie morale espagnole face au défi de la découverte et de la conquête du Nouveau Monde

