
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Theologie des Todes : das Sterben der Indianer im Amerika des 16.
Jahrhunderts im Spiegel zeitgenössischer theologischer Quellen

Autor: Deckers, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Deckers

Theologie des Todes

Das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhunderts
im Spiegel zeitgenössischer theologischer Quellen *

Die «Entdeckung» einer Neuen Welt im Atlantik ausgangs des

15. Jahrhunderts veränderte nicht nur das geographische Weltbild
Europas. Waren die Auffindung eines ganzen Kontinentes auf dem
westlichen Seeweg nach «Indien» und der empirische Nachweis der

Kugelgestalt der Erde zumindest für einige die Bestätigung langgehegter

Vermutungen gewesen, so stellte die Nachricht davon, daß es sich
bei den aufgefundenen Inseln und Festländern um von Menschen
besiedelte Regionen handelte, das christlich-religiöse Weltbild Europas
grundlegend in Frage. Nicht allein deswegen, weil die Existenz anderer
als der bereits in der Antike bekannten Welten von maßgeblichen
Kirchenvätern, allen voran Augustinus, geleugnet worden war. Und
auch nicht nur dahingehend, daß man sich fragen mußte, ob und -
wenn ja - in welcher Weise die Bewohner der Neuen Welt von dem

Stammelternpaar Adam und Eva abstammten. Immerhin stand dabei
mit der biblisch verbürgten Einheit des Menschengeschlechtes die

Wahrheit der Heiligen Schrift auf dem Spiel.1 Die größte potentielle
Sprengkraft besaß die Erkenntnis, daß - den universalen Heilswillen
des christlichen Gottes vorausgesetzt — den Bewohnern der Neuen Welt
von Gott selbst das ewige Heil vorenthalten worden war. Zwar blieb -

* Die folgenden Ausführungen stellen eine überarbeitete Fassungeines Vortrags auf
dem Symposium «Entdeckung und Verdeckung. 500 Jahre gemeinsame Geschichte Europas

und Lateinamerikas» am 24.1.1992 an der Universität Fribourg dar. Herrn Prof. Horst
Pietschmann und Herrn Prof. Pedro Ramirez sei für anregende Kritik gedankt.

1 Vgl. die ausführliche Diskussion dieser Fragen bei José de Acosta, Historia moraly
natural de las Indias, Buch 1 und 2, in: ders., Obras (ed. F. Mateos), Madrid 1954

(Bibliotéca de Autores Espanoles LXXIII), S. 1-247, hier S. 5-53.



Theologie des Todes 295

soweit die Quellen aus jener Zeit diesen Schluß zulassen - die
Beobachtung des Kolumbus, daß die Bewohner von Guanahani ohne Religion

lebten, wie er unter dem Datum des 12. Oktober 1492 in sein

Bordbuch notierte2, für die theologische Reflexion der «Entdeckung»
eines novus orbis zunächst folgenlos. Doch je weiter die Eroberung
Amerikas fortschritt, desto deutlicher formierte sich die Überzeugung,
daß es sich bei jenen Gebieten um Regionen handelte, in denen das

Wort Gottes noch niemals zuvor verkündet worden war.3 Diese
Erkenntnis kam für die überwiegende Zahl der katholischen Theologen
des 16. Jahrhunderts einem Todesurteil gleich: Alle, die in der Neuen
Welt ohne den christlichen Glauben und ohne die Sakramente der
Kirche gestorben waren, waren eine Beute des Teufels gewesen, die
Verdammnis auf ewig ihre unentrinnbare Bestimmung. Es liegt auf der
Hand, daß manche sich fragten, wie Gott den ewigen Tod dieser

unschuldigen Menschen hatte zulassen können: Eine heillose Welt —

Theologie des Todes, erster Teil.
In der theologischen Reflexion der Entdeckung und Eroberung

Amerikas, wie sie sich in Chroniken und Briefen, in Denkschriften,
akademischen Vorlesungen und Traktaten niedergeschlagen hat, fand
der ewige Tod der Ureinwohner Amerikas jedoch relativ wenig
Aufmerksamkeit im Vergleich zu dem Skandalon, daß auch nach der
Entdeckung Amerikas unzählige Menschen bei den Eroberungskriegen, in
den Plantagen und Bergwerken, durch Hunger und Seuchen gestorben

waren, ohne daß sie Gelegenheit gehabt hatten, den wahren Glauben zu

empfangen und vermittels der Taufe in die Kirche eingegliedert zu
werden. Die Verantwortung für dieses massenhafte «Sterben vor der
Zeit», wie es der bekehrte encomendero Bartolomé de las Casas nannte4,

2 « Y creo que ligeramente se hariati cristianos, que me pareçio que ninguna secta tenian. »
Cristobal Colon, Diario del Primer Viaje, in: ders., Textosy documentos completos. Rela-
ciones de viajes, cartasy memoriales. Ediciôn, prôlogo y notas de Consuelo Varela, Madrid
1982, S. 15-138, hier S. 31. Als deutsche Übersetzung des Bordbuches der ersten Reise
siehe: Christoph Kolumbus. Bordbuch. Mit einem Nachwort von Frauke Gewecke und
zeitgenössischen Abbildungen, Frankfurt a.M. 1981.

3 Obwohl die Missionare immer wieder auf (vermeintliche) Anzeichen einer früheren

Missionierung stoßen - etwa Kreuze in Yucatan oder die Ohrenbeichte in México -,
gewinnt diese Hypothese so gut wie keine Anhänger. Vgl. dazu Bernardino de Sahagun,
Historiageneral de las cosas de la Nueva Espana. Primera version intégra del texto castellano
del manuscrite conocido como Cödice Florentino, Mexico 1989, Buch XI, Kap. XIII,
S. 813-816.

4
«...yo dejo en las Indias aJesucristo, nuestro Seitor, azotândoloy aflingiéndoloy crucifi-

cdndolo, no una, sino miliares de veces, cuanto es de parte de los espanoles, que asuelany destruyen



296 Theologie des Todes

suchten die Missionare nicht unmittelbar bei Gott. Im Gegenteil:
Nachdem dieser in seiner Vorsehung Spanien Amerika hatte entdecken

lassen und damit seiner Kirche dasjenige zurückerstattet hatte, was der

Teufel ihr in England, Deutschland und Frankreich - den Ländern der

Reformation -, in Asien und in Palästina - man dachte an den Islam -
geraubt hatte5, mußte er nun mitansehen, wie es die Christen waren, die

den Indianern das ewige Heil vorenthielten. Sterben vor der Zeit -
Theologie des Todes, zweiter Teil.

Was den Missionaren blieb, war die Bekehrung der Überlebenden

und die Verhinderung weiteren gottlosen Sterbens. Doch gingen mit
der Missionierung selbst Gewalt und Tod einher. Die «geistigen Eroberer»6

Amerikas stellten auf die Vernichtung alles dessen ab, was in ihren
Augen das Weiterleben des Götzendienstes zu begünstigen schien.

Zumindest der Intention nach kam dies einer absichtlichen Vernichtung

tragender Säulen der indianischen Kulturen gleich. Gleichzeitig
ging mit der Missionierung untrennbar der Versuch einher, die Indianer

zu zivilisieren. Vor allem versuchte man, sie in Dorfgemeinschaften
zu organisieren, um sie so effizienter erziehen, missionieren und arbeiten

zu lassen. Zumindest in der Übergangsphase war, so muß man

vermuten, auch dies eine Ursache des Sterbens der Indianer. Bekehrung
und Zivilisierung der Überlebenden — Theologie des Todes, dritter
Teil.

aquellas gentesy les quitan el espacio de su conversiony penitencia, quitândoles la vida antes del

tiempo». Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Buch III, Kapitel 137, in: ders.,
Obras escogidas, Tomo II (ed. J. PérezTudela y Bueso), Madrid 1961 (Bibliotéca de Autores
Espanoles XCVI), S. 511.

5 « Cierto, parece que en estos nuestros tiemposy en estas tierrasy con esta gente ha querido
nuestro senor Dios restituir a la Iglesia lo que el Demonio la ha robado en Inglaterra, Alemaniay
Francia, en Asiay Palestina, de lo cual quedamos muy obligados de dargracias a Nuestro Senory
trabajarfielmente en esta su Nueva Espana. » Bernardino de Sahagun, Historiageneral de las

cosas de la Nueva Espana, Prölogo, ed. cit. (Anm. 3), S. 35. Eine deutsche Übersetzung des

Prologs liegt vor in: Aus der Welt derAzteken. Die Chronik des Fray Bernardino de Sahagün.
Mit einem Vorwort von Juan Rulfo. Übersetzungen von Leonhard Schultze Jena, Eduard
Seier und Sabine Dedenbach-Salazar-Saenz. Ausgewählt und mit einem Nachwort versehen

von Claus Litterscheid, Frankfurt a.M. 1989, S. 12-15. Einen kurzen Überblick über
Leben und Werk Sahagüns bietet M. Sievernich, Inkulturation und Begegnung der Religionen

im 16.]ahrhundert. Bernardino de Sahagüns Beitrag in Mexico, in: ZMissRelWiss 71

(1987), S: 181-199.
6 Vgl. zu dieser Charakterisierung Anm. 41.



Theologie des Todes

1. Eine heillose Neue Welt

297

Man schreibt das zweite Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts. In diesen

Jahren entsteht in der Karibik im Kreis der Dominikaner um Pedro de

Cördoba (1482-1521) die erste «Christenlehre» (doctrina cristiana) der
Neuen Welt.7 Ihren Anfang macht eine Vorrede, in der die Missionare
— zum Zweck der captatio henevolentiae — ihr Wohlwollen gegenüber
den Indianern ausdrücken und betonen, daß sie unter vielen Gefahren
und Mühen in die Neue Welt gekommen seien, um von den großen und
wunderbaren Geheimnissen Kunde zu bringen, die Gott ihnen
geoffenbart habe. Nun könnten auch sie, die «vielgeliebten Brüder» («muy
amados hermanos»), teilhaben an den Wohltaten, deren sie bisher noch
nicht hatten teilhaftig werden können, und dereinst auch die
himmlischen Freuden genießen. Dazu, so heißt es in der Vorrede weiter,
müßten sie ein großes Geheimnis wissen: Daß Gott zwei Orte geschaffen

habe, Himmel und Hölle. In den Himmel könnten sie gelangen,
wenn sie Freunde Gottes würden, sich zum Christentum bekehrten, den
Geboten Gottes folgten und sie beachteten. In die Hölle dagegen

gelangten unwiederbringlich die Seelen all derjenigen, die nicht glaubten,

die keine Christen seien und auch die der schlechten Christen.8
«An diesem Ort, so schrecklich und voller Qualen» — erklären die
Dominikaner schließlich ihren indianischen Zuhörern - «befinden
sich alle eure Verstorbenen und alle eure Vorfahren: Väter, Mütter,
Großeltern, Verwandte und alle sonstigen, die aus diesem Leben gegangen

sind».9

Bemerkenswert an dieser Aussage ist der kategorische Ausschluß
jeder Heilsmöglichkeit für Nichtchristen. Dabei sind die Ausmalung der

Höllenqualen, die die Bildsprache romanischer Tympanons noch über-

7 Zu Leben und Werk Pedro de Cördobas vgl. M. A. Medina, Doctrina cristianapara la
instruction de los Indios. Redactadapor Fr. Pedro de Côrdoba, O.P.,y otros religiosos doctos de la
misma orden. Impresa en Mexico, 1544y 1548, Salamanca 1987, und J.G. Durän, Monu-
menta catechetica Hispanoamericana (siglos XVI—XVII). Vol. I: Siglo XVI, Buenos Aires
1984, S. 173-322.

8 «Alli van las almas de los que no creen, que no son cristianos,y de los malos cristianos que no

guardan los mandamientos de Dios. » Pedro de Cördoba, Doctrina cristiana, ed cit. (Anm. 7),
S. 228.

9 «En aquel lugar tan maloy tan lleno de tantos tomentos estân todos los que ban muerto de

vosotrosy de todos vuestros antepasados '.padres, madrés, abuelos, patientesy cuantos ban sidoy son

pasados de esta vida.» Pedro de Cördoba, Doctrina cristiana, in: J.G. Durän (Anm. 7),
S. 223-283, hier S. 228.



298 Theologie des Todes

bietet10, und die unverhüllte Drohung gegenüber den «vielgeliebten
Brüdern», im Falle der Nichtbekehrung würden auch sie ihren Vorfahren

ins ewige Verderben folgen, keine rhetorischen Mittel, um die

Indianer der Botschaft der Missionare gefügig zu machen. Was die

Ordensleute den Indianern über das Geschick ihrer Vorfahren mitteilen,

ist ihre tiefste Glaubensüberzeugung. Doch gerade deshalb verwundert

ein zweites um so mehr: Daß die «Christenlehre» nirgendwo Spuren

der Reflexion über das ungeheure theologische Paradox verrät, das

diese Aussage impliziert. Ist sie doch gleichbedeutend mit der Annahme,

daß Gott fast eintausendfünfhundert Jahre einer immensen Anzahl

von Menschen ohne deren eigene Schuld seine erlösende Gnade

verweigert hat. Das heilsgeschichtliche Weltbild des christlichen Abendlandes

ist durch die Entdeckung der Neuen Welt in seinem Kern

getroffen.
Es ist sicher richtig, daß eine der Katechese dienende «Christenlehre»

für eine solche Reflexion nicht den geeigneten Rahmen darstellt.
Doch ist die Frage mehr als erlaubt, wie die Missionare und Theologen
des 16. Jahrhunderts dieses Paradox verarbeiteten. Eine Antwort darauf
zu geben, fällt schwer. Denn wo diese Frage nicht, wie in der
«Christenlehre» der Dominikaner aus der Karibik, gänzlich übergangen wird,
findet sie nur beiläufig Aufmerksamkeit. So nimmt Bartolome de Las
Casas im Prolog seiner «Historia de las Indias» Zuflucht zu der eher
akademischen Annahme, daß Gott, wie bei jedem Volk, so auch aus den
Völkern der Neuen Welt einige Menschen zum Heil vorherbestimmt
habe. Welche dies seien, könne man aber nicht wissen.11 Ganz so

pessimistisch wie seine dominikanischen Ordensbrüder ist der bekehrte
encomendero Las Casas also nicht. Doch das Problem als solches bleibt
auch bei ihm ohne Lösung. Er läßt es damit bewenden, daß sich die

10 «AM tienen siempre las aimas muy grandes dolores, enfermedades, tormentos,y muy gran
sedy hambre,y muygranfrloy calor. AMcuecen las aimas en calderasy ollas llenas depez,ypledra
azufrey résina hirviendo.» Ebd.

11 «Pues como debamos creer haber Diospredestinado algunos en todas lasgentesy en cada de

una délias,y tenerlesguardado el tiempo de su vocaciôn, salvaciônyglorificaciôn,y no sepamos cuales

son los escogidos, de tal manera hemos a todos los hombres de estimasy sentiry, juzgar, tractary
ayudarles, que deseemos que sean salvos,y en cuanto en nosotrosfuere, como sifuesemos ciertos todos

ser predestinados, con nuestros mismas obras procuremos ser participes del efecto de su predesti-
naciôn. » Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Prölogo, in: ders., Obras escogidas,

Tomo I, (ed. J. Pérez Tudela y Bueso), Madrid 1957 (Bibliotéca de Autores Espanoles

XCV), S. 11.



Theologie des Todes 299

Seelen wenn schon nicht aller, so doch der allermeisten Indianer
unwiederbringlich in der Hölle befinden. Zu einer Infragestellung seines

christlich-religiösen Weltbildes reicht diese Erkenntnis nicht
aus.

Auch der Franziskaner Bernardino de Sahagün wird an seinem Gott
und an seinem heilsgeschichtlichen Weltbild nicht irre. Die Heillosig-
keit der Neuen Weit ist für ihn Bestandteil des unerforschlichen
Ratschlusses Gottes, gegen den sich die Menschen nicht auflehnen, den sie

in diesem Fall nicht einmal verstehen können. In diesem Sinn äußert
sich der Missionar in seiner «Historia general de las cosas de la Nueva

Espana». Wohl geht er über die dürftigen Überlegungen des Las Casas

weit hinaus, indem er sich im Vorwort dieser zwölfbändigen
enzyklopädischen Darstellung der religiösen, sozialen und materiellen Lebenswelt

der Azteken fragt, wie Gott über so viele Jahrhunderte einen

ganzen Wald von götzendienerischen Völkern verborgen habe, dessen

überreiche Früchte ausschließlich der Teufel gesammelt habe und im
Feuer der Hölle sicher verwahre.12 Dabei seien die ersten Bewohner
Mexikos perfekte Philosophen und Astrologen gewesen, eminent tapfer
und in allen mechanischen Künsten begabt. Was deren Religion angehe,

so gebe es auf der ganzen Welt keine Götzenanbeter, die ihre Götter
so ehrerbietig und so auf ihre eigenen Kosten verehrt hätten wie die in
Neuspanien. Nicht einmal die Juden hätten ein so schweres Joch über
eine solch lange Zeit ertragen müssen.13 Was Sahagün über die von ihm
hochgeschätzten Mexikaner zu sagen hat, verschlimmert das
heilsgeschichtliche Paradox nur noch. Aber auch er bleibt fest im Glauben an
seinen Gott, obwohl er am Ende des ersten Buches ausruft: «Was ist das,

unser Gott, daß Du so lange Zeit dem Feind des Menschengeschlechtes
erlaubt hast, sich so nach Belieben dieser traurigen und hilflosen Nation
zu bemächtigen, ohne daß ihm jemand widerstanden hat, wo er in aller
Freiheit sein ganzes Gift und seine sämtlichen Finsternisse verbreiten

12 «Es, cierto, cosa de tan grande admiraciôn, que haya nuestro seor Dios tantos siglos
ocultada una silva de tantasgentes idolâtras, cuyosfrutos ubérrimos solo el Demonio los ha cogido,y
en elfuego infernal los tiene atesorados». Bernardino de Sahagün, Historiageneral de las cosas

de la Nueva Espana, Prölogo, ed. cit. (Anm. 3), S. 34.
13 «... fueronperfectosfilosofosy astrôlogosy muy diestros en todas las artes mecdnicas.

En lo que toca a la religiony cultura de sus dioses, no creo ha habido en el mundo idolâtras tan
revenciadores de sus dioses, ni tan a su costa, como éstos desta Nueva Espana; ni los judlos ni
ninguna otra naciôn tuvoyugo tan pesadoy de tantas ceremonias como le han tenido estos naturales

por espacio de muchos anos». Ebd.



300 Theologie des Todes

konnte?»14 Eine Frage, die ohne Antwort verhallt. Auch für Bernardino

de Sahagün bleibt es dabei: Alle, die ungetauft gestorben sind und
sterben, sind auf ewig für die Hölle bestimmt.

Allem Anschein nach wird nur in der Alten Welt der Versuch

unternommen, das Unglaubliche, daß die Seelen von Millionen
Menschen ohne deren eigene Schuld auf ewig in der Hölle leben, theologisch

zu mildern. Vor allem der Dominikaner Francisco de Vitoria, der

von 1526 bis 1546 in Salamanca Professor für Theologie war, bejaht
ausdrücklich die Möglichkeit, daß es auch außerhalb der Kirche Heil
gibt. Dadurch nämlich, so trägt er in der «Relectio de eo ad quod tenetur
homo cum primum venit ad usum rationis» im Jahr 1535 öffentlich in
Salamanca vor, daß Gott das zum Heil Notwendige denjenigen
Menschen schenken würde, die gemäß den Forderungen des natürlichen
Sittengesetzes lebten, was jeder Mensch kraft seiner Vernunft erkennen
könnte.15 Einige andere spanische Scholastiker, sein Schüler Melchior
Cano etwa und Domingo Bänez, folgen ihm darin.16 Mehrheitsfähig
wird diese - nach Ansicht Francisco de Vitorias auf Thomas von
Aquino zurückgehende - Position in jenen Jahrzehnten allerdings nicht.
DerJesuitJosé de Acosta17 bezichtigt in seiner imJahr 1576 vollendeten
bedeutendsten missionstheoretischen Schrift des 16. Jahrhunderts unter
dem Titel «Deprocuranda Indorum salute»IS Francisco de Vitoria und

'4 «Que es esto, senor Dios, que habéispermitido tantos tiempos, que aquel enemigo delgénero
humano tan a sugusto se ensehorease desto tristey desamparada naciôn, sin que nadie le resistiese,

donde con toda libertad derramô toda su ponzona y todas sus tinieblas?» Bernardino de
Sahagün, Historiageneral de las cosas de la Nueva Espaiia, Buch I, Exclamaciones del autor,
ed. cit. (Anm. 3), S. 75.

15 Siehe dazu die Relectio De eo ad quod tenetur homo cumprimum venit ad usum rationis

(1535), in: Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teolôgicas. Ediciön critica del texto
latino, version espanola, introducciôn general con el estûdio de su doctrina teolôgico-
jurldica por el Padre Teôfilo Urdânoz O.P., Madrid 1960, S. 1302—1375, bes. S. 1370—

1373.
16 Vgl. dazu F. Stegmüller, Francisco de Vitoriay la doctrina de la gracia en la Escuela

Salmantina, Barcelona 1934, bes. S. 83—163, und T. Urdânoz, La necessidaddelàJe explicita
para salvarse segûn los teôlogos de la Escuela de Salamanca, in: CTom 59 (1940), S. 398—414,
S. 529-553; 60 (1941) S. 109-134; 61 (1941), S. 83-107.

17 Zu Leben und Werk José de Acostas vgl. A. Pagden, The fall ofnatural man. The

American Indian and the origins of comparative ethnology, Cambridge 1982, S. 146-197 und
M. Sievernich, Vision und Mission der Neuen Welt Amerika bei José de Acosta, in:
M. Sievernich/G. Switek (Hrsg.), Ignatianisch. Eigenart und Methode der GesellschaftJesu,

Freiburg i.Br. 1990, S. 293-313.
18 José de Acosta, De procuranda Indorum salute, 2 Bände, Madrid: C.S.I.C. 1984—

1987 (Corpus Hispanorum de Pace 23—24).



Theologie des Todes 301

seine Anhänger wegen ihrer diesbezüglichen Ansicht rundheraus der
Häresie und fordert die kirchliche Zensur.19 Die Neue Welt wird wieder

in die Heillosigkeit zurückgestoßen. Die Verdammnis aller Ungläubigen

auf ewig bleibt das Credo der Missionare der Neuen Welt.

2. Sterben von der Zeit

Aber nicht nur die Ungläubigen seien von der ewigen Verdammnis
bedroht, so erklären die Dominikaner um Pedro de Cördoba den Indianern

der Karibik, sondern auch die Christen: «Dorthin (in die Hölle,
D.D.) gehen die Seelen derer, die nicht glauben, die keine Christen sind,
und die der schlechten Christen, die die Gebote Gottes nicht
beachten.»20 Und von in der Mehrzahl solchen Christen ist nach Auskunft der
meisten Missionare die Eroberung Amerikas ins Werk gesetzt worden.

Dabei war die Entdeckung Amerikas selbst ein Werk der göttlichen
Vorsehung, wie vor allem Bartolomé de las Casas nicht müde wird zu
betonen. In seinen Augen ist Christoph Kolumbus das Werkzeug Gottes,

vermittels dessen die Katholischen Könige Amerika entdeckten.21

Gott selbst habe Kolumbus die überragenden navigatorischen Fähigkeiten

verliehen, so schreibt der «Beschützer der Indios» {protector de los

Indios), weil er ihn zu dem gewaltigsten Werk seiner Vorsehung auserwählt

habe.22 Aber was machten die Menschen daraus: Anstatt sich um

19 «Quorum sententia... tarn est aperte heretica, ut nihil magis repugnetfidei quam sinefide
salvum esse hominum quemquam. » José de Acosta, De procuranda Indorum salute, Buch V,
Kapitel III, ed. cit. (Anm. 18), Band 2, S. 190. Acosta befindet sich damit in guter Gesellschaft

des Juan Ginés de Sepulveda, der in seiner Apologia pro lihro de iustis belli causis

kategorisch feststellt: «Omnes autem homines qui extra Christianam religionem vagantur
aeterna morte perire, si quis dubitat, non est Christianus. » Apologia Ioannis Genesii Sepu-
ledae pro libro de iustis belli causis, in: ders., Opera omnia, Köln 1602, S. 423-445, hier
S. 426.

20 Siehe oben Anm. 8.
21 «... los Reyes de Castilla descubrieron por medio del Almirante Colon aquestas Indias».

Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Buch III, Kapitel 55, ed. cit. (Anm. 4),
S. 303.

22 «... Dios le concediô complidamente màs que a otro estos dones, pues màs que a otro del
mundo eligiôpara la obra mds soberana que la Divina Providencia en el mundo enfonces tenta».
Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Buch I, Kapitel III, ed. cit. (Anm. 11),
S. 24. Zu Las Casas' Providenzialismus vgl. J. Villegas SJ, Providencialismoy denuncia en la
«Historia de las Indias» de Fray Bartolomé de las Casas, in: Comisiön de Estudios de Historia
de la Iglesia en Latinoamérica (CEHILA), Bartolome de las Casas (1474-1974) e Historia
de la iglesia en América Latina. II Encuentro Latinoamericano de CEHILA, en Chiapas
(1974), Barcelona 1976, S. 19—44.



302 Theologie des Todes

das ewige Seelenheil der Bewohner Amerikas zu kümmern, wollte man
in ihnen nicht einmal richtige Menschen sehen. Man hielt sie, so

berichtet Las Casas, für Tiere, unfähig, die christliche Lehre zu

empfangen und ein tugendhaftes Leben zu führen. Die Spanier hätten sich

nur so weit um sie gekümmert, wie sie ihnen zu Nutzen gewesen wären,
so wie man es mit Brot und Wein und anderen Dingen machen würde,
die die Menschen nur gebrauchten, wenn sie sie konsumierten.23

In diesem Zusammenhang gilt es ein nach wie vor gängiges Klischee
zu korrigieren. Bartolomé de las Casas ist keineswegs der einzige, der in
derart massiver Weise das Verhalten der spanischen Eroberer und
Kolonisten denunziert. Bis auf wenige Ausnahmen klagen alle Ordensleute

im 16. Jahrhundert die spanischen Greueltaten bei der Eroberung
Amerikas und die Ausbeutung der Indianer an. Bei einem von ihnen,
dem Franziskaner Toribio de Benavente24, verdichten sich seine
persönlichen Erfahrungen aus zwanzigjähriger Missionsarbeit in Mexico zu
einer Darstellung des Leidens der Indianer, die nicht nur an Eindringlichkeit,

sondern auch an historischer Präzision bei Las Casas nicht
ihresgleichen findet.25 Motolinia («Armer Bruder»), so der nahua-

Name dieses Franziskaners, leitet seine im Jahr 1541 vollendete «Hi-
storia de los Indios de la Nueva Espana» («Geschichte der Indios von
Neu-Spanien») nicht heilsgeschichtlich mit der Erschaffung der Welt
und der Entdeckung Amerikas ein, wie es Las Casas in seiner «Historia

1 5 «... teniéndolespor bestias incapaces de doctrinay de virtud, no curando mas délias de

cuanto eran o Servian de uso a los espanoles, como elpan o el vinoy las semejantes cosas, que solo usar
los hombres délias las consumen». Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Prölogo, ed.
cit. (Anm. 11). S. 3.

24 Zu Leben und Werk vgl. G. Baudot, Utopie et Histoire au Mexico. Les premières
Chroniqueurs de la civilisation mexicaine (1520—1569), Toulouse 1977, S. 241—386.

25 Der «Kurzgefaßte Bericht über die Verwüstung der westindischen Länder» (Brevi
sima Relation de la destruction de las Indias) des Bartolome de las Casas, der in der von
Hans Magnus Enzensberger unter dem Eindruck des Vietnam-Krieges besorgten
deutschen Ausgabe (Frankfurt a.M. 1966) im deutschen Sprachraum nach wie vor die am

häufigsten gelesene und zitierte Quelle aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts darstellt,
stellt nur in sehr eingeschränktem Maß einen «Bericht» über die Eroberung Amerikas dar.
Im Vorfeld der Beratungen über eine neue Indianerschutzgesetzgebung (1541/1542)
verfaßt, will Las Casas mit diesem Bericht aufdas Verbot weiterer Eroberungszüge und des

Zwangsarbeitssystems (encomienda) hinwirken. Aus diesem Grund schildert er die Greuel
der militärischen Eroberung und der Zwangsarbeit so drastisch wie möglich, vernachlässigt

dagegen die Bedeutung der von den Europäern und deren afrikanischen Sklaven

eingeschleppten Seuchen für den dramatischen Bevölkerungsrückgang in der Karibik und
in Mittelamerika. Daß Las Casas um die verheerenden Auswirkungen des Mikrobenschocks

für die indianische Urbevölkerung gewußt hat, läßt sich seiner Historia de las

Indias entnehmen: «Acaecio mâs en esta isla (Cuba, D.D.) por este tiempo del ano dietiocho o



Theologie des Todes 303

de las Indias» unternimmt.26 Seine Darstellung hebt vielmehr damit an,
daß er seine Leser unvermittelt mit der Tatsache konfrontiert, daß Gott
Neu-Spanien mit zehn Heimsuchungen verwundet und gezüchtigt habe

- analog zu den zehn Plagen, die Jahwe über die Ägypter hatte kommen
lassen.27 Die erste Heimsuchung seien die von den Europäern und
Afrikanern eingeschleppten ansteckenden Krankheiten; in manchen

Regionen sei daran mehr als die Hälfte der Indios gestorben. Die vielen
Toten der conquista - die zweite Heimsuchung. Die sich an die conquista
anschließende große Hungersnot die dritte. Die vierte seien die
Aufseher und die Neger, die die Indios vor allem in den ersten Jahren mit
Arbeiten so gequält hätten, daß viele daran gestorben seien. Abgaben

diecinueve,yjuepor la voluntad opermisön de Dios... vino unaplage terrible que cuasi todos del todo

perecieron, sin quedar sino muj poquitos con vida. Esta fué las viruelas, que dieron en los tristes
indios, que algunapersona trujo de Castilla. » Historia de las Indias, Buch III, Kapitel 128, ed.
cit. (Anm. 4), S. 482. In der Brevisima Relation ist dagegen von den von Europäern und
deren afrikanischen Sklaven nach Amerika eingeschleppten Krankheiten mit keinem
Wort die Rede. Auch an anderen Stellen ist Skepsis gegenüber der Wahrhaftigkeit der
Darstellungen des Las Casas in der Brevisima Relation angebracht. So berichtet Las Casas in
der Representation a los Regentes Cisnerosy Adriano im Jahr 1516 über die Eroberung Cubas

folgendes: «Dice que cuando en la Isla de Cuba los cristianos espanoles que alla fueron muy bien
recibidos por los indios de aquella isla, porque los salieron a recibir con mantenimientos e cosas de

comer, e les dejabany daban sus casas e iban almonte a que en la dicha isla, enguerra quejustafuese,
no se mataron quince o veinte; e que en espacio de très o cuatro meses que los espanoles los trabajaron
en las minas, ban muerto e hecho menos cient mill animas» (Bartolome de las Casas,
Representation a los Regentes Cisnerosy Adriano, in: ders.Obras escogidas, Tomo V, Madrid 1958

[Bibliotéca de Autores Espanoles CX], S. 3—5, hier S. 3). In der Brevisima Relation ist die
Zahl der Toten bei der Eroberung Cubas von fünfzehn bis zwanzig auf mehrere Tausend
angestiegen : « Una vez, saliéndonos a recibir con mantenimientosy regalos diez léguas de ungran
pueblo,y llegados allä, nos dieron gran cantidad de pescadoy pany comida con todo lo que mas
pudieron; sübitamente se los revistiô el diablo a los cristianos e meten a cuchillo en mipresencia (sin
motiva ni causa que tuviesen) mâs de très mil animas que estaban sentados delante de nosotros,
hombres, mujeres e nitios. » (Bartolome de las Casas, Brevisima Relacion de la destruction de las

Indias, in: ders., Obras escogidas, Tomo V, Madrid 1958 [Bibliotéca de Autores Espanoles
CX], S. 134—181, hier S. 142). Daß bei Las Casas das Ziel die Mittel rechtfertigt, mag man
akzeptieren. Aber man sollte die strategischen Intentionen auch deutlich herausstellen
und ihm nicht eine «gewohnheitsmäßig historisch exakte Wiedergabe» (habitualfidelidad
histôrica») attestieren, wie es Gustavo Gutiérrez und mit ihm viele andere tun (vgl.
G. Gutiérrez, Dios o el Oro en las Indias, Siglo XVI, Salamanca 1989, S. 39, Anm. 22).

26 Vgl. Bartolome de las Casas, Historia de las Indias, Buch I, Kapitel I—II, ed. cit.
(Anm. 11), S. 17-22.

27 Vgl. zum folgenden Toribio de Benavente, Historia de los Indios de la Nueva
Espana (buch 1541), ed. C. Esteva, Madrid 1985, Traktat 1, Kapitel 1,S. 67-73, und ders.,
Memoriales, Teil 1, Kap. 2, in : ders., Memoriales e Historia de los Indios de la Nueva Espana,
Estüdio preliminar por Fidel de Lejarza, Madrid 1970 (Bibliotéca de Autores Espanoles
CCXL), S. 1-190, hier S. 10-16.



304 Theologie des Todes

und Arbeitsleistungen, die viele Indios nicht zu leisten in der Lage seien

- die fünfte Plage. Die sechste seien die Goldminen, in denen
ungezählte Sklaven zugrunde gegangen seien. Das Gold, so meint der
Franziskaner, sei wie das Goldene Kalb - die Spanier würden wie damals die
Israeliten kommen und es anbeten. Die siebte Heimsuchung sei der
Wiederaufbau der großen Stadt Mexico gewesen, bei dem viele verunglückt

und vor Erschöpfung gestorben seien. Die zwar widerrechtliche,
faktisch jedoch überall stattfindende Versklavung der Indios — die achte

Heimsuchung. Die neunte die Versorgung der Bergwerke. In der

Region von Oaxaca und auf den Wegen dorthin könne man sich in
deren näherem Umkreis kaum bewegen, ohne auf Leichen und Skelette

von Menschen zu treten. Als zehnte und letzte Heimsuchung gelten
Toribio de Benavente die bewaffneten Auseinandersetzungen zwischen
den um Macht und Reichtum rivalisierenden Spaniern.

Die Einleitung zu dieser schauderhaften Zustandsbeschreibung der
Karibik und Mexikos in den ersten Jahrzehnten nach der Eroberung legt
die Vermutung nahe, daß der Missionar bei allem Unrecht, das die

Spanier verübten und verüben, letztlich doch Gott am Werk sieht. Was

sich in Mexico abspielt, so sollte man meinen, sei das gleiche, was den

Ägyptern im Alten Testament widerfahren war: Die Plagen sind Strafe

Gottes. Aber wofür? Die Mexikaner hatten doch keine Israeliten daran

gehindert, in ihr Gelobtes Land zu ziehen. Tzvetan Todorov deutet in
seinem vielbeachteten Buch «Die Eroberung Amerikas. Das Problem
des Anderen»28 Motolinias Bericht so: «Motolinia ist vom biblischen
Bild der zehn Plagen ausgegangen, jenen übernatürlichen Ereignissen,
die Gott gesandt hat, um Ägypten zu bestrafen. Doch sein Bericht wird
nach und nach zu einer realistischen, anklagenden Beschreibung des

Lebens in Mexico in den ersten Jahren nach der Konquista; für diese

<Plagen> sind eindeutig die Menschen verantwortlich, und im Grunde

billigt sie Motolinia nicht. Oder besser gesagt: Er verurteilt die
Ausbeutung, die Grausamkeit, die Mißhandlungen, betrachtet aber gleichzeitig

die Existenz dieser <Plagen> als Ausdruck göttlichen Willens und
als Bestrafung der Ungläubigen (ohne damit das Verhalten der Spanier,
der unmittelbaren Verursacher des Unheils, gutzuheißen).»29 Gott
erlaubt also nicht nur Grausamkeit und Habgier der Menschen. Unter

28 Vgl. T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt
a.M. 1982, S. 165-168.

" Ebd. S. 168.



Theologie des Todes 305

seinen Augen und Händen verwandeln sie sich - bei Motolinia - in
Gottes Werkzeuge zur Züchtigung der Indianer für das, was er ohne
nähere Spezifikation ihre Sünden («lospecados de estos naturales») nennt.
An ihnen erfüllt sich, so meint der Franziskaner in seinen «Memoriales»,
ein Wort aus Psalm 78, Vers 49: «Er ließ die Glut seines Zornes auf sie

los».30 Vierzehn Jahre später allerdings ist er sich über die
heilsgeschichtliche Logik hinter dem von Gott nicht nur in Kauf genommenen,

sondern durch Zweitursachen indirekt selbst bewirkten millionenfachen

Tod nicht mehr sicher. In seinem berühmten Brief vom 2. Januar
1555 an Karl V.31, in dem der Franziskaner auf schonungslose Weise

mit den in seinen Augen für die Mission verheerenden Ansichten und
Umtrieben des Bartolomé de las Casas abrechnet, kommt er noch einmal

auf die Vernichtung der indianischen Bevölkerung Amerikas zu

sprechen. Von Tag zu Tag würden die Indianer weniger, beklagt er.32

«Was der Grund dafür ist, Gott weiß es, denn seine Urteile sind viele
und uns verborgen. Ob es die gewaltigen Sünden und der Götzendienst
sind, die es in diesem Land gegeben hat — ich weiß es nicht.»33 Und
noch einmal zieht er eine biblische Parallele: Waren doch schon einmal
Menschen wegen ihres Götzendienstes von Gott gestraft worden,
damals, als die Israeliten das Gelobte Land in Besitz nahmen und die

Kanaaniter vernichteten. Doch dann, so sinniert der Missionar weiter,
hatte sich das Land so zahlreich mit den Kindern Israels bevölkert, daß

in Jerusalem mehr als 150 000 Menschen lebten «und jetzt, in allen
diesen Reichen, gibt es nicht einmal so viele Bewohner wie einst in
Jerusalem, nicht einmal die Hälfte. Die Ursache dieser Zerstörung und
der dieses Landes und der Inseln - Gott weiß sie.»34

30 Fray Toribio de Benavente (Motolinia), Memoriales, ed. cit. (Anm. 27), Teil. 1,

Kap. 2, S. 16.
31 Carta de Fray Toribio de Motolinia alEmperador Carlos V. (Enero 2. de 1555), in:

ders., Historia de los Indios de la Nueva Espana, ed. cit. (Anm. 27), S. 299-326. Eine
gekürzte deutsche Übersetzung dieses Briefes findet sich in: Ch. Strosetzki (Hrsg.), Der
Griffnach der Neuen Welt. Der Untergang der indianischen Kulturen im Spiegel zeitgenössischer
Texte, Frankfurt a.M. 1991, S. 198-210.

33 «Mds halo causado muygrandes enfermedadesypestilencias que en esta Nueva Espana ha
habido, y cada di a se van apocando estos naturales.» Ebd., S. 319.

33 « Cualsea la causa, Dios es eisabidor, porque susjuicios son muchosy a nosotros escondidos.
Si la causan los grandes pecadosy idolatrias que en esta tierra habia, no lo sé. » Ebd.

34 «...y agora, en todos aquellos reinos, no hay tantos vecinos como solia haber enJerusalén, ni
como la mitad. La causa de aquella destrucciôn y la de esta tierra y las islas, Dios la sabe».
Ebd.



306 Theologie des Todes

So zurückhaltend wie Motolinia - an dieser Stelle - ist sein Ordensbruder

Bernardino de Sahagün nicht. Er weiß sehr wohl etwas über die

Hintergründe des Sterbens der Indianer. Bei ihm ist die Vernichtung
der indianischen Bevölkerung wieder eine Strafe Gottes. Seine Theologie

des Todes liest sich so: Nachdem die Ursache der Plagen, der
andauernden Kriege, der Hungersnöte und aller Schlechtigkeit in der
Zeit vor der Ankunft der Spanier der Götzendienst (idolatria) gewesen
war, schickte Gott am Ende seine Diener, die Christen, um alle
Götzendiener und alle Götter zu zerstören. «Und wenn es heute» - wir
schreiben die siebziger Jahre des 16. Jahrhunderts — «Plagen gibt, dann

deswegen, weil es unter euch noch Götzendiener gibt».35
Einen Protest gegen ihren Gott angesichts des Sterbens vieler Indianer

vor der Zeit, wie es Bartolomé de las Casas ausdrückte, sucht man
bei den Missionaren des 16. Jahrhunderts vergebens. Bei jedem von
ihnen gehorcht alles, was geschieht, einem göttlichen Plan, den zu

verstehen den Menschen zwar nicht möglich ist, der aber zumindest bei

Gott Sinn macht. Denn Gott pflege, so meint Las Casas, aus den

Schlechtigkeiten der Menschen etwas zugunsten seiner Ehre zu
machen, denn sonst würde er sie wohl nicht zulassen.36 Seine Theologie
des Todes.

Am weitesten von allen geht der Jesuit José de Acosta. Er versteigt
sich zu einer Deutung der göttlichen Vorsehung, die zwar einerseits
noch mehr als alle anderen das heutige Vorstellungsvermögen sprengt:
Man müsse die Güte und die Vorsehung Gottes bewundern, so führt er
an einer Stelle von «De procuranda Indorum salute» aus, da dieser die

Erlösung der Neuen Welt im Einklang mit der Natur des Menschen
sehr geschickt ins Werk gesetzt habe. Im Wissen um die unersättliche

Habgier der Menschen habe er die Neue Welt mit so viel Gold und
Silber ausgestattet, daß auf diese Weise die Begierlichkeit der Alten
Welt geweckt — und damit das Evangelium nach Amerika getragen
worden ist.37 Nicht, daß Acosta lobende Worte für die Habgier der

35 « Y si algunos trabaxos bay agora, es porque hay aün algunos idolâtras entre vosotros».
Bernardino de Sahagun, Historia general de las cosas de la Nueva Espana, Buch I, Apéndiz,
ed. cit. (Anm. 3), S. 69.

i6 «... porque Dios suele sacar de nuestros maldades los frutos para su gloriay honra que
détermina, porqué de otra manera no lospermitiria». Bartolome de las Casas, Historia de las
Indias, Buch II, Kapitel 63, ed. cit. (Anm. 11), S. 156.

37 «An vero Dei bonitatem summamque providentiam admirer quipro nostrorum hominum
ingenio, utgentes adeo remotas et barbaras Evangelio agiungeret, aurun argentumque in bis terris



Theologie des Todes 307

Menschen findet. Im Gegenteil, in den Augen des gestrengen Jesuiten
begingen und begehen nicht nur die Eroberer Unrecht, sondern auch
die Kirche in der Neuen Welt, indem sie den Anschein erweckt, das

Evangelium und die Sakramente seien käuflich.38 Diese Tatsache, die
mehr als jeder Unglauben der Indianer die Glaubensverkündigung
behindert, hindert ihn aber nicht daran, ebenso wie Las Casas, Moto-
linia und Sahagün, die gesamte Geschichte eingebettet zu sehen in einen
göttlichen Heilsplan, der keinen Raum läßt für die Sinnlosigkeit des

Sterbens der Indianer.

3. Bekehrung und Zivilisierung der Überlebenden

Wie viele Ureinwohner der Neuen Welt in den ersten Jahrzehnten
nach der «Entdeckung» Amerikas an den direkten und den indirekten
Folgen der Begegnung mit den Europäern gestorben sind, läßt sich
heute nicht mehr exakt ermitteln. Doch ungeachtet aller immens
voneinander abweichenden Schätzungen der Bevölkerung Amerikas im
Jahr 1492, herrscht unter den Bevölkerungshistorikern über ein Faktum
Übereinstimmung: Die Schwierigkeit der Bestimmung dessen, wer als

Indianer und wer als Mestize gezählt wurde, eingerechnet, war die

Urbevölkerung Amerikas in Spanisch-Amerika um das Jahr 1650

gegenüber dem Stand im Jahr 1492 um mindestens 75 Prozent

zurückgegangen.
39

Die vielfältigen, miteinander in sehr komplexen Wechselwirkungen

stehenden Ursachen für das massenhafte Sterben der Indianer sind
heute bekannt, auch wenn man sich über die Gewichtung einzelner
Ursachen in der Forschung keineswegs einig ist.40 Aber waren sie es

tarn copiose donavit hisque veluti illexit nostrotum cupiditatem, ut si Charitas non invitaret
animarum, auri saltem cupiditas inescaretl» José de Acosta, De procuranda Indorum salute,
Buch III, Kapitel XVIII, ed. cit. (Anm. 18), Band 1, S. 532.

38 « Vaenaleputant harhari esse Evangelium, vaenalia sacramenta, neque christianis animas

curae esse, sed nummum. » Ebd., S. 178.
39 Vgl. B.H. Sucher van Bath, Het stille drama van de Indianen, in: ders., Indianer en

Spaniaarden. Een ontmoeting tussen twee werelden, Amsterdam 1989, S. 87—115, bes. S. 105.
Slicher van Bath selbst kommt bei seinen Berechnungen auf eine Verminderung um 88-91
Prozent.

40 So sieht Alfred W. Crosby die Indianer Amerikas als Opfer des unfreiwilligen
europäischen «ökologischen Imperialismus», insofern die Europäer bei der Eroberung
Amerikas — wie später auch in Australien und Neuseeland — mit der «neolithischen
Revolution» im Bereich der Fauna, der Flora und der Mikroben der Alten Welt im Rücken



308 Theologie des Todes

auch im 16. Jahrhundert? Immerhin, vergegenwärtigt man sich nur das

Einleitungskapitel von Motolinias «Historia de los Indios de la Nueva

Espana» und die «Brevisima Relaciôn de la destrucciôn de las Indias» des

Las Casas, so ergibt sich ein recht differenziertes Bild der Ursachen des

Sterbens der Indianer: Eroberungskriege, Krankheiten, Hungersnöte,
Versklavung, Fron- und Kriegsdienste, Selbstmorde, Abtreibungen und
Unfruchtbarkeit dezimieren die indianische Bevölkerung bis hin zu
ihrer völligen Vernichtung in manchen Regionen. Ein vollständiges
Bild ergibt sich aus dem, was Motolinia berichtet, aber nicht, ganz zu

schweigen von den selektiven Analysen des Las Casas. Denn beide sind
nicht neutrale Zeugen des Sterbens der Indianer, sondern Beteiligte: als

Missionar (Motolinia) beziehungsweise als Berater der Krone und

Inspirator von Missionsprojekten (Las Casas). Deswegen kann es nicht
ausgeschlossen werden, daß der jeweils eigene Anteil an dem Sterben
der Indianer übersehen wird. Als Frage formuliert: Sind es wirklich nur
zehn - um im Bild Motolinias zu bleiben -, oder aber elf Plagen, unter
denen die Indianer zu leiden haben? Sind nicht auch die Missionare
eine Plage, die die «geistige Eroberung» («conquista espiritual»)41 der
Neuen Welt ins Werk setzen, welche zumindest der Absicht nach auf
eine gewaltsame Zerstörung der indigenen Religionen und damit eines

zentralen Teiles der indigenen Kulturen hinausläuft?
Nun ist die Frage, wieweit die Missionare mit ihren diesbezüglichen

Bestrebungen Erfolg haben, sehr schwierig zu beantworten. Vieles
deutet daraufhin, daß die indianischen Religionen, sofern ihre Träger
nicht physisch vernichtet werden, sehr viel widerstandsfähiger sind, als

leichtes Spiel hatten. Vgl. A.W. Crosby, The Columbian Exchange. Biological and cultural
consequences of 1492, Westport (Conn.) 1972, und DERS., Ecological Imperialism. The Biological

Expansion ofEurope, 900-1900, Cambridge 1986 (Die deutsche Übersetzung «Die
Früchte des weißen Mannes, Frankfurt a.M. 1991» ist wegen zahlreicher Auslassungen
und Fehler unbrauchbar).

41 Der Begriff der «geistigen Eroberung» («conquista espiritual») ist keine polemische
Schöpfung des 20. Jahrhunderts, sondern geht auf das 16. Jahrhundert zurück. Fray Toribio

de Benavente, einer der zwölf Franziskaner, die auf Veranlassung Hernân Cortés'
nach Mexico gereist waren, schreibt im 1. Kapitel des 1. Teiles seiner Memoriales: «Enviô,
pues, fesucristo â sus doce àpredicarpor todo el mundo... a cuyo ejemplo Sant Franciscofué é envio

sus frailes dpredicar al mundo. Agora que nuestro Dios descubriô aqueste otro mundo, à
nosotros nuevo, porque ab aeterno tenia en su mente eleto al apostôlico Francisco por alfarezy
capitân de esta conquista espiritual» (Hervorhebung von mir). Fray Toribio de Benavente
(Motolinia), Memoriales, ed. cit. (Anm. 27), S. 9.



Theologie des Todes 309

in der Euphorie der ersten Bekehrungen angenommen.42 Insofern ist es

falsch, davon zu sprechen, daß im 16. Jahrhundert in Amerika eine
kulturelle tabula rasa gemacht wird.43 Nicht zuletzt sind es immer wieder

Missionare, die dafür plädieren, die Indianer nach ihren eigenen
Sitten und Gebräuchen leben zu lassen - wenn auch unter einer Bedingung:

Die indianischen Sitten und Gebräuche dürfen nichts mit
Götzendienst zu tun haben.44 Genau darin liegt aber das eigentliche Dilemma.

Denn Acosta und alle anderen, die diese Forderung aufstellen,
wissen sehr genau, daß nicht nur vereinzelte traditionelle Bräuche oder

nur wenige der alten Sitten mit dem Glauben an die alten Götter
verbunden sind, sondern daß der gesamte Alltag der Indios von
Aberglauben, wie es bei Acosta heißt, zutiefst durchdrungen ist.45 Dies mit
Gewalt abstellen zu wollen, etwa indem man ihre idolos zerstört, hält er
für kontraproduktiv.46 Aber an der Tatsache, daß die alten Sitten und
Gebräuche verboten und durch neue ersetzt werden müssen, hat er
ebensowenig Zweifel wie alle anderen Missionare auch. Die sind in
ihrer Mehrzahl allerdings nicht so zögerlich, was den Einsatz von
Gewalt bei der Unterdrückung der alten Kulte angeht. So heißt es in
dem «Bericht aus Yucatan» {«Relaciôn de las Cosas de Yucatdn>>) des

Franziskaners Diego de Landa lapidar: «Wir fanden bei ihnen eine

große Zahl von Büchern mit diesen Buchstaben» - er bezieht sich auf

42 Vgl. R. Ricard, La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostoladoy los

métodos misioneros de las ôrdes mendicantes en la Nueva Espana de 1523-1524 a 1572, México
1986, S. 387-407.

43 Die Kontinuität präkolumbischer ökonomischer und sozialer Strukturen betont
Slicher van Bath (Anm. 39), S. 89f.: «Uit recent onderzoek is gebleken dat die Indianen
allerminst een grauwe massa van hulpeloze en uitgebuite onderworpenen waren, zoals zij
in de traditionele literatuur worden afgeschildert. Vooral uit het onderzoek van de recht-
erlijke en lokale archieven is duidelijk geworden, dat zij zelfsbewust waren en dat zij zeer
wel in Staat waren hun rechten en belangen te vertedigen. Er bestond een tamelijk
gededifferentierde sociale stratificatie in de Indiaanse samenleving, met verschillen in
rijkdom, macht en aanzien.»

44 « Christianis moribus disciplinaque nostra sunt quidem barbaripaulatim imbuendi, omnes

vero sacrilegae superstitionis aut babaricaeferitatis ritus sensim amputandi; attamen si qua in re
illorum mores a religione et iustitia non discrepant, non existimofacile immutandos, sedpatrias ac

gentilitias consuetudines ad aequo non abhorrentes retinendas esse et secundum eas ius dicendum,

quemadmodum indicisenatus regia décréta continent. »José de Acosta, Deprocuranda Indorum
salute, Buch III, Kapitel XXIV, ed. cit. (Anm. 18), Band 1, S. 586.

45 «... neque in otio neque in negotio neque inpublica re neque in privata quidquamperagent
nisi idolorum suorum prius superstitione adhibita». José de Acosta, De procuranda Indorum
salute, Buch V, Kapitel IX, ed. cit. (Anm. 18), Band 2, S. 248.

46 «... quae de manibus indorum idola eripiuntur invitis, ea in animis illorum amplius
inßgiuntur. » Ebd., S. 260.



310 Theologie des Todes

die Bilderschrift der Maya - «und weil sie nichts enthielten, was von
Aberglauben und den Täuschungen des Teufels frei wäre, verbrannten
wir sie alle, was die Indios zutiefst bedauerten und beklagten.»47 Wie
tiefdie Mission also doch in die Lebenswelt einschneidet, läßt sich auch
daraus ersehen, daß nicht nur Tempel geschleift werden und jeder
Götzendienst verboten wird, sondern auch all das, hinter dem die
Missionare Überreste der heidnischen Religion vermuten. Dies gilt für
Feste, Tänze, Gesänge.48 Und noch im Jahr 1583 fordert das Provin-
zialkonzil von Lima die Verbrennung aller quippus (Perlenschnüre) mit
der Begründung, daß sie zu magischen Praktiken anleiteten.49

Man muß davon ausgehen, daß der Versuch der Missionare, die

präkolumbischen Religionen mit Gewalt zu zerstören, nicht nur direkte

Opfer gefordert hat, etwa durch die Inquisition50, sondern auch
indirekte, insofern die Mission faktisch doch einer gewaltsamen Transkul-
turation gleichkommt. Das Sterben der Indianer ist ein langsames: Es

zieht sich hin über einhundertfünfzig Jahre, wobei der Bevölkerungsrückgang

in den ersten Jahren nach der jeweiligen Eroberung nicht so

dramatisch ist wie in den Jahrzehnten danach!51 Dies ist den Missionaren

im 16. Jahrhundert nicht entgangen. Einer von ihnen, der
Franziskaner Bernardino de Sahagün, wohl der beste Kenner der aztekischen

Kultur in jener Zeit, geht sogar so weit, daß er ausdrücklich die erhöhte
Sterblichkeit der Indianer mit der Desintegration ihres religiösen
Weltbildes und damit ihrer gesamten kulturellen und sozialen Lebenswelt
durch Mission und Politik in Verbindung bringt. In seiner «Historia

47 «Hallàmosles gran numéro de libros de estas sus letras,y porque no tenian cosa en que no
hubiese supersticiôn yfalsedades del demonio, se los quemamos todos, lo cual sintieron a maravillay
les dio muchapena. » Relacion de las cosas de Yucatan, por el Fray Diego de Landa, Introduction
por A. Ma Garibay K., Con un apéndice en ei cual se publican varios documentos
importantes y cartas del autor, Mexico 19669, cap. XLI, S. 105. Ich folge der deutschen
Übersetzung: Diego de Landa, Bericht aus Yucatän, Leipzig 1990, S. 135.

48 Vgl. R. Ricard (Anm. 42), S. 290-295.
49 Vgl. ebd., S. 105.
50 Vgl. ebd., S. 387-407. Das Standardwerk über die Inquisition im 16. Jahrhundert

ist: R.E. Greenleaf, La Inquisiciôn en Nueva Espana. Sig/o XVI., México 1981 The
Mexican Inquisition of the Sixteenth Century, Albuquerque 1968).

51 Dabei darf nicht übersehen werden, wie Slicher van Bath (Anm. 39, bes. S. 109-
114) zu Recht betont, daß sich die Bevölkerungsverminderung nach der Eroberung nicht
in allen Regionen gleichzeitig und nicht linear vonstatten ging. Vielmehr bestanden
immense Unterschiede hinsichtlich der zeitlichen und räumlichen Ausbreitung der aus der
Alten Welt (auch Asien!) eingeschleppten Epidemien, der am nachhaltigsten wirkenden
Todesursache.



Theologie des Todes 311

general de las cosas de la Nueva Espana» findet sich die folgende, im Jahr
1576 niedergeschriebene Feststellung: «Es war notwendig, alle Sachen

und alle Gebäude zu zerstören, die mit Götzendienst zu tun hatten, und
auch die Sitten und Gebräuche des Gemeinwesens, die mit Götzendienst

vermischt waren und einhergingen. Dies traf aber auf fast alle
Sitten und Gebräuche dieses Gemeinwesens zu, mit denen es regiert
wurde. Deswegen war es nötig, alles auseinanderzunehmen und in einer
anderen Form der Lebensweise (polida) zusammenzusetzen, die keine

Spuren des Götzendienstes mehr tragen sollte.»52 Sahagün bleibt aber

nicht bei der Rechtfertigung des Vorgehens der Eroberer stehen. Weiter
heißt es: «Aber angesichts dessen, daß diese (sc. neue) Form der
Lebensweise (polida) lasterhafte Menschen hervorbringt mit sehr
schlechten Neigungen und Werken, die Gott und die Menschen hassen,

und daß sie auch gewaltige Krankheiten hervorbringt und ein kurzes

Leben, muß Abhilfe geschaffen werden».53 Als direkte Ursache aller
Übel gilt Sahagün der übermäßige Alkoholkonsum, der - dies ist die

Abhilfe, die er meint - in bestimmten Fällen wieder mit dem Tod
bestraft werden sollte - wie damals, unter den Azteken.54 Aber es ist
wohl erlaubt, in dem von Sahagün beobachteten Verhalten den
Ausdruck einer tieferen Problematik zu sehen, die er zuvor beschrieben hat:
daß es nötig gewesen war, alles auseinanderzunehmen und es wieder
neu zusammenzusetzen - was allem Anschein nach nicht gelungen
ist.

In welchem Maß nicht, diese Frage ist heute zumindest für die

ersten Jahrzehnte nach der Eroberung kaum noch zu beantworten.
Auch wenn neuere Untersuchungen zu dem Ergebnis kommen, daß
sich nach der Einführung der Munizipalverfassung - in Nueva Espana
etwa ab 1540, in Perü etwa ab 1570 — viele indianische Gemeinden
allmählich konsolidieren, so gehen dieser Phase enorme Eingriffe in die

52 «Necesario fue destruir las cosas idolâtricas y todos los edificios idolâtricos, y aun las
costtimbres de la repûblica que estaban mezcladas côn ritos de idolatria acompanadas con ceremonias

idolâtricas, lo cual habt a casi en todas las costumbres que tenia la repûblica, con que se regia,ypor
esta causafue necesario desbaratarlo todoyponerlos en otra manera depolicia que no tuviese ningûn
resabio de idolatria» Bernardino de Sahagün, Historia general de las cosas de la Nueva
Espana, Buch X, Kapitel XXVII, Relaciön del autor digna de ser notada, ed. cit. (Anm. 3),
S. 627f.

53 «Pero viendo agora que esta manera de policia cria gente muy viciosa, de muy malas

inclinacionesy muy malas obras, las cuales los hace odiosos a Diosy a los hombres,y aun los causan

grandes enfermedadesy breve vida, sera menester poner remedio». Ebd. S. 628.
54 Vgl. ebd. und Buch III, Apendiz, cap. VI, ebd. S. 225 f.



312 Theologie des Todes

kulturelle, soziale und sogar materielle Lebenswelt der Indianer voraus.
Wieviele verschiedene Elemente davon tangiert werden, vermag das

Folgende deutlich werden zu lassen: Eine der tiefgreifendsten
gesellschaftlichen und ökonomischen Veränderungen betrifft die Siedlungsweise

der von den Spaniern unterworfenen Völker. Denn wo irgend
möglich versucht man, die Indianer zum Zweck besserer administrativer

Erfassung und religiöser Kontrolle in Dörfern anzusiedeln. Oft sind
es die Missionare, die die Indianer aus den Bergen und Wäldern holen
und sie zum Bau fester Siedlungen veranlassen. Sie zeichnen Grundrisse,

planen Häuser und spannen die Indianer zum Bau imposanter, nicht
selten Anstoß erregender Kirchen und Konvente ein.55 Doch dabei

vergißt man oft, die Qualität des umliegenden Ackerbodens zu beachten,

der die Menschen in den neuen Dörfern ernähren muß. In vielen
Fällen erweisen sich die Böden als zu wenig fruchtbar.56 Hunger und
Flucht sind die Folge — in die alte Heimat, in der in der Zwischenzeit
niemand gesät und geerntet hat.

Eine Theologie dieses Elends und des langsamen Sterbens der
Indianer sucht man bei den Missionaren vergebens. Ihre zivilisatorischen

wie ihre missionarischen Bemühungen ergeben sich so zwangsläufig

aus ihrem Heilsauftrag, daß sich eine ausdrückliche Rechtfertigung

erübrigt. Bernardino de Sahagün ist von den hier betrachteten
Missionaren wohl der einzige, den am Ende seines Lebens Zweifel an
dem Sinn des Zerstörungswerkes der Christen beschlichen haben.

4. Schlußbetrachtung

Heute fragt man sich, ob alles so hat kommen müssen, wie es

gekommen ist. Diese Frage ist dann müßig, wenn man das 16.

Jahrhundert an Maßstäben mißt, die nicht in seiner Reichweite lagen. Sie ist

es dann aber nicht, wenn sich zeigt, daß den damaligen Akteuren andere

Handlungs- und Reflexionsmöglichkeiten offengestanden haben als

die, die aktuell zum Tragen gekommen sind. Bei der Untersuchung der

Frage, wie die Missionare im Amerika des 16. Jahrhunderts das Sterben

der Indianer begriffen und ob nicht vielleicht sie selbst eine Ursache

55 Vgl. dazu Ricard (Anm. 42), S. 231-254, und P. Borges Morän, Misiöny Civilization

en América, Madrid 1986, S. 104-173.
56 Vgl. Slicher van Bath (Anm. 39), S. 109.



Theologie des Todes 313

dieses Sterbens waren, hat sich gezeigt, daß die Quellentexte nur
unwesentlich verschiedene Deutungsmuster der Ereignisse in Amerika und

nur wenig voneinander abweichende Handlungsspielräume der
Missionare zu erkennen geben: Das christlich-abendländische Weltbild
übersteht den Einbruch der Neuen Welt weitestgehend intakt.
Demzufolge ist das, was sich in Amerika abspielt, der Kampf Gottes gegen
den Teufel. Niemand, der nicht geglaubt hat und glaubt, kann gerettet
werden. Die Rettung der Seelen vor ihrem ewigen Tod erfordert
Widerstand gegen den vorzeitigen Tod der Indianer durch die Hand der

Spanier. Aus dieser Quelle speist sich der Widerstand eines Bartolomé
de Las Casas, eines Toribio de Benavente, eines Diego de Landa, eines

Bernardino de Sahagün und eines José de Acosta gegen die Tyrannei der
Eroberer. Doch wo die Krone in ihrem Sinne handelt, paktieren die

geistigen Eroberer Amerikas mit ihr. Nicht zuletzt Bartolomé de las

Casas. Halbherzigkeit in der Durchsetzung des einzig Richtigen und
Wahren oder gar Toleranz sind nicht das Gebot der Stunde - zumal, wie
die meisten Missionare nicht müde werden herauszustellen, daß dasjenige,

das vorher war, alles andere als das irdische Paradies gewesen war.
Daß es vielleicht besser gewesen wäre, man hätte Amerika nicht
entdeckt — diesen Gedanken verwerfen sie einmütig: «... denn größer», so
schreibt Diego de Landa, «waren die Drangsale und das Unrecht, das sie

einander fortwährend zufügten, indem sie sich gegenseitig töteten,
versklavten und den Teufeln opferten.»57 Und Motolinia bekennt inmitten
seiner Ratlosigkeit, was das Sterben der Indianer betrifft: «Es ist eine

gute Sache, daß man viele Übel und Götzenkulte, Morde und Beleidigungen

Gottes verhindert und gestört hat.»58

Zur Frage an ihren Gott und an ihr heilsgeschichtliches Weltbild
wurde ihnen das Sterben der Indianer, das ewige wie das vor der Zeit,
nicht.

57 «Yasi,yerran mucho los que dicen quepor que los indios han recibido agravios, vejacionesy
malos ejemplos de los espanoles, bubiera sido mejor no los haber descubierto, porque vejacionesy
agravios majores eran los que unos a otros se haci anperpetuamente matàndose, haciéndose esclavosy

sacrificändose a los demonios. » Relaciôn de las cosas de Yucatan, por el Fray Diego de Landa,
cap. LII, Conclusion, ed. cit. (Anm. 47), S. 138f. Ich folge der deutschen Übersetzung:
Diego de Landa, Bericht aus Yucatän (Anm. 47), S. 181.

58 «Gran cosa es, que se han impedidoy estorbado muchos males e idolatriasy homecidiosy
grandes ofensas de Dios. » Carta de Fray Toribio de Motolinia alEmperador Carlos V. (Enero 2.

de 1555), in: ders., Historia de los Indios de la Nueva Espana, ed. cit. (Anm. 27),
S. 319.


	Theologie des Todes : das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhunderts im Spiegel zeitgenössischer theologischer Quellen

