Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 3

Artikel: Theologie des Todes : das Sterben der Indianer im Amerika des 16.
Jahrhunderts im Spiegel zeitgendssischer theologischer Quellen

Autor: Deckers, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DANIEL DECKERS

Theologie des Todes

Das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhunderts
im Spiegel zeitgenossischer theologischer Quellen *

Die «Entdeckung» einer Neuen Welt im Atlantik ausgangs des
15. Jahrhunderts verinderte nicht nur das geographische Weltbild
Europas. Waren die Auffindung eines ganzen Kontinentes auf dem
westlichen Seeweg nach «Indien» und der empirische Nachweis der
Kugelgestalt der Erde zumindest fiir einige die Bestitigung langgeheg-
ter Vermutungen gewesen, so stellte die Nachricht davon, dal3 es sich
bei den aufgefundenen Inseln und Festlindern um von Menschen
besiedelte Regionen handelte, das christlich-religiose Weltbild Europas
grundlegend in Frage. Nicht allein deswegen, weil die Existenz anderer
als der bereits in der Antike bekannten Welten von mal3geblichen
Kirchenvitern, allen voran Augustinus, geleugnet worden war. Und
auch nicht nur dahingehend, dafl man sich fragen muflite, ob und —
wenn ja — in welcher Weise die Bewohner der Neuen Welt von dem
Stammelternpaar Adam und Eva abstammten. Immerhin stand dabei
mit der biblisch verbiirgten Einheit des Menschengeschlechtes die
Wahrheit der Heiligen Schrift auf dem Spiel.! Die grof3te potentielle
Sprengkraft besall die Erkenntnis, da3 — den universalen Heilswillen
des christlichen Gottes vorausgesetzt — den Bewohnern der Neuen Welt
von Gott selbst das ewige Heil vorenthalten worden war. Zwar blieb —

* Die folgenden Ausfiihrungen stellen eine iiberarbeitete Fassung eines Vortrags auf
dem Symposium «Entdeckung und Verdeckung. 500 Jahre gemeinsame Geschichte Euro-
pas und Lateinamerikas» am 24.1.1992 an der Universitit Fribourg dar. Herrn Prof. Horst
Pietschmann und Herrn Prof. Pedro Ramirez sei fiir anregende Kritik gedankt.

' Vgl. die ausfiihrliche Diskussion dieser Fragen bei JosE DE Acosta, Historia moral y
natural de las Indias, Buch 1 und 2, in: DERs., Obras (ed. F. Mateos), Madrid 1954
(Bibliotéca de Autores Espafioles LXXIII), S. 1-247, hier S. 5-53.



Theologie des Todes 295

soweit die Quellen aus jener Zeit diesen Schluf3 zulassen — die Beob-
achtung des Kolumbus, daf3 die Bewohner von Guanahani ohne Reli-
gion lebten, wie er unter dem Datum des 12. Oktober 1492 in sein
Bordbuch notierte?, fiir die theologische Reflexion der «Entdeckung»
eines movus orbis zunichst folgenlos. Doch je weiter die Eroberung
Amerikas fortschritt, desto deutlicher formierte sich die Uberzeugung,
daB es sich bei jenen Gebieten um Regionen handelte, in denen das
Wort Gottes noch niemals zuvor verkiindet worden war.? Diese
Erkenntnis kam fiir die iiberwiegende Zahl der katholischen Theologen
des 16. Jahrhunderts einem Todesurteil gleich: Alle, die in der Neuen
Welt ohne den christlichen Glauben und ohne die Sakramente der
Kirche gestorben waren, waren eine Beute des Teufels gewesen, die
Verdammnis auf ewig ihre unentrinnbare Bestimmung. Es liegt auf der
Hand, daBl manche sich fragten, wie Gott den ewigen Tod dieser
unschuldigen Menschen hatte zulassen konnen: Eine heillose Welt —
Theologie des Todes, erster Teil.

In der theologischen Reflexion der Entdeckung und Eroberung
Amerikas, wie sie sich in Chroniken und Briefen, in Denkschriften,
akademischen Vorlesungen und Traktaten niedergeschlagen hat, fand
der ewige Tod der Ureinwohner Amerikas jedoch relativ wenig Auf-
merksamkeit im Vergleich zu dem Skandalon, daf} auch nach der Ent-
deckung Amerikas unzihlige Menschen bei den Eroberungskriegen, in
den Plantagen und Bergwerken, durch Hunger und Seuchen gestorben
waren, ohne daf3 sie Gelegenheit gehabt hatten, den wahren Glauben zu
empfangen und vermittels der Taufe in die Kirche eingegliedert zu
werden. Die Verantwortung fiir dieses massenhafte «Sterben vor der
Zeit», wie es der bekehrte encomendero Bartolomé de las Casas nannte*,

? «Y creo que ligeramente se harian cristianos, que me paregio que ninguna secta tenian. »

CristoBAL CoLON, Diario del Primer Viaje, in: DERSs., Textos y documentos completos. Rela-
ciones de viajes, cartas y memoriales. Edicién, prologo y notas de Consuelo VARELA, Madrid
1982, S. 15-138, hier S. 31. Als deutsche Ubersetzung des Bordbuches der ersten Reise
siehe: Christoph Kolumbus. Bordbuch. Mit einem Nachwort von Frauke Gewecke und
zeitgendssischen Abbildungen, Frankfurt a.M. 1981.

> Obwohl die Missionare immer wieder auf (vermeintliche) Anzeichen einer frithe-
ren Missionierung stoBBen — etwa Kreuze in Yucatin oder die Ohrenbeichte in México —,
gewinnt diese Hypothese so gut wie keine Anhiinger. Vgl. dazu BERNARDINO DE SAHAGUN,
Historia general de las cosas de la Nueva Espafia. Primera version integra del texto castellano

del manuscrito conocido como Cédice Florentino, Mexico 1989, Buch XI, Kap. XIII,
S. 813-816.

4 «..._yo dejo en las Indias a Jesucristo, nuestro Sefior, azotdndolo y aflingiéndolo y crucifi-

cdndolo, no una, sino millares de veces, cuanto es de parte de los esparioles, que asuelan y destruyen



296 Theologie des Todes

suchten die Missionare nicht unmittelbar bei Gott. Im Gegenteil:
Nachdem dieser in seiner Vorsehung Spanien Amerika hatte entdecken
lassen und damit seiner Kirche dasjenige zuriickerstattet hatte, was der
Teufel ihr in England, Deutschland und Frankreich — den Lindern der
Reformation —, in Asien und in Palidstina — man dachte an den Islam —
geraubt hatte ’, mufite er nun mitansehen, wie es die Christen waren, die
den Indianern das ewige Heil vorenthielten. Sterben vor der Zeit —
Theologie des Todes, zweiter Teil.

Was den Missionaren blieb, war die Bekehrung der Uberlebenden
und die Verhinderung weiteren gottlosen Sterbens. Doch gingen mit
der Missionierung selbst Gewalt und Tod einher. Die «geistigen Erobe-
rer»® Amerikas stellten auf die Vernichtung alles dessen ab, was in ihren
Augen das Weiterleben des Goétzendienstes zu beglinstigen schien.
Zumindest der Intention nach kam dies einer absichtlichen Vernich-
tung tragender Siulen der indianischen Kulturen gleich. Gleichzeitig
ging mit der Missionierung untrennbar der Versuch einher, die India-
ner zu zivilisieren. Vor allem versuchte man, sie in Dorfgemeinschaften
zu organisieren, um sie so effizienter erziehen, missionieren und arbei-
ten zu lassen. Zumindest in der Ubergangsphase war, so mufl man
vermuten, auch dies eine Ursache des Sterbens der Indianer. Bekehrung
und Zivilisierung der Uberlebenden — Theologie des Todes, dritter
Teil.

agquellas gentes y les quitan el espacio de su conversion y penitencia, quitdndoles la vida antes del
tiempo ». BARTOLOME DE LASs CAsaAs, Historia de las Indias, Buch 111, Kapitel 137, in: DERs.,
Obras escogidas, Tomo 11 (ed. ]. Pérez Tudela y Bueso), Madrid 1961 (Bibliotéca de Autores
Espafioles XCVI), S. 511.

5 «Clerto, parece que en estos nuestros tiempos y en estas tierras_y con esta gente ha querido
nuestro sefior Dios restituir a la Iglesia lo que el Demonio la ha robado en Inglaterra, Alemania y
Francia, en Asia y Palestina, de lo cual quedamos muy obligados de dar gracias a Nuestro Sefior y
trabajar fielmente en esta su Nueva Espafia. » BERNARDINO DE SAHAGUN, Historia general de las
cosas de la Nueva Espaiia, Prologo, ed. cit. (Anm. 3), S. 35. Eine deutsche Ubersetzung des
Prologs liegt vor in: Aus der Welt der Azteken. Die Chronik des Fray Bernardino de Sabagiin.
Mit einem Vorwort von Juan Rulfo. Ubersetzungen von Leonhard Schultze Jena, Eduard
Seler und Sabine Dedenbach-Salazar-Sdenz. Ausgewihlt und mit einem Nachwort verse-
hen von Claus Litterscheid, Frankfurt a.M. 1989, S. 12—15. Einen kurzen Uberblick iiber
Leben und Werk Sahagins bietet M. SIEVERNICH, /nkulturation und Begegnung der Religio-
nen im 16. Jabrbundert. Bernardino de Sabagins Beitrag in Mexico, in: ZMissRelWiss 71
(1987), S. 181-199.

¢ Vgl. zu dieser Charakterisierung Anm. 41.



Theologie des Todes 297

1. Eine heillose Neune Welt

Man schreibt das zweite Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts. In diesen
Jahren entsteht in der Karibik im Kreis der Dominikaner um Pedro de
Coérdoba (1482-1521) die erste «Christenlehre» (doctrina cristiana) der
Neuen Welt.” Thren Anfang macht eine Vorrede, in der die Missionare
— zum Zweck der captatio benevolentiae — ihr Wohlwollen gegeniiber
den Indianern ausdriicken und betonen, dal3 sie unter vielen Gefahren
und Miihen in die Neue Welt gekommen seien, um von den gro3en und
wunderbaren Geheimnissen Kunde zu bringen, die Gott ihnen geof-
fenbart habe. Nun kénnten auch sie, die «vielgeliebten Briider» («zzuy
amados hermanos »), teilhaben an den Wohltaten, deren sie bisher noch
nicht hatten teilhaftig werden kénnen, und dereinst auch die himm-
lischen Freuden genieBen. Dazu, so heiBt es in der Vorrede weiter,
miillten sie ein groles Geheimnis wissen: Dal3 Gott zwei Orte geschaf-
fen habe, Himmel und Hoélle. In den Himmel koénnten sie gelangen,
wenn sie Freunde Gottes wiirden, sich zum Christentum bekehrten, den
Geboten Gottes folgten und sie beachteten. In die Holle dagegen
gelangten unwiederbringlich die Seelen all derjenigen, die nicht glaub-
ten, die keine Christen seien und auch die der schlechten Christen.?®
«An diesem Ort, so schrecklich und voller Qualen» — erkliren die
Dominikaner schlieBlich ihren indianischen Zuhorern — «befinden
sich alle eure Verstorbenen und alle eure Vorfahren: Viter, Miitter,
Grofeltern, Verwandte und alle sonstigen, die aus diesem Leben gegan-
gen sind».”?

Bemerkenswert an dieser Aussage ist der kategorische Ausschlufl
jeder Heilsmoglichkeit fiir Nichtchristen. Dabei sind die Ausmalungder
Hollenqualen, die die Bildsprache romanischer Tympanons noch tiber-

7 Zu Leben und Werk Pedro de Cérdobas vgl. M.A. MEDINA, Doctrina cristiana para la
instruccion de los Indios. Redactada por Fr. Pedro de Cérdoba, O.P., y otros religiosos doctos de la
misma orden. Impresa en México, 1544 y 1548, Salamanca 1987, und J.G. DUrRAN, Monxu-
menta catechetica Hispanoamericana (siglos XVI-XVII). Vol. I: Siglo XVI, Buenos Aires
1984, S. 173-322.

® «Allf van las almas de los que no creen, que no son cristianos, y de los malos cristianos que no
guardan los mandamientos de Dios. » PEDRO DE CORDOBA, Doctrina cristiana, ed cit. (Anm. 7),
S. 228.

? «En aquel lugar tan malo y tan lleno de tantos tomentos estdn todos los que han muerto de
vosotros y de todos vuestros antepasados : padres, madres, abuelos, parientes y cuantos han sido y son

pasados de esta vida. » PEDRO DE CORDOBA, Doctrina cristiana, in: ].G. DURAN (Anm. 7),
S. 223-283, hier S. 228.



298 Theologie des Todes

bietet'?, und die unverhiillte Drohung gegeniiber den «vielgeliebten
Briidern», im Falle der Nichtbekehrung wiirden auch sie ihren Vorfah-
ren ins ewige Verderben folgen, keine rhetorischen Mittel, um die
Indianer der Botschaft der Missionare gefiigig zu machen. Was die
Ordensleute den Indianern tiber das Geschick ihrer Vorfahren mittei-
len, ist ihre tiefste Glaubensiiberzeugung. Doch gerade deshalb verwun-
dert ein zweites um so mehr: Dal3 die «Christenlehre» nirgendwo Spu-
ren der Reflexion iiber das ungeheure theologische Paradox verrit, das
diese Aussage impliziert. Ist sie doch gleichbedeutend mit der Annah-
me, da} Gott fast eintausendfiinfhundert Jahre einer immensen Anzahl
von Menschen ohne deren eigene Schuld seine erlésende Gnade ver-
weigert hat. Das heilsgeschichtliche Weltbild des christlichen Abend-
landes ist durch die Entdeckung der Neuen Welt in seinem Kern
getroffen.

Es ist sicher richtig, daf eine der Katechese dienende «Christen-
lehrex fiir eine solche Reflexion nicht den geeigneten Rahmen darstellt.
Doch ist die Frage mehr als erlaubt, wie die Missionare und Theologen
des 16. Jahrhunderts dieses Paradox verarbeiteten. Eine Antwort darauf
zu geben, fillt schwer. Denn wo diese Frage nicht, wie in der «Chri-
stenlehre» der Dominikaner aus der Karibik, ginzlich iibergangen wird,
findet sie nur beildufig Aufmerksamkeit. So nimmt Bartolomé de Las
Casas im Prolog seiner « Historia de las Indias» Zuflucht zu der eher
akademischen Annahme, daB3 Gott, wie bei jedem Volk, so auch aus den
Volkern der Neuen Welt einige Menschen zum Heil vorherbestimmt
habe. Welche dies seien, kdnne man aber nicht wissen.!! Ganz so
pessimistisch wie seine dominikanischen Ordensbriider ist der bekehrte
encomendero Las Casas also nicht. Doch das Problem als solches bleibt
auch bei ihm ohne Losung. Er 148t es damit bewenden, daf3 sich die

V0« AJlf tienen siempre las almas muy grandes dolores, enfermedades, tormentos, y muy gran
sed y hambre, y muy gran fréo y calor. Allf cuecen las almas en calderas y ollas llenas de pez, y piedra
azufre y resina hirviendo.» Ebd.

W« Pues como debamos creer haber Dios predestinado algunos en todas las gentes y en cada de
una dellas, y tenerles guardado el tiempo de su vocaciin, salvaciin y glorificacidn, y no sepamos cuales
son los escogidos, de tal manera hemos a todos los hombres de estimas y sentir y, juzgar, tractary
ayudarles, que deseemos que sean salvos, y en cuanto en nosotros fuere, como si fuesemos ciertos todos
ser predestinados, con nuestros mismas obras procuremos ser participes del efecto de su predesti-
nacién. » BARTOLOME DE LAS CAsAs, Fistoria de las Indias, Prologo, in: DERS., Obras escogidas,
Tomo I, (ed. J. Pérez Tudela y Bueso), Madrid 1957 (Bibliotéca de Autores Espafioles
XEV); 8. 11,



Theologie des Todes 299

Seelen wenn schon nicht aller, so doch der allermeisten Indianer
unwiederbringlich in der Holle befinden. Zu einer Infragestellung sei-
nes christlich-religiosen Weltbildes reicht diese Erkenntnis nicht
aus.

Auch der Franziskaner Bernardino de Sahagin wird an seinem Gott
und an seinem heilsgeschichtlichen Weltbild nicht irre. Die Heillosig-
keit der Neuen Weit ist fiir ihn Bestandteil des unerforschlichen Rat-
schlusses Gottes, gegen den sich die Menschen nicht auflehnen, den sie
in diesem Fall nicht einmal verstehen kénnen. In diesem Sinn duflert
sich der Missionar in seiner « Historia general de las cosas de la Nueva
Espasia». Wohl geht er tiber die diirftigen Uberlegungen des Las Casas
weit hinaus, indem er sich im Vorwort dieser zwolfbindigen enzyklo-
piadischen Darstellung der religitsen, sozialen und materiellen Lebens-
welt der Azteken fragt, wie Gott iber so viele Jahrhunderte einen
ganzen Wald von goétzendienerischen Volkern verborgen habe, dessen
tberreiche Friichte ausschlieBlich der Teufel gesammelt habe und im
Feuer der Holle sicher verwahre.!? Dabei seien die ersten Bewohner
Mexikos perfekte Philosophen und Astrologen gewesen, eminent tapfer
und in allen mechanischen Kiinsten begabt. Was deren Religion ange-
he, so gebe es auf der ganzen Welt keine Gotzenanbeter, die ihre Gotter
so ehrerbietig und so auf ihre eigenen Kosten verehrt hitten wie die in
Neuspanien. Nicht einmal die Juden hitten ein so schweres Joch tiber
eine solch lange Zeit ertragen miissen.'? Was Sahagun tiber die von ihm
hochgeschitzten Mexikaner zu sagen hat, verschlimmert das heilsge-
schichtliche Paradox nur noch. Aber auch er bleibt fest im Glauben an
seinen Gott, obwohl er am Ende des ersten Buches ausruft: « Was ist das,
unser Gott, dal Du so lange Zeit dem Feind des Menschengeschlechtes
erlaubt hast, sich so nach Belieben dieser traurigen und hilflosen Nation
zu bemichtigen, ohne dafl ihm jemand widerstanden hat, wo er in aller
Freiheit sein ganzes Gift und seine simtlichen Finsternisse verbreiten

' «Es, clerto, cosa de tan grande admiracion, que haya nuestro seor Dios tantos siglos
ocultada una silva de tantas gentes iddlatras, cuyos frutos ubérrimos sélo el Demonio los ha cogido, y
en el fuego infernal los tiene atesorados ». BERNARDINO DE SAHAGUN, Historia general de las cosas
de la Nueva Espaia, Prélogo, ed. cit. (Anm. 3), S. 34.

'* «... fueron perfectos fildsofos y astrilogos y muy diestros en todas las artes mecdnicas. (...)
En lo que toca a la religién y cultura de sus dioses, no creo ha habido en el mundo idélatras tan
revenciadores de sus dioses, ni tan a su costa, como éstos desta Nueva Espaiia; ni los judios ni
ninguna otra nacidn tuvo yugo tan pesado y de tantas ceremonias comio le han tenido estos naturales
Dor espacio de muchos anos». Ebd.



300 Theologie des Todes

konnte?»'4 Eine Frage, die ohne Antwort verhallt. Auch fiir Bernar-
dino de Sahagun bleibt es dabei: Alle, die ungetauft gestorben sind und
sterben, sind auf ewig fir die Holle bestimmt.

Allem Anschein nach wird nur in der Alten Welt der Versuch
unternommen, das Unglaubliche, daf3 die Seelen von Millionen Men-
schen ohne deren eigene Schuld auf ewig in der Holle leben, theolo-
gisch zu mildern. Vor allem der Dominikaner Francisco de Vitoria, der
von 1526 bis 1546 in Salamanca Professor fiir Theologie war, bejaht
ausdriicklich die Méglichkeit, daf es auch auBBerhalb der Kirche Heil
gibt. Dadurch nidmlich, so trigt er in der «Relectio de eo ad quod tenetur
homo cum primum venit ad wusum rationisy im Jahr 1535 offentlich in
Salamanca vor, dal3 Gott das zum Heil Notwendige denjenigen Men-
schen schenken wiirde, die gemif den Forderungen des natiirlichen
Sittengesetzes lebten, was jeder Mensch kraft seiner Vernunft erkennen
konnte.'® Einige andere spanische Scholastiker, sein Schiiler Melchior
Cano etwa und Domingo Bifiez, folgen ihm darin.'¢ Mehrheitsfihig
wird diese — nach Ansicht Francisco de Vitorias auf Thomas von
Aquino zuriickgehende — Position in jenen Jahrzehnten allerdings nicht.
Der Jesuit José de Acosta'’ bezichtigt in seiner im Jahr 1576 vollendeten
bedeutendsten missionstheoretischen Schrift des 16. Jahrhunderts unter
dem Titel «De procuranda Indorum salute»'® Francisco de Vitoria und

4« Qué es esto, seffor Dios, que habéis permitido tantos tiempos, que aquel enemigo del género
humano tan a su gusto se ensefiorease desta triste y desamparada nacidn, sin que nadie le resistiese,
donde con toda libertad derramd toda su ponzofia y todas sus linieblas?» BERNARDINO DE
SAHAGUN, Historia general de las cosas de la Nueva Espafia, Buch I, Exclamaciones del autor,
ed. cit. (Anm. 3), S. 75.

15 Siehe dazu die Relectio De eo ad quod tenetur homo cum primum venit ad usum rationis
(1535), in: Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teoldgicas. Edicion critica del texto
latino, version espafiola, introduccién general con el estidio de su doctrina teoldgico-
juridica por el Padre Teofilo UrpANoz O.P., Madrid 1960, S. 1302-1375, bes. S. 1370-
1373.

¢ Vgl. dazu F. STEGMULLER, Francisco de Vitoria y la doctrina de la gracia en la Escuela
Salmantina, Barcelona 1934, bes. S. 83-163, und T. UrRDANOZ, La necessidad de la fe explicita
para salvarse segdin los tedlogos de la Escuela de Salamanca, in: CTom 59 (1940), S. 398-414,
S. 529-553; 60 (1941) S. 109-134; 61 (1941), S. 83-107.

'7 Zu Leben und Werk José de Acostas vgl. A. PAGDEN, 7The fall of natural man. The
American Indian and the origins of comparative ethnology, Cambridge 1982, S. 146-197 und
M. SieverNicH, Vision und Mission der Neuen Welt Amerika bei José de Acosta, in:
M. SieverNicH/G. Switek (Hrsg.), {gnatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft [esu,
Freiburg i.Br. 1990, S. 293-313.

'* JosE DE AcoSTA, De procuranda Indorum salute, 2 Binde, Madrid: C.S.1.C. 1984—
1987 (Corpus Hispanorum de Pace 23-24).



Theologie des Todes 301

seine Anhinger wegen ihrer diesbeziiglichen Ansicht rundheraus der
Hiresie und fordert die kirchliche Zensur.'® Die Neue Welt wird wie-
der in die Heillosigkeit zuriickgestoBen. Die Verdammnis aller Ungliu-
bigen auf ewig bleibt das Credo der Missionare der Neuen Welt.

2. Sterben von der Zeit

Aber nicht nur die Ungldubigen seien von der ewigen Verdammnis
bedroht, so erkliren die Dominikaner um Pedro de Cérdoba den India-
nern der Karibik, sondern auch die Christen: «Dorthin (in die Hélle,
D.D.) gehen die Seelen derer, die nicht glauben, die keine Christen sind,
und die der schlechten Christen, die die Gebote Gottes nicht beach-
ten.» > Und von in der Mehrzahl solchen Christen ist nach Auskunft der
meisten Missionare die Eroberung Amerikas ins Werk gesetzt wor-
den.

Dabei war die Entdeckung Amerikas selbst ein Werk der gottlichen
Vorsehung, wie vor allem Bartolomé de las Casas nicht mide wird zu
betonen. In seinen Augen ist Christoph Kolumbus das Werkzeug Got-
tes, vermittels dessen die Katholischen Konige Amerika entdeckten. ?!
Gott selbst habe Kolumbus die iiberragenden navigatorischen Fihig-
keiten verliechen, so schreibt der «Beschiitzer der Indios» (prozector de los
Indios), weil er ihn zu dem gewaltigsten Werk seiner Vorsehung auser-
wihlt habe. ?? Aber was machten die Menschen daraus: Anstatt sich um

Y« Quorum sententia... tam est aperte heretica, ut nihil magis repugnet fidei quam sine fide
salvum esse hominum quemquam.» JoSE DE Acosta, De procuranda Indorum salute, Buch V,
Kapitel III, ed. cit. (Anm. 18), Band 2, S. 190. Acosta befindet sich damit in guter Gesell-
schaft des Juan GINEs DE SEPULVEDA, der in seiner Apologia pro libro de iustis belli causis
kategorisch feststellt: «Omnes autem homines qui extra Christianam religionem vagantur
aeterna morte perire, si quis dubitat, non est Christianus.» Apologia foannis Genesii Sepu-
ledae pro libro de iustis belli cansis, in: DERs., Opera ommnia, Kéln 1602, S. 423-445, hier
S. 426.

0 Siehe oben Anm. 8.

2 «... los Reyes de Castilla descubrieron por medio del Almirante Colin aquestas Indias».
BARTOLOME DE LAs Casas, Historia de las Indias, Buch 111, Kapitel 55, ed. cit. (Anm. 4),
S. 303.

2 «... Dios le concedid complidamente mds que a otro estos dones, pues mds que a otro del
mundo eligié para la obra mds soberana que la Divina Providencia en el mundo entonces tenia».
BarTOLOME DE LAs Casas, Historia de las Indias, Buch 1, Kapitel 111, ed. cit. (Anm. 11),
S. 24. Zu Las Casas’ Providenzialismus vgl. ]. VILLEGAS S], Providencialismo y denuncia en la
«Historia de las Indias » de Fray Bartolomé de las Casas, in: Comisién de Estudios de Historia
de la Iglesia en Latinoamérica (CEHILA), Bartolomé de las Casas (1474-1974) e Historia
de la iglesia en América Latina. II Encuentro Latinoamericano de CEHILA, en Chiapas
(1974), Barcelona 1976, S. 19-44.



302 Theologie des Todes

das ewige Seelenheil der Bewohner Amerikas zu kiimmern, wollte man
in ihnen nicht einmal richtige Menschen sehen. Man hielt sie, so
berichtet Las Casas, fiir Tiere, unfihig, die christliche Lehre zu emp-
fangen und ein tugendhaftes Leben zu fithren. Die Spanier hitten sich
nur so weit um sie gekiimmert, wie sie ihnen zu Nutzen gewesen wiren,
so wie man es mit Brot und Wein und anderen Dingen machen wiirde,
die die Menschen nur gebrauchten, wenn sie sie konsumierten. ??

In diesem Zusammenhang gilt es ein nach wie vor gingiges Klischee
zu korrigieren. Bartolomé de las Casas ist keineswegs der einzige, der in
derart massiver Weise das Verhalten der spanischen Eroberer und
Kolonisten denunziert. Bis auf wenige Ausnahmen klagen alle Ordens-
leute im 16. Jahrhundert die spanischen Greueltaten bei der Eroberung
Amerikas und die Ausbeutung der Indianer an. Bei einem von ihnen,
dem Franziskaner Toribio de Benavente *4, verdichten sich seine per-
sonlichen Erfahrungen aus zwanzigjahriger Missionsarbeit in Mexico zu
einer Darstellung des Leidens der Indianer, die nicht nur an Eindring-
lichkeit, sondern auch an historischer Prizision bei Las Casas nicht
ihresgleichen findet.?> Motolinia («Armer Bruder»), so der nabua-
Name dieses Franziskaners, leitet seine im Jahr 1541 vollendete « /7-
storia de los Indios de la Nueva Espasia» («Geschichte der Indios von
Neu-Spanien») nicht heilsgeschichtlich mit der Erschaffung der Welt

und der Entdeckung Amerikas ein, wie es Las Casas in seiner « Historia

¥ «... teniéndoles por bestias incapaces de doctrina y de virtud, no curando mis dellas de
cuanto eran o servian de uso a los espafioles, como el pan o el vino y las semejantes cosas, que silo usar

los hombres dellas las consumen ». BARTOLOME DE LAS CAsas, Historia de las Indias, Prélogo, ed.
cit. (Anm. 11). S. 3.

24 Zu Leben und Werk vgl. G. Baupor, Utopie et Histoire au Mexico. Les premiéres
Chroniguenrs de la civilisation mexicaine (1520-1569), Toulouse 1977, S. 241-386.

5 Der «Kurzgefalite Bericht iiber die Verwiistung der westindischen Lander» (Brev/
sima Relacion de la destruccion de las Indias) des BARTOLOME DE LAs Casas, der in der von
Hans Magnus ENzENSBERGER unter dem Eindruck des Vietnam-Krieges besorgten deut-
schen Ausgabe (Frankfurt .M. 1966) im deutschen Sprachraum nach wie vor die am
hiufigsten gelesene und zitierte Quelle aus der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts darstellt,
stellt nur in sehr eingeschrinktem Maf einen «Bericht» iiber die Eroberung Amerikas dar.
Im Vorfeld der Beratungen iiber eine neue Indianerschutzgesetzgebung (1541/1542)
verfaB3t, will Las Casas mit diesem Bericht auf das Verbot weiterer Eroberungsziige und des
Zwangsarbeitssystems (encomienda) hinwirken. Aus diesem Grund schildert er die Greuel
der militirischen Eroberung und der Zwangsarbeit so drastisch wie moglich, vernachlis-
sigt dagegen die Bedeutung der von den Europiern und deren afrikanischen Sklaven
eingeschleppten Seuchen fiir den dramatischen Bevélkerungsriickgang in der Karibik und
in Mittelamerika. DaB3 Las Casas um die verheerenden Auswirkungen des Mikroben-
schocks fiir die indianische Urbevolkerung gewul3t hat, 1i6t sich seiner Historia de las
Indias entnehmen: «.Acaecid mds en esta isia (Cuba, D.D.) por este tiempo del afio dieciocho o



Theologie des Todes 303

de las Indias » unternimmt. *¢ Seine Darstellung hebt vielmehr damit an,
daf er seine Leser unvermittelt mit der Tatsache konfrontiert, daf3 Gott
Neu-Spanien mit zehn Heimsuchungen verwundet und geziichtigt habe
— analog zu den zehn Plagen, die Jahwe tiber die Agypter hatte kommen
lassen.?” Die erste Heimsuchung seien die von den Europiern und
Afrikanern eingeschleppten ansteckenden Krankheiten; in manchen
Regionen sei daran mehr als die Hilfte der Indios gestorben. Die vielen
Toten der conguista — die zweite Heimsuchung. Die sich an die conguista
anschliefende grof3e Hungersnot die dritte. Die vierte seien die Auf-
seher und die Neger, die die Indios vor allem in den ersten Jahren mit
Arbeiten so gequilt hitten, dal3 viele daran gestorben seien. Abgaben

diecinueve, y fue por la voluntad o permisin de Dios... vino una plage terrible que cuasi todos del todo
perecieron, sin quedar sino muy poquitos con vida. Esta fué las viruelas, que dieron en los tristes
indios, que alguna persona trujo de Castilla. » Historia de las Indias, Buch 111, Kapitel 128, ed.
cit. (Anm. 4), S. 482. In der Brevisima Relacidn ist dagegen von den von Europdern und
deren afrikanischen Sklaven nach Amerika eingeschleppten Krankheiten mit keinem
Wort die Rede. Auch an anderen Stellen ist Skepsis gegeniiber der Wahrhaftigkeit der
Darstellungen des Las Casas in der Brevi sima Relacion angebracht. So berichtet Las Casas in
der Representaciin a los Regentes Cisneros y Adriano im Jahr 1516 tiber die Eroberung Cubas
folgendes: « Dice que cuando en la Isla de Cuba los cristianos espaiioles que alld fueron muy bien
recibidos por los indios de aquella isla, porque los salieron a recibir con mantenimientos e cosas de
comer, e les dejaban y daban sus casas e ihan al monte a que en la dicha isla, en guerra gue justa fuese,
no se mataron quince o veinte; e que en espacio de tres o cuatro meses que los espasioles los trabajaron
en las minas, han muerto e becho menos cient mill dnimas» (BARTOLOME DE LAs CAsas, Rep-
resentacion a los Regentes Cisneros y Adriano, in: DERS.Obras escogidas, Tomo V, Madrid 1958
[Bibliotéca de Autores Espafioles CX], S. 3-5, hier S. 3). In der Brevisima Relacidn ist die
Zahl der Toten bei der Eroberung Cubas von fiinfzehn bis zwanzig auf mehrere Tausend
angestiegen: « Una vez, saliéndonos a recibir con mantenimientos y regalos diex leguas de un gran
pueblo, y llegados alid, nos dieron gran cantidad de pescado y pan y comida con todo lo que mds
pudieron; sibitamente se los revistid el diablo a los cristianos e meten a cuchillo en mi presencia (sin
motiva ni causa que tuviesen) mds de tres mil dnimas que estaban sentados delante de nosotros,
hombres, mujeres e nifios. » (BARTOLOME DE LAS CASAS, Brevisima Relaciin de la destrucciin de las
Indias, in: DERs., Obras escogidas, Tomo V, Madrid 1958 [Bibliotéca de Autores Espafioles
CX],S. 134-181, hier S. 142). DaB bei Las Casas das Ziel die Mittel rechtfertigt, mag man
akzeptieren. Aber man sollte die strategischen Intentionen auch deutlich herausstellen
und ihm nicht eine «gewohnheitsmiBig historisch exakte Wiedergabe» (babitual fidelidad
historica») attestieren, wie es Gustavo Gutiérrez und mit ihm viele andere tun (vgl.
G. GuTIERREZ, Dios 0 e/ Oro en las Indias, Siglo X VI, Salamanca 1989, S. 39, Anm. 22).

¢ Vgl. BARTOLOME DE LAS CAsas, Historia de las Indias, Buch 1, Kapitel I-11, ed. cit.
(Anm. 11), S. 17-22.

?7 Vgl. zum folgenden ToriBio DE BENAVENTE, Historia de los Indios de la Nueva
Ejspaia (hacia 1541), ed. C. Esteva, Madrid 1985, Traktat 1, Kapitel 1,S. 67-73, und pErs.,
Memoriales, Teil 1, Kap. 2, in: DERs., Memoriales e Historia de los Indios de la Nueva Espana,
Estidio preliminar por Fidel de Lejarza, Madrid 1970 (Bibliotéca de Autores Espafioles
CCXL), S. 1-190, hier S. 10-16.



304 Theologie des Todes

und Arbeitsleistungen, die viele Indios nicht zu leisten in der Lage seien
— die fiinfte Plage. Die sechste seien die Goldminen, in denen unge-
zihlte Sklaven zugrunde gegangen seien. Das Gold, so meint der Fran-
ziskaner, sei wie das Goldene Kalb — die Spanier wiirden wie damals die
Israeliten kommen und es anbeten. Die siebte Heimsuchung sei der
Wiederaufbau der groflen Stadt Mexico gewesen, bei dem viele verun-
gliickt und vor Erschopfung gestorben seien. Die zwar widerrechtliche,
faktisch jedoch tiberall stattfindende Versklavung der Indios — die achte
Heimsuchung. Die neunte die Versorgung der Bergwerke. In der
Region von Oaxaca und auf den Wegen dorthin kénne man sich in
deren niherem Umkreis kaum bewegen, ohne auf Leichen und Skelette
von Menschen zu treten. Als zehnte und letzte Heimsuchung gelten
Toribio de Benavente die bewaffneten Auseinandersetzungen zwischen
den um Macht und Reichtum rivalisierenden Spaniern.

Die Einleitung zu dieser schauderhaften Zustandsbeschreibung der
Karibik und Mexikos in den ersten Jahrzehnten nach der Eroberung legt
die Vermutung nahe, daB3 der Missionar bei allem Unrecht, das die
Spanier vertibten und vertiben, letztlich doch Gott am Werk sieht. Was
sich in Mexico abspielt, so sollte man meinen, sei das gleiche, was den
Agyptern im Alten Testament widerfahren war: Die Plagen sind Strafe
Gottes. Aber wofiir? Die Mexikaner hatten doch keine Israeliten daran
gehindert, in ihr Gelobtes Land zu ziehen. Tzvetan Todorov deutet in
seinem vielbeachteten Buch «Die Eroberung Amerikas. Das Problem
des Anderen»?’® Motolinias Bericht so: «Motolinia ist vom biblischen
Bild der zehn Plagen ausgegangen, jenen tibernatiirlichen Ereignissen,
die Gott gesandt hat, um Agypten zu bestrafen. Doch sein Bericht wird
nach und nach zu einer realistischen, anklagenden Beschreibung des
Lebens in Mexico in den ersten Jahren nach der Konquista; fiir diese
«Plagen» sind eindeutig die Menschen verantwortlich, und im Grunde
billigt sie Motolinia nicht. Oder besser gesagt: Er verurteilt die Aus-
beutung, die Grausamkeit, die MiBhandlungen, betrachtet aber gleich-
zeitig die Existenz dieser <Plagen> als Ausdruck géttlichen Willens und
als Bestrafung der Ungldubigen (ohne damit das Verhalten der Spanier,
der unmittelbaren Verursacher des Unbheils, gutzuheifien).»?* Gott
erlaubt also nicht nur Grausamkeit und Habgier der Menschen. Unter

*® Vgl. T. Toporov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt
a.M. 1982, S. 165-168.
» Ebd. S. 168.



Theologie des Todes 305

seinen Augen und Hinden verwandeln sie sich — bei Motolinia — in
Gottes Werkzeuge zur Ziichtigung der Indianer fiir das, was er ohne
nihere Spezifikation ihre Stinden («/os pecados de estos naturales ») nennt.
An ihnen erfiillt sich, so meint der Franziskaner in seinen « Memoriales »,
ein Wort aus Psalm 78, Vers 49: «Er liel3 die Glut seines Zornes auf sie
los».?® Vierzehn Jahre spiter allerdings ist er sich iiber die heilsge-
schichtliche Logik hinter dem von Gott nicht nur in Kauf genomme-
nen, sondern durch Zweitursachen indirekt selbst bewirkten millionen-
fachen Tod nicht mehr sicher. In seinem beriihmten Brief vom 2. Januar
1555 an Karl V.?', in dem der Franziskaner auf schonungslose Weise
mit den in seinen Augen fiir die Mission verheerenden Ansichten und
Umtrieben des Bartolomé de las Casas abrechnet, kommt er noch ein-
mal auf die Vernichtung der indianischen Bevolkerung Amerikas zu
sprechen. Von Tag zu Tag wiirden die Indianer weniger, beklagt er.??
«Was der Grund dafiir ist, Gott weil} es, denn seine Urteile sind viele
und uns verborgen. Ob es die gewaltigen Siinden und der Gétzendienst
sind, die es in diesem Land gegeben hat — ich weil3 es nicht.»?* Und
noch einmal zieht er eine biblische Parallele: Waren doch schon einmal
Menschen wegen ihres Gotzendienstes von Gott gestraft worden,
damals, als die Israeliten das Gelobte Land in Besitz nahmen und die
Kanaaniter vernichteten. Doch dann, so sinniert der Missionar weiter,
hatte sich das Land so zahlreich mit den Kindern Israels bevélkert, daf3
in Jerusalem mehr als 150 000 Menschen lebten «und jetzt, in allen
diesen Reichen, gibt es nicht einmal so viele Bewohner wie einst in
Jerusalem, nicht einmal die Hilfte. Die Ursache dieser Zerstdorung und
der dieses Landes und der Inseln — Gott weil3 sie.»*

** Fray ToriBio bE BENAVENTE (Motolinia), Memoriales, ed. cit. (Anm. 27), Teil. 1,
Kap. 2, S. 16.

Y Carta de Fray Toribio de Motolinia al Emperador Carlos V. (Enero 2. de 1555), in:
DERS., Historia de los Indios de la Nueva Espafia, ed. cit. (Anm. 27), S. 299-326. Eine
gekiirzte deutsche Ubersetzung dieses Briefes findet sich in: CH. STrosETZKI (Hrsg.), Der
Griff nach der Neuen Welt. Der Untergang der indianischen Kulturen im Spiegel zeitgendssischer
Texte, Frankfurt .M. 1991, S. 198-210.

> «Mds halo causado muy grandes enfermedades y pestilencias que en esta Nueva Espafia ha
habido, y cada di a se van apocando estos naturales. » Ebd., S. 319.

 «Cual sea la canusa, Dios es el sabidor, porque sus juicios son muchos y a nosotros escondidos.
i la causan Jos grandes pecados y idolatrias que en esta tierra habia, no lo sé. » Ebd.

* «...y agora, en todos aquellos reinos, no hay tantos vecinos como solia haber en Jerusalén, ni
como la mitad. La causa de aquella destruccion y la de esta tierra y las islas, Dios la sabes.

Ebd.



306 Theologie des Todes

So zuriickhaltend wie Motolinia — an dieser Stelle — ist sein Ordens-
bruder Bernardino de Sahaguin nicht. Er weil3 sehr wohl etwas tber die
Hintergriinde des Sterbens der Indianer. Bei ihm ist die Vernichtung
der indianischen Bevolkerung wieder eine Strafe Gottes. Seine Theo-
logie des Todes liest sich so: Nachdem die Ursache der Plagen, der
andauernden Kriege, der Hungersnéte und aller Schlechtigkeit in der
Zeit vor der Ankunft der Spanier der Gotzendienst (idolatria) gewesen
war, schickte Gott am Ende seine Diener, die Christen, um alle Got-
zendiener und alle Gotter zu zerstéren. «Und wenn es heute» — wir
schreiben die siebziger Jahre des 16. Jahrhunderts — «Plagen gibt, dann
deswegen, weil es unter euch noch Gotzendiener gibt».?’

Einen Protest gegen ihren Gott angesichts des Sterbens vieler India-
ner vor der Zeit, wie es Bartolomé de las Casas ausdriickte, sucht man
bei den Missionaren des 16. Jahrhunderts vergebens. Bei jedem von
ihnen gehorcht alles, was geschieht, einem gottlichen Plan, den zu
verstehen den Menschen zwar nicht méglich ist, der aber zumindest bei
Gott Sinn macht. Denn Gott pflege, so meint Las Casas, aus den
Schlechtigkeiten der Menschen etwas zugunsten seiner Ehre zu ma-
chen, denn sonst wiirde er sie wohl nicht zulassen.?¢ Seine Theologie
des Todes.

Am weitesten von allen geht der Jesuit José de Acosta. Er versteigt
sich zu einer Deutung der gottlichen Vorsehung, die zwar einerseits
noch mehr als alle anderen das heutige Vorstellungsverméogen sprengt:
Man miisse die Giite und die Vorsehung Gottes bewundern, so fiihrt er
an einer Stelle von «De procuranda Indorum salute» aus, da dieser die
Erlosung der Neuen Welt im Einklang mit der Natur des Menschen
sehr geschickt ins Werk gesetzt habe. Im Wissen um die unersittliche
Habgier der Menschen habe er die Neue Welt mit so viel Gold und
Silber ausgestattet, daf3 auf diese Weise die Begierlichkeit der Alten
Welt geweckt — und damit das Evangelium nach Amerika getragen
worden ist.?>” Nicht, dall Acosta lobende Worte fiir die Habgier der

* «Y si algunos trabaxos hay agora, es porque hay asin algunos iddlatras entre vosotros».
BERNARDINO DE SAHAGUN, Historia general de las cosas de la Nueva Espafia, Buch 1, Apéndiz,
ed. cit. (Anm. 3), S. 69.

3 «... porque Dios suele sacar de nuestros maldades los frutos para su gloria y honra que
determina, porqué de otra manera no los permitiria». BARTOLOME DE LAs Casas, Historia de las
Indias, Buch II, Kapitel 63, ed. cit. (Anm. 11), S. 156.

1 «An vero Dei bonitatem summamque providentiam admirer qui pro nostrorum hominum
ingenio, ut gentes adeo remotas et barbaras Evangelio agiungeret, aurun argentumque in his terris



Theologie des Todes 307

Menschen findet. Im Gegenteil, in den Augen des gestrengen Jesuiten
begingen und begehen nicht nur die Eroberer Unrecht, sondern auch
die Kirche in der Neuen Welt, indem sie den Anschein erweckt, das
Evangelium und die Sakramente seien kiuflich. *® Diese Tatsache, die
mehr als jeder Unglauben der Indianer die Glaubensverkiindigung
behindert, hindert ihn aber nicht daran, ebenso wie Las Casas, Moto-
linia und Sahagiin, die gesamte Geschichte eingebettet zu sehen in einen
gottlichen Heilsplan, der keinen Raum 146t fiir die Sinnlosigkeit des
Sterbens der Indianer.

3. Bekebrung und Zivilisierung der Uberlebenden

Wie viele Ureinwohner der Neuen Welt in den ersten Jahrzehnten
nach der «Entdeckung» Amerikas an den direkten und den indirekten
Folgen der Begegnung mit den Europdern gestorben sind, 14Bt sich
heute nicht mehr exakt ermitteln. Doch ungeachtet aller immens von-
einander abweichenden Schitzungen der Bevolkerung Amerikas im
Jahr 1492, herrscht unter den Bevolkerungshistorikern iiber ein Faktum
Ubereinstimmung: Die Schwierigkeit der Bestimmung dessen, wer als
Indianer und wer als Mestize gezihlt wurde, eingerechnet, war die
Urbevolkerung Amerikas in Spanisch-Amerika um das Jahr 1650
gegeniiber dem Stand im Jahr 1492 um mindestens 75 Prozent zuriick-
gegangen. >’

Die vielfiltigen, miteinander in sehr komplexen Wechselwirkun-
gen stehenden Ursachen fiir das massenhafte Sterben der Indianer sind
heute bekannt, auch wenn man sich iiber die Gewichtung einzelner
Ursachen in der Forschung keineswegs einig ist.*® Aber waren sie es

tam copiose donavit hisque veluti illexit nostrotum cupiditatem, ut si charitas non invitaret
animaram, auri saltem cupiditas inescaret?» JoSE DE ACOSTA, De procuranda Indorum salute,
Buch III, Kapitel XVIII, ed. cit. (Anm. 18), Band 1, S. 532.

3% « Vaenale putant barbari esse Evangelium, vaenalia sacramenta, neque christianis animas
curae esse, sed nummum.» Ebd., S. 178.

3% Vgl. B.H. SLICHER VAN BATH, fHet stille drama van de Indianen, in: DERS., Indianen en
Spaniaarden. Een ontmoeting tussen twee werelden, Amsterdam 1989, S. 87-115, bes. S. 105.
Slicher van Bath selbst kommt bei seinen Berechnungen auf eine Verminderung um 88-91
Prozent.

% So sieht Alfred W. Crosby die Indianer Amerikas als Opfer des unfreiwilligen
europiischen «dkologischen Imperialismus», insofern die Europier bei der Eroberung
Amerikas — wie spiter auch in Australien und Neuseeland — mit der «neolithischen
Revolution» im Bereich der Fauna, der Flora und der Mikroben der Alten Welt im Riicken



308 Theologie des Todes

auch im 16. Jahrhundert? Immerhin, vergegenwirtigt man sich nur das
Einleitungskapitel von Motolinias « Historia de los Indios de la Nueva
Espana» und die « Brevi sima Relacidn de la destruccion de las Indias» des
Las Casas, so ergibt sich ein recht differenziertes Bild der Ursachen des
Sterbens der Indianer: Eroberungskriege, Krankheiten, Hungersnote,
Versklavung, Fron- und Kriegsdienste, Selbstmorde, Abtreibungen und
Unfruchtbarkeit dezimieren die indianische Bevélkerung bis hin zu
ithrer volligen Vernichtung in manchen Regionen. Ein vollstindiges
Bild ergibt sich aus dem, was Motolinia berichtet, aber nicht, ganz zu
schweigen von den selektiven Analysen des Las Casas. Denn beide sind
nicht neutrale Zeugen des Sterbens der Indianer, sondern Beteiligte: als
Missionar (Motolinia) beziehungsweise als Berater der Krone und
Inspirator von Missionsprojekten (Las Casas). Deswegen kann es nicht
ausgeschlossen werden, daf3 der jeweils eigene Anteil an dem Sterben
der Indianer tibersehen wird. Als Frage formuliert: Sind es wirklich nur
zehn — um im Bild Motolinias zu bleiben —, oder aber elf Plagen, unter
denen die Indianer zu leiden haben? Sind nicht auch die Missionare
eine Plage, die die «geistige Eroberung» («conquista espiritual»)*' der
Neuen Welt ins Werk setzen, welche zumindest der Absicht nach auf
eine gewaltsame Zerstorung der indigenen Religionen und damit eines
zentralen Teiles der indigenen Kulturen hinauslauft?

Nun ist die Frage, wieweit die Missionare mit ihren diesbeziiglichen
Bestrebungen Erfolg haben, sehr schwierig zu beantworten. Vieles
deutet darauf hin, dal3 die indianischen Religionen, sofern ihre Triger
nicht physisch vernichtet werden, sehr viel widerstandsfihiger sind, als

leichtes Spiel hatten. Vgl. A.W. CrosBy, 7he Columbian Exchange. Biological and cultural
consequences of 1492, Westport (Conn.) 1972, und DERS., Erological Imperialism. The Biolo-
gical Expansion of Europe, 900-1900, Cambridge 1986 (Die deutsche Ubersetzung «Die
Friichte des weiBen Mannes, Frankfurt a.M. 1991» ist wegen zahlreicher Auslassungen
und Fehler unbrauchbar).

" Der Begriff der «geistigen Eroberung» («conquista espiritual») ist keine polemische
Schopfung des 20. Jahrhunderts, sondern geht auf das 16. Jahrhundert zuriick. Fray Tori-
bio de Benavente, einer der zwolf (!) Franziskaner, die auf Veranlassung Herndn Cortés’
nach Mexico gereist waren, schreibt im 1. Kapitel des 1. Teiles seiner Memoriales: « Envid,
pues, Jesucristo d sus doce d predicar por todo el mundo... a cuyo ejemplo Sant Francisco fué é envio
sus frailes d predicar al mundo. (...) Agora que nuestro Dios descubrid aqueste otro mundo, d
nosotros nuevo, porque ab aeterno tenia en su mente eleto al apostdlico Francisco por alfarez y
capitdn de esta conquista espiritual» (Hervorhebung von mir). Fray Toribio de Benavente
(Motolinia), Memoriales, ed. cit. (Anm. 27), S. 9.



Theologie des Todes 309

in der Euphorie der ersten Bekehrungen angenommen. 4? Insofern ist es
falsch, davon zu sprechen, dal im 16. Jahrhundert in Amerika eine
kulturelle tabula rasa gemacht wird. ** Nicht zuletzt sind es immer wie-
der Missionare, die dafiir plidieren, die Indianer nach ihren eigenen
Sitten und Gebriuchen leben zu lassen — wenn auch unter einer Bedin-
gung: Die indianischen Sitten und Gebriuche diirfen nichts mit Got-
zendienst zu tun haben. ** Genau darin liegt aber das eigentliche Dilem-
ma. Denn Acosta und alle anderen, die diese Forderung aufstellen,
wissen sehr genau, dall nicht nur vereinzelte traditionelle Briuche oder
nur wenige der alten Sitten mit dem Glauben an die alten Gotter
verbunden sind, sondern daf3 der gesamte Alltag der Indios von Aber-
glauben, wie es bei Acosta heif3t, zutiefst durchdrungen ist.** Dies mit
Gewalt abstellen zu wollen, etwa indem man ihre /do/os zerstort, hilt er
fir kontraproduktiv.“® Aber an der Tatsache, daf} die alten Sitten und
Gebriuche verboten und durch neue ersetzt werden miissen, hat er
ebensowenig Zweifel wie alle anderen Missionare auch. Die sind in
ihrer Mehrzahl allerdings nicht so zogerlich, was den Einsatz von
Gewalt bei der Unterdriickung der alten Kulte angeht. So heilit es in
dem «Bericht aus Yucatiny» («Relacidn de las Cosas de Yucatdny») des
Franziskaners Diego de Landa lapidar: «Wir fanden bei ihnen eine
grof3e Zahl von Biichern mit diesen Buchstaben» — er bezieht sich auf

2 Vgl. R. RiCARD, La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los

métodos misioneros de las drdes mendicantes en la Nueva Espana de 1523-1524 a 1572, México
1986, S. 387-407.

4 Die Kontinuitit prikolumbischer 6konomischer und sozialer Strukturen betont
Slicher van Bath (Anm. 39), S. 89f.: «Uit recent onderzoek is gebleken dat die Indianen
allerminst een grauwe massa van hulpeloze en uitgebuite onderworpenen waren, zoals zij
in de traditionele literatuur worden afgeschildert. Vooral uit het onderzoek van de recht-
erlijke en lokale archieven is duidelijk geworden, dat zij zelfsbewust waren en dat zij zeer
wel in staat waren hun rechten en belangen te vertedigen. Er bestond een tamelijk
gededifferentierde sociale stratificatie in de Indiaanse samenleving, met verschillen in
rijkdom, macht en aanzien.»

44« Christianis moribus disciplinaque nostra sunt quidem barbari panlatim imbuendi, omnes
vero sacrilegae superstitionis aut babaricae feritatis ritus sensim amputandi; attamen si qua in re
illorum mores a religione et iustitia non discrepant, non existimo facile immutandos, sed patrias ac
gentilitias consuetudines ad aequo non abborrentes retinendas esse et secundum eas ius dicendum,
quemadmodum indici senatus regia decreta continent. » JoSE DE ACoSTA, De procuranda Indorum
salute, Buch III, Kapitel XXIV, ed. cit. (Anm. 18), Band 1, S. 586.

S ... neque in otio neque in negotio neque in publica re neque in privata quidquam peragent
nisi idolorum suorum prius superstitione adhibita». JosE DE ACOSTA, De procuranda Indorum
salute, Buch V, Kapitel IX, ed. cit. (Anm. 18), Band 2, S. 248.

4 ... quae de manibus indorum idola eripiuntur invitis, ea in animis illorum amplius
infigiuntur. » Ebd., S. 260.



310 Theologie des Todes

die Bilderschrift der Maya — «und weil sie nichts enthielten, was von
Aberglauben und den T4uschungen des Teufels frei wire, verbrannten
wir sie alle, was die Indios zutiefst bedauerten und beklagten.»*” Wie
tief die Mission also doch in die Lebenswelt einschneidet, 143t sich auch
daraus ersehen, daf3 nicht nur Tempel geschleift werden und jeder
Gotzendienst verboten wird, sondern auch all das, hinter dem die
Missionare Uberreste der heidnischen Religion vermuten. Dies gilt fiir
Feste, Tinze, Gesidnge.*® Und noch im Jahr 1583 fordert das Provin-
zialkonzil von Lima die Verbrennung aller guippus (Perlenschniire) mit
der Begriindung, dal} sie zu magischen Praktiken anleiteten.*’

Man muf3 davon ausgehen, dal3 der Versuch der Missionare, die
prikolumbischen Religionen mit Gewalt zu zerstoren, nicht nur direkte
Opfer gefordert hat, etwa durch die Inquisition®?, sondern auch indi-
rekte, insofern die Mission faktisch doch einer gewaltsamen Transkul-
turation gleichkommt. Das Sterben der Indianer ist ein langsames: Es
zieht sich hin iiber einhundertfiinfzig Jahre, wobei der Bevolkerungs-
riickgang in den ersten Jahren nach der jeweiligen Eroberung nicht so
dramatisch ist wie in den Jahrzehnten danach!®! Dies ist den Missio-
naren im 16. Jahrhundert nicht entgangen. Einer von ihnen, der Fran-
ziskaner Bernardino de Sahagiin, wohl der beste Kenner der aztekischen
Kultur in jener Zeit, geht sogar so weit, daf3 er ausdriicklich die erhohte
Sterblichkeit der Indianer mit der Desintegration ihres religiosen Welt-
bildes und damit ihrer gesamten kulturellen und sozialen Lebenswelt
durch Mission und Politik in Verbindung bringt. In seiner « Historia

Y7 «Halldmosles gran niimero de libros de estas sus letras, y porque no tenian cosa en que no
hubiese supersticion y falsedades del demonio, se los quemamos todos, lo cual sintieron a maravilia y
les did mucha pena. » Relacion de las cosas de Yucatdn, por el Fray Diego de Landa, Introduccién
por A.M? Garisay K., Con un apéndice en el cual se publican varios documentos
importantes y cartas del autor, México 1966°, cap. XLI, S. 105. Ich folge der deutschen
Ubersetzung: Diego DE LANDA, Bericht aus Yucatdn, Leipzig 1990, S. 135.

4 Vgl. R. Ricarp (Anm. 42), S. 290-295.

4 Vgl. ebd., S. 105.

%% Vgl. ebd., S. 387-407. Das Standardwerk iiber die Inquisition im 16. Jahrhundert
ist: R.E. GREENLEAF, La Inquisicin en Nueva Espana. Siglo X1'1., México 1981 (= The
Mexican Inquisition of the Sixteenth Century, Albuquerque 1968).

*t Dabei darf nicht iibersehen werden, wie Slicher van Bath (Anm. 39, bes. S. 109-
114) zu Recht betont, daB sich die Bevolkerungsverminderung nach der Eroberung nicht
in allen Regionen gleichzeitig und nicht linear vonstatten ging. Vielmehr bestanden
immense Unterschiede hinsichtlich der zeitlichen und riumlichen Ausbreitung der aus der
Alten Welt (auch Asien!) eingeschleppten Epidemien, der am nachhaltigsten wirkenden
Todesursache.



Theologie des Todes 31

general de las cosas de la Nueva Espaiia» findet sich die folgende, im Jahr

1576 niedergeschriebene Feststellung: « Es war notwendig, alle Sachen
und alle Gebiude zu zerstéren, die mit Gétzendienst zu tun hatten, und
auch die Sitten und Gebriuche des Gemeinwesens, die mit Gétzen-
dienst vermischt waren und einhergingen. Dies traf aber auf fast alle
Sitten und Gebriuche dieses Gemeinwesens zu, mit denen es regiert
wurde. Deswegen war es notig, alles auseinanderzunehmen und in einer
anderen Form der Lebensweise (policia) zusammenzusetzen, die keine
Spuren des Gotzendienstes mehr tragen sollte.»’? Sahagiin bleibt aber
nicht bei der Rechtfertigung des Vorgehens der Eroberer stehen. Weiter
heillt es: «Aber angesichts dessen, dal3 diese (sc. neue) Form der
Lebensweise (policia) lasterhafte Menschen hervorbringt mit sehr
schlechten Neigungen und Werken, die Gott und die Menschen hassen,
und dal3 sie auch gewaltige Krankheiten hervorbringt und ein kurzes
Leben, muf3 Abhilfe geschaffen werden».’? Als direkte Ursache aller
Ubel gilt Sahagin der iibermiBige Alkoholkonsum, der — dies ist die
Abhilfe, die er meint — in bestimmten Fillen wieder mit dem Tod
bestraft werden sollte — wie damals, unter den Azteken.’% Aber es ist
wohl erlaubt, in dem von Sahagin beobachteten Verhalten den Aus-
druck einer tieferen Problematik zu sehen, die er zuvor beschrieben hat:
daB es notig gewesen war, alles auseinanderzunehmen und es wieder
neu zusammenzusetzen — was allem Anschein nach nicht gelungen
1st.

In welchem Mal nicht, diese Frage ist heute zumindest fiir die
ersten Jahrzehnte nach der Eroberung kaum noch zu beantworten.
Auch wenn neuere Untersuchungen zu dem Ergebnis kommen, dal}
sich nach der Einfiihrung der Munizipalverfassung — in Nueva Espafia
etwa ab 1540, in Perd etwa ab 1570 — viele indianische Gemeinden
allmihlich konsolidieren, so gehen dieser Phase enorme Eingriffe in die

52 «Necesario fue destruir las cosas idoldtricas y todos los edificios idoldtricos, y aun las
costumbres de la repiblica que estaban mezcladas con ritos de idolatria acompanadas con ceremonias
idoldtricas, lo cual habi a casi en todas las costumbres que tenia la repiblica, con que se regia, y por
esta causa fue necesario desbaratarlo todo y ponerlos en otra manera de policia que no tuviese ningsin
resabio de idolatria» BERNARDINO DE SAHAGUN, Historia general de las cosas de la Nueva
Espaiia, Buch X, Kapitel XXVII, Relacién del autor digna de ser notada, ed. cit. (Anm. 3),
S. 627f.

> «Pero viendo agora que esta manera de policia cria gente muy viciosa, de muy malas
inclinaciones y muy malas obras, las cuales los hace odiosos a Dios y a los hombres, y aun los causan
grandes enfermedades y breve vida, serd menester poner remedio». Ebd. S. 628.

*4 Vgl. ebd. und Buch III, Apendiz, cap. VI, ebd. S. 225f.



312 Theologie des Todes

kulturelle, soziale und sogar materielle Lebenswelt der Indianer voraus.
Wieviele verschiedene Elemente davon tangiert werden, vermag das
Folgende deutlich werden zu lassen: Eine der tiefgreifendsten gesell-
schaftlichen und 6konomischen Verinderungen betrifft die Siedlungs-
weise der von den Spaniern unterworfenen Volker. Denn wo irgend
moglich versucht man, die Indianer zum Zweck besserer administrati-
ver Erfassung und religioser Kontrolle in Dérfern anzusiedeln. Oft sind
es die Missionare, die die Indianer aus den Bergen und Wildern holen
und sie zum Bau fester Siedlungen veranlassen. Sie zeichnen Grundris-
se, planen Hiuser und spannen die Indianer zum Bau imposanter, nicht
selten Anstol3 erregender Kirchen und Konvente ein.>> Doch dabei
vergiB3t man oft, die Qualitit des umliegenden Ackerbodens zu beach-
ten, der die Menschen in den neuen Doérfern ernihren mul3. In vielen
Fillen erweisen sich die Boden als zu wenig fruchtbar. > Hunger und
Flucht sind die Folge — in die alte Heimat, in der in der Zwischenzeit
niemand gesit und geerntet hat.

Eine Theologie dieses Elends und des langsamen Sterbens der
Indianer sucht man-bei den Missionaren vergebens. IThre zivilisatori-
schen wie ihre missionarischen Bemiihungen ergeben sich so zwangs-
laufig aus ithrem Heilsauftrag, daf3 sich eine ausdriickliche Rechtferti-
gung eriibrigt. Bernardino de Sahagun ist von den hier betrachteten
Missionaren wohl der einzige, den am Ende seines Lebens Zweifel an
dem Sinn des Zerstorungswerkes der Christen beschlichen haben.

4. SchlufSbetrachtung

Heute fragt man sich, ob alles so hat kommen miissen, wie es
gekommen ist. Diese Frage ist dann miilig, wenn man das 16. Jahs-
hundert an MaBstiben mif3t, die nicht in seiner Reichweite lagen. Sie ist
es dann aber nicht, wenn sich zeigt, da3 den damaligen Akteuren andere
Handlungs- und Reflexionsméglichkeiten offengestanden haben als
die, die aktuell zum Tragen gekommen sind. Bei der Untersuchung der
Frage, wie die Missionare im Amerika des 16. Jahrhunderts das Sterben
der Indianer begriffen und ob nicht vielleicht sie selbst eine Ursache

> Vgl. dazu RicArD (Anm. 42), S. 231-254, und P. BorceEs MorAN, Misidn y Civili-
zacidn en América, Madrid 1986, S. 104—173.
*¢ Vgl. SLICHER VAN Batn (Anm. 39), S. 109.



Theologie des Todes 313

dieses Sterbens waren, hat sich gezeigt, dal3 die Quellentexte nur unwe-
sentlich verschiedene Deutungsmuster der Ereignisse in Amerika und
nur wenig voneinander abweichende Handlungsspielriume der Mis-
sionare zu erkennen geben: Das christlich-abendlindische Weltbild
tibersteht den Einbruch der Neuen Welt weitestgehend intakt. Dem-
zufolge ist das, was sich in Amerika abspielt, der Kampf Gottes gegen
den Teufel. Niemand, der nicht geglaubt hat und glaubt, kann gerettet
werden. Die Rettung der Seelen vor ihrem ewigen Tod erfordert
Widerstand gegen den vorzeitigen Tod der Indianer durch die Hand der
Spanier. Aus dieser Quelle speist sich der Widerstand eines Bartolomé
de Las Casas, eines Toribio de Benavente, eines Diego de Landa, eines
Bernardino de Sahagin und eines José de Acosta gegen die Tyranneider
Eroberer. Doch wo die Krone in ihrem Sinne handelt, paktieren die
geistigen Eroberer Amerikas mit ihr. Nicht zuletzt Bartolomé de las
Casas. Halbherzigkeit in der Durchsetzung des einzig Richtigen und
Wahren oder gar Toleranz sind nicht das Gebot der Stunde — zumal, wie
die meisten Missionare nicht miide werden herauszustellen, daf dasje-
nige, das vorher war, alles andere als das irdische Paradies gewesen war.
Dal3 es vielleicht besser gewesen wire, man hitte Amerika nicht ent-
deckt — diesen Gedanken verwerfen sie einmiitig: «... denn groBer», so
schreibt Diego de Landa, «waren die Drangsale und das Unrecht, das sie
einander fortwihrend zufiigten, indem sie sich gegenseitig toteten, ver-
sklavten und den Teufeln opferten.»*>” Und Motolinia bekennt inmitten
seiner Ratlosigkeit, was das Sterben der Indianer betrifft: «Es ist eine
gute Sache, daBB man viele Ubel und Goétzenkulte, Morde und Beleidi-
gungen Gottes verhindert und gestort hat.»*®

Zur Frage an ihren Gott und an ihr heilsgeschichtliches Weltbild
wurde ihnen das Sterben der Indianer, das ewige wie das vor der Zeit,
nicht.

" « Y asi, yerran mucho los que dicen que por que los indios han recibido agravios, vejaciones y
malos ejemplos de los espafioles, hubiera sido mejor no los haber descubierto, porque vejaciones y
agravios majores eran los que unos a otros se haci an perpetuamente matdndose, haciéndose esclavos y
sacrificandose a los demonios. » Relacion de las cosas de Yucatdn, por el Fray Diego de landa,
cap. LII, Conclusion, ed. cit. (Anm. 47), S. 138f. Ich folge der deutschen Ubersetzung:
Diego pE LANDA, Bericht aus Yucatin (Anm. 47), S. 181.

*8 « Gran cosa es, que se han impedido y estorbado muchos males e idolatrias y homecidios y
grandes ofensas de Dios. » Carta de Fray Toribio de Motolinia al Emperador Carlos V. (Enero 2.
de 1555), in: DEwrs., Historia de los Indios de la Nueva Espana, ed. cit. (Anm. 27),
S. 319.



	Theologie des Todes : das Sterben der Indianer im Amerika des 16. Jahrhunderts im Spiegel zeitgenössischer theologischer Quellen

