
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Michel Bouttier: L'Epître de Saint-Paul aux Ephésiens Genève : Labor et Fides,
1991, 316 S. (CNT IXb).

Vor uns liegt ein Werk, das sowohl der wissenschaftlichen Exegese wie auch
der Pastoral verpflichtet ist. Zwischen diesen beiden Polen verbrachte der
Verfasser auch sein ganzes Leben.

Für den Kommentar zum Epheserbrief ist dieses doppelte Interesse schon

aus der Aufmachung des Buches ersichtlich. Dem Verfasser ist daran gelegen,
daß der Leser und die Leserin sorgfältig informiert werden und daß das Buch —

vom Format her zwar eher unhandlich - übersichtlich angeordnet und leicht zu
konsultieren ist. Griechischkenntnisse sind nicht unbedingt vorausgesetzt, da

alle griechischen Vokabeln und Sätze übersetzt werden.
Nach einem Vorwort werden einige Hinweise zum guten Gebrauch des

Buches gegeben (9) und nach einem Abkürzungsverzeichnis eine allgemeine
Bibliographie geboten (12-16), die leicht überschaubar wichtige Kommentare,
Monographien und Aufsätze anführt. Die Einleitung (17-48), die nach dem
Verständnis des Verfassers auch als Zusammenfassung dienen könnte (9), ist
eine echte Hinführung zum Epheserbrief, knapp und umsichtig und gut
verständlich. Da wird man u.a. informiert über das Gesicht des Briefes, über seinen

Text, über die Verwurzelung im Paulinsimus, über verschiedene andere

Traditionen, die sich möglicherweise in Eph kreuzen, wie Past, Lukas, Hebr, IPetr,
Joh, synpoptische Traditionen; ausführlicher wird die Verwandtschaft von Kol
und Eph hervorgehoben. Wenn die Hinweise manchmal auch recht knapp sind,
sind sie doch hilfreich; bei der Beurteilung der Exegese dürften sie m.E.
entschiedener und bewußter in Betracht gezogen werden. Auch was das kulturelle
Umfeld anbelangt, tut der Verfasser gut daran, möglichst offen und umsichtig zu
sein. Da ist die Rede vom Alten Testament, von den Kulttraditionen der

Synagoge, von den Schriften des Toten Meeres, von den Weisheitsschriften und

von der Apokalyptik, von der gnostischen Literatur und vom Volksglauben.
Auch von der politischen Lektüre des Eph möchte der Verfasser nicht ganz
absehen; Stichworte bietet ja der Brief selbst: die Pax Christi im Gegenüber zur
Pax Romana. Aufschlußreich ist auch der Abschnitt über die Umstände, unter
denen Eph geschrieben wurde, wobei trotz der Zurückhaltung des Briefes selbst

doch einiges festgemacht werden kann: Es gibt keine direkte Konfrontation mit
ideologischen oder theologischen Gegnern; es gibt keine konkreten Hinweise
auf Verfolgungen; die Adressaten sind nicht «Brüder», sondern «Heilige»; die

Gemeinde setzt sich aus Heidenchristen und Judenchristen zusammen; auch

von der Organisation der Gemeinde ist hier die Rede.



Rezensionen — Comptes rendus 207

Wahrscheinlich sind es die eher spärlichen Angaben in Eph selbst, die das

Verständnis und die Interpretation des Briefes so schwierig machen, was dann
meistens dazu führt, daß recht viel in den Brief hineingelesen wird. Der
Verfasser ist weit davon entfernt, den Epheserbrief sub specie aeternitatis zu situieren
und weist ihm einen unverwechselbaren Ort in der frühen Kirchengeschichte
zu - ähnlich wie auch die anderen Schreiben des NT, besonders die vergleichbaren

der zweiten und dritten Generation, in einer ganz bestimmten Wende der
Geschichte ihre je eigenen Ziele und Aufgaben hatten.

Stimmen von A. Sabotier, eines liberalen Protestanten zu Beginn dieses

Jahrhunderts, und von H. Schlier, Protestant, der - veranlaßt durch seinen

Kommentar zum Epheserbrief - zur katholischen Kirche übergetreten ist,
beenden die Einleitung. Wohl bezugnehmend auf diesen letzteren sagt Bouttier
am Ende seines eigenen Kommentars, daß er Protestant zu bleiben gedenke

(304).

Auch der Kommentar selbst (49—273) besticht zuerst einmal durch seine

Übersichtlichkeit. Jeder zu kommentierende Abschnitt ist gleich aufgebaut:
Zuerst liefert der Verfasser eine Übersetzung aus dem Griechischen; der

Übersetzung folgt eine Bibliographie, die auch für Fachleute ziemlich erschöpfend
ist; unter dem Stichwort «Text» werden die wichtigsten Textzeugen besprochen;

die «Analyse», der der Verfasser nach eigener Aussage (9) seine ganze
Aufmerksamkeit schenkt, gibt jeweils einen guten Einblick in die Struktur des zu

besprechenden Abschnittes; schließlich folgt unter dem Titel «Exegese» eine

Vers-für-Vers-Erklärung. Es folgt ein weiterer Teil, der übertitelt ist mit
«Excursus et enjeu» (275—299). In ihm finden sich in alphabetischer Reihenfolge
einige theologische Themen, die auch für die heutige Vermittlung nutzbar
gemacht werden. Unter dem Titel «Envoi» (303-304) folgen dann 11

zusammenfassende Thesen. Vor dem Inhaltsverzeichnis am Ende des Buches finden
sich einige übersichtliche Tafeln, darunter die Parallelen Eph-Kol (308-309),
eine Konkordanz signifikanter Ausdrücke in Eph (310) und ein Verzeichnis

einiger wichtiger Begriffe (311-313).
Fachleute werden in Bouttiers Kommentar zu Eph nicht sehr viel Neues

finden; das wäre auch nicht die Absicht des Verfassers, dem es eher darum geht,
über die neuesten Forschungsergebnisse ausgewogen und verantwortungsbewußt

zu informieren. Dabei verrät der Verfasser eine große Offenheit, läßt
andere Meinungen — knapp, aber doch nie verzerrt — zu Worte kommen und
widersetzt sich erfolgreich voreiligen Stellungnahmen.

Meine Einwände sind vor allem hermeneutischer Art. Schade, daß der
Verfasser die Untersuchungen zu den Haustafeln von Elisabeth Schüßler Fio-
renza (In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction of Christian

Origins, London 1983, und Bread Not Stone. The Challenge of Feminist
Biblical Interpretation, Boston 1984) nicht berücksichtigt hat und daß er die
Dissertation von Marlies Gielen (Tradition und Theologie neutestamentlicher



208 Rezensionen - Comptes rendus

Haustafelethik. Ein Beitrag zur Frage einer christlichen Auseinandersetzung mit
gesellschaftlichen Normen, Frankfurt a.M. 1990) noch nicht konsultieren konnte.

Dabei geht es mir nicht um einige Details, die auch für einen wissenschaftlichen

Kommentar verzichtbar wären, sondern um etwas Grundsätzliches. Meines

Erachtens geht der Verfasser, was die hermeneutische Seite anbelangt, mit
Eph zu wenig kritisch um. Es besteht doch kein Zweifel, daß in Eph, besonders

5,21-6,9, das Patriarchat in und außerhalb der Kirche nicht nur akzeptiert,
sondern auch theologisch legitimiert wird, und wir kommen doch nicht darum
herum zu fragen, ob solche Texte überhaupt noch in der Liturgie und in der
Katechese vorgelesen werden dürfen, oder ob sie nicht schon längst aus unseren
Lektionaren hätten verschwinden sollen (E. Schüßler Fiorenza). In diesem

Zusammenhang wäre mindestens auch zu fragen, ob das Verb ùnoracrcEaGai

durchgängig und unterschiedslos mit se soumettre übersetzt werden darf. Spätestens

im Kapitel «Excursus et enjeux» hätte man über diese Dinge gerne mehr
gelesen.

Andererseits dürfte auch nicht von der Hand zu weisen sein, daß Eph
gerade durch die theologische Legitimierung des Patriarchats, aber auch durch
die Identifizierungjesu Christi mit dem Haupt des Leibes (1,22; 4,15; vgl. dazu

die ziemlich anders lautenden Aussagen IKor 12!) einer Hierarchisierung der
Kirche Vorschub leistet. Ich meine nicht, daß der Verfasser unseres Kommentars

diese Implikationen — um nur diese zu nennen — nicht sieht; ich bedaure

ganz einfach, daß er sich (trotz einiger bemerkenswerter Ansätze in «Excursus et
enjeux») nicht intensiver damit auseinandersetzt, weil eine solche
Auseinandersetzung den Seelsorgerinnen und Seelsorgern, den Verkündigerinnen und
Verkündern, die oft ratlos vor solchen Texten stehen, sehr zu gute käme.

Obwohl der Verfasser auch eine politische Lektüre des Briefes kennt oder zu

kennen vorgibt, wären doch einige Hinweise auf das Leben der Frauen, Kinder
und Sklaven der damaligen Zeit von Bedeutung. Der Verweis auf einschlägige
Literatur nützt hier wenig, weil von den Leserinnen und Lesern des Kommentars

kaum erwartet werden kann, daß sie Hinweise in Erkursen anderer
Kommentarwerke suchen. Ein Kommentar, der die Pax Romana vor Augen hat
(S. 41), darf diese nicht vorschnell der Pax Christi gegenüberstellen, ohne das

Funktionieren dieser Pax Romana einmal in sich selber kritisch zu betrachten

(vgl. dazu z.B. Klaus Wengst, Pax Romana. Anspruch und Wirklichkeit.
Erfahrungen und Wahrnehmungen des Friedens bei Jesus und im Urchristentum,
München 1986). Dabei soll es nicht um eine Vereinnahmung des Eph durch
eine politische Lektüre gehen; Aufgabe des Kommentars aber — so scheint es

mir - wäre es, das Fehlen von politischen Stellungnahmen im Brief anzumahnen.

Trotz dieser Ausstellungen ist der Kommentar gerade wegen seiner

Ausgewogenheit und Offenheit durchaus zu empfehlen.

Hermann-Josef Venetz



Rezensionen - Comptes rendus 209

K. Kertelge (Hg.): Metaphorik und Mythos im Neuen Testament. Freiburg, Basel,

Wien: Herder 1990, 298 S. (QD 126).

Der zu besprechende Sammelband geht auf die Tagung der deutschsprachigen

katholischen Neutestamentier von 1989 zurück und umfaßt acht

Einzelbeiträge von O. Fuchs (Die mythisch-symbolische Dimension religiöser
Geschichten, 11-77), J. Kremer (Zur bildsprachlichen Dimension der
Kindheitsevangelien, bes. Lk 1,26-38, 78-109), U. Busse (Metaphorik in neu-
testamentlichen Wundergeschichten? Mk 1,2-28; Joh 9,1-41, 110-134),
O. Schwankt (Metaphorik von Licht und Finsternis im johanneischen Schrifttum,

135-167), T. Söding (Zur Symbolsprache des Johannes am Beispiel von
Joh 3,1-21, 168-219), M. Theobald (Heilige Hochzeit, zu Eph 5,21-33, 220—

259), H. Giesen (Symbole und mythische Aussagen in der Johannesapokalypse,
255—277) und P. Trümmer (Bildsprache der Johannesapokalypse, 278—290).
Eine Einführung des Herausgebers (7-10), ein Autoren- und Stellenregister
(291—298) erschließen den materialreichen Band.

Da eine Vorstellung und Würdigung der einzelnen Beiträge nicht möglich
ist, beschränke ich mich auf stärker am Gestamtthema orientierte Reflexionen.
Immerhin sei bemerkt, daß die eigentlich exegetischen Passagen zu den näher
untersuchten Texten meist sehr instruktiv und anregend sind. Dies gilt auch für
die religionsgeschichtlichen Ausführungen zum Motiv der Wiedergeburt
(Söding, 186-194) und der «Heiligen Hochzeit» (Theobald, 221—230).

Für eine exegetische Publikation auffallend groß ist der Anteil an
grundsätzlichen hermeneutischen und methodischen Überlegungen zum sachgemäßen

Umgang mit Metaphern, Symbolen und mythischen Denkstrukturen.
Neben dem ganz der Grundlagenproblematik gewidmeten Beitrag von O. Fuchs

sei insbesondere auf die Beiträge von U. Busse und O. Schwankt zur Metaphern-
Theorie (119—122.135—140) sowie auf die Überlegungen von T. Södingzu Symbol

und Mythos (172-182.216-219) verwiesen. Der v.a. in der Gleichnisforschung

schon länger berücksichtigte Sachverhalt, daß uneigentliche Rede mehr
ist als eine (pädagogisch motivierte) Einkleidung begrifflicher Sprache in ein
anderes Gewand, wird in diesen Überlegungen für andere Textsorten und
Redeformen fruchtbar gemacht. Für die meisten Beiträge kann zudem gesagt
werden, daß das Bewußtsein für hermeneutische und methodische Probleme
sich nicht nur auf technische, innerexegetische Belange beschränkt, sondern

sich auch auf die Frage der heutigen Rezeption der Texte erstreckt. So widerlegt
der Band exemplarisch pauschale Vorwürfe gegen «die» historisch-kritische

Exegese, sie sei für Theologie und Kirche oder für die Lebensfragen heutiger
Menschen irrelevant oder gar schädlich.

Am eindeutigsten rechtfertigt der Beitrag von O. Fuchs die Aufnahme des

Buches in die Reihe der Quaestiones Disputatae, enthält er doch für das

Selbstverständnis der Exegese, aber auch für das Verständnis des christlichen Glau-



210 Rezensionen - Comptes rendus

bens einigen Zündstoff. Stichwortartig erwähnt seien folgende Akzente: die

positive Rezeption des erweiterten Mythosbegriffs in neueren philosophischen
Konzepten; das Eintreten für eine polymythische Lektüre der Schrift und den

daraus sich ergebenden Pluralismus; das Plädoyer für den gleichstufigen
Umgang mit Offenbarungstexten; die Forderung nach einer (post)modernen
Exegese, die Wert auf die Auslegung der Schrift für den «ganzen» Menschen

legt; die ausdrückliche Reflexion auf die kirchenpolitische Funktion der Exegese

und ihr Verhältnis zur Dogmatik und zum kirchlichen Lehramt.
Wie brisant manche Thesen des Bamberger Pastoraltheologen sind, zeigt

innerhalb des Bandes selbst insbesondere der Beitrag von T. Söding, dessen

Auseinandersetzung mit denselben neueren philosophischen Thesen defensiver

ausfällt und der fast ängstlich besorgt scheint, wieder zu rein innerexegetischen

Fragestellungen zurückzufinden. Die Unterschiedlichkeit der Positionen zeigt
sich nicht zuletzt in der Art, wie die Auseinandersetzung mit E. Drewermann1

geführt wird, dessen vielbeachtete tiefenpsychologische Exegese zweifellos mit
ein Grund dafür ist, daß nun auch die etablierte Forschung sich intensiver mit
symbolischen und mythischen Elementen in neutestamentlichen Texten

beschäftigt. Immerhin ist T. Söding zugute zu halten, daß er sich als einziger

explizit mit dem Grundsatzreferat von O. Fuchs auseinandersetzt. Dieses

Gespräch zu fuhren, wäre - es handelt sich schließlich um einen Kongreß-Band -
spätestens bei der Überarbeitung der Beiträge für die Publikation auch in
anderen Fällen sinnvoll gewesen.

Im Beitrag von O. Fuchs, aber auch insgesamt eher zu wenig reflektiert wird
die exegesegeschichtliche Dimension der Mythos-Problematik, die unlösbar mit
dem Namen R. Bultmann verbunden ist. Wenn K. Kertelge sein «Programm der

Entmythologisierung ein Stück Geschichte der Spätaufklärung in der Mitte
unseres Jahrhunderts» nennt (7), so unterschätzt er damit dessen Bedeutung; ist
Bultmanns Programm doch gleichzeitig als Radikalisierung der seit dem
Aufkommen der historischen Kritik gegebenen Problematik der Bibelauslegung
und als (zugegebenermaßen einseitiger) Versuch einer gläubigen Antwort darauf

anzusehen. Die Auseinandersetzung mit Bultmann ist deshalb mehr als die
Diskussion einer Einzelposition und hätte mehr Aufmerksamkeit verdient.

Zu erinnern ist in diesem forschungsgeschichtlichen Zusammenhang auch

an die Tatsache, daß die unter dem Stichwort «Mythos» diskutierte Problematik
in der Geschichte der neutestamentlichen Exegese unlösbar mit dem Problem
der Christologie und somit mit der Jesusfrage verbunden ist. Erwähnt sei

lediglich D.F. Strauß und dessen «mythische» Interpretation der «Christus-
Idee», welche die historische Jesusforschung angestoßen hat, ähnlich wie später
R. Bultmanns Kerygma-Theologie die «neue Jesusfrage» in Gang gebracht hat
und neuestens E. Drewermanns Exegese seine Kritiker den Akzent auf die
Geschichtlichkeit des christlichen Glaubens legen läßt.



Rezensionen - Comptes rendus 211

Entsprechend sind auch von der neutestamentlichen Christologie her am
ehesten Rückfragen an 0. Fuchs und sein Eintreten für «Polymythie» innerhalb
des NT und des Kanons zu erwarten, wie sie z.B. T. Söding formuliert (216ff.),
wie sie sich aber auch vor dem Hintergmnd der Aufsätze von /. Kremer und
O. Schwankt formulieren ließen: Impliziert die christologische Konzentration,
die für die neutestamentlichen Schriften, aber auch für die (ur)christliche relecture

des AT charakteristisch ist, nicht einen Totalitäts- und Absolutheitsan-
spruch, der die unbestrittene Polymythie und Pluralität nicht nur umfängt,
sondern auch entscheidend relativiert und damit die «polymythische Lektüre
der Schrift» (43) begrenzt? Die Kritik an der «Monomythie» und ihrer Tendenz

zu «Totalitarismen» (45) richtete sich dann nicht nur gegen bestimmte (Fehl-)
Formen der Rezeption der biblischen Botschaft, sondern gegen jene für das NT
zentrale Forderung nach einem «ganzheitlichen Anschluß allein an Jesus als den
Offenbarer des Vaters» und die damit verbundene «kompromißlose Absage an
alle konkurrierenden Heilsangebote» (Söding, 215).

Die an diesem Punkt aufbrechenden Fragen, die ich nicht «gegen» die

Anliegen von O. Fuchs, sondern über diese hinaus stellen möchte, laufen aufdie
Problematik einer «Sachkritik» am Neuen Testament selbst hinaus. Am schärfsten

werden solche Fragen gegenwärtig in anderer, aber verwandter Form
innerhalb der feministischen Theologie gesehen, die übrigens ebenfalls ein

großes Interesse an Mythen und an «Polymythie» hat (vgl. z. B. die Reflexionen
zur Sophia-Christologie im NT als Ergänzung zu den androzentrischen christo-

logischen Traditionen). Daß die Auseinandersetzung mit den hermeneutischen
Entwürfen feministischer Theologinnen und ihrer Kritik an patriarchaler
Mythologie weder bei den grundsätzlichen Überlegungen noch bei der
Einzelauslegung (bes. von Eph 5, 231-32!) geführt wird, erweist sich als Defizit, das

angesichts der zahlreichen wissenschaftlichen Publikationen zur Sache mit der

Zusammensetzung des Kreises katholischer Neutestamentier (sie!) nicht wirklich

gerechtfertigt werden kann.
Daß ein Band, der so grundsätzliche Sachverhalte anspricht und vor

entsprechend fundamentale Fragen stellt, nicht nur den Fachexegetlnnen zum
Studium empfohlen werden kann, sei abschließend ebenso angemerkt wie die

Tatsache, daß er für das weiterzuführende Gespräch mit E. Drewermann
hilfreicher ist als manche direkte Auseinandersetzung mit ihm.

Daniel Kosch



212 Rezensionen - Comptes rendus

M. Marcus / E.W. Stegemann/E. Zenger (Hg.): Israel und Kirche heute.

Beiträge zum christlich-jüdischen Gespräch. Für Ernst Ludwig Ehrlich. Freiburg,
Basel, Wien: Herder 1991. 439 Seiten.

Wer diese umfrangreiche Festschrift, die 5 Grußwort, 32 Beiträge
unterschiedlichster Herkunft und Art sowie die Bibliographie des zum 70. Geburtstag
Geehrten umfaßt, eingehend vorstellen und würdigen wollte, müßte zum einen
über recht viel Raum, zum anderen über ein sehr umfassendes Wissen verfügen.
Ich versuche hier einige Grundlinien herauszuarbeiten.

1. Die Festschrift für den in Basel wohnhaften jüdischen Theologen und

wichtigen Exponenten des christlich-jüdischen Gesprächs dokumentiert, daß

das VerhältnisJudentum-Christentum kein Thema ist, das sich einem einzelnen

«Traktat» oder einer einzelnen theologischen Disziplin zuordnen läßt.
Vielmehr betrifft dieses Verhältnis - jedenfalls aus christlicher Sicht - die gesamte

Theologie. Entsprechend wichtig und erfreulich ist die Tatsache, daß die
Festschrift Beiträge unterschiedlichster Provenienz enthält: systematisch-theologische,

exegetische, philosophische, halachische, liturgiewissenschaftliche,
literarische, religionswissenschaftliche, kirchengeschichtliche, ethische, politologische

und solche, die sich derartigen Zuordnungen entziehen. Das Verhältnis

von Judentum und Christentum darf (oder: dürfte, vgl. R. Rendtorjf, Ist Dialog
möglich?, 123ff.) deshalb nicht einem kleinen Kreis von «Dialog-Spezialisten»
überlassen werden, sondern muß christlicherseits auch dort bedacht werden, wo
es nicht (oder nicht vordergründig) thematisch präsent ist. Die Theologie und
die Kirche(n) sind als ganze in die Frage involviert und können sie deshalb nicht
als eine Teil- oder gar Spezialfrage von vielen ausgrenzen. Diese Feststellung ist
nicht moralischer Art und wurzelt auch nicht in einem schlechten Gewissen,
sondern gründet in der Tatsache, daß das christlich-jüdische Verhältnis die

Identität des Christentums betrifft.
2. Die Feschrift macht sichtbar, in welchem Ausmaß Biographien,

Begegnungen und Situationen theologisch relevant sind. Zu erwähnen sind in diesem

Zusammenhang nicht nur die in fast allen Beiträgen vorflndlichen Stichworte
«Auschwitz» und «Schoah», sondern auch die zahlreichen Texte, die sich
bestimmten Anlässen verdanken und dies auch reflektieren, sowie die häufigen
Hinweise auf die theologische Bedeutung von persönlichen Begegnungen und

Gesprächen, unter denen natürlich jene mit E.L. Ehrlich besonders gewürdigt
werden. Für eine «nach Auschwitz» immer wieder geforderte christliche Theologie

«im Angesicht dieser jüdischen Leidensgeschichte» (J.B. Metz, Kirche
nach Auswitz, 11 Off.) bedeutet dies, daß sie notwendig auf den konkreten

Dialog mit Jüdinnen und Juden angewiesen ist und daß aus dem noch zu

häufigen Reden über Israel und das Judentum ein Gespräch mit ihm werden
muß, so schwierig das - wegen Auschwitz - gerade im deutschen Sprachraum
ist. Der Band ist für dieses Gespräch ein eindrückliches Zeugnis, das allerdings



Rezensionen - Comptes rendus 213

durch knappe Angaben zu seinen mir z. T. unbekannten Autorinnen und Autoren

noch an Aussagekraft gewonnen hätte.
3. Jüdische, aber auch christliche Theologie, die das Judentum und seine

eigenen jüdischen Wurzeln ernst nimmt, ist immer auch politische Theologie.
Die Tatsache, daß die Tora, das Volk und auch das Land Israel für die

(hebräische) Bibel und die jüdische Theologie konstitutiv sind, setzt der
christlichen, bzw. hellenistischen Tendenz zum Individualisieren und Spiritualisieren
erheblichen Widerstand entgegen. Weil das «Gottsein Gottes vom Israelsein
Israels abhängig ist» (E. Brocke, Sendungen <Zum Sabbat) im deutschen Rundfunk

35 ff.), ist es unmöglich, Theologie abgesehen von ihrem Wirklichkeitsbezug

zu treiben. Besonders direkt greifbar wird dies in der Frage nach dem Staat

Israel (vgl. die Beiträge von D. Diner, 284ff., H. Maier, 298ff. und R. Mayer,
307ff.), aber auch in der für die (zivile) Gesetzgebung relevanten Frage des

Schächtens (/. M. Levinger, 370 ff.) und überall dort, wo die Geschichte des

Antijudaismus aufgearbeitet wird, in der religiöse und politische Aspekte im
wahrsten Sinne des Wortes «heillos» miteinader verflochten sind.

4. Die Kontextualität jüdischer, bzw. das Judentum ernst nehmender Theologie

gibt der geschichtlichen Erinnerung im Sinne der memoria, aber auch der
kritischen historischen Rekonstruktion, eine eminente Bedeutung. Diese wird
dadurch noch gesteigert, daß die Aufarbeitung der Trennung der Kirche von
Israel und der christlich-jüdischen Unheilsgeschichte stets gegen Verdrängungsund

Verharmlosungsmechanismen anzugehen hat, um die Erinnerung an die

Opfer der Geschichte wachzuhalten. Da es dabei nicht angeht, in einer Art
«Prominentengeilheit... Hierarchien unter den Opfern» aufzustellen, ist es sehr

erfreulich, daß auch von «unbekannten, aber nicht namenlosen Opfern und

Mitgejagten» (M. Stöhr, Darf nur der Helden gedacht werden?, 344 ff.) die Rede

ist, daß auch weniger bekannte Etappen und Episoden dieser Geschichte in den

Blick kommen (z. B. F. - W. Marquardt, S. Samelson - Eine kleine berlinbran-
denburgische Geschichte, 323ff.) und daß der Blick auch auf die Profan- und

Literaturgeschichte ausgeweitet wird (z. B. M. Brumlik, Das Judentum in der

Philosophie Schopenhauers, 256 ff.).
5. Im Angesicht Israels und nach der Schoah kann sich christliche Theologie

dem Antijudaismus-Verdacht nicht durch einen «nur» äußerlichen
Verzicht auf jegliche Diffamierung des Judentums entziehen, sondern muß die
Wurzeln des strukturell-theologischen Antijudaismus aufdecken und dort Re-

medur schaffen. Daß solche notwendigen «Wurzelbehandlungen» recht
schmerzhaft sein können, machen verschiedene Beiträge deutlich. So zeigt z. B.

U. Luz (Jesus der Menschensohn zwischen Juden und Christen, 212 ff.) auf, daß

die problematische Israeltheologie des Matthäusevangeliums ihre «Keimzelle»
bei Jesus selbst hat und fordert eine «sachkritische» Auseinandersetzung mit der

an die Ablehnung seiner Person geknüpften Gerichtsverkündigungjesu, «wenn
wir den dadurch entstandenen gewaltigen Schaden wirklich aufarbeiten wol-



214 Rezensionen - Comptes rendus

len». Wie sensibel die hier berührten Fragen nach dem Verhältnis von Chri-
stologie und Soteriologie sind, zeigen auch die Beiträge von H. Vorgrimler (Zum
Gespräch über Jesus, 148ff.) und P. Fiedler («Beim Herrn ist die Huld, bei ihm
die Erlösung in Fülle», 184ff.). Involviert ist auch die Ekklesiologie. So machen

zwei Autoren unabhängig voneinander auf die Problematik aufmerksam, die

mit der Bezeichung der Kirche als «Volk Gottes» verbunden ist (R. Rendtorff,

a.a.O.; E. Zenger, Israel und Kirche im gemeinsamen Gottesbund, 236ff.). Dieser

innerhalb der katholischen Kirche vom Zweiten Vatikanum sehr zum Nutzen

der katholischen Ekklesiologie wiederentdeckte Begriff ist als Bezeichnung
für die Kirche deshalb problematisch, weil er im Verdacht steht, einer Enterbung

Israels als Volk Gottes das Wort zu reden.
6. So wichtig (v.a. christlicherseits) der Respekt für die Eigenheit des

Gegenübers ist, so wichtig ist auch die «gemeinsame Verantwortung für
Gerechtigkeit und Frieden» (so die Überschrift über die letzte Gruppe von
Beiträgen, 369ff.), aber auch für die Juden und Christen verbindende - und
trennende - Gottesgeschichte (im «Ersten Testament») und den darin wurzelnden

Glauben an den gleichen Gott. Besonders beeindruckt hat mich in diesem

Zusammenhang der Beitrag von A.FI. Friedlander (Karl Barth und das Nichtige,
46f£), der sich primär mit dem Theologen Barth (und erst in zweiter Linie mit
dem Christen Barth) auseinandersetzt. Christliche Theologinnen und Theologen,

die mit der Feststellung ernst machen, daß «das Judentum eben keine
<nichtchristliche Religion), sondern die Wurzel der Kirche» ist (B. Klappert,
Miterben der Verheissung, 72ff.), werden ihrerseits noch vermehrt lernen müssen,

jüdische Theologinnen und Theologen nicht «nur» alsJüdinnen undJuden,
sondern auch Gotteslehrer/innen ernst zu nehmen. Die gerade in ihrer Vielfalt
beeindruckenden jüdischen Beiträge der Festschrift, aber auch die vielen
Publikationen des mit ihr Gefeierten bieten dazu reiche Gelegenheit.

Abschließen möchte ich mit dem Hinweis, daß sich diese «Beiträge zum

christlich-jüdischen Gespräch» sehr gut eignen, um in dieses Gespräch
hineinzukommen, aber diesem Gespräch auch neue Impulse verleihen.

Daniel Kosch

Wolfgang Huber/Hans-Richard Reuter: Friedensethik. Stuttgart, Berlin,
Köln: Kohlhammer 1990, 368 S.

«Die Friedensfrage bildet das Schlüsselthema für eine politische Ethik im
Atomzeitalter.» Dieser erste Satz, der das Heinz Eduard Tödt gewidmete Buch
der beiden Heidelberger Theologen - von denen W. Huber über breiten
kirchlichen und theologischen Einfluß verfügt - eröffnet, bezeichnet Problemstellung

und Fragwürdigkeit des hierzu besprechenden Werkes. Es ist als Lehr- und
Studienbuch angelegt und soll dementsprechend Grundlagen für eine eigen-



Rezensionen - Comptes rendus 215

ständige Problemanalyse und Urteilsbildung bereitstellen (11). Das geschieht
auch in weiten, historisch und sachanalytisch gut fundierten und informierenden

Teilen; diese «Friedensethik», aus jeweils von den Verfassern einzeln
verantworteten Kapiteln zu einem nahtlosen Ganzen komponiert, bewährt sich,
wie der Rezensent gern bezeugt, im ethischen Unterricht und wird von den
Studierenden akzeptiert. Um so wichtiger ist es, gleichwohl zu betonen, daß es

den Anspruch, ein Lehrbuch zu sein, doch nur insoweit erfüllt, als es eine, vor
allem in der deutschen kirchlichen und parteipolitischen Situation verwurzelte

Richtung politischer Ethik heute darstellt. Die Verfasser meinen allerdings
bereits dokumentieren zu können, daß sich diese Richtung tendenziell schon

durchgesetzt habe (202 f.). Es scheint sich für sie kaum noch zu lohnen, auf
«gegnerische» Auffassungen, die ohnehin an einer unheilvollen neuzeitlichen

Trennung von Politik und Ethik leiden sollen, ernsthaft zu achten. Das wirkt
sich auf die Literaturverarbeitung unvorteilhaft aus. Es ist, um nur auf diesen

bedenklichen Umstand hinzuweisen, kein gutes Zeichen für die Absicht, das

selbständige Urteil der Leser zu fördern, wenn ein prominenter Autor wir Trutz
Rendtorff, der ebenso einflußreich die andere Richtung im Meinungsstreit
vertritt, nur mit einem Aufsatz (und dies polemisch) zitiert wird (111). Indessen
ist ein Glücksfall zu verzeichnen: Diese andere Richtung hat sich mit
ungeahnter Kräftigkeit zu Wort gemeldet, nämlich in: Uwe Nerlich/Trutz Rendtorff
(Hrsg.), Nukleare Abschreckung - Politische und ethische Interpretationen
einer neuen Realität, Baden-Baden 1989. Die Vorworte zu beiden Werken sind
im März 1989 geschrieben worden. Es sei deshalb der Rat erlaubt, beide
nebeneinander zu benutzen.

W. Hubers und H.-R. Reuters Buch empfiehlt sich durch die Absicht auf ein
ökumenisches Konzil nach D. Bonhoeffers Anregung (204 ff.). Sie arbeiten
darauf hin, indem sie - lehrreich und hilfreich - die beiden Traditionsstränge
der Lehre vom gerechten Krieg und des Bekenntnisses zur Gewaltfreiheit (127)
behandeln und theologische wie philosophische Modelle der Friedensethik
beschreiben; bei Augustin und Thomas, Luther, de Vitoria, Kant, während
Hobbes (ohne daß dabei wie von J. Taubes die antitheokratische Pointe des

Titelbildes vom Leviathan betont würde) die Gegen-Position repräsentiert:
Unterwerfung unter den Staat und sein Gewaltmonopol. Hingearbeitet wird
damit auf das pazifistische Ethos. Dafür stehen besonders Bonhoeffer, Gandhi
(Ragaz wird nicht erwähnt), und das scheint vor allem aus einem Überblick über
die katholische und evangelische Lehrentwicklung als eine Linie zum Konsens
der im Grundsatz unvereinbaren Positionen (128) als unbezweifelbare Gewißheit

aufzuleuchten: vorbildlich aus dem Hirtenbrief der amerikanischen
Bischöfe von 1983 (190); man vergleiche aber die Kritik Michael Quinlans daran

(in: Nerlich/Rendtorff). Theologisch legitimiert wird die pazifistische
Grundhaltung durch das Ethos der Bergpredigt; die «theologischen Perspektiven» zu

den drei Themen Gerechtigkeit, Versöhnung und Schöpfung gehören zu den



216 Rezensionen - Comptes rendus

besten Abschnitten des Buches, das drei Hauptteile hat: Modelle des Friedens in
der Geschichte, Herausforderung des Friedens im Atomzeitalter, Verantwortung

für die Zukunft des Friedens.

Pazifismus also: Die Verfasser votieren für einen umfassenden Begriff, eine
umfassende Vision des Friedens (95), dem ein «Verantwortungspazifismus»
(113) entspricht. Gemeint ist ein «praktischer Pazifismus» als Implikat
reziproker Anerkennung, umgesetzt in eine politische und rechtliche Form der
zwischenstaatlichen Beziehungen; dem kommt der «situationsbezogene Pazifismus»

(heute als Nuklearpazifismus) nahe. Das geht über einen «prinzipiellen
(Gesinnungs-) Pazifismus» hinaus, der als bloß individuelle Einstellung
grundsätzlich und immer auf Gewalt verzichtet (113, 293f.; mit Bezug auf die

Begriffsgeschichte: 106ff.). Interessanterweise wird die zurückgewiesene
Bestimmung eines konsequenten Pazifismus bei T. Rendtorff (111) mit fast den

gleichen Wendungen verworfen, sofern es sich dabei um den «prinzipiellen»
handelt (294).

«Rational legitimiert werden soll die Friedensethik durch drei Perspektiven
und drei Indikatoren für friedensethische Konzepte: Die Perspektiven,
systematisch durch das ganze Werk hindurchgeführt, betreffen das militärische
Gewaltpotential, die wachsende Armut in der Welt und die Zerstörung der
Natur (12,17). Die Indikatoren sind: Abbau von Not, Vermeidung von Gewalt,
Verminderung von Unfreiheit (22; ein Schlußkapitel ist den Menschenrechten

gewidmet, wie ausführlich bei Huber/Tödt [351]). Umfassend ist Friede daher
kein Zustand, sondern ein Prozeß der Versöhnung (22, 294), der sich in
Gerechtigkeit aufbaut und vollendet, in die Zukunft hineinweist, insofern mit
einem «Überschuß utopischen Bewußtseins» verbunden, das gerade die
neuzeitliche Konstellation der Friedensethik erkennen lehrt (130). Obwohl die
Verfasser typologisch die geschichtlichen Grundmodelle der römischen Tradition

(und nach Hobbes) als Vorordnung der Freiheit vor der Gerechtigkeit und
der biblischen als Vorordnung der Gerechtigkeit vor der Freiheit schildern,
entscheiden sie sich für die systematische Grundformel «Pax et Justifia»
(45 f.).

Das überrascht, verweist aber aufden ersten Satz zurück. «Die Friedensfrage
bildet das Schlüsselthema für eine politische Ethik im Atomzeitalter.» Zugespitzt

heißt das: Abrüstung als Schlüsselthema der Friedensethik (315). Friede
sei nicht, wie aus der - dargestellten - Tradition des «Bellizismus» heute folgt,
der Gegenbegriff zur Abschreckung (zum Sachverhalt: 136 ff). Es komme
vielmehr zu einer Entlegitimisierung des Abschreckungssystems und eben einem
Gefälle der kirchlichen Friedensethik von einer «Ethik des Ermessens»
(Kompromisses, der Integration) zu einer «Ethik des Bekennens, der Umkehr» (197£,
202 f.).

Andererseits heißt es aber auch: Die Frage, worin das Mittel zum wirklichen
Frieden bestehe, sei nach wie vor umstritten (114). So ist es, und die scheinbar



Rezensionen - Comptes rendus 217

wertlogische Konsensentwicklung ist tatsächlich nur eine bestimmte Reihung
von kirchlichen Stellungnahmen durch die Verfasser. Und warum das so ist,
dürfte 1991 - nach Golfkrieg und Putsch in der Sowjetunion — noch deutlicher
geworden sein. Darf man wirklich nicht einmal fragen, ob es nicht «Wichtigeres
als den Frieden» gebe, ohne daß dies schon als ein «entlarvender» Ausdruck
einer Relativierung der Friedensfrage erscheinen müßte (24)?

Der Gedankengang des Buches hat drei fragwürdige Voraussetzungen: Die
erste besteht in der zur Formel «Frieden im Atomzeitalter» geronnenen Annahme,

das atomare Rüstungspotential müsse bald einmal — und sei es aus Versehen

(322 f.) - zum apokalyptischen Schlagabtausch führen. Das verstellt den Blick
auf den Prozeß des politischen Bewußtseinswandels, den es — mit Ner-
lich/Rendtorff — zu beobachten gilt; die Abrüstung ist eben nicht das
Schlüsselthema der politischen Ethik. Es verstellt insbesondere den Blick für die

neuen Möglichkeiten begrenzter Abschreckung, und nicht zuletzt der - von den
Verfassern noch nicht gesehenen (316) - raschen und umfassenden Abrüstung
der großen Militärmächte. Das Buch steht noch ganz im Banne der Ost-West-
Konfrontation des Kalten Krieges, wennschon mit Appellen zum Abbau von
Mißtrauen und Feindbildern im Blick auf Gorbatschow (315 ff., 320). Aber ist
Mißtrauen - das man als gesundes doch von krankhaftem unterscheiden kann -
nicht berechtigt, solange nicht ein Sturz Gorbatschows (und Jelzins) durch
dauerhafte politische Institutionen unwahrscheinlich gemacht worden ist?

Damit verbindet sich das zweite, die Annahme - nach Erhard Eppler
formuliert (324) - es lasse sich Frieden fördern, «ohne daß die Identität der

jeweiligen Ideologie Schaden nimmt». Damit wird, wie auch sonst in diesem

Buch, das Aggressionspotential des leninistischen Marxismus mit seinen

entsprechend aggressiven Friedensvorstellungen verharmlost. Wo wirklich der
Feind steht und nicht nur Feindbilder irrlichtern, haben die Russen besser

begriffen. Dem kommt man auch nicht mit einem (auch theologisch fragwür-
dig-barthianischen) «Vertrauen auf die Wiklichkeit des Prozesses der Versöhnung»

bei (294).
Das führt zum dritten: Dies ist die Annahme, politische Sicherheit im

Atomzeitalter sei nur durch die Kooperation mit dem Gegner, die wechselseitige

Wahrnehmung und Anerkenntnis der gegenseitigen Friedensfähigkeit zu
erreichen (315, 324). Das ist schlicht sinnlos angesichts der - nicht zuletzt

potentiell atomaren, biologischen, chemischen — Bedrohung durch einen
dialogunfähigen Aggressor wie Saddam Hussein; das weiß man in Israel sicherlich
besser. Man sieht, die Fragen sind nach wie vor offen, und es sind in der Tat
Fragen auf Leben und Tod in unserer klein gewordenen Welt; wo es schon nicht
den Sieg einer Denkrichtung gibt, wie unterstellt, sollte es, muß es doch den
anhaltenden Friedensdiskurs in den Kirchen geben.

Hermann Ringeling



218 Rezensionen - Comptes rendus

Erich Fuchs: L'éthiqueprotestante. Histoire et enjeux. - Genf: Editions Labor et
Fides; Paris: Les Bergers et les Mages 1990, 142 S: (Le champ éthique
n° 19).

Das Buch des bekannten Genfer Theologen bietet eine knappe Einführung
in die protestantische Ethik in historischer und systematischer Perspektive. Es

ist entstanden aus dem Bedürfnis nach einer grundlegenden Orientierung über
Traditionen protestantischer Ethik, die im französischsprachigen Protestantismus

- aber nicht nur dort - mehr und mehr in Vergessenheit zu geraten
scheinen. Im Anschluß an einen Vortrag in Rouen (9) entstand die Idee zu dem

vorliegenden Buch, das als Koproduktion zweier protestantischer Verlage
veröffentlicht wurde. Das Ergebnis ist alles andere als eine apologetische Schrift;
dem Autor ist es vielmehr gelungen, mit größter Präzision und in einer sehr

klaren Sprache ein Gesprächsangebot vorzulegen, das sich an drei Zielgruppen
richtet (137ff.). Zunächst einmal an die Christen der reformierten Kirchen, in
denen die ethische Reflexion aus theologieimmanenten Gründen einen relativ
schwachen Status hat; sodann an Leserinnen und Leser in einer säkularisierten

Moderne, deren gesellschaftliche und kulturelle Entwicklung — so eine der
Kernthesen des Buches - sehr viel mit dem protestantischen Erbe zu tun hat;
und schließlich an ein ökumenisches Publikum im Bemühen um ein Gespräch
mit der katholisch-theologischen Ethik und mit theologischen Anfragen aus der

sogenannten Dritten Welt. Das Ergebnis ist weniger eine umfassende Antwort
auf alle skizzierten Fragen als vielmehr eine Einladung zu gründlicheren
Studien, die sich durch die Thesen und Argumente des Autors anregen lassen

könnten.
Fuchs legt in den beiden ersten Teilen des Buches das Ethikverständnis von

Luther und Calvin dar und zeichnet nach, wie die Reformation im englischen
Puritanismus fortgeführt wurde und jene geschichtliche Gestalt erhielt, die seit

Max Webers berühmter Protestantismus-Kapitalismus-Theorie mit der Dynamik

der westlichen Rationalität und Wirtschaftsform in Verbindung gebracht
wird. Der protestantischen Arbeitsethik ist deshalb ein besonderes Kapitel
gewidmet, in dem Fuchs den Zusammenhang von christlicher Berufung und der

strengen und asketischen Pflichterfüllung in der beruflichen Arbeit erläutert.
Demnach wird in der calvinistischen und puritanischen Ethik eine Neubewertung

menschlichen Handelns vorgenommen, das bei Luther noch sehr stark

unter dem skeptischen Vorbehalt einer Rechtfertigungslehre stand, die aus der

Kritik an einer pervertierten Werkgerechtigkeit entstanden war. Es gibt also

innerhalb des Protestantismus unterschiedliche Mentalitäten, die sich auch in
verschiedenen Konzepten von theologischer Ethik ausdrücken. Zwei weitere
klassische Themen, die Fuchs in seinem Buch behandelt, seien hier nur kurz
erwähnt: die besondere Ausprägung einer politischen Ethik im Modell einer
Zwei-Reiche-Lehre und die neue Bewertung der Sexualität.



Rezensionen — Comptes rendus 219

Fuchs kommt am Ende der sechs historisch ausgerichteten Kapitel zu dem

Schluß, daß die moralischen Innovationen der Reformation ganz wesentlich zur
Ausprägung einer modernen Zivilisation beigetragen haben, deren Ambivalenz
nicht zu leugnen sei (71 ff.). Die Moral der Disziplin und der rigorosen
Pflichterfüllung hat durch konsequentes zweckrationales Handeln Reichtum ermöglicht,

aber auch zur Verarmung der Gefühle geführt. Die Moral der Freiheit hat
liberale und demokratische politische Systeme begünstigt, die dennoch nicht
immer schon Garanten der Gerechtigkeit sind. Und die starke Betonung der
individuellen Freiheit und Verantwortlichkeit führt zur Kultivierung des

Selbstbewußtseins und eines Stolzes, der sich leicht in Hochmut verwandeln
kann. Es gehört zu den Stärken des Buches, daß diese Dialektik stets mitbedacht
wird und deshalb nie eine Verteidigung der Tradition um jeden Preis versucht
wird. Gerade diese kritische Haltung macht es dem Autor möglich, sich das

Freiheitsethos der Reformatoren auf kreative Weise anzueignen und in aktuellen

ethischen Kontroversen zu Gehör zu bringen.
Die Aktualisierung der protestantischen Tradition ist Gegenstand des dritten

Teils, in dem in zwei Kapiteln Standort und spezifische Aufgaben einer

protestantischen Ethik in einer pluralistischen Gesellschaft diskutiert werden.
Im Gegensatz zu den antimodernen Affekten des römischen Katholizismus
haben sich die Kirchen und Theologien der Reformation mehrheitlich für die

Errungenschaften des liberalen Rechtsstaates und der wirtschaftlichen Effizienz

engagiert, nicht zuletzt in den optimistischen Synthesen des Kulturprotestantismus

im 19. Jahrhundert, dessen Fortschrittsbegeisterung uns unter heutigen
Bedingungen in mancher Hinsicht als naiv erscheint. Welchen Stellenwert hat
dann aber heute eine theologische (konfessionell geprägte) Ethik in einer
säkularisierten Gesellschaft, die nach Fuchs durch die Merkmale des Pluralismus
und des Laizismus geprägt ist? Dabei versteht er unter laïcité nicht ausschließlich
die spezifisch französische Variante der Trennung von Kirche und Staat und des

Ausschlusses religiöser Normierungsansprüche aus dem öffentlichen Leben.
Laïcité ist für Fuchs vielmehr eine antidogmatische Auffassung, wonach keine

gesellschaftliche Gruppe ein Monopol auf Wahrheit beanspruchen kann und
deshalb unter den Vorgaben einer weltanschaulich relativ neutralen Rahmenordnung

Kompromisse ausgehandelt werden müssen. Andererseits hat sich

herausgestellt, daß der angeblich neutrale Staat zur Erfüllung seiner
administrativen Aufgaben allgegenwärtig ist und genau jene individuellen Rechte

beschneidet, die zu schützen er vorgibt. Eine Ethik in der freiheitlichen
Tradition des Protestantismus hätte hier die Aufgabe, im Interesse von Pluralismus
und Toleranz für demokratische Verhältnisse einzutreten und gegen jede Ideo-
logisierung des modernen Staates energisch zu protestieren (87).

Ein weiteres Diskussionsfeld eröffnet sich für die protestantische Ethik im
Konflikt mit der katholischen und mit der fundamentalistischen Moral (88f£).
Fuchs räumt ein, daß es die katholische Moral wohl nicht gebe, obwohl er es als



220 Rezensionen - Comptes rendus

Protestant nicht vermeiden kann, das ethische Argumentationsniveau des

Katholizismus auch an den Verlautbarungen der offiziellen Moraldoktrin zu

messen, die er an Äußerungen von Kardinal Ratzinger festmacht - freilich mit
dem Ergebnis der schroffen Ablehnung einer solchen prämodernen Nostalgie.
Hingegen kann Fuchs sich ohne Schwierigkeiten mit den ethischen Auffassungen

des katholischen Theologen Jean-Pierre Jossua identifizieren, der das

Modell einer autonomen Ethik vertritt, die ihre Normbegründungen auf der
Höhe philosophischer Diskurse und in Solidarität mit den Menschen einer
säkularisierten Moderne durchführt. Der ökumenisch-theologischen Begegnung

von protestantischer und katholischer Ethik steht also nichts im Weg,
wobei die Profile der konfessionellen Traditionen überhaupt nicht verwischt
werden sollen. Es ist aber offenkundig, daß zwischen protestantischer Ethik und
römischer Doktrin ein Graben existiert, der nur schwer überbrückt werden
kann. Konsequenterweise schreibt Fuchs, daß seine Ablehnung fundamentalistischer

Moralpredigt - er denkt dabei vor allem an fundamentalistische Sekten

in den USA - ähnliche Gründe habe wie seine Ablehnung der offiziellen
katholischen Morallehre. Die Chrakterisierung der gegenwärtigen Probleme in
der Ökumene aus der Sicht eines reformierten Ethikers könnte kaum deutlicher
ausfallen, wobei Fuchs in bemerkenswerter Art auf billige Polemik verzichtet.

Als vorrangige Aufgabenfelder einer protestantischen Ethik skizziert der
Autor im letzten Kapitel seines Buches drei Themen, bei denen in besonderer
Weise das Spezifische des historischen Erbes bei der Interpretation und Gestaltung

der Gegenwart zum Tragen kommt: eine Bibellektüre mit ethischem
Erkenntnisinteresse, eine neue ethische Bewertung der Wirtschaft und die

Suche nach einem neuen Verhältnis von Frau und Mann. Gerade katholische
Leserinnen und Leser werden bei der Lektüre des Buches lernen, den
Protestantismus nicht an Karikaturen des Sola-scriptura-Prinzips zu messen. Eine

Orientierung an der Schrift sensibilisiert vielmehr für die Pluralität, die sich

schon in den biblischen Texten finden läßt; sie erinnert den modernen
Menschen andererseits auch an eine Botschaft, die dem Herrschaftsgestus des Subjekts

vorausgeht, die betroffen macht und von Glaubenszeugnissen erzählt, ohne
diese wie Rezepte zu Lösung neuer Probleme anzubieten. Das gilt zum Beispiel
für Fragen der Wirtschaftsethik, bei denen Fuchs für die Haltung eines ascétisme

modéré (113) plädiert: für den Genuß der guten Gaben dieser Welt, aber auch für
ein waches Gesprür angesichts der Schattenseiten des Wohlstands, der zum Teil
auch auf ungerechten gesellschaftlichen Strukturen und der Zerstörung des

Ökosystems beruht. Als eine der größten Aufgaben der kommenden Jahrzehnte
wird abschließend das Verhältnis der Geschlechter angesprochen, das nach

einer langen Geschichte des den Frauen - auch im Namen der Religion! -
zugefügten Unrechts erst am Anfang einer partnerschaftlichen Entwicklung
steht.



Rezensionen — Comptes rendus 221

Insgesamt ist das kleine Buch von Fuchs als eine gut lesbare Einführung in
die protestantische Ethik zu empfehlen, von deren gründlichem Studium die
katholische Moraltheologie nur profitieren könnte. Wegen der gelungenen
Mischung von historischen und systematischen Aspekten sowie der Berücksichtigung

lutherischer und calvinistischer Traditionen ist der Band als Arbeitsbuch
und Diskussionsgrundlage in Hochschule und Erwachsenenbildung geeignet.
Eine Übersetzung ins Deutsche wäre ein theologisch und verlegerisch kluges
Unternehmen.

Walter Lesch

Edmund Arens/Ottmar John/Peter Rottländer: Erinnerung, Befreiung,
Solidarität. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie. - Düsseldorf:

Patmos 1991. 200 S.

Vom offensichtlichen Scheitern des real existierenden Sozialismus sind
auch theologische Konzepte betroffen, die in irgendeiner Weise an marxistisches

Gedankengut angeschlossen haben. Neben der lateinamerikanischen

Theologie der Befreiung gilt das auch für die politische Theologie; ihr diente die

Kritische Theorie schon immer als Gesprächspartnerin (8) - oder doch wenigstens

als Orientierungspunkt, denn ein eigentliches wechselseitiges Gespräch
hat bislang noch kaum stattgefunden. Nun brauchen sich freilich diese eman-
zipatorisch orientierten Theorien und Theologien nach dem Umsturz in Osteuropa

keine Anfeindungen derer gefallen zu lassen, die es schon immer besser

gewußt haben: Die Ereignisse seit 1989 haben weder die politische Theologie
noch die Kritische Theorie widerlegt, und die Anliegen der Befreiungstheologie
sind für die verarmten Völker Lateinamerikas dringender denn je. Das Scheitern
des realsozialistischen Gesellschaftssystems kann - als mißlungener Versuch der

Verwirklichung einer Vision - aber Anlaß bieten zur Frage, welchen realen

Gehalt Begriffe wie Fortschritt, Befreiung und Solidarität in entwickelten
Industriegesellschaften haben. Die politische Theologie, die diese Begriffe ins

Zentrum rückt, muß darauf antworten können. Unter dieser speziellen Perspektive
sollen die im hier zu besprechenden Band versammelten Beiträge vorgestellt
werden.

Bestimmendes Moment des Aufsatzes von O. John über Walter Benjamin ist
die Schwierigkeit der Theologie, sich dieses Autors zu vergewissern. Trotz des

scheinbar so eindeutigen Bildes der Zusammenarbeit von Philosophie (Historischer

Materialismus) und Theologie in der ersten der Thesen «Über den

Begriffder Geschichte» und seiner prominenten Stellung in den grundlegenden
Werken der politischen Theologie ist Benjamin nämlich keineswegs ein
theologischer Autor, aus dessen Werk unmittelbar theologische Gehalte erhoben
werden könnten (26). Johns Ausführungen zur theologischen Benjamin-Rezep-



222 Rezensionen - Comptes rendus

tion lassen sich denn auch als (versteckte) Kritik am Umgang mit diesem Autor
bei J. B. Metz und teilweise auch H. Peukert verstehen. Für die bisherige
politische Theologie waren die Begriffe «Fortschritt» und «Erinnerung» in Benjamins

Werk zentral. John demonstriert zuerst die Schwierigkeiten im Verständnis

der Fortschrittskonzeption Benjamins (37-57) und zeigt damit gleichzeitig,
daß wir von Benjamin keine Auskunft darüber zu erwarten haben, was «echter»
Fortschritt inhaltlich heißen könnte. «Fortschritt» bedeutet für Benjamin nur
das Ablaufen der abstrakten, auf kein Ziel hin finalisierten Zeit; nicht daß der
Fortschritt auf eine Katastrophe hinausläuft, behauptet er, sondern daß der
Fortschritt selbst die Katastrophe ist (48). Biographisch gebunden an die -
epistemologisch bedeutsame - «Nähe der Gefahr» (59), entwirft Benjamin also

keine positive, heute politisch «brauchbare» Vision (61), ja er eignet sich

schließlich auch nur sehr bedingt als theologischer Zeuge für das Grauen des

Faschismus (62). Eine ähnliche Verunsicherung ergibt sich sodann auch aus

Johns Diskussion des Begriffs der Erinnerung, deren subversive Kraft die

gegenwärtig Unterdrückten, und nur sie, sich zunutzemachen könnten (71).
Zwar droht die «Geschichte» als ganze vereinnahmt zu werden durch die
partikuläre Siegergeschichte, doch kennt Benjamin keinen positiven Begriff der
Tradition der Unterdrückten. Und schließlich gilt auch für das Erkenntnismedium

der Erinnerung der Grundsatz, daß sie nur «im Augenblick der Gefahr»

möglich wird (74 ff.).
Im Unterschied zu Benjamin ist Herbert Marcuses theologische Relevanz auf

den ersten Blick sehr beschränkt. Wie P. Rottländer zeigt, läßt sich keine

eingehendere Auseinandersetzung Marcuses mit Theologie und Religion erkennen,

und umgekehrt galten auch die seinerzeitigen marginalen Erwähnungen
seines Namens in theologischen Werken eher dem Kult-Autor der Studentenbewegung

als dessen Theorie (82 ff.). Rottländer geht aus von Marcuses These,
daß der Kunst - im Unterschied zur Religion - in jeder, auch totalitären
Gesellschaftsform eine autonome Eigenexistenz, mithin subversives Potential
zukommt (101 f.). Konsequent gesehen müßte nun nach Rottländer diese

Charakterisierung auch für die Religion gelten; diese Sicht scheint sogar zwingend
zu sein, denn Marcuse kann den humanen Ansprüchen der eigenen Theorie nur
genügen, wenn er die Theologie darin aufnimmt (103f£). Nun darf aber von
Befreiung - auch im Sinne der Unterwanderung totalitärer Gesellschaftsformationen

- nicht nur abstrakt geredet werden. Marcuse hat denn auch die
Transformation der Philosophie zur Gesellschaftstheorie vollzogen und damit - als

einziger Vertreter ihrer ersten Generation - die Anliegen der frühen Kritischen
Theorie weiterverfolgt (126). Rottländer mahnt nun die Konsequenzen dieser

Transformation für die Theologie an, die, wenn sie vom konkreten Menschen

ausgehen will, den eigenen Ansprüchen ohne gesellschaftstheoretischen Bezug
nicht genügen kann (112f.). Dieses Postulat ist - in seiner unterschwelligen
Spitze gegen die bisherige politische Theologie - nicht zu bestreiten und wird



Rezensionen - Comptes rendus 223

von der Befreiungstheologie auch eingelöst. Die Frage sei aber erlaubt, ob das

bereits ausreicht, oder ob nicht Theologie, statt sich nur um einen zusätzlichen

Bezug - der selbst wiederum in gewisser Weise abstrakt bleibt - zu erweitern,
sich selbst transformieren müßte zu einer theologisch reflektierten Sozialethik.

Dieser Gedanke könnte sich m. E. gerade in der Auseinandersetzung mit
dem Werk vonJürgen Habermas bestätigen. E. Arens geht in seinem Aufsatz von
der Einsicht aus, daß die politische Theologie von J. B. Metz der notwendigen
gesellschaftstheoretischen Dimension kaum Beachtung geschenkt hat (148 f.),
und überprüft von daher die Möglichkeit einer Zusammenarbeit, aber auch die

zu erwartenden Konfliktpunkte zwischen Theologie und - primär als

Gesellschaftstheorie verstandener - Theorie des kommunikativen Handelns (vgl.
deren vorzügliche Darstellung 151—169). Habermas' These vom Obsoletwerden

religiös-metaphysischer Weltbilder durch die gesellschaftliche Rationalisierung
(169 ff.) hat in seinen neueren Arbeiten der Einsicht Platz gemacht, daß die
humanistischen Gehalte unserer Kultur genetisch derart in der Religion
verankert sind, daß ohne deren — philosophisch transformierte - Tradierung diese

Inhalte selbst verloren gingen (174). Wenn nun Habermas von der die realen
Kommunikationsverhältnisse transzendierenden kommunikativen Vernunft
spricht (175), die als situierte Vernunft immer schon auf den erwähnten
humanistischen Gehalten der Lebenswelt basiert, ist damit die Möglichkeit bereits

eröffnet zur Kritik gesellschaftlicher Unrechtsverhältnisse. M. E. heißt dies aber

nicht, daß diese «Transzendenz von innen» als «Bindeglied zwischen der
radikalen Aufklärung und dem Monotheismus» (176) identifiziert werden kann.

Vielleicht interpretiert Arens hier eine Homonymie zu weit: Religiös verstandene

«Transzendenz von außen» will — wohl auch in der Sicht von Arens — mehr
und anderes besagen als rationalitätstheoretisch verstandene «Transzendenz

von innen». Dieses «religiöse Mehr» kann aber nicht mehr in
rationalitätstheoretischen Termini ausgedrückt werden; vielmehr besteht hier eine
Inkompatibilität zwischen theologischer und rationalitätstheoretischer Sprache, die
darauf beruht, daß weder die Theologie das Eigenrecht der kommunikativen
Handlungstheorie noch kommunikative Vernunft den Eigensinn religiöser
Aussagen bestreiten kann.

Das komplexe Verhältnis von religiöser und kommunikativer Vernunft
bzw. von Theologie und Theorie des kommunikativen Handelns, das in Habermas'

Bild von der «enthaltsamen Koexistenz» zwischen beiden zwar richtig,
aber keineswegs erschöpfend nachgezeichnet ist, soll an einem Beispiel
verdeutlicht werden. Arens spricht von Bezeugen und Bekennen als kommunikativen

Handlungen, die für die christlich-kirchliche Glaubenspraxis fundamental
sind (183; Arens hat dazu 1989 auch eine beeindruckende Habilitationsschrift
vorgelegt). Dieser Feststellung ist zuzustimmen, wobei aber folgende Differenzierung

angebracht erscheint: Diese Akte sind religiöse «Fundamentalhandlun-



224 Rezensionen — Comptes rendus

gen», auf die m. E. das profane kommunikative Handeln nicht angewiesen ist,
welches vielmehr — gegen H. Peukert - Gültigkeit hat auch ohne diese
religiöstranszendentale Dimension. Umgekehrt ist aber zu sagen, daß für den Christen
diese religiöse Dimension auch im profanen kommunikativen Handeln gegeben
ist — ohne daß er freilich diese Einsicht seinem atheistischen Kommunikationspartner

verständlich machen könnte oder gar verpflichtet wäre, diesen um der
Wahrheit der Religion willen aggressiv-missionarisch zur religiösen Einsicht zu

zwingen. Die von Arens angestrebte theologische Handlungstheorie (184), so

wichtig sie zur Selbstverständigung des Theologen ist, bleibt m. E. dennoch eine

theologische Binnentheorie; als solche braucht sie sich in der Tat nicht
zufriedenzugeben mit ihrer durch Habermas vorgetragenen «metatheoretischen

Entzifferung als umwegige Beförderung kommunikativer Kompetenz» (190).

Ebensowenig aber vermag sie das von Habermas angebotene «enthaltsame»
Koexistenzverhältnis einer immanenten und gleichzeitig theologischen Kritik
zu unterziehen, um eigene Wahrheitsansprüche zu erheben, die denjenigen der
kommunikativen Rationalität kompatibel sein sollen (190). Deshalb scheint
Arens' These, wonach «Religion [... ] als Element und Dimension kommunikativer

Rationalität» (191) anzusehen sei, zu weit zu gehen.
Aber muß Theologie einen solchen unvermittelten Anspruch überhaupt

erheben? Die vermeintliche Notwendigkeit dazu könnte vielleicht in einer

Kooperation anderer Art umgangen werden: Mir scheint, daß die politische
Theologie als Fundamentaltheologie (145 ff.) durch eine Zusammenarbeit mit
der Sozialethik mehr von der Herausforderung durch die Theorie des

kommunikativen Handelns gewinnen könnte als bloß das akademische Bestreben, sich
in apologetischer Einstellung der eigenen Legitimität zu versichern. Befreiung
und Solidarität, bestimmende Kategorien der politischen Theologie, sind
normative Begriffe, die greifbaren Inhalt nur gewinnen durch gesellschaftstheoretisch

informierte Konkretisierung; genau das muß aber auch das Programm
einer funktionstüchtigen Sozialethik sein. Die beiden Disziplinen stehen sich
also näher, als die weitgehende gegenseitige Ignorierung denken läßt. Was

spricht somit gegen eine engere Kooperation Natürlich soll diese nicht aufeine

realpolitische Domestizierung der utopischen Gehalte der politischen Theologie

hinauslaufen. Deren Legitimität erweist sich aber nicht zuletzt an ihrer
gesellschaftlichen Wirksamkeit, wenn anders die Qualifikation als «praktische
Fundamentaltheologie» überhaupt Sinn haben soll. Eine Zusammenarbeit
zwischen beiden theologischen Disziplinen erscheint deshalb wünschbar; und

wenn beide Partnerinnen der Versuchung widerstehen, statt Gesellschaftstheorie

Sozialtheologie zur Basis zu nehmen, wäre auch eine Kooperation mit
der Theorie des kommunikativen Handelns, die über «enthaltsame Koexistenz»

hinausginge, möglich. Gerade die Diskursethik als Teil der kommunikativen
Handlungstheorie könnte davon profitieren, ist sie doch von ihrem eigenen
kognitivistisch-universalistischen Ansatz her gezwungen, von den kontingenten



Rezensionen - Comptes rendus 225

Bedingtheiten der Diskursteilnehmer zu abstrahieren, bzw. darauf zu vertrauen,
daß diese durch den hinreichend idealen praktischen Diskurs ausgeglichen
werden. Die Theologie weiß demgegenüber um die sündhaften Strukturen, in
denen menschliches Leben sich vollziehen muß, und kann deshalb die
Idealisierungen der Theorie des kommunikativen Handelns kritisch begleiten. Eine
solche Zusammenarbeit freilich ist nur möglich und sinnvoll, wenn beide Seiten

von vornherein darauf verzichten, die jeweils andere Seite in die eigene Theorie
einzubeziehen und ihr so ihre Aufgabe zuzuweisen.

Christian Kissling

Thomas Rudolf Krenski: Passio Caritatis. Trinitarische Passiologie im Werk
Hans Urs von Balthasars. - Einsiedeln, Freiburg: Johannes-Verlag 1990, 406 S.

(Sammlung Horizonte. Neue Folge 28).

Es gibt, «um das trinitarische Geschehen in Gott anzunähern, keinen
andern Weg, als sich von dem, was in der Kenose Gottes in der Theologie des

Bundes - und von dorther des Kreuzes - offenbar wird, zurückzutasten ins
Geheimnis des Absoluten, in einer negativen Theologie, die alles inneriveltliche

Erfahren und Erleiden aus Gott ausschließt und trotzdem die Bedingungen der
Möglichkeit für solches Erfahren und Erleiden - bis hin zum christologischen und zu
dessen trinitarischen Implikationen - in Gott ansetzt. Solches Denken bewegt
sich auf Messers Schneide, weil es alles modische Reden vom <Schmerz Gottes>

vermeidet und dennoch ein Geschehen in Gott setzen muß, das nicht nur die

Möglichkeit und das Geschehenlassen aller Schmerzen der Welt, sondern darüber hinaus

die Teilnahme Gottes daran — bis zum wirksam stellvertretenden Übernehmen der

Gottlosigkeit — rechtfertigt» (Hans Urs von Balthasar, Theodramatik [TD] III,
301 f; Hervorhebung v. d. Rez.). In diesem Zitat aus der Theodramatik Hans Urs

von Balthasars ist die Bedingung der Möglichkeit einer theologisch verantworteten

Rede vom Leiden bzw. Schmerz Gottes angegeben, die den Verfasser den

Spuren einer trinitarischen Passiologie im Œuvre (vornehmlich der Trilogie
[19, Anm. 51] des Schweizer Theologen nachgehen läßt. Die vorliegende Studie,

die sich als eine Apologie des Leidens Gottes versteht, wurde im Sommersemester

1989 von der Theologischen Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg i. Br. als Inauguraldissertation angenommen (Gutachter: H. Riedlinger

und G. Greshake).
B. schlägt eine «immanent-trinitarische Grundlegung» theologischer

Passiologie (TD IV 218) vor, jedoch nicht ohne gegenüber verschiedensten
Entwürfen Bedenken zu äußern, die Gottes Schmerz in sein «Wesen» verlegen und
dieses («in der Art Hegels») im Weltprozeß mitinvolviert sehen. In diesen

Entwürfen bleibt für die nach B. alles entscheidende Frage nach dem
«Ratschluß der Erlösung» bzw. «Gott in seinem Weltverhältnis» kein Raum, und so



226 Rezensionen - Comptes rendus

wird «die göttliche Freiheit der Weltschöpfung fragwürdig» (TD IV 205; 211).

Gegenüber diesen Versuchen, sich einer theologischen Passiologie anzunähern,
formuliert B. folgenden Grundsatz, den der Verfasser als Ausgangspunkt seiner
Reflexion und Weiterführung wählt. Zwei Dinge müssen gesehen werden:
«einmal Gottes Freiheit in seinem Engagement in der erschaffenen Welt und
insbesondere im eingegangenen Bund sicherzustellen, was aber nicht genügt,
wenn nicht zweitens innertrinitarisch das eine Fundament aufgezeigt wird, das so

etwas wie Schmerz und Tod an Gott heranzutragen erlaubt» (TD IV 211;

Hervorhebung v. Rez.).
Das Fazit der Untersuchung Krenskis mündet in ein Postulat eines herme-

neutisch-strukturellen Deuteprinzips theologischer Passiologie, das den
aufgezeigten Engführungen nicht erliegt («Die weitaus meisten der vorgelegten
Entwürfe kranken m. E. daran, daß sie die Spannung zwischen Einheit und

Unterschiedenheit, zwischen Freiheit und Notwendigkeit im Verhältnis
zwischen immanenter und ökonomischer Trinität nicht aufrechtzuerhalten in der

Lage sind» [369]), d. h. in ein Modell, das sich der Spannung stellt, das zwischen
einem wesentlich-notwendigen Fundament und einem heilsgeschichtlich-freien Grund

unterscheidet, ohne beides voneinander zu trennen, und das der Vf. im Stichwort

«analogia exinanitionis» zu fassen versucht.
Die Studie gliedert sich in fünf Kapitel, wobei nach zwei einführenden

Teilen, die den hermeneutischen und erkenntnistheoretischen Vorentscheidungen

B.s gelten (die nicht mehr in dieser Ausführlichkeit hätten behandelt
werden müssen, da bereits mehrere einschlägige Arbeiten vorliegen), die Kapitel

drei und vier die Durchführung bilden, dergestalt, daß von Gottes inner-
trinitarischem Leben her Dimensionen der Ökonomie ausgelegt werden («dieses

Vorgehen trifft die Struktur Balthasarscher Theologie» [126], um schließlich
im fünften Kapitel das Deuteprinzip, die Analogia exinanitionis, auszuführen.

Das dritte Kapitel trägt der oben skizzierten Forderung B.s nach einer
«immanent-trinitarischen Grundlegung» theologischer Passiologie Rechnung,
indem der ewige Kreislaufder Liebe zwischen Vater, Sohn und Heiligem Geist,
«das dynamische Wesensgeschehen des trinitarischen Gottes» als das Fundament

für ein Theodrama auf der Weltbühne gezeichnet wird. Dieser ewige Kreislauf
der Liebe offenbart die Notwendigkeit des «Andern», ein «Gegenüber» der

göttlichen Personen - dieser innertrinitarisch-wesentliche Unterschied bildet
das Fundament kreatürlichen und kreatorischen Leidens, in dem Gott sich frei
und autonom der geschöpflichen Freiheit und damit der Möglichkeit der

Zurückweisung seiner Liebe aussetzt. Nur wenn das immanente Leben Gottes
konsequent-trinitarisch, d. h. im Sinne einer distinctio realis zu denken versucht
wird und der in der Liebe gesetzte Unterschied nicht in der Sphäre reiner
Idealität verbleibt, kann der Gefahr, Gottes Freiheit über seiner Schöpfung und
damit in und über seinem Leiden aufzugeben, gewehrt werden.



Rezensionen - Comptes rendus 227

Nachdem das innertrinitarische Leben Gottes als wesentlich-notwendiges
Fundament göttlichen Schmerzes erwiesen wurde, gilt das vierte Kapitel der
Studie der «heilsgeschichtlichen Entfaltung» dieses Fundaments. Im Mittelpunkt
steht der Schmerz Gottes, wie er im Konflikt zwischen der göttlichen und
menschlichen Freiheit aufbricht.

Erwähnenswert ist die Auseinandersetzung des Vf.s mit Bedenken aus der

Perspektive K. Rahners gegen B.s Trinitätsdeutung (man kann sich «des
Eindrucks nicht erwehren, Rahners Warnung vor einem subkutanen Tritheismus
als dem latenten Mißverständnis des Trinitätsdogmas sei geradezu auf Balthasars

Deutung hin gesprochen», 153), deren je verschiedene Akzentsetzungen
man plakativ mit der Alternative «inner- bzw. interpersonales Modell» (149)
beschreiben könnte. In einer Art Retrospektive werden Entsprechungen
zwischen der Deutung Rahners und der Augustins bzw. der Balthasars und der
Richards von St. Victor aufgezeigt. Bezüglich der christologischen Option ortet
der Verfasser eine divergierende Interpretation des Konzils von Chalkedon. In
Abhebung vom theologischen Ort B.s im Neuchalkedonismus hegt K. Rahner,
als «reiner Chalkedonier», den Verdacht, insgeheim werde hier aus einer Idio-
•srve.'nkommunikation eben doch eine lAiomcnkommunität (vgl. 261).

Nach dem Gang durch B.s Werk, in dem die Elemente für eine theologische
Passiologie zusammengetragen und dargestellt wurden, stellt sich für den
Verfasser die Frage nach einer Struktur (5. Kapitel: «Analogia exinanitionis als her-

meneutisch-strukturelles Deuteprinzip theologischer Passiologie») dieser hermeneu-
tischen Prinzipien, d. h. die Frage, «in welchem Verhältnis Gottes Immanenz,
die keinen Schmerz kennt, und Gottes Ökonomie, in der er sich dem Schmerz
der Zurückweisung aussetzt, stehen» (346). Im folgenden befragt der Verfasser
verschiedene Vorschläge zur Bestimmung dieses Verhältnisses von immanenter
und ökonomischer Trinität, die ihn vor die «fragwürdige Alternative», sich

zwischen einer univoken oder äquivoken Verhältnisbestimmung zu entscheiden,

stellt.

Mit dem Prinzip der Analogie ist es möglich, zugleich das Ineinander und die

Unterscheidung von immanenter und ökonomischer Trinität, von Gottes
wesentlicher Entäußert^«'/ und seinerfreien Entäußer»»g zu fassen: die Einheit
der (kenotischen) Liebe Gottes garantiert die similitudo - die dissimilitudo wahrt
die Freiheit der extra-trinitarischen Liebe und sichert so den Unterschied
zwischen Gottes wesentlicher und damit notwendiger Entäußertheit und seiner

ungeschuldeten und damit freien Entäußerung. «Damit ist aber die doppelte
Impassibilität seines Leidens gewahrt: es wird ihm weder von außen angetan
noch von innen, d. h. von seinem Wesen her, das ihn zwänge, sich der
Zurückweisung der Kreatur auszusetzen, um im Ernst des Schmerzes zu sich selbst zu

finden, auferlegt» (369) - nur im Aushalten dieser Spannung kann vom Leiden
Gottes als einer «passio caritatis» gesprochen werden.



228 Rezensionen - Comptes rendus

Der Verfasser hat mit dieser Studie einen wesentlichen Beitrag zur Rezeption

der Trinitätstheologie Hans Urs von Balthasars im deutschen Sprachraum
geleistet und überdies wertvolle Direktiven zu einer verantworteten Rede vom
«Leiden Gottes» erstellt. Das eingearbeitete umfangreiche Material (Quellen
und Sekundärliteratur sowohl zu B. als auch zum Thema «Leiden bzw. Schmerz

Gottes») läßt die gründliche Verankerung der Untersuchung in der theologischen

Forschung erkennen, wobei sich hier die Rezensentin die Frage stellt, ob

die «Auffüllung» der von B. her entwickelten Gedanken mit Aussagen aus der

(größtenteils zeitgenössischen) theologischen Literatur nicht auch hätte weggelassen

werden können. Doch soll diese kritische Anmerkung den Wert der

Arbeit nicht schmälern, eröffnet diese Monographie doch eine wegweisende

Perspektive im gegenwärtigen Ringen um eine «Theologie des Schmerzes Gottes»

und bietet eine gelungene Interpretation des Herzstückes der Theologie
Balthasars, die Ausgangspunkt für weiteres fruchtbringendes Gespräch mit dem

Werk dieses großen Theologen werden möge.
Gabriele Dorneger

H. Stirnimann: Marjam. Marienrede an einer Wende. Freiburg/Schweiz:
Universitätsverlag 1989, XVI + 528 S.

Als einem Kirchenhistoriker lutherischer Prägung wurde mir im September
1991 das Buch zur Anzeige zugesandt; in diesem Sinn bespreche ich es.

Es liegt ein vorzüglich gestaltetes, mit 20 Abbildungen versehenes Werk

vor, sprachlich und gedanklich wohlgeformt, in Anlage und Durchführung der

glänzenden Interpretation des Bruders Nikiaus von Flüe von 1981 verwandt.
St. will keine neue Gesamtdarstellung liefern, sondern legt «eine Sammlung
von Essays» vor, die zur Besinnung anregen wollen: «Besonders bewegte uns
dabei das Schicksal jener, die unter den Folgen einer unerleuchteten <Mariolo-

gie> gelitten haben oder immer noch leiden» (S. XI). Drei große Teile gliedern
das Buch: Zur mariologischen Geschichte (Zur gegenwärtigen Lage, Alteste

Zeugnisse, Maria in der Tradition der orientalischen Kirchen, Maryam im
Islam, Maria im Westen seit dem 11. Jahrhundert, Eine neue Situation, Die
MutterJesu im Zeugnis der Schrift), Marjam - fünfAspekte (Jungfrau, Jüngerin,
Mutter, Schwester, Prophetin), Sprachliche Probleme (Rede von Marjam, Rede

zu Marjam). Die Themen und ihre Formulierung verraten eigenwillige
Selbständigkeit und Sensibilität des Autors; <Marjam> wird nach dem heimatlichen
Idiom so benannt (S. 207).

Die Absicht des Buches ist eindeutig: Die <Marienrede>, wie St. gern sagt,
soll aus der Isolation des schulmäßigen Traktats und aus einer spezifisch
abendländischen Engführung in Thematik und Problematik herausgeführt werden;



Rezensionen - Comptes rendus 229

zwischen überbordender Mariologie und Verlegenheit gegenüber Maria sucht
St. einen erleuchteten und zugleich der Uberlieferung verpflichteten Weg:
«Etwas von dieser Vielfalt und Dialektik (die echte Glaubenssprache stets

auszeichnet) müßte bei der Rede von Marjam wieder spürbar und mitbestimmend

werden» (S. 426). Das Buch ist durch und durch <katholisch> und <öku-
menisch> zugleich; der ganz unpolemische Stil, die Souplesse der Gedankenführung

machen die Lektüre zu einem Genuß; es handelt sich um ein geradezu
<erbauliches> Buch. Der Verfasser will in der Tat keine Gesamtschau geben,
aber die ausgewählten Kapitel aus der Geschichte der Marienfrömmigkeit, die
vielen sorgfältig ausgewählten Zitate aus alter und neuer Zeit machen das Werk
zu einem marianischen Lesebuch voller Anregung und Belehrung. Das Buch
geht nicht streng chronologisch vor, und auch die einzelnen Themen werden
nicht je für sich abgehandelt, sondern ziehen sich durch die Gesamtdarstellung
hindurch. Die Lektüre ist insofern doch auch wieder nicht ganz <einfach>; sie

verlangt geduldige und mitgehende Leserinnen und Leser (übrigens schenkt
St. der Wirkung der jeweiligen Marienbilder und -lehren auf die Frauen besondere

Aufmerksamkeit). Also ein im Grund erfreuliches Buch, das klären und
helfen will, ohne pedantisch und aufdringlich zu sein. Dabei ist eine nicht zu
verachtende Menge gelehrter Untersuchungen verarbeitet worden, deren
Beobachtungen klar präsentiert werden.

Von einem <Ergebnis> im strengen Sinn kann kaum geredet werden; der
Verfasser strebt ein solches auch nicht an. Wohl aber wird deutlich, wohin die
<Marienrede an einer Wende> zielt, in der wir so besinnlich und meditativ
angeredet werden: «Nach so vielen Erkundigungen, Befragungen, Erörterungen

könnte der Eindruck entstanden sein, der Verfasser sei vom Thema seiner

Darlegungen etwas allzusehr okkupiert. Ihm liegt jedoch jede Form enthusiastischer

Fixierung auf <Maria> fern. Ich bin vielmehr der Meinung, daß eine

angemessene Flaltung der Mutter Jesu gegenüber nur dann entstehen kann,
wenn auch die Bedeutung anderer Zeugen des Glaubens richtig erkannt und

eingeschätzt wird. Die marianisch-mariologische Problematik ist nicht zuletzt
dadurch entstanden, daß <Maria> isoliert, als völlig außerordentliche Gestalt aus

dem Zusammenhang der Geschichte anderer Glaubenszeugen herausgelöst
wurde» (S. 427). Und dazu <im Ausblick> zwei Hinweise: Wären nicht von der

heutigen Christenheit etwa in diesem Sinn Johannes der Täufer (und weniger
der <heilige Joseph>) und die Zeugen des Glaubens aus vorchristlicher Zeit neu
zu entdecken? Auch die Frau aus Nazareth «ist wie jener eine <Grenzfigur) und
mahnt, auf ihre Weise, zu Umkehr und Buße im Blick auf das Kommende»
(S. 429). Im sorgfältigen Achten auf die Sprache der Rede über und an Maria
finden sich Bemerkungen wie: «Korrekt und sinnvoll lautet die Anrede: <Mut-

ter unseres Erlösers)» (S. 509), oder: «In manchen Fällen wird es sinnvoll sein,
sich der schlichten Anrede <Frau!) zu bedienen» (S. 426). An Appellativen wird
vorgeschlagen (S. 426): «Schwester, Schwester im Glauben, Unsere Schwester,



230 Rezensionen — Comptes rendus

Mit-Schmerz-Empfïndende, Sprecherin der Sprachlosen, Anwalt ; Zusatz des

Rez.) der Unterdrückten, Zeichen der Hoffnung, Vorbild der Nachfolge -
<nimm teil an dem, wozu die Botschaft Deines Sohnes drängt)».

Ein Gespräch mit dem Autor kann hier nicht aufgenommen werden. In
gebotener Kürze einige Hinweise und Fragen zu den historischen Partien des

Buches. Gelungen sind die Bilderläuterungen, die liebevolle Vergegenwärtigung

der orthodoxen Marienfrömmigkeit (Ephräm wird zu Recht herausgestellt)

und des Islams, auch die gerechte Darlegung der Haltung Anselms und
Bernhards. Treffend wird unterstrichen, die orthodoxe Kirche kenne <Mario-

logie> nicht als einen «Traktat, der ausschließlich von der Mutter Jesu, ihrer
Sonderstellung, ihren Auszeichnungen und Privilegien handelt» (S. 64) ; für sie

sei kennzeichnend «die enge Verbindung zur Liturgie; das Fehlen einer
scholastischen Mariologie; das Zur-Sprache-Bringen des theo-logischen
Gesamtzusammenhangs; Doxologie, Lobpreis, Hymnus, in einer das Mysterium wahrenden,

symbolischen Sprache» (S. 65). Gut auch die Hinweise, daß orthodoxe
Ikonen durchaus «schön» sein wollen (S. 77), daß orthodoxe Marienerscheinungen

vor Erwachsenen und nicht vor Kindern erfolgen, daß es keine
marianischen Pilgerfahrten gibt (S. 158). Ein Treffer ist die Beobachtung, daß

im sog. Protevangelium des Jakobus die Pointe der Salomeszene ist: Versuch
nicht den lebendigen Gott!, also von einer «Indezenz» keine Rede sein könne
(S. 232; unbegründet dann allerdings die Behauptung [S. 233], der Stoff reiche
ins 1. Jahrhundert zurück). Immer wieder fallen schöne Formulierungen auf
(«Bernadette ist eine integre Gestalt», S. 158). Kleinere Probleme übergehend
(das griechische Original des <Sub tuum praesidium) (S. 23 f.) kann beim besten

Willen nicht in das 3. Jahrhundert versetzt werden; das Marienbild in Priscilla
[S. 31] kann nicht noch im 2. Jahrhundert entstanden sein), weise ich auf ein

ernstes Defizit hin: Die Darstellung der geschichtlichen Gestalt Mariens
entspricht weitgehend nicht den Anforderungen, denen sich eine historische

Untersuchung unterwerfen muß (und denen sich der Verfasser, etwa im Fall
Bernhards, ohne weiteres unterwirft). St. stellt zwar fest (S. 203), «daß <Maria>

nicht zum urchristlichen Kerygma gehörte; daß <Maria> aber in urchristlicher
Erzähltradition eine bedeutsame Rolle spielte; daß die Person der Mutter Jesu
schon vor der schriftlichen Fixierung der Evangelien Gegenstand der Verehrung

war (zumindest in johanneischen und lukanischen Gemeinden)», aber bei
der Beantwortung der Frage nach der Art von Jesu Geburt verläßt St. weitgehend

den Boden historischen Räsonnements: Paulus erwähnt die Jungfrauengeburt

nicht (Gal.4,4; Phil. 2,7; Rom. 1,3): folglich darf nicht geschlossen
werden, er habe die Bezeichnung von Jesu Mutter als <Jungfrau> abgelehnt
(S. 224); historisch betrachtet, könnten «gute Gründe geltend gemacht werden

Marjam als <Jungfrau> zu bezeichnen und anzusprechen» (S. 238). «In
langer und eingehender Erörterung der Frage ist es nicht gelungen, weder für
noch gegen die Ansicht, daß die <Brüder und Schwestern Jesu) leibliche



Rezensionen — Comptes rendus 231

Geschwister Jesu waren, einen historisch eindeutigen Beweis zu erbringen.
Position und Gegenposition bleiben — kritisch beurteilt - Thesen. Kein eigentlicher

Beweis konnte insbesondere dafür vorgebracht werden, daß diejenigen
<Brüder Jesu>, deren Namen im Neuen Testament genannt werden, Kinder der

Mutter Jesu waren. Daß die <Brüder und Schwestern Jesu> nicht leibliche
Geschwister Jesu, sondern <nahe Verwandte! waren, ist eine durchaus vertretbare

Ansicht» (S. 236); also ist auch «als sicher» anzunehmen, daß Jakobus kein
Sohn Mariens war (S. 478); Mariens Entschluß, keine weiteren Kinder zu

haben, erscheint auch als verständlich: Jesus war ein bedrohtes Kind (S. 479).
Unklar bleibt auch, was St. unter <Jungfrau> versteht: eine rein biologische
Deutung wird abgelehnt; «Unbrauchbar ist aber auch ein rein spiritueller oder

spiritualisierter Begriff <Jungfräulichkeit>. Da die junge Frau die zur Mutter
Erwählte ist, kann von soma (Leiblichkeit) nicht abstrahiert werden» (S. 239).
Damit hängt zusammen, daß über die Entstehung des Glaubens an die
jungfräuliche Geburt Jesu nur dürftige Hinweise gegeben werden: Es sei an
palästinensische Traditionen zu denken (S. 225). In der Tat! Geses fundamentale

Untersuchung wird als sehr gewichtig bezeichnet (S. 222), aber die Leserschaft
erfährt nicht, welches ihre These ist (wie etwa auch von Campenhausens
wesentliche Arbeit über die «Jungfrauengeburt in der Theologie der Alten
Kirche» von 1962 [nachgedruckt in: H. v.Campenhausen, Urchristliches und
Altkirchliches, Tübingen 1979, S. 63-161] nicht einmal erwähnt ist, während
inferiore Studien angeführt werden). Dafür wird uns nahegelegt, die Frage
«leibliche Geschwister oder nicht?» als Ausdruck «westlichen» Denkens zu
verstehen (S. 236). Das stimmt insofern, als jede «historische» Untersuchung
«westlichem» Denken folgt; aber was folgt daraus für St.s Vorgehen im Ganzen?
Die Ausführungen über Mariens Unglauben (Mk 3,31 ff.) und über das

Johannesevangelium (S. 202, 262, 270, 272, 284) sind wenig stimmig, wenn vorausgesetzt

ist, Jesu Geburt sei jungfräulich gewesen. Daß Maria mit «hoher
Wahrscheinlichkeit» (S. 397) in Jerusalem starb, weil ihr Grab gefunden worden sei,

bleibt eine mögliche Vermutung, mehr nicht.
Die angeführten Behauptungen des Verfassers sind traditionelle Sätze, die

er übernimmt, und es sind theologische Aussagen, zu denen ich hier keine

Stellung nehme. Nur erinnere ich energisch daran, daß niemand sie als

«historische» Aussagen ausgeben kann und darf, soll nicht alle historische Arbeit
diskreditiert werden. Weshalb begibt sich ein so kluger und verständnisvoller
Mann in solche Rabulistik? Wie hilfreich wäre es gewesen, wenn die Gestalt
Mariens und ihre älteste Deutung unbefangen betrachtet worden wären (auf die
Isis mit dem Horusknaben aus dem 7. Jh. v. Chr. hätte dann leicht verzichtet
werden können, S. 43, Abb. 4)

Die theologischen Ausführungen St.s lohnen das Gespräch: «Wird <Jung-
frau> von Gottes <Geist> getrennt und <jungfräulich> nicht diesem <Geist>

gemäß <geistlich> verstanden, so handelt es sich nicht mehr um eine Aussage



232 Rezensionen — Comptes rendus

christlichen Glaubens» (S. 211 f.), oder: «Der Glaubende ist nie allein» (S. 414),
oder der Schlußsatz: «Tochter Israels, erste Christin ...» (S. 429). Hier sind
Themen (auch Anfragen an die Protestanten), auf die hier nur hingewiesen
werden kann. Die Polemik gegen die Mängel in historischer Hinsicht soll nicht
verdunkeln, was an Anregung in diesem Werk enthalten ist. Es ist nicht der

große Durchbruch zu einer befreienden Sicht Mariens, aber es ist ein Schritt auf
dem Weg.

Hans-Dietrich Altendorf

Mariologie, bearbeitet von F. Courth, Graz, Wien, Köln: Styria 1991. 272 S.

(Texte zur Theologie, Dogmatik 6).

In der Quellensammlung übersetzter Texte der theologischen Tradition ist
ein nützlicher Band zum Thema Mariologie erschienen. Er «will einen
Grundbestand an dogmatischen und geistlichen Zeugnissen anbieten, der dem Traktat
über die Mutter Jesu konkrete Konturen zu geben vermag». Die patristischen
Texte nehmen, naturgemäß, den größten Raum ein, aber auch protestantische
Texte (bis zum Dokument der italienischen Protestanten von 1988), feministische

und befreiungstheologische Äußerungen (L. Boff) fehlen nicht. Allen
Texten ist eine knappe Einführung mit Literaturangaben vorangestellt. Die
Auswahl der Texte ist vernünftig, obwohl die Akzente auch etwas anders gesetzt
werden könnten; der <numerus clausus paginarum> setzte gebieterisch eine

Grenze (S. 14). Die deutschen Übersetzungen wurden teils übernommen, teils

stammen sie vom Herausgeber. Für Theologiestudierende eine willkommene
Gabe! Zwei Bemerkungen: Die Literaturangaben gerade zu den urchristlichen
Texten sind recht einseitig (die besten historischen Arbeiten werden nicht
genannt). Die Datierung des griechischen Originals des <Sub tuum praesidium)
in das 3./4. Jh. (S. 66) ist alles andere als wahrscheinlich, wie aus Stegmüllers
vorzüglichem Aufsatz (der angegeben ist) deutlich wird; mir erscheint eine

Datierung in das 5. Jahrhundert, eher in dessen 2. Hälfte, am zwanglosesten zu
sein.

Hans-Dietrich Altendorf

Christoph Zimmermann-Wolf: Einander beistehen — Dietrich Bonhoeffers
lebensbezogene Theologie für gegenwärtige Klinikseelsorge. Würzburg: Echter
1991. X + 370 S. (Studien zur Theologie und Praxis der Seelsorge 6) (zugl. Diss.
Philos.-Theol. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a.M. 1990).

Die gegenwärtige Situation der Seelsorge, insbesondere der Klinikseelsorge,
sei von einer Spannung geprägt zwischen dem «therapeutischen Bewußtsein»
der «beratenden Seelsorge» einerseits und mangelnder theologischer Reflexion
des seelsorgerlichen Gesprächs andererseits. Die Seelsorge habe zwar «von den



Rezensionen - Comptes rendus 233

Humanwissenschaften, speziell der Psychologie und der Psychotherapie
gelernt», «ein systematisch-theologisches Verständnis dessen was bei der
Seelsorge geschieht», sei aber kaum vorhanden (1 f.). So etwa ließe sich die

Ausgangssituation beschreiben, von der aus der Klinikseelsorger Christoph
Zimmermann-Wolf unter dem Stichwort «Einander beistehen» danach fragt, was
Dietrich Bonhoeffers «lebensbezogene Theologie für gegenwärtige Klinikseelsorge»

austragen könnte.

Es will also wohl beachtet sein, daß die Rezeption der Theologie Dietrich
Bonhoeffers ihrem eigenen Impuls entsprechend hier in durchaus praktischer
Absicht erfolgt. Dennoch dürfte es auch im Interesse des Verfassers liegen, das

Bild, das er von Bonhoeffers Theologie zeichnet, kritisch zu würdigen.
Vorausgeschickt sei allerdings ein kurzes Resümee der Ergebnisse der Arbeit:

Z.-W. arbeitet unter der Frage nach der «Einheit von Glauben und Leben in
Bonhoeffers Theologie» vier Grundstrukturen heraus (Teil C), die dann unter
seelsorgetheologischem Aspekt auf die Situation der heutigen Klinikseelsorge
und die darin widerstreitenden Konzepte angewandt werden (Teile D und E).
Diese Grundstrukturen findet Z.-W. unter den Stichworten «Unverfügbarkeit»
der Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen in Christus, «Inanspruchnahme»

der ganzen Wirklichkeit durch Christus, «Gleichgestaltung» mit Christus

in der Gemeinschaftlichkeit der Glaubenden und «Konkretion» des Wortes
Gottes in der Zusage der Geborgenheit. Genauer: «Entscheidender Ausgangspunkt

ist, daß die Gemeinschaft ihren Grund in Christus hat. Sie kommt auf die

einzelne Person von außen zu und bleibt für sie eine unverfügbar letzte
Wirklichkeit» (104). «In der beanspruchenden Beziehung Christi zur Welt» wird aber
«das alltägliche Leben zum Ort der Gemeinschaft Christi» (133). Indem also die
Glaubenden «Anteil an Christi gemeinschaftlichem Handeln» bekommen, werden

sie «fähig, selbst den Mitmenschen zu begegnen in der Gemeinschaft
Christi»; so gewinnt Christus in ihnen «Gestalt» (178). «Konkrete Formen»,
durch die sie «für die Gegenwart verbindlich» wird, erhält «diese neue Gemeinschaft»

aber, indem das verkündigte Wort Gottes «zu einem sachbezogenen und
in Gott geborgenen Handeln» ermutigt (222).

Im folgenden wendet Z.-W. diese «Grundstrukturen», die er hauptsächlich
aus Bonhoeffers «Ethik», insbesondere aus der Rede von der «Wegbereitung»
für die «letzten Dinge» im «Vorletzten» (vgl. EN 128 ff.) erhoben hat, auf die
Probleme der Klinikseelsorge an. Dabei ergibt sich für ihn, daß durch das

Wissen um die «Unverfügbarkeit der im Leben und Tod verläßlichen Gemeinschaft

Christi eine vergötzte technische Medizin mit ihrem bestimmenden
Gedanken der Machbarkeit relativiert wird» (244). «Wird der Gedanke der

Unverfügbarkeit ernst genommen», gilt aber auch umgekehrt, daß «Leid nicht
religiös verklärt werden» darf, «als ob vom Glauben her schon von vornherein
deutlich ist, daß Leiden duldend zu ertragen wäre» (247). Der aus Bonhoeffers
Glaubensverständnis folgende Gedanke der «Inanspruchnahme der ganzen



234 Rezensionen - Comptes rendus

Wirklichkeit als Ort der Begegnung mit Gott» (249) kann aber dem Leiden
«eine neue Bedeutungsfülle» verleihen (252), so «daß Beistand in der Seelsorge
immer in der Form des Einander-Beistehens geschieht, wo beide Beteiligten sich

gegenseitig zu einem neuen Menschsein und tieferen Glaubensverständnis
helfen» (255). «Gleichgestaltung» mit Christus heißt dann im Krankenhaus, daß

mit der «zugesagten Glaubensgemeinschaft ein sichtbarer, erfahrbarer Beistand

gemeint» ist (258). «Eine leibhaftig gewordene Seelsorge setzt sich nicht mit
Leerformeln und guten Worten über die leidvolle Wirklichkeit hinweg, sondern

nimmt beides ernst, Erfahrungen des Alleinseins und die erfahrene Hilfe»
(259); denn «von der Gemeinschaft Christi soll nicht nur geredet werden,
sondern sie will auch erfahrbar und verleiblicht sein» (262). «Konkret» wird
dieses Verständnis der Klinikseelsorge etwa darin, daß sie «sich heute um
Teilnahme am therapeutischen Team bemüht». Solches «Streben nach
Zusammenarbeit» will Z.-W. «als eine Form» verstehen, «in der Bonhoeffers Bemühen

um ein Teilnehmen der Christen am diesseitigen Leben heute realisiert wird»
(254); und er veranschaulicht dies anhand der Diskussion um die «Wahrheit am
Krankenbett» (265): «Das konkrete Gebot als Ermutigung zum Handeln
verstanden», könne hier «Mut verleihen, in die konkrete Situation hineinzugehen,
sich der Aporie auszusetzen, abzuwägen und gemeinsam zu überlegen und zu
entscheiden» (267).

Das größte Verdienst der Arbeit dürfte in ihrem «Vermittlungscharakter»
liegen; darin ist sie ganz Bonhoeffer gemäß, der ein «Vermittlungstheologe» par
excellence war. Da diese Charakterisierung im Protestantismus, zumal wo er
von der dialektischen Theologie - der im weiteren Sinn auch Bonhoeffer
zuzurechnen ist — geprägt ist, zumeist keinen guten Klang hat, bedarf sie der

Erläuterung. Schon Bonhoeffers Dissertation «Sanctorum Communio» war als

«eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche» (so der Untertitel)
ein vermittlungstheologisches Meisterwerk. Dies setzt sich fort über seine
Habilitationsschrift «Akt und Sein», die auf dem Boden der systematischen Theologie

zwischen Transzendentalphilosophie und Ontologie zu vermitteln suchte.

Theologisch vermitteln wollte Bonhoeffer aber auch noch im Gefängnis, indem
er versuchte, als ein «moderner», d. h. dialektischer Theologe die Fragen Har-
nacks und der liberalen Theologie wiederaufzunehmen (vgl. WEN 411). Ähnlich

stellt sich auch die hier zu besprechende Untersuchung in mehrfacher
Hinsicht dar: Sie vermittelt zwischen Dogmatik und Praktischer Theologie,
insbesondere Seelsorgetheologie, und darüber hinaus zwischen Theologie und
Psychotherapie; sie bringt die gegensätzlichen Konzepte einer «beratenden»
bzw. «begleitenden» Seelsorge (Josef Mayer-Scheu) und einer «kerygmatischen»
bzw. «bibelorientierten» Seelsorge (Helmut Tacke) miteinander ins Gespräch
(271 ff); sie bedient sich dabei des Vermittlungstheologen Bonhoeffer und
vermittelt so auch ökumenisch zwischen katholischer und evangelischer Theologie

- wie überhaupt Bonhoeffer als evangelischer Theologe bereits auffallend hau-



Rezensionen - Comptes rendus 235

fig Anlaß zu fundierten katholischen Untersuchungen gewesen ist (z.B. Feil
1971, Peters und Altenähr 1976).

Die Stärke der Arbeit macht aber zugleich auch ihre Schwäche aus: Z.-W.
erhebt die «Grundstrukturen» von Bonhoeffers Theologie, wie erwähnt,
hauptsächlich aus dessen nur fragmentarisch überlieferter «Ethik». Diese Konzentration

auf eine bestimmte Phase in Bonhoeffers theologischer Entwicklung
verleiht der Darstellung eine Konsistenz, die ihre Anwendung aufdie Probleme der

Klinikseelsorge gewiß erleichtert, vielleicht allererst ermöglicht. Die Gefahr
dabei ist, daß mögliche Brüche in Bonhoeffers theologischer Entwicklung
vorschnell eingeebnet werden. Zwar gelingt es Z.-W. relativ mühelos und aufweite
Strecken einleuchtend, frühere Texte Bonhoeffers, angefangen bei der Dissertation

(1927/30) bis hin zu den Hauptwerken des Kirchenkampfes «Nachfolge»
(1937) und «Gemeinsames Leben» (1939) in seine um die Beziehung zwischen
dem «Letzten» und dem «Vorletzten» zentrierte Interpretation zu integrieren.
Die Frage, ob nicht in den Briefen und Aufzeichnungen aus der Haft («Widerstand

und Ergebung») ein «qualitativer Sprung» (H. Müller) über den in der
«Ethik» erreichten Stand hinaus erfolgt sei, bleibt jedoch ausgeklammert, da

Z.-W. die von Feil behauptete «theologische Kontinuität» bei Bonhoeffer

unhinterfragt voraussetzt (9). Zwar begegnet die Terminologie von «Vorletztem
und Letztem» auch noch in den Gefängnisbriefen (30.4.1944; WEN 306), so

daß manches dafür spricht, sich - Barths Rat folgend - an den früheren, klaren
Bonhoeffer zu halten und den «änigmatischen» späteren von dorther zu

interpretieren. Die Gefahr bei diesem Verfahren ist jedoch, daß das Anfechtbare und
Aufregende der Gefängnisbriefe, das Neue, was Bonhoeffer meinte sagen zu
müssen und womit er die Kontinuität seines bisherigen Denkens aufsprengte,
übersehen wird. Ob etwa das kontrapunktische Verständnis der «Polyphonie
des Lebens» in der Verhältnisbestimmung von Liebe zu «Gott und seiner

Ewigkeit» und «irdischer Liebe» (20.5.1944; WEN 331 u.ö.) in der Unterscheidung

von «Letztem und Vorletztem» noch aufgeht, müßte zumindest gefragt
werden. Indem Z.-W. demgegenüber die in Bonhoeffers theologischer Entwicklung

nachweisbaren Phasen weitgehend einebnet, leidet die Überzeugungskraft
seiner Argumentation: Zwar gelingt es ihm in einer «Zwischenbilanz»,
sprechende Beispiele aus Bonhoeffers in der Haftzeit praktizierter Seelsorge
beizubringen, die den «vier Grundstrukturen seiner Theologie» entsprechen (228 ff.).
Und tatsächlich lassen sich in der Theologie der Gefängnisbriefe Argumente für
die leichte Präferenz finden, die Z.-W. dem Konzept einer «begleitenden»
Seelsorge gegenüber der «kerygmatischen» - trotz aller Bemühung um
«Verständigung» — einräumt. Gefragt werden aber muß, ob die Rede von «Letztem
und Vorletztem» in ihrer Beziehung aufeinander, die Bonhoeffer bekanntlich

vom frühen Barth übernommen hat, nicht eher für ein «kerygmatisches» Konzept

in der Tradition Thurneysens spricht, genauer: für ein Konzept, das die

Vermittlung mit der Gegenposition auf dem Boden der «Theologie des Wortes



236 Rezensionen — Comptes rendus

Gottes» anstrebt. «Der Verkündiger des Wortes, der nicht zugleich alles dafür

tut, daß dieses Wort auch gehört werden kann, wird dem Anspruch des Wortes
auf freien Lauf, auf ebener Bahn nicht gerecht» (EN 143). Wie «kerygmatisch»
Bonhoeffer argumentieren konnte, wird im übrigen deutlich ausgerechnet auch

in seiner «Seelsorge»-Vorlesung (1935-39; GS V, 363ff.), die für Z.-W.s Versuch

zentrale Bedeutung haben könnte. Sie stammt aber aus einer Phase in
Bonhoeffers theologischer Entwicklung: der Zeit des Kirchenkampfes und
insbesondere des Finkenwalder Predigerseminars mit dem Bruderhaus, in der
dieser - angesichts der akuten Kampfsituation nur zu verständlich - jeden

Vermittlungsversuch verweigerte, bis hin zur Verleugnung eigener früherer
(und späterer) Vermittlungspositionen. Z.-W. umgeht das Problem, indem er
seine hauptsächlich aus der «Ethik» gewonnenen Vermittlungskategorien erst

nachträglich, in der «Zwischenbilanz», an der Finkenwalder «Seelsorge»-Vorlesung

erprobt (223f£). Eine gewisse Verlegenheit ist dabei unvermeidlich: So

lautet Bonhoeffers Vorwurf gegen Asmussen nicht etwa, wie Z.-W. (224)
suggeriert, dessen Seelsorgekonzept sei zu ausschließlich «kerygmatisch», sondern
vielmehr umgekehrt, er verwechsle Seelsorge mit «Seelenführung» (GS V, 364),

was doch wohl eher in die Richtung von Pädagogik oder Psychotherapie zielt.
Denkt man an Bonhoeffers frühere Auseinandersetzung mit Asmussen aus

Anlaß des Altonaer Bekenntnisses - hier (1933) taucht erstmals das Stichwort

«Arkandisziplin» auf (vgl. GS V, 339)! —, aber auch an den späteren Streit aus

Anlaß von Bultmanns «Entmythologisierungs»-Vortrag (1941; vgl. Brief an
E. Wolf vom 24.7.1942, GS III, 45 f.), dann kann man zwar vermuten, Asmussen

sei Bonhoeffer auf die Dauer zu klerikal, zu «offenbarungspositivistisch»,
eben: zu «kerygmatisch» gewesen. In der Finkenwalder «Seelsorge»-Vorlesung
ist dies aber nicht der Fall. Vielmehr darf man vermuten, daß Tackes Konzept
einer «bibelorientierten Seelsorge» (295) Bonhoeffer zumindest in dieser Phase

sympathischer gewesen wäre, als Z.-W. es wahrhaben will. Kurz: Indem Z.-W.
die in Bonhoeffers theologischer Entwicklung aufzeigbaren Phasen - «Theologe,

Christ, Zeitgenosse» (E. Bethge) - einebnet, geht er in der «Vermittlung»,
hier zwischen dem früheren und dem späteren Bonhoeffer, etwas zu weit.

Dieser Einwand soll der Arbeit nicht ihre großen Verdienste absprechen.
Verzicht auf Vollständigkeit - warum eigentlich ist unter der praktischen
Absicht der Untersuchung eine Art Gesamtdarstellung von Bonhoeffers Theologie

nötig, die dann doch die Brüche ein wenig glättet — und Mut zur Lücke —

aber das ist beim «Genre» einer Dissertation heute bekanntlich kaum zulässig -
hätten die Arbeit an Stringenz wohl noch gewinnen lassen. Gleichwohl eröffnet
sie nicht wenige erhellende Einblicke in die Theologie Dietrich Bonhoeffers
und ihre Bedeutung für seelsorgerliche Praxis.

Andreas Pangritz



Rezensionen — Comptes rendus 237

Gabriel Bunge: Evagrios Pontikos: Praktikos oder Der Mönch. Hundert Kapitel
über das geistliche Leben. Köln: Luthe-Verlag, 1989. 287 S. (Koinonia —

oriens 32).

Nachdem vor bald zwanzig Jahren das Ehepaar C. und A. Guillaumont in
den Sources chrétiennes eine kritische Edition zusammen mit einer französischen

Übersetzung des «Praktikos» von Evagrios Pontikos herausgegeben hat, legt
P. Gabriel Bunge nun eine integrale deutsche Übersetzung dieses Werkes vor.
Die hundert Kapitel über das geistliche Leben sind begleitet von einem
Kommentar, der aus den bekannten bzw. erhaltenen Schriften des Evagrios schöpft,
den O. Chadwick als den «Vater unserer geistlichen Literatur» bezeichnet hat.

Dieses ursprünglich für Mönche und im speziellen für Anachoreten bestimmte
Werk des Evagrios wird hier mit und durch Evagrios gedeutet.

«Die Praktike ist eine geistliche Methode, die den leidenschaftlichen Teil
der Seele gänzlich reinigt.» Diese knappe Umschreibung des Werkes und des

darin aufgezeigten Weges legt Evagrios im 78. Kapitel des «Praktikos» gleich
selber vor. Er faßt die Praktike im Sinne des aktiven Lebens als Zugang und
Vorstufe zur Physike, der Kontemplation Gottes in der Welt, auf, die schließlich
in die Schau Gottes mündet, was Evagrios mit den Begriffen Theologike oder
Gnostike umschreibt: «Das Christentum ist die Lehre Christi, unseres Erlösers,
die aus der Praktike, der Physike und der Theologike besteht», heißt es lapidar in

Kapitel 1. Damit wird deutlich, «daß der Rahmen seiner Spiritualität keineswegs

rein <monastisch> ist», sondern im umfassenden Sinn christlich zu begreifen

ist, wie Bunge in seinem Kommentar dazu hervorhebt.
Im «Praktikos» als dem Weg in den Zustand der Leidenschaftslosigkeit

entwirft Evagrios zugleich eine Dämonologie. Die Kenntnis über das Wirken
der Dämonen soll dem Mönch die Fallstricke dieses seines Weges deutlich
machen. Die Praktike ist über weite Strecken eine «Erfahrungswissenschaft»
(Bunge). Evagrios drückt dies in Kapitel 50 folgendermaßen aus: «Wenn ein
Mönch die wilden Dämonen durch Erfahrung kennenlernen und eine Fertigkeit

(im Umgang mit) ihren Tücken erwerben will, dann achte er auf die

Gedanken, mache sich ihr Zunehmen und ihr Nachlassen, ihre Verflechtungen
und ihre Zeitpunkte deutlich und welche jene Dämonen sind, die dieses (oder
jenes) tun, und welcher Dämon auf welchen folgt und welcher welchem nicht
folgt.»

Den erwähnten drei Stufen der Erkenntnis sind drei ursprünglich selbständige

Schriften des Evagrios gewidmet. Neben dem «Praktikos» sind dies der
«Gnostikos» und die «Kephalaia Gnostika», die später vom Autor zu einer

Trilogie zusammengefaßt worden sind. Dabei ist der «Praktikos», der anfänglich
wohl nur aus den Kapiteln 6—90 bestand, mit den Kapiteln 91-100 gewissermaßen

als «dokumentarischem Anhang» (Bunge) ergänzt worden, bestehend

aus Aussprüchen von Mönchsvätern, die übrigens eine der ältesten faßbaren



238 Rezensionen - Comptes rendus

Traditionsschichten der Apophthegmata darstellen. Im Sinne einer Einleitung
der Trilogie dürften die Kapitel 1—5 des «Praktikos» entstanden sein, denen ein

Widmungsschreiben an den «geliebten Bruder» und Gönner Anatolius in
Jerusalem, aufgeteilt in Prolog und Epilog der Trilogie, angefügt wurde.

Mit diesem Werk wurde Evagrios Pontikos zu einem der ersten «Theoretiker»

des Mönchtums. Die Anachorese als konstituierendes Element des

Mönchtums (K. Heussi) wird dabei nicht als Wert an sich, jedoch als Mittel und

Weg zum Vollzug des wahren Christentums begriffen. Darin wie auch in dem

von ihm vorgezeichneten Weg zur Erkenntnis hat sich Evagrios jedoch keineswegs

als Neuerer, «sondern stets als Glied einer Traditionskette verstanden»,
wie Bunge in seinem Kommentar zu den abschließenden Kapiteln des «Praktikos»

mit den Vätersprüchen betont, die wohl hauptsächlich in diesem Sinne zu
verstehen sind.

Die Überlieferung von Leben und Werk des Evagrios ist überschattet von
der hauptsächlich politisch bedingten Verketzerung zur Zeitjustinians, also lang
nach seinem Tod. Auch sein Leben war durch mannigfache Gegensätze geprägt.
Um 345 in der kleinasiatischen Provinz Pontos (daher sein Zuname Pontikos)
als Sohn eines Chorespiskopos geboren, wurde ihm eine umfassende Bildung
zuteil. Als junger Mann gehörte er zum Umkreis der drei «grossen Kappadokier»
und wurde in Konstantinopel von Gregor von Nazianz, den er zeit seines

Lebens als einen seiner geistlichen Väter verehrte, zum Diakon geweiht. Damit
stand dem jungen Kleriker in der Hauptstadt eine glänzende Karriere bevor.

Eine Frau war der Grund für eine unvermittelte Flucht, und an Ostern 383 ließ

er sich in Jerusalem von Rufinus von Aquileja als Mönch einkleiden. Evagrios
blieb jedoch nicht inJerusalem, sondern begab sich in die sketische Wüste, wo er
sich nach zwei Jahren Einübung ins mönchische Leben auf dem Berg Nitria in
die entlegeneren Kellia als Anachoret zurückzog. Hier in den Kellia, deren

archäologische Erforschung übrigens derzeit im Gange ist, hat Evagrios sein
bedeutendes geistliches Œuvre geschaffen, das ihm bereits zu Lebzeiten zugleich
Ruhm und Neid einbrachte. Kurz nach seinem Tod an Epiphanie des Jahres 399

brach der sog. erste Origenistenstreit aus. Obwohl sein Name in diesem
Zusammenhang nie erwähnt wird, scheint dennoch der Verdacht des «Origenismus»
auf Evagrios gefallen zu sein, was schließlich im Jahre 553 zu seiner Verurtei-
lung geführt hat.

Die Überlieferung wie auch die Rezeption des evagrianischen Schrifttums

waren in der Folge, und teils bis heute, durch diese Verurteilung geprägt.
Manche seiner Schriften, z. B. das gesamte Briefkorpus, sind nur in Übersetzungen

erhalten, manche unter anderem Autorennamen. Diese beliebte List der

Kopisten zeigt andererseits jedoch die Wertschätzung, die man seinen Schriften
auch späterhin entgegenbrachte.

Dennoch steht auch die jüngere Rezeptionsgeschichte des Evagrios vielfach
noch unter dem Unstern des «Origenismus». Es ist nicht zuletzt das Verdienst



Rezensionen - Comptes rendus 239

von Gabriel Bunge, mit seinen Veröffentlichungen, wozu neben einer
deutschen Edition des syrisch überlieferten Briefwerks u. a. seine Schriften über die
«Akedia», das «Geistgebet» und die «geistliche Vaterschaft» gehören, zu einer
unverstellten Sicht auf Leben und Werk des Evagrios Pontikos vorgestoßen zu
sein. Es ist deshalb zu wünschen, daß die Arbeiten von Gabriel Bunge, die einen
einfühlsamen und subtilen Umgang mit dem Œuvre des pontischen Wüstenvaters

ausweisen, nicht länger ein Geheimtip bleiben. Oder wie es Alois
M. Haas in seinem Vorwort zum «Praktikos» formuliert hat: «Als Kenner der

syrischen und griechischen Überlieferung des evagrianischen Schrifttums ist es

Bunge gelungen, den Zauber, aber auch die Härte und leidenschaftliche Unbe-
dingtheit der eremitischen Lebensform, wie sie Evagrios als eine kompromißlose

Form der Nachfolge Christi fordert, in Bereitstellung der wichtigen Texte
und in der Nachzeichnung dieser wüstenväterlichen Spiritualität vor das

staunende Auge eines modernen Christen zu bringen. Der Schreibende jedenfalls
muß gestehen, daß er die Inständigkeit und Wahrheit dieser sich der <Welt>
scheinbar verweigernden Lebensform noch nie so nachhaltig und faszinierend
wahrgenommen hat wie in den Vermittlungsversuchen von Gabriel Bunge.»

Georges Descceudres

Albert Chapelle/Pierre Gervais e.a. : Les Exercices Spirituels d'Ignace de Loyola.
Un commentaire littéral et théologique. Bruxelles: Ed. de l'Institut d'Etudes

Théologiques 1990, 503 S.

Auch dieser gewichtige Band versteht sich als Ehrengabe zum Doppeljubiläum

der Gesellschaft Jesu. Er befaßt sich mit ihrem fundamentalen Dokument,
den Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola, deren Inspiration einst zur
Gründung des Ordens geführt hat und aus deren Quelle er ständig neu seine

geistliche Lebenskraft schöpft.
Die Autoren. Das Buch ist die reiche und reife Frucht eines interdisziplinären

Seminars am Theologat («Institut d'Etudes Théologiques») der wallonischen

Jesuitenprovinz, ehemals in Eegenhoven-Louvain, jetzt in Bruxelles. Seit

dreißig Jahren widmet es sich dem Studium der Geistlichen Übungen des

Ignatius. Das Vorwort nennt eine Reihe ausgezeichneter Namen von Teilnehmern

dieser Arbeitsgemeinschaft, in der «Exegeten, Philosophen, Dogmatiker
und Moralisten, Theologen und Praktiker der ignatianischen Exerzitien» (Vorwort)

vertreten sind und an der sich stets auch viele Studenten beteiligen. Als
Verfasser des 500 Seiten starken Bandes, der aus der Arbeitsgemeinschaft

hervorgegangen ist, zeichnen fünfJesuiten und eine Ordensfrau (Noëlle Hausman

S.C.M.). Der Beitrag, den die einzelnen Autoren zum ganzen Werk geleistet
haben, ist von unterschiedlichem Ausmaß. Von den insgesamt 34 Kapiteln hat
A. Chapelle deren zwölf (und das Vorwort) verfaßt, P. Gervais acht, J. Rouwez



240 Rezensionen - Comptes rendus

sechs. Diese drei Autoren prägen darum weithin das Werk, wobei die
theologischen Beiträge von P. Gervais ein besonderes Gewicht haben. Je drei Kapitel
haben B. Pottier und N. Hausman, zwei R. Lafontaine geschrieben.

Ziel und Eigenart des Werkes drücken sich im Untertitel aus: «Un commentaire

littéral et théologique». Die große Studie will einerseits kein «Directo-
rium» sein, also keine Wegleitung zur Praxis der Exerzitien. Da aber die
Geistlichen Übungen des Ignatius kein Buch zum Lesen sind, sondern sich nur in der

gelebten Praxis erschließen («Man muß die Exerzitien machen, um sie zu

verstehen»), kommt es dieser Untersuchung zugute, daß sich die Autoren vor
ihren wissenschaftlichen Untersuchungen stets neu in der gelebten Praxis der

eigenen Exerzitien geschult haben. Darum können auch die Praktiker der
Exerzitien aus dem Buch reichen Nutzen ziehen.

Andererseits wollten die Autoren keine systematische «Theologie der
Exerzitien» entwickeln, wie sie Erich Przywara1 und Gaston Fessard2 in gleich
tiefsinniger wie eigenwilliger Weise gestaltet haben. Aber diese beiden Autoren,
Fessard noch stärker als Przywara, haben, wie u.a. die vielen Anmerkungen
zeigen, besonders bei P. Gervais und B. Pottier einen bedeutenden Einfluß auf
ihre Deutung der Exerzitien ausgeübt.

Innerhalb dieser Abgrenzungen nach zwei Seiten hin will das Werk eine

«Exegese» der Exerzitien entwickeln, indem es zunächst den Wortsinn («littéral»)

der einzelnen Abschnitte deutet, dann den Zusammenhang mit dem

Anliegen der Exerzitien aufzeigt und schließlich den theologischen Sinngehalt
erschließt.

Das Eingangskapitel («Le livre dans la tradition spirituelle», J. Rouwez)
geht dem Ursprung der Geistlichen Übungen in der Bekehrungsgeschichte und
den mystischen Erfahrungen des Ignatius in Manrésa nach und zeichnet die

verschiedenen Phasen der Redaktion des Exerzitienbuches. Dann stellt es die

Geistlichen Übungen in den geschichtlich nachweisbaren Zusammenhang mit
der spirituellen Tradition. Das Kapitel gibt in kurzen Zügen den heutigen
Wissensstand wieder, läßt sich aber nicht auf aktuelle Fragen der Forschung ein.
Bereits hier stoßen wir auf eine Grenze des Werkes; ich möchte sie nicht als

Mangel rügen, da sie außerhalb der Zielsetzung der Autoren liegt: Die
geschichtlichen Fragen, die ebenfalls zum Verständnis des Exerzitientextes

beitragen, bleiben ausgeklammert.
Nach dieser Standortbestimmung des Exerzitienbuches beginnen die Autoren

mit ihrer «Exegese». Sie folgen darin durchwegs dem Verlauf des Textes,
wie er in der Endredaktion des Ignatius (1548) vorliegt. Neben dem eigentli-

1 Erich Przywara, Deus semper Maior, Theologie der Exerzitien, 3 Bde, Freiburg
1938/39.

2 Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola,
2 Bde Paris 1956 und 1963, 3. Band Paris-Namur 1984.



Rezensionen - Comptes rendus 241

chen Corpus der Exerzitien, das in den Vier Wochen gegeben ist, werden
sowohl die einleitenden «Annotationen», das Ur-Directorium der Exerzitien,
und die Unterweisung zur «Gewissensprüfung und Generalbeichte» als auch die

in den Text eingefügten «Zusätze», die von Ignatius in einer späteren Phase

(Paris oder Italien) zusammengestellten «Mysterien des Lebens Jesu» sowie die
anschließenden Gruppen verschiedener «Regeln» ihrer Reihenfolge im
Exerzitienbuch ensprechend interpretiert. Als einzige Ausnahme werden die beiden

Gruppen von «Regeln zur Unterscheidung der Geister» aus dem Anhang
sinngemäß in den Ablauf der Ersten und der Zweiten Woche eingefügt.

Es kann im Rahmen einer Besprechung nicht darum gehen, die einzelnen

Kapitel zu charakterisieren. Sie spiegeln in ihrem Ductus die je eigene Denk-
und Arbeitsweise der jeweiligen Verfasser wider. So hält sich A. Chapelle, der
ein Drittel aller Kapitel geschrieben hat, stark an den Wortlaut der von ihm
behandelten Abschnitte und deutet ihren Sinn und die Funktion im Ablauf der

ganzen Exerzitien, während vor allem P. Gervais und B. Pottier, in etwa auch

J. Rouwez stärker auf den theologischen Gehalt und Hintergrund eingehen.
Als Rezensent vermisse ich die durchgängige christologische Deutung der

ganzen Exerzitien, also auch des Fundamentes und der Ersten Woche, wie sie

Hugo Rahner in seiner meisterhaften Studie «Zur Christologie der Exerzitien»3
entwickelt hat. Es geht hier freilich um eine Frage der Interpretation, die aber
als «universale Christologie» in der geistlichen Biographie des Ignatius ihr
Fundament hat4.

Mit besonderer Anerkennung darf eigens auf die drei theologischen
Reflexionskapitel von P. Gervais «La grâce de première semaine», «La grâce de

deuxième semaine» und «La grâce de troisième et quatrième semaines»
hingewiesen werden. Hier wird der innerste Kerngehalt und damit der wahre Reichtum

der Geistlichen Übungen aufgeschlossen. Der hohe Wert dieser drei Kapitel

wiegt auch etwaige Mängel und Grenzen in anderen Teilen des Werkes
auf.

Zum Jubiläum der GesellschaftJesu sind manche interessante Einzelstudien
zu den Exerzitien erschienen. Hier aber liegt eine neue, gute und gültige
Auslegung des gesamten Exerzitienbuches vor. Wer sich um das Verständnis der
Geistlichen Übungen bemüht, wird aus diesem Werk «reiche Frucht»
(Exerzitienbuch passim) gewinnen.

Josef Stierli S.J.

3 Hugo Rahner, Zur Christologie der Exerzitien, in Geist und Leben 35 (1962) 14-38
und 115—140; nachgedruckt in Hugo Rahner: Ignatius von Loyola als Mensch und

Theologe, Freiburg 1964, 251-311.
4 Vgl. Josef Stierli: Ignatius von Loyola, Gott suchen in allen Dingen, Ölten 1981,

S. 73-90.



242 Rezensionen - Comptes rendus

Michael Sievernich S.J. / Günter Switek S.J. (Hg.) : Ignatianisch. Eigenart und
Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1990, 704 S.,

2. Auflage 1991.

«Dem Andenken an Ignatius von Loyola zum fünfhundertsten Jahrestag
seiner Geburt 1491-1991 und zum vierhundertfünfzigsten Jahrestag der Gründung

der Gesellschaft Jesu 1540-1990»: Diese Widmung verweist auf das

doppelte Gedenken, das Anlaß zum 700 Seiten starken Band gegeben hat. Er will
nicht eine triumphalistische Festschrift im Stil der «Imago primi saeculi» von
1640 sein, sondern ein sachlich nüchternes Gedenkbuch in Erinnerung an eine

Vergangenheit, die unter veränderten Vorzeichen weiterlebt und zum Auftrag
für die Zukunft wird. Die vierzig Kapitel sind vonJesuiten geschrieben, Zeichen
ihres Dankes an den Orden, der zu ihrer eigenen Lebensform geworden ist.

Der Vorspann nennt den Urheber: «Herausgegeben im Auftrag der

Philosophisch-Theologischen Hochschule St. Georgen - Theologische Fakultät - in
Frankfurt am Main». Die mit der Gesamtredaktion betrauten M. Sievernich und
G. Switek gehören zu ihrem Lehrkörper. Sie hat, wie das Autorenverzeichnis
(S. 703-704) nachweist, ihren Auftrag selbst ernst genommen und zwölf eigene

Beiträge beigesteuert. Die Hochschule für Philosophie in München ist mit
sieben Arbeiten vertreten, die Theologische Fakultät der Universität Innsbruck
mit vier. Neun weitere Kapitel stammen von anderen Hochschulen zwischen

Chicago, Rom und Tokyo. Wenn so drei Viertel des Bandes von Professoren

geschrieben wurden, ist doch nicht eine professorale Gelehrtenschrift zu erwarten

oder zu befürchten. Die gut dokumentierten Beiträge sind in Fragestellung
und Darstellung durchwegs allgemein verständlich. Selbst unter dem fachtheologisch

klingenden Titel «Probabilismus - das jesuitischste der Moralsysteme»
(Philipp Schmitz) steht eine Geschichte, die auch das Interesse des theologischen

Laien wecken kann.
Das durchgehende Thema des Bandes ist ausgesprochen im Haupttitel

«Ignatianisch». Er meint das gleiche, was einst die Freunde von Paris den «Weg
des Ignatius» genannt und auf den sie sich im Gelöbnis von Montmartre (1534)
verpflichtet haben. Bereits in den Gründungsdokumenten des Ordens

(1539/40) ist dann ausdrücklich die Rede von einer ihm eigenen Lebens- und
Arbeitsweise. Darauf bezieht sich der Untertitel «Eigenart und Methode der
Gesellschaft Jesu». Angeregt vom Zweiten Vatikanischen Konzil, das die Orden
einlud, eins mit der Besinnung auf das Evanglium als Grundregel wieder ernster
das Charisma ihres Ursprungs zu bedenken, hat in der Gesellschaft Jesu in den

vergangenenJahrzehnten die Besinnung auf ihre von Ignatius geprägte Eigenart
stets weiteren Raum gewonnen. Dazu regte neben manchen Studien zur
Geschichte und Spiritualität ein großer Vortrag des Generaloberen Pedro

Arrupe über «Die Eigenart unserer Gesellschaft» an. Unter dieser Frage nach
der dem Orden eigenen Denk-, Lebens- und Arbeitsweise stehen alle Beiträge



Rezensionen - Comptes rendus 243

des Gedenkbandes. Sie gliedern sich in drei Teile. Der erste beleuchtet «Die
Gestalt des Ignatius von Loyola», in dem diese Eigenart gründet; der zweite

bringt ausgewählte Kapitel «Aus der Geschichte der Gesellschaft Jesu» und

stellt ihre Eigenart in einer Reihe typischer Verwirklichungen dar; der dritte

prüft «Ignatianische Impulse für die Gegenwart». Natürlich können die verzig
Kapitel nicht einzeln besprochen werden, vielmehr müssen wir uns mit einem
Überblick über das ganze Werk begnügen.

1. Zur Geschichte des Ignatius von Loyola

Zur Biographie des Ignatius gehört unbedingt auch seine «Vorgeschichte»
im doppelten Sinn: die ihn prägende Geschichte seiner Ahnen und die eigene
Geschichte vor der Kriegsverwundung von Pamplona 1521. Seit Pedro de

Leturia vor fünfzig Jahren seinen «El gentilhombre Inigo» geschrieben hat, ist
diese Wahrheit lebendig geblieben und hat neue Früchte gezeitigt; trotzdem gibt
es auf diesem Feld noch viel Brachland. Rogelio Garcia-Mateo schenkt uns dazu
den interessanten Beitrag «Ignatius von Loyola in seiner sozio-kulturellen
Umwelt: Spanien 1491-1527». Friedrich Wulf, der inzwischen verstorbene
Altmeister der Spiritualität, hat als letzte größere Arbeit den Beitrag «Dialektik
von Mystik und Dienst bei Ignatius von Loyola» verfaßt. Alle Spannung von
mystischer Gotteserfahrung und apostolischer Weltzuwendung ist bei Ignatius
in eine tiefere Einheit aufgehoben. Darin gründet letztlich die Eigenart seines

Geistes und seines Weges. Die Kennzeichnung des Ignatius als «contemplativus
in actione» durch seinen vertrauten Mitarbeiter Jerönimo Nadal wird zur
gleichsinnigen Formel von der «mystique de service» bei Joseph de Guibert.

Die nächsten Kapitel untersuchen die geistliche und apostolische
Vorgehensweise des Ignatius in seinem schriftlichen Werk. Der Beitrag von Erhard
Kunz «Bewegt von Gottes Liebe» deutet «Theologische Aspekte der ignatiani-
schen Exerzitien und Merkmale jesuitischer Vorgehensweise». Hier finden sich

wertvolle neue Ansätze zu einer «Theologie der Exerzitien». Josef Sudbrack
kennzeichnet die «Anwendung der Sinne», jeweils die letzte Übung jedes
Exerzitientages, «als Angelpunkt der Exerzitien». In Anlehnung an H.U. von
Balthasar bildet der Abschnitt «Eine Theologie der geistlichen Sinne» den Höhepunkt

dieses Beitrages. Peter Knauer untersucht «unsere Weise voranzugehen»
in den Satzungen der GesellschaftJesu, nach dem Exerzitienbuch das wichtigste,
unter viel Mühen und göttlichen Erleuchtungen von Ignatius verfaßte Werk.
«Die Satzungen sind die schriftliche Fassung der ihnen bereits zugrundeliegenden

und in ihr vorausgesetzten <Weise, in unsrem Herrn voranzugehen», und
diese schriftliche Fassung will ihrerseits für die Ordensmitglieder als Einweisung

in <unsere Weise des Vorangehens» dienen.» Was die Konstitutionen im
Grundsatz festgeschrieben haben, wendet Ignatius in seiner reichen Korrespondenz

auf die sich stets wandelnden Aufgaben und Situationen an. André Ravier



244 Rezensionen — Comptes rendus

interpretiert in einem originellen Kapitel «Die Vorgehensweise des Ignatius in
seinem Briefwechsel». Er entdeckt bei ihm u.a. «drei typische Charakterzüge:
Humor, Sensibilität, Dankbarkeit». Josef Stierli weist nach, wie in besonderer
Weise die (annähernd zweihundert) «Instruktionen» als «apostolische
Wegleitungen» einen reichen Kommentar zu «unserer Weise des Vorgehens» sowohl
im persönlichen Leben der ausgesandten Gefährten als auch in ihrer apostolischen

Arbeit bilden. Eher unbekannte Bezüge deckt Günter Switek auf: «Die

Eigenart der Gesellschaft Jesu im Vergleich zu den anderen Orden in der Sicht
des Ignatius und seiner ersten Gefährten».

2. Aus der Geschichte der Gesellschaft Jesu

Der zweite Teil zeichnet in fünfzehn Kapiteln interessante Beispiele dieser

«eigenen Weise des Vorgehens». HermannJosef Sieben illustriert die besondere

Beziehung der Gesellschaft Jesu zum Papsttum an einem konkreten Fall: «Option

für den Papst. Die Jesuiten auf dem Konzil von Trient, Dritte Sitzungsperiode

1562/1563». Die eigene, stets offene Weise des Vorgehens hat in der
Missionsarbeit der Gesellschaft Jesu ihren je nach kulturellen Situationen
verschiedenen Ausdruck gefunden, wie drei Beiträge zeigen: Heinrich Dumoulin
(Tokyo) geht der «Inkulturation in der Jesuitenmission Japans» nach; Yves

Raguin (Taipeh) untersucht «Das Problem der Inkulturation und der chinesische

Ritenstreit»; Michael Sievernich deutet «Vision und Mission der Neuen

Welt Amerikas bei José de Acosta». Aus der reichen Geschichte der Kollegien,
die wegen ihrer dominanten Rolle im 17. und 18. Jahrhundert eine größere
Beachtung verdient hätten, behandelt Miquel Batllori den «Beitrag der <Ratio
studiorum> für die Bildung des modernen katholischen Bewußtseins». Zwei

Kapitel sind dem großen Theologen Francisco Suarez S.J. gewidmet. Sie

untersuchen «Die Lehre vom Tyrannenmord» (Norbert Brieskorn) und die «Unver-
änderlichkeit und Wandelbarkeit des natürlichen Sittengesetzes» (Friedo Rik-
ken). Die drei Beiträge «Musik und Kirchenlied in der Pastoral der Jesuiten»
(Hubert Dopf), «Hofbeichtväter und Politik im 17. Jahrhundert» (Robert Bire-
ley) und «Jesuiten im Dienst an Gefangenen» (Antonio Beristain) geben weitere
interessante Einblicke in die apostolische Arbeit und die darin realisierte

Eigenart des Ordens. Karl Heinz Neufeld zeichnet in einem kritischen Überblick

die «Jesuitentheologie im 19. und 20. Jahrhundert». Drei weitere Kapitel
behandeln andere typische Einsätze von Jesuiten: «Naturwissenschaft und
Glaube» anhand der «Kontroverse zwischen Erich Wasmann S.J. und Ernst
Haeckel um Evolutionstheorie und Schöpfungsglaube» (Rainer Koltermann),
«Der Beitrag der deutschsprachigen Jesuiten zur katholischen Soziallehre (Anton

Rauscher) und «Deutsche Jesuiten im Widerstand gegen den Nationalsozialismus»

(Roman Bleistein).



Rezensionen — Comptes rendus 245

3. Ignatianische Impulse für die Gegenwart

Nach den Anstößen, die besonders der erste Teil bereits für die gegenwärtige

und zukünftige Arbeit des Ordens gegeben hat, entwickelt der dritte Teil
einerseits konkrete Beispiele apostolischer Einsätze, in denen sich mit neuen
oder wiederentdeckten Formen die Eigenart der Gesellschaft Jesu bekundet.
Piet van Breemen weist in seinem Beitrag «Geistliche Begleitung heute» auf die
aktuelle Bedeutung dieser Form von Individualseelsorge hin; dabei kann er sich

auf die «Gespräche» des Ignatius und auf die Rolle des Begleiters im täglichen
Gespräch der Exerzitien berufen. Michael Schneider zeigt, wie in den «Exerzitien

im Alltag» eine Methode der Geistlichen Übungen, die bereits Ignatius
vorgesehen hat, neu erweckt und fruchtbar gestaltet werden kann. Werner
Löser läßt «Das ignatianische Erbe der Gemeinschaften christlichen Lebens»
aufleuchten. Wie einst in den genuinen Marianischen Kongregationen des 17.

und 18. Jahrhunderts als religiös-apostolischer Laienbewegung der Gesellschaft

Jesu vollzieht sich hier eine fruchtbare Ausweitung des ignatianischen Charismas

in die Welt der Laien. Ludger Stüper illustriert «Jesuitische Erziehung als

Aufgabe und Chance» am Beispiel des Aloisius-Kollegs Bad Godesberg.
Andererseits werden grundsätzliche Überlegungen zur Arbeit des Ordens

im Licht der eigenen «Weise des Vorgehens» entwickelt. Medard Kehl erinnert
in seinem Beitrag «Seelsorge für Kinder und einfache Erwachsene» an eine

apostolische Arbeit, die nicht nur Ignatius und seinen Gefährten teuer war,
sondern auch im Sinn der Satzungen stets eine prioritäre Verpflichtung für den

Orden bedeutet. Im Blick auf eine Welt, die in ihrer Vielfalt eine tiefere Einheit
sucht, stehen die Beiträge von Arij A. Roest Crollius «Inkulturation als

Herausforderung» und von Hans Waldenfels «Unterwegs zur Theologie der
Religionen».

Den besonderen Auftrag, den Paul VI. und Johannes Paul II. dem Orden
gegeben haben, deutet Gerd Haeffner in seiner Studie «Die Herausforderung
der Gesellschaft Jesu durch den modernen Atheismus». Die von der 32. Gene-

ralkongregatation (1975/1976) für den ganzen Orden als Verpflichtung statuierte

«Grundoption» aktualisiert Hans Zwiefelhofer im Beitrag «Dienst am
Glauben und Einsatz für die Gerechtigkeit». Die 33. Generalkongregation
(1983) hat diese Grundoption erweitert durch den «Einsatz für den Frieden».
Diese Aufgabe erläutert Raymund Schwager im Beitrag «Glaube und Friedensauftrag».

Wieder grundsätzliche Überlegungen stellen zwei weitere Kapitel an.

Reinhold Sebott geht der Frage des jesuitischen Gehorsams in seiner Rolle für
heute und morgen nach: «Sachlichkeit im Orden. Das Gemeinwohl als Kriterium

für Befehl und Gehorsam». Walter Kern beschließt den Band mit seiner
Reflexion über «Die paradoxe Freiheit des Jesuiten».

Auch eine ausführliche Rezension konnte die Fülle der in diesem Band

erschlossenen und behandelten Fakten und Fragen nur andeuten. Die vierzig



246 Rezensionen - Comptes rendus

Kapitel erhellen die Weite und Tiefe der ignatianischen «Weise des Vorgehens»,

die der Gesellschaft Jesu auf ihren Weg durch die Jahrhunderte mitgegeben

wurde und immer neu aktualisiert werden will. Wenn so ein gemeinsames

Grundthema den ganzen Band durchzieht, bildet doch jeder Beitrag eine

geschlossene Einheit, was die Lektüre erleichtert und auch eine auswahlweise

Lesung erlaubt.
Daß den Herausgebern und Autoren ein gutes Werk gelungen ist, wird

bestätigt durch die Tatsache, daß bereits neun Monate nach seinem Erscheinen
eine zweite Auflage notwendig wurde.

Josef Stierli S.J.

Hans Waidenfels: Begegnung der Religionen. Theologische Versuche I. Bonn:
Borengässer 1990. 377 S. (Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien zur
Theologie der Kulturen und Religionen: Bd. 1).

Der gesellschaftliche Rahmen der von Hans Waidenfels verantworteten
neuen wissenschaftlichen Reihe «Begegnung» sind die «neuen Völkerwanderungen»

und die «modernen Vermischungsprogresse» (94). Die Kollektion hat
denn auch als programmatische Perspektive das Angebot von «Kontextuell-
dialogischen Studien zur Theologie der Kulturen und Religionen». Die erste

Veröffentlichung in dieser Reihe ist von H. Waldenfels selber. Sein Sammelwerk

«Begegnung der Religionen» gibt deshalb nicht nur mit dem Prolog
«Wenn die Wurzel heilig ist, sind es auch die Zweige» (1-10) die grundlegende
Gestimmtheit kommender Publikationen an, sondern artikuliert auch die
Positionen des Ordinarius für Fundamentaltheologie an der Kath.-Theol. Fakultät
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn in der Suche nach einer
Theologie der Kulturen und Religionen. Daran ist wohl kaum zu zweifeln, auch

wenn Waidenfels seine Vernetzung der zwischen 1967 und 1990 veröffentlichten
15 Artikel (374—377) zu einem Buch bescheiden als «eine Art Zwischenbericht

und Quersumme dessen, was ich in den letzten Jahren in Richtung auf
eine Theologie der Religionen vertreten habe» (7), bezeichnet. Diese Zwischenbilanz

ist in drei Teile gegliedert: (I) Unterwegs zur Theologie der Religionen
(11-101), (II) Einzelfragen im Bereich der Religionen (102-266), (III) Zum
christlichen Selbstverständnis (267-351).

I. Eine Zwischenbilanz

Da eine Artikelsammlung unweigerlich Repetitionen von Grundinformationen

und Hauptanliegen des Autors beinhaltet, werden in der folgenden
Darstellung die drei Teile des Buches synoptisch miteinander analysiert und

vorgestellt. So läßt Hans Waidenfels z.B. in jedem der drei Haupt-Abschnitte



Rezensionen - Comptes rendus 247

erahnen, daß die demographischen, politischen und industriell-finanziellen
Umschichtungen und Schwerpunkt-Verlagerungen vom Okzident zum pazifischen

Ozean die theologische Interpretation vor neue Aufgaben stellt. Nicht nur
für den chinesischen und ostasiatischen Raum, sondern für die gesamte Dritte
Kirche und ihre Beziehung zur Rezeption des Evangeliums durch okzidentale
Christinnen und Christen gilt die Vorahnung G. Söhngens (87), «daß uns
Abendländern zunächst und noch lange Hören und Sehen verginge, eben weil
Auge und Ohr des abendländischen Geistes sich seit den griechischen
Philosophen auf anderen Wegen gebildet hat». Es ist deshalb nicht mehr möglich,
«auf der Basis binnentheologischer Prinzipien» (8) die Welt der Religionen und
die Formen der postmodernen, alternativen Religiosität (336-351) zu analysieren,

zu situieren und zu integrieren. Neue Wege sind zu beschreiten, und eine

erneuerte adäquate Methodologie ist gefragt. Der Untertitel der Reihe deutet
diese Perspektive mit «kontextuell-dialogisch» an, und einige entsprechende
methodologische Überlegungen und Desiderate werden für künftige Lehrpläne
an unseren theologischen Fakultäten im Beitrag «Theologie und Religionswissenschaft»

(92-101) thematisiert.
Vier Themenbereiche werden in diesem Zusammenhang sowohl im 1. Teil

zur «Theologie der Religionen» als auch im 3. Teil zum «christlichen
Selbstverständnis» ausführlich diskutiert: 1. die Unterscheidung nach P. Schoonen-

berg zwischen Auto-Interpretation und Hetero-Interpretation, 2. die Diskussion

um den Komplex-Begriff «anonyme Christen», den K. Rahner eingeführt
hat, 3. die religionsvergleichende Typologie in mystische, prophetische und
weisheitliche Religionen, 4. Ausblick auf die Möglichkeiten einer transkulturellen

Ethik.

1. Auto- und Heterointerpretation

Die wechselseitigen Ausdrucksweisen und vergleichenden Annäherungen
verschiedener Religionen müssen - um der intellektuellen Redlichkeit und der
wissenschaftlichen Forschungsethik willen - aus der jeweils gleichen Perspektive

und auf der je unterschiedlichen Lebenswirklichkeit gesucht werden: Die

Alltags-Routine einer je bestimmten Religionsgemeinschaft kann nicht mit dem

proklamierten Idealbild einer anderen Religionstradition verglichen werden.
Nur der Alltag hier und dort oder das proklamierte Ideal hier und dort können

typologisch und idealtypisch miteinander in Beziehung gebracht werden. In der

dialogischen Situation sind dann sowohl die Selbst- als auch die Fremd-Ein-
schätzung (19 und 72) der verinnerlichten religiösen Gewohnheitspraktiken
oder der proklamierten Heilsutopie gemeinsam anzunehmen und gegeneinander

abzuwägen. Die Dialog-Situation ist somit nicht ein gegenseitiges Überwinden,

Bekämpfen oder Konkurrenzieren, sondern ein Versuch der Bewährung in
der solidarischen Diapraxis (25) : das Miteinander-Reden mündet ins Mitein-
ander-Handeln.



248 Rezensionen - Comptes rendus

2. Anonyme Christen

Die theologische Kurzformel von den «anonymen Christen», ja vom
«anonymen Christentum», und die Debatte, welche 1961 der Vortrag von K. Rahner

über «Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen» während
einer Tagung der abendländischen Akademie in Eichstätt ausgelöst hat, wird
von H. Waidenfels öfters nachgezeichnet (vor allem 35-39 und 53-74). Namhafte

Theologen disqualifizieren bekanntlich diese Art von Theologie der
Religionen als eine vereinnahmende «Umarmungsstrategie»... und das mit teils sehr

oberflächlichen Argumenten, wenn sie etwa diesen Ansatz lächelnd damit
abtun, daß es sich in der gegenwärtigen Minderheits-Situation der Christen mit
diesem Thema so verhalte, wie wenn ein Dorf-Musikverein, der keinen
Nachwuchs mehr hat, alle Einwohner des Dorfes zu Ehrenmitgliedern ernennen
würde. Hans Waldenfels verteidigt dagegen, wie es auch K. Rahner selbst

verschiedentlich getan hat, die theologalen Grundanliegen, welche in diesem

theologischen Kürzel vom «anonymen Christen» gebündelt enthalten sind (61):
universaler Heilsanspruch des Christentums (vgl. auch 267—304: Absolutheits-
anspruch des Christentums), Einzigartigkeit der Gestalt Jesu von Nazaret (vgl.
ferner 285—286), das christliche Verständnis von der Menschwerdung Gottes

(vgl. zur Rezeption des Jesus-Ereignisses im Hinduismus: 130—136, und das

Jesusbild im Koran: 220-222; vgl. auch: Maria im Koran: 240—246), die

Forderung des Offenbarungsglaubens und dessen Hinordnung auf Jesus Christus,
die mögliche Implizität solchen Heilsglaubens, die Diskussion philosophischer
Vorfragen (vgl. dazu die Diskussionen zum okzidental-christlichen und das

asiatisch-buddhistische Vorverständnis von «Person»: 160-163). Aus diesen

Konvergenz-Punkten der sehr komplexen christlichen Dogmengeschichte heraus

ist die Diskussion um das «anonyme Christentum», um die heilsgeschichtliche

Rolle der «legitimen Religionen» und um die entsprechenden
missionstheologischen und pastoralstrategischen Konsequenzen (vgl. Dialog und
Mission: 21—23 und 35—39) erwachsen.

Die ganze theologische Erarbeitung des Themas «anonyme Christen» ist
also eine streng innerkirchliche Interpretation der heutigen Mitwelt. Sie hat
nichts zu tun mit einem vereinnahmenden Proselytismus, und noch weniger mit
einer arroganten Indiskretion. Noch mehr: Diese theologische Wertung der
Glaubenden in nichtchristlichen Religionen spricht den Denkern z. B. innerhalb

der buddhistischen Lehr-Tradition ausdrücklich das Recht zu, ihrerseits
Christen als «anonyme Buddhisten» zu verstehen. Karl Rahner selbst hat in
einem Gespräch mit dem buddhistischen Religionsphilosophen aus der «Schule

von Kyoto», Professor Keiji Nishitani, diese Sicht ausdrücklich angenommen.
Da auch führende katholische Theologen sich immer wieder über das Theolo-

goumenon von den «anonymen Christen» mokieren, soll hier dieses Gespräch,
wie es Karl Rahner in seinen «Schriften zur Theologie» (XII, 276) referiert hat,



Rezensionen — Comptes rendus 249

wiedergegeben werden (81, vgl. auch 73): K. Nishitani fragt K. Rahner: «Was
würden Sie dazu sagen, wenn ich Sie als anonymen Zen-Buddhisten deuten
würde?» Rahners Antwort lautete: «Selbstverständlich dürfen und müssen Sie

das von Ihrem Standpunkt aus tun; ich fühle mich durch solche Interpretation
nur geehrt, selbst wenn ich sie entweder für falsch halten muß oder aber

voraussetze, daß, recht interpretiert, echtes Zen-Buddhist-Sein mit dem richtig
verstandenen Christ-Sein auf der Ebene identisch ist, die von solchen Aussagen
eigentlich und unmittelbar angezielt wird».

3. Mystische, prophetische und weisheitliche Religionsform

Innerhalb der systematischen Religionswissenschaft wird oft versucht, die

vielfältigen religionsgeschichtlichen Phänomene und Dokumente zu katalogisieren.

So ist es seit Jahren üblich geworden, die «semitisch-prophetischen»
Religionen (Judentum, Christentum, Islam) von den «indisch-mystischen»
Traditionen (Hinduismus und Buddhismus) zu unterscheiden (85). Da aber die
chinesischen Überlieferungsformen des Konfuzianismus und des Taoismus
durch eine solche Dichotomie in ihrem Selbstverständnis und in ihrer Lebensmitte

nicht respektiert werden, schlagen neulich der Theologe Hans Küng und
die Sinologin Julia Ching vor, auch vom «weisheitlichen religiösen Stromsystem»

(159) zu sprechen. Professor Waldenfels ist weder mit der religionstypischen

Zweiteilung noch mit der «schablonenhaften» Dreiteilung der
Religionsgeschichte einverstanden, weil diese drei Dimensionen der religiösen Existenz
in jeder Glaubens- und Hoffensgemeinschaft der Weltgeschichte — wenn auch in
verschiedenen Akzentuierungen - präsent sind. Seine breit entfalteten neun
«Thesen zur Weisheit» (167-184) begründen diese Position. So oder so stellt
sich ja - in Anlehnung an Peter Bergers «Der Zwang zur Häresie» (Frankfurt
1980, 171—172 und 181) - heute nicht mehr so sehr die Frage «Was ist Athen
für Jerusalem?», sondern vielmehr die neue Frage «Was bedeutet Benares für
Jerusalem?» (91).

4. Transkulturelle Ethik

Die Ebenen des interreligiösen Dialogs sind vielfältig: Sie können das

propagandistische Konkurrenz-Denken verschleiern (71-74), sie können aber

auch eine reale gegenseitige Befruchtung anvisieren (25 und 326-331). Die

Begegnung ist dann ganzheitlich und verfährt sich nicht in ausschließlich
spekulativen Kontroversen. Der Dialog situiert sich dann vor allem auf der
gesellschaftlich-politischen Ebene, wo die wurzelhaften Grund-Intuitionen und
Grund-Werte auf dem Teststand des Alltags und der Menschenrechte geprüft
werden. Der Dialog der Kulturen und Religionen geht dann - wie bereits oben

(Punkt 1.1) erwähnt - in die Diapraxis über, das Miteinander-Reden mündet ins



250 Rezensionen - Comptes rendus

Miteinander-Handeln aus (25) oder ins Schweigen vor der übermächtigen
und diskreten Gnaden-Präsenz (vgl. All-Einheit und die Sprache: 160—163, und

Kenosis-Haltung: 183). Auf je verschiedenen Wegen der spirituellen
Betroffenheit und des aktiven Engagements leisten dann die Religionen ihren Beitrag
an die Konvergenzwissenschaft «Friedensforschung» (vgl. den Epilog «Die

Verantwortung der Religionen für den Frieden in der Welt. 352-359).

II. Ausblick

Hans Waidenfels will, wie gesagt, eine Zwischenbilanz vorlegen (7). Das
heißt somit auch, daß die Tagesordnung der religionswissenschaftlichen und

theologischen «Begegnung der Religionen» noch nicht ausgeschöpft ist.
Abschließend sollen deshalb noch einige Punkte für weitere «kontextuell-dialogi-
sche Studien zur Theologie der Kulturen und Religionen» traktandiert werden:

1. Lateinamerika und Afrika

Es ist m. E. disproportioniert, eine «Begegnung der Religionen» vorlegen zu

wollen, ohne daß die beiden «Kontinente der Hoffnung» Lateinamerika und
Afrika mit ihren vorchristlichen Spiritualitäten und nachkolonialen Volksfröm-
migkeits-Formen zu erwähnen. Die schamanistische Symbolwelt und ihre

implizite Energie-Logik, welche negativ als Magie abqualifiziert werden, durchwirkt

einen Großteil der religiösen Menschheit (vgl. Heil und Heilung).

2. Fallstudie Reinkarnation

H. Waidenfels will selbstverständlich keine eurozentrische Binnentheologie
vorlegen, bei der Diskussion von reinkarnatorischen Weltenwürfen bleibt er
aber - methodisch und inhaltlich - im üblichen Schablonendenken des christlichen

Europa (vgl. 342 und 347) stecken. Dabei werden bloß systemgebundene
Dogmen gegeneinander ausgespielt. Ihre Schlüssigkeit und Qualität zeigen sich
aber erst in der Konfrontation mit den jeweiligen Grunderfahrungen der je

bestimmten Traditionen. Dieser «liebende Kampf» ist der «Dialog im Leben»,
oder eben die Diapraxis.

3. Schabionisierungen

Eine ähnliche Inkonsequenz findet sich m. E. auch darin, daß H. Walden-
fels trotz der nuancenreichen Distanzierung von der Dichotomie der
Religionsgeschichte in prophetische und mystische Überlieferungsstränge (vgl. oben:



Rezensionen - Comptes rendus 251

Punkt 1.3) im Paragraphen zur Faszination der Weltreligionen folgende
Etikettierungen verwendet: «Hinduismus - die mystische Versenkung» (271),
«Buddhismus - die Versuchung der Eigenmächtigkeit» (173) und «Islam - die

Versuchung des Ekstatisch-Fanatischen» (275).

4. Inkognito und Kenosis

Weiter zu entfalten und konkreter werden zu lassen wären auch die christlichen

Existenzweisen, die sich in der Nachfolge Jesu Christi gemäß der Kenosis

(Phil 2,6) ergeben (vgl. oben: Punkt 1.4) und den Lebensstil unter dem
Gesetz des Inkognito (298) prägen. Die Umsetzung des «Im-Verborgenen»
(en tô krypto) der Bergpredigt (Mt 6,4—4: Almosen-Geben; Mt 6,7-8: Beten;
Mt 6,17-18: Fasten) in die heutigen kirchlichen Verhaltensweisen und in die

gesellschaftlich-wirtschaftlichen, nationalen und internationalen Realitäten
wäre dringend not-wendig. Die verschiedenen buddhistischen Wege haben hier
sowohl wissenschafts-theoretisch als auch mystagogisch schon große Vorläufer-
Arbeit geleistet (vgl. Leere/sunyata: 175 und 334).

5. Theologie und Kultur-Anthropologie

Die methodologische Zuordnung und Kooperation von Religionswissenschaft

und Theologie wird kurz angeschnitten (92-101). Ein noch wichtigeres
Desiderat für «kontextuelle Studien zur Theologie der Kulturen und Religionen»

wäre das wissenschaftliche Instrumentarium der Kultur-Anthropologie.
So definiert und problematisiert H. Waidenfels Schlüsselbegriffe seines Werkes
wie «kontextuell», «Kultur» oder «Religion» nicht. Das gleiche Manko findet
sich m. E. auch schon und noch gravierender in seiner «kontextuellen»
Fundamentaltheologie (Paderborn - München - Wien 1985). Dadurch sind beide

Werke zwar aktuelle Lagebestimmungen mit den üblichen philosophisch-historischen

Werkzeugen, signalisieren aber ihre Begrenztheit im Umgang mit den
oben dargestellten Problem-Stellungen. Die Theologie (und ihre Lehrpläne)
erfordert unbedingt Zubringer-Wissenschaften, welche die ganze Palette der
Human- und Sozialwissenschaften umfassen, damit sie treffende Werkzeuge zur
Wahrnehmung der Kulturen und Religionen und zur Entschlüsselung der in
ihnen anwesenden Heilsgeschichte bereitstellen kann.

6. Begriffliche Klärungen

Ähnliche Limiten der üblichen Theologie und Religionsphänomenologie
finden sich auch in der wenig selbstkritischen Stellungnahme zu den «neureligiösen

Bewegungen» (250-266). Wie sie überhaupt benennen: Bewegung, Sekte,

Kirche, Kult, Spiritualität, Psychokult, Sondergemeinschaft, Weltanschau-



252 Rezensionen - Comptes rendus

ung...? Welche pastorale Hilfe anbieten? Welche Herausforderung an die Groß-
Kirchen zeichnet sich in diesen religionssoziologischen Mutationen ab? Wie
umgehen mit diesem Übergang von der Religion-Institution zur Religiosität-
Erfahrung, wo nicht mehr das objektive Eingebundensein in tradierte Plausi-
bilitätsstrukturen Wahrheitskriterium ist, sondern das subjektive Betroffen-
Werden durch das Numinose? Wie im «New Age» den interreligiösen Dialog
und die «Begegnung der Religionen» verstehen?

Die Qualität der vorausgehenden Zwischenbilanz in den «Theologischen
Versuchen I» und die wissenschaftliche Stoß-Richtung des obigen Ausblickes
lassen uns gespannt auf die «Theologischen Versuche II» von Hans Waldenfels

warten. Seine vielfältigen Kompetenzen und Erfahrungen sind die Garanten für
einen weiteren fruchtbaren Dialog und eine verantwortete Diapraxis.

Richard Friedli


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

