Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Michel Bouttier: L ’Epitre de Saint-Paul aux Ephésiens Geneve: Labor et Fides,
1991, 316 S. (CNT IXb).

Vor uns liegt ein Werk, das sowohl der wissenschaftlichen Exegese wie auch
der Pastoral verpflichtet ist. Zwischen diesen beiden Polen verbrachte der
Verfasser auch sein ganzes Leben.

Fiir den Kommentar zum Epheserbrief ist dieses doppelte Interesse schon
aus der Aufmachung des Buches ersichtlich. Dem Verfasser ist daran gelegen,
daB3 der Leser und die Leserin sorgfiltig informiert werden und daf3 das Buch —
vom Format her zwar eher unhandlich — tibersichtlich angeordnet und leicht zu
konsultieren ist. Griechischkenntnisse sind nicht unbedingt vorausgesetzt, da
alle griechischen Vokabeln und Sitze tbersetzt werden.

Nach einem Vorwort werden einige Hinweise zum guten Gebrauch des
Buches gegeben (9) und nach einem Abkiirzungsverzeichnis eine allgemeine
Bibliographie geboten (12-16), die leicht iiberschaubar wichtige Kommentare,
Monographien und Aufsitze anfiihrt. Die Einleitung (17-48), die nach dem
Verstindnis des Verfassers auch als Zusammenfassung dienen kénnte (9), ist
eine echte Hinfithrung zum Epheserbrief, knapp und umsichtig und gut ver-
stindlich. Da wird man u.a. informiert iiber das Gesicht des Briefes, iiber seinen
Text, iiber die Verwurzelung im Paulinsimus, iiber verschiedene andere Tra-
ditionen, die sich moéglicherweise in Eph kreuzen, wie Past, Lukas, Hebr, 1Petr,
Joh, synpoptische Traditionen; ausfiihrlicher wird die Verwandtschaft von Kol
und Eph hervorgehoben. Wenn die Hinweise manchmal auch recht knapp sind,
sind sie doch hilfreich; bei der Beurteilung der Exegese diirften sie m.E. ent-
schiedener und bewuBter in Betracht gezogen werden. Auch was das kulturelle
Umfeld anbelangt, tut der Verfasser gut daran, moglichst offen und umsichtig zu
sein. Da ist die Rede vom Alten Testament, von den Kulttraditionen der
Synagoge, von den Schriften des Toten Meeres, von den Weisheitsschriften und
von der Apokalyptik, von der gnostischen Literatur und vom Volksglauben.
Auch von der politischen Lektiire des Eph méchte der Verfasser nicht ganz
absehen; Stichworte bietet ja der Brief selbst: die Pax Christi im Gegeniiber zur
Pax Romana. AufschluBreich ist auch der Abschnitt iiber die Umstinde, unter
denen Eph geschrieben wurde, wobei trotz der Zuriickhaltung des Briefes selbst
doch einiges festgemacht werden kann: Es gibt keine direkte Konfrontation mit
ideologischen oder theologischen Gegnern; es gibt keine konkreten Hinweise
auf Verfolgungen; die Adressaten sind nicht «Briider», sondern «Heilige»; die
Gemeinde setzt sich aus Heidenchristen und Judenchristen zusammen; auch
von der Organisation der Gemeinde ist hier die Rede.



Rezensionen — Comptes rendus 207

Wahrscheinlich sind es die eher spirlichen Angaben in Eph selbst, die das
Verstindnis und die Interpretation des Briefes so schwierig machen, was dann
meistens dazu fiihrt, da3 recht viel in den Brief hineingelesen wird. Der Ver-
fasser ist weit davon entfernt, den Epheserbrief sub specie aeternitatis zu situieren
und weist ihm einen unverwechselbaren Ort in der frithen Kirchengeschichte
zu — dhnlich wie auch die anderen Schreiben des NT, besonders die vergleich-
baren der zweiten und dritten Generation, in einer ganz bestimmten Wende der
Geschichte ihre je eigenen Ziele und Aufgaben hatten.

Stimmen von A. Sabatier, eines liberalen Protestanten zu Beginn dieses
Jahrhunderts, und von . Schlier, Protestant, der — veranlaBBt durch seinen
Kommentar zum Epheserbrief — zur katholischen Kirche iibergetreten ist,
beenden die Einleitung. Wohl bezugnehmend auf diesen letzteren sagt Bouttier
am Ende seines eigenen Kommentars, daB3 er Protestant zu bleiben gedenke
(304).

Auch der Kommentar selbst (49-273) besticht zuerst einmal durch seine
Ubersichtlichkeit. Jeder zu kommentierende Abschnitt ist gleich aufgebaut:
Zuerst liefert der Verfasser eine Ubersetzung aus dem Griechischen; der Uber-
setzung folgt eine Bibliographie, die auch fiir Fachleute ziemlich erschépfend
ist; unter dem Stichwort «Text» werden die wichtigsten Textzeugen bespro-
chen; die «Analyse», der der Verfasser nach eigener Aussage (9) seine ganze
Aufmerksamkeit schenkt, gibt jeweils einen guten Einblick in die Struktur des zu
besprechenden Abschnittes; schliellich folgt unter dem Titel «Exegese» eine
Vers-fiir-Vers-Erklirung, Es folgt ein weiterer Teil, der iibertitelt ist mit «Ex-
cursus et enjeu» (275-299). In ihm finden sich in alphabetischer Reihenfolge

einige theologische Themen, die auch fiir die heutige Vermittlung nutzbar
gemacht werden. Unter dem Titel «Envoi» (303-304) folgen dann 11 zusam-

menfassende Thesen. Vor dem Inhaltsverzeichnis am Ende des Buches finden
sich einige tbersichtliche Tafeln, darunter die Parallelen Eph-Kol (308-309),
eine Konkordanz signifikanter Ausdriicke in Eph (310) und ein Verzeichnis
einiger wichtiger Begriffe (311-313).

Fachleute werden in Bouttiers Kommentar zu Eph nicht sehr viel Neues
finden; das wire auch nicht die Absicht des Verfassers, dem es eher darum geht,
tiber die neuesten Forschungsergebnisse ausgewogen und verantwortungsbe-
wublt zu informieren. Dabei verrit der Verfasser eine groBe Offenheit, 1406t
andere Meinungen — knapp, aber doch nie verzerrt — zu Worte kommen und
widersetzt sich erfolgreich voreiligen Stellungnahmen.

Meine Einwinde sind vor allem hermeneutischer Art. Schade, daB3 der
Verfasser die Untersuchungen zu den Haustafeln von Elisabeth Schiifller Fio-
renza (In Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction of Christian
Origins, London 1983, und Bread Not Stone. The Challenge of Feminist Bib-
lical Interpretation, Boston 1984) nicht beriicksichtigt hat und daf3 er die Dis-
sertation von Marlies Gielen (Tradition und Theologie neutestamentlicher



208 Rezensionen — Comptes rendus

Haustafelethik. Ein Beitrag zur Frage einer christlichen Auseinandersetzung mit
gesellschaftlichen Normen, Frankfurt a.M. 1990) noch nicht konsultieren konn-
te. Dabei geht es mir nicht um einige Details, die auch fiir einen wissenschaft-
lichen Kommentar verzichtbar wiren, sondern um etwas Grundsitzliches. Mei-
nes Erachtens geht der Verfasser, was die hermeneutische Seite anbelangt, mit
Eph zu wenig kritisch um. Es besteht doch kein Zweifel, dafl in Eph, besonders
5,21-6,9, das Patriarchat in und auBerhalb der Kirche nicht nur akzeptiert,
sondern auch theologisch legitimiert wird, und wir kommen doch nicht darum
herum zu fragen, ob solche Texte iiberhaupt noch in der Liturgie und in der
Katechese vorgelesen werden diirfen, oder ob sie nicht schon lingst aus unseren
Lektionaren hitten verschwinden sollen (E. Schiiller Fiorenza). In diesem
Zusammenhang wire mindestens auch zu fragen, ob das Verb tnotaccecor
durchgingig und unterschiedslos mit se soumettre iibersetzt werden darf. Spite-
stens im Kapitel «Excursus et enjeux» hitte man iiber diese Dinge gerne mehr
gelesen.

Andererseits diirfte auch nicht von der Hand zu weisen sein, da3 Eph
gerade durch die theologische Legitimierung des Patriarchats, aber auch durch
die Identifizierung Jesu Christi mit dem Haupt des Leibes (1,22; 4,15; vgl. dazu
die ziemlich anders lautenden Aussagen 1Kor 12!) einer Hierarchisierung der
Kirche Vorschub leistet. Ich meine nicht, dal3 der Verfasser unseres Kommen-
tars diese Implikationen — um nur diese zu nennen — nicht sieht; ich bedaure
ganzeinfach, daf3 er sich (trotz einiger bemerkenswerter Ansitze in « Excursus et
enjeux») nicht intensiver damit auseinandersetzt, weil eine solche Auseinan-
dersetzung den Seelsorgerinnen und Seelsorgern, den Verkiindigerinnen und
Verkiindern, die oft ratlos vor solchen Texten stehen, sehr zu gute kime.

Obwohl der Verfasser auch eine politische Lektiire des Briefes kennt oder zu
kennen vorgibt, wiren doch einige Hinweise auf das Leben der Frauen, Kinder
und Sklaven der damaligen Zeit von Bedeutung. Der Verweis auf einschligige
Literatur niitzt hier wenig, weil von den Leserinnen und Lesern des Kommen-
tars kaum erwartet werden kann, dal3 sie Hinweise in Erkursen anderer Kom-
mentarwerke suchen. Ein Kommentar, der die Pax Romana vor Augen hat
(S. 41), darf diese nicht vorschnell der Pax Christi gegeniiberstellen, ohne das
Funktionieren dieser Pax Romana einmal in sich selber kritisch zu betrachten
(vgl. dazu z.B. Klaus Wengst, Pax Romana. Anspruch und Wirklichkeit. Erfah-
rungen und Wahrnehmungen des Friedens bei Jesus und im Urchristentum,
Miinchen 1986). Dabei soll es nicht um eine Vereinnahmung des Eph durch
eine politische Lektiire gehen; Aufgabe des Kommentars aber — so scheint es
mir — wire es, das Fehlen von politischen Stellungnahmen im Brief anzumah-
nen.

Trotz dieser Ausstellungen ist der Kommentar gerade wegen seiner Aus-
gewogenheit und Offenheit durchaus zu empfehlen.

HERMANN-JOSEF VENETZ



Rezensionen — Comptes rendus 209

K. Kertelge (Hg.): Metaphorik und Mythos imt Neuen Testament. Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1990, 298 S. (QD 1206).

Der zu besprechende Sammelband geht auf die Tagung der deutschspra-
chigen katholischen Neutestamentler von 1989 zuriick und umfaBit acht
Einzelbeitrige von O. Fuchs (Die mythisch-symbolische Dimension religiser
Geschichten, 11-77), /. Kremer (Zur bildsprachlichen Dimension der Kind-
heitsevangelien, bes. Lk 1,26-38, 78-109), U. Busse (Metaphorik in neu-
testamentlichen Wundergeschichten? Mk 1,2-28; Joh 9,1-41, 110-134),
O. Schwank! (Metaphorik von Licht und Finsternis im johanneischen Schrift-
tum, 135-167), 7. Soding (Zur Symbolsprache des Johannes am Beispiel von
Joh 3,1-21, 168-219), M. Theobald (Heilige Hochzeit, zu Eph 5,21-33, 220-
259), H. Giesen (Symbole und mythische Aussagen in der Johannesapokalypse,
255-277) und P. Trummer (Bildsprache der Johannesapokalypse, 278-290).
Eine Einfiihrung des Herausgebers (7-10), ein Autoren- und Stellenregister
(291-298) erschlieBen den materialreichen Band.

Da eine Vorstellung und Wiirdigung der einzelnen Beitrige nicht méglich
ist, beschrinke ich mich auf stirker am Gestamtthema orientierte Reflexionen.
Immerhin sei bemerkt, daB die eigentlich exegetischen Passagen zu den niher
untersuchten Texten meist sehr instruktiv und anregend sind. Dies gilt auch fiir
die religionsgeschichtlichen Ausfithrungen zum Motiv der Wiedergeburt (5d-
ding, 186-194) und der «Heiligen Hochzeit» (7heobald, 221-230).

Fiir eine exegetische Publikation auffallend groB ist der Anteil an grund-
sitzlichen hermeneutischen und methodischen Uberlegungen zum sachgemi-
Ben Umgang mit Metaphern, Symbolen und mythischen Denkstrukturen.
Neben dem ganz der Grundlagenproblematik gewidmeten Beitrag von O. Fuchs
sei insbesondere auf die Beitrige von U. Busse und O. Schwankl zur Metaphern-
Theorie (119-122.135-140) sowie auf die Uberlegungen von 7. Siéding zu Sym-
bol und Mythos (172-182.216-219) verwiesen. Der v.a. in der Gleichnisfor-
schung schon linger beriicksichtigte Sachverhalt, daf uneigentliche Rede mehr
ist als eine (padagogisch motivierte) Einkleidung begrifflicher Sprache in ein
anderes Gewand, wird in diesen Uberlegungen fiir andere Textsorten und
Redeformen fruchtbar gemacht. Fiir die meisten Beitrige kann zudem gesagt
werden, dall das BewuBtsein fiir hermeneutische und methodische Probleme
sich nicht nur auf technische, innerexegetische Belange beschrinkt, sondern
sich auch auf die Frage der heutigen Rezeption der Texte erstreckt. So widerlegt
der Band exemplarisch pauschale Vorwiirfe gegen «die» historisch-kritische
Exegese, sie sei fiir Theologie und Kirche oder fiir die Lebensfragen heutiger
Menschen irrelevant oder gar schadlich.

Am eindeutigsten rechtfertigt der Beitrag von O. Fuchs die Aufnahme des
Buches in die Reihe der Quaestiones Disputatae, enthilt er doch fiir das Selbst-
verstindnis der Exegese, aber auch fiir das Verstindnis des christlichen Glau-



210 Rezensionen — Comptes rendus

bens einigen Ziindstoff. Stichwortartig erwihnt seien folgende Akzente: die
positive Rezeption des erweiterten Mythosbegriffs in neueren philosophischen
Konzepten; das Eintreten fiir eine polymythische Lektiire der Schrift und den
daraus sich ergebenden Pluralismus; das Plidoyer fiir den gleichstufigen
Umgang mit Offenbarungstexten; die Forderung nach einer (post)modernen
Exegese, die Wert auf die Auslegung der Schrift fiir den «ganzen» Menschen
legt; die ausdriickliche Reflexion auf die kirchenpolitische Funktion der Exe-
gese und ihr Verhiltnis zur Dogmatik und zum kirchlichen Lehramt.

Wie brisant manche Thesen des Bamberger Pastoraltheologen sind, zeigt
innerhalb des Bandes selbst insbesondere der Beitrag von 7. Séding, dessen
Auseinandersetzung mit denselben neueren philosophischen Thesen defensiver
ausfillt und der fast dngstlich besorgt scheint, wieder zu rein innerexegetischen
Fragestellungen zuriickzufinden. Die Unterschiedlichkeit der Positionen zeigt
sich nicht zuletzt in der Art, wie die Auseinandersetzung mit E. Drewermann'
gefiihrt wird, dessen vielbeachtete tiefenpsychologische Exegese zweifellos mit
ein Grund dafiir ist, dal nun auch die etablierte Forschung sich intensiver mit
symbolischen und mythischen Elementen in neutestamentlichen Texten be-
schiftigt. Immerhin ist 7. Siding zugute zu halten, dall er sich als einziger
explizit mit dem Grundsatzreferat von O. Fuchs auseinandersetzt. Dieses Ge-
sprich zu fiithren, wire — es handelt sich schlieBlich um einen Kongre3-Band —
spitestens bei der Uberarbeitung der Beitrige fiir die Publikation auch in
anderen Fillen sinnvoll gewesen.

Im Beitrag von O. Fuchs, aber auch insgesamt eher zu wenig reflektiert wird
die exegesegeschichtliche Dimension der Mythos-Problematik, die unlésbar mit
dem Namen R. Bultmann verbunden ist. Wenn K. Kertelge sein «Programm der
Entmythologisierung ... ein Stiick Geschichte der Spitaufklirung in der Mitte
unseres Jahrhunderts» nennt (7), so unterschitzt er damit dessen Bedeutung; ist
Bultmanns Programm doch gleichzeitig als Radikalisierung der seit dem Auf-
kommen der historischen Kritik gegebenen Problematik der Bibelauslegung
und als (zugegebenermalen einseitiger) Versuch einer gliubigen Antwort dar-
auf anzusehen. Die Auseinandersetzung mit Bultmann ist deshalb mehr als die
Diskussion einer Einzelposition und hitte mehr Aufmerksamkeit verdient.

Zu erinnern ist in diesem forschungsgeschichtlichen Zusammenhang auch
an die Tatsache, daB die unter dem Stichwort « Mythos» diskutierte Problematik
in der Geschichte der neutestamentlichen Exegese unlésbar mit dem Problem
der Christologie und somit mit der Jesusfrage verbunden ist. Erwihnt sei
lediglich D.F. Stran/? und dessen «mythische» Interpretation der «Christus-
Idee», welche die historische Jesusforschung angesto3en hat, dhnlich wie spiter
R. Bultmanns Kerygma-Theologie die «neue Jesusfrage» in Gang gebracht hat
und neuestens E. Drewermanns Exegese seine Kritiker den Akzent auf die
Geschichtlichkeit des christlichen Glaubens legen ld6t.



Rezensionen — Comptes rendus 211

Entsprechend sind auch von der neutestamentlichen Christologie her am
ehesten Riickfragen an O. Fuchs und sein Eintreten fiir «Polymythie» innerhalb
des NT und des Kanons zu erwarten, wie sie z.B. 7. Siding formuliert (216ff.),
wie sie sich aber auch vor dem Hintergrund der Aufsitze von /. Kremer und
O. Schwankl formulieren lieBen: Impliziert die christologische Konzentration,
die fiir die neutestamentlichen Schriften, aber auch fiir die (ur)christliche refec-
ture des AT charakteristisch ist, nicht einen Totalitits- und Absolutheitsan-
spruch, der die unbestrittene Polymythie und Pluralitit nicht nur umfingt,
sondern auch entscheidend relativiert und damit die «polymythische Lektiire
der Schrift» (43) begrenzt? Die Kritik an der «k Monomythie» und ihrer Tendenz
zu «Totalitarismen» (45) richtete sich dann nicht nur gegen bestimmte (Fehl-)
Formen der Rezeption der biblischen Botschaft, sondern gegen jene fiir das NT
zentrale Forderung nach einem «ganzheitlichen Anschluf3 allein an Jesus alsden
Offenbarer des Vaters» und die damit verbundene «kompromiBlose Absage an
alle konkurrierenden Heilsangebote» (Séding, 215).

Die an diesem Punkt aufbrechenden Fragen, die ich nicht «gegen» die
Anliegen von O. Fuchs, sondern tiber diese hinaus stellen méchte, laufen auf die
Problematik einer «Sachkritik» am Neuen Testament selbst hinaus. Am schirf-
sten werden solche Fragen gegenwirtig in anderer, aber verwandter Form
innerhalb der feministischen Theologie gesehen, die tibrigens ebenfalls ein
grofes Interesse an Mythen und an «Polymythie» hat (vgl. z. B. die Reflexionen
zur Sophia-Christologie im NT als Erginzung zu den androzentrischen christo-
logischen Traditionen). Dal3 die Auseinandersetzung mit den hermeneutischen
Entwiirfen feministischer Theologinnen und ihrer Kritik an patriarchaler
Mythologie weder bei den grundsitzlichen Uberl‘egungen noch bei der Einzel-
auslegung (bes. von Eph 5, 231-32!) gefiithrt wird, erweist sich als Defizit, das
angesichts der zahlreichen wissenschaftlichen Publikationen zur Sache mit der
Zusammensetzung des Kreises katholischer Neutestamentler (sic!) nicht wirk-
lich gerechtfertigt werden kann.

Daf} ein Band, der so grundsitzliche Sachverhalte anspricht und vor ent-
sprechend fundamentale Fragen stellt, nicht nur den FachexegetInnen zum
Studium empfohlen werden kann, sei abschlieBend ebenso angemerkt wie die
Tatsache, daB} er fiir das weiterzufithrende Gesprich mit E. Drewermann hilf-
reicher ist als manche direkte Auseinandersetzung mit ihm.

DanieL Koscu



212 Rezensionen — Comptes rendus

M. Marcus / E.W. Stegemann/E. Zenger (Hg.): Israe/ und Kirche hente. Bei-
trige zum christlich-jiidischen Gesprich. Fir Ernst Ludwig Ehrlich. Freiburg,
Basel, Wien: Herder 1991. 439 Seiten.

Wer diese umfrangreiche Festschrift, die 5 Grullwort, 32 Beitrige unter-
schiedlichster Herkunft und Art sowie die Bibliographie des zum 70. Geburtstag
Geehrten umfallt, eingehend vorstellen und wiirdigen wollte, mii3te zum einen
tiber recht viel Raum, zum anderen iiber ein sehr umfassendes Wissen verfiigen.
Ich versuche hier einige Grundlinien herauszuarbeiten.

1. Die Festschrift fiir den in Basel wohnhaften jidischen Theologen und
wichtigen Exponenten des christlich-jiidischen Gesprichs dokumentiert, dal3
das Verhiltnis Judentum-Christentum kein Thema ist, das sich einem einzelnen
«Traktat» oder einer einzelnen theologischen Disziplin zuordnen 14Bt. Viel-
mehr betrifft dieses Verhiltnis — jedenfalls aus christlicher Sicht — die gesamte
Theologie. Entsprechend wichtig und erfreulich ist die Tatsache, dal die Fest-
schrift Beitrige unterschiedlichster Provenienz enthilt: systematisch-theologi-
sche, exegetische, philosophische, halachische, liturgiewissenschaftliche, litera-
rische, religionswissenschaftliche, kirchengeschichtliche, ethische, politologi-
sche und solche, die sich derartigen Zuordnungen entziehen. Das Verhiltnis
von Judentum und Christentum darf (oder: diirfte, vgl. R. Rendtorff, Ist Dialog
moglich?, 123ff.) deshalb nicht einem kleinen Kreis von «Dialog-Spezialisten»
iiberlassen werden, sondern muB christlicherseits auch dort bedacht werden, wo
es nicht (oder nicht vordergriindig) thematisch prisent ist. Die Theologie und
die Kirche(n) sind als ganze in die Frage involviert und kénnen sie deshalb nicht
als eine Teil- oder gar Spezialfrage von vielen ausgrenzen. Diese Feststellung ist
nicht moralischer Art und wurzelt auch nicht in einem schlechten Gewissen,
sondern griindet in der Tatsache, dal das christlich-jiidische Verhiltnis die
Identitit des Christentums betrifft.

2. Die Feschrift macht sichtbar, in welchem Ausmal Biographien, Begeg-
nungen und Situationen theologisch relevant sind. Zu erwihnen sind in diesem
Zusammenhang nicht nur die in fast allen Beitrigen vorfindlichen Stichworte
«Auschwitz» und «Schoah», sondern auch die zahlreichen Texte, die sich
bestimmten Anlissen verdanken und dies auch reflektieren, sowie die hiufigen
Hinweise auf die theologische Bedeutung von personlichen Begegnungen und
Gesprichen, unter denen natiirlich jene mit E.L. Ehrlich besonders gewiirdigt
werden. Fiir eine «nach Auschwitz» immer wieder geforderte christliche Theo-
logie «im Angesicht dieser jiidischen Leidensgeschichte» (/.B. Metz, Kirche
nach Auswitz, 110ff.) bedeutet dies, dal3 sie notwendig auf den konkreten
Dialog mit Jiidinnen und Juden angewiesen ist und daB aus dem noch zu
hiufigen Reden #ber Israel und das Judentum ein Gesprich mi¢ ihm werden
mulf}, so schwierig das — wegen Auschwitz — gerade im deutschen Sprachraum
ist. Der Band ist fiir dieses Gesprich ein eindriickliches Zeugnis, das allerdings



Rezensionen — Comptes rendus 213

durch knappe Angaben zu seinen mir z. T. unbekannten Autorinnen und Auto-
ren noch an Aussagekraft gewonnen hitte.

3. Judische, aber auch christliche Theologie, die das Judentum und seine
eigenen jidischen Wurzeln ernst nimmt, ist immer auch politische Theologie.
Die Tatsache, daB3 die Tora, das Volk und auch das Land Israel fiir die
(hebriische) Bibel und die jidische Theologie konstitutiv sind, setzt der christ-
lichen, bzw. hellenistischen Tendenz zum Individualisieren und Spiritualisieren
erheblichen Widerstand entgegen. Weil das «Gottsein Gottes vom Israelsein
Israels abhingig ist» (E. Brocke, Sendungen <Zum Sabbat> im deutschen Rund-
funk 35ff.), ist es unmdoglich, Theologie abgesehen von ithrem Wirklichkeits-
bezug zu treiben. Besonders direkt greifbar wird dies in der Frage nach dem Staat
Israel (vgl. die Beitrige von D. Diner, 284ff., H. Maier, 2981f. und R. Mayer,
307ft.), aber auch in der fiir die (zivile) Gesetzgebung relevanten Frage des
Schichtens (/. M. Levinger, 370ff.) und utberall dort, wo die Geschichte des
Antijudaismus aufgearbeitet wird, in der religiose und politische Aspekte im
wahrsten Sinne des Wortes «heillos» miteinader verflochten sind.

4. Die Kontextualitit jiidischer, bzw. das Judentum ernst nehmender Theo-
logie gibt der geschichtlichen Erinnerung im Sinne der memoria, aber auch der
kritischen historischen Rekonstruktion, eine eminente Bedeutung. Diese wird
dadurch noch gesteigert, da3 die Aufarbeitung der Trennung der Kirche von
Israel und der christlich-jiidischen Unheilsgeschichte stets gegen Verdringungs-
und Verharmlosungsmechanismen anzugehen hat, um die Erinnerung an die
Opfer der Geschichte wachzuhalten. Da es dabei nicht angeht, in einer Art
«Prominentengeilheit ... Hierarchien unter den Opfern» aufzustellen, ist es sehr
erfreulich, daB auch von «unbekannten, aber nicht namenlosen Opfern und
Mitgejagten» (M. Stibr, Darf nur der Helden gedacht werden?, 344 ff.) die Rede
ist, da3 auch weniger bekannte Etappen und Episoden dieser Geschichte in den
Blick kommen (z.B. F.-W. Marquardt, S. Samelson — Eine kleine berlinbran-
denburgische Geschichte, 323ff.) und dalB3 der Blick auch auf die Profan- und
Literaturgeschichte ausgeweitet wird (z.B. M. Brumlik, Das Judentum in der
Philosophie Schopenhauers, 256 ff.).

5. Im Angesicht Israels und nach der Schoah kann sich christliche Theo-
logie dem Antijudaismus-Verdacht nicht durch einen «nur» duferlichen Ver-
zicht auf jegliche Diffamierung des Judentums entziehen, sondern muf} die
Wurzeln des strukturell-theologischen Antijudaismus aufdecken und dort Re-
medur schaffen. Dall solche notwendigen «Wurzelbehandlungen» recht
schmerzhaft sein konnen, machen verschiedene Beitridge deutlich. So zeigt z. B.
U. Luz (Jesus der Menschensohn zwischen Juden und Christen, 212ff.) auf, dall
die problematische Israeltheologie des Matthdusevangeliums ihre «Keimzelle»
bei Jesus selbst hat und fordert eine «sachkritische» Auseinandersetzung mit der
an die Ablehnung seiner Person gekniipften Gerichtsverkiindigung Jesu, «wenn
wir den dadurch entstandenen gewaltigen Schaden wirklich aufarbeiten wol-



214 Rezensionen — Comptes rendus

len». Wie sensibel die hier beriihrten Fragen nach dem Verhiltnis von Chri-
stologie und Soteriologie sind, zeigen auch die Beitrige von H. Vorgrimler (Zum
Gesprich iiber Jesus, 148ff.) und P. Fiedler («Beim Herrn ist die Huld, bei ihm
die Erlésung in Fiille», 184ff.). Involviert ist auch die Ekklesiologie. So machen
zwei Autoren unabhingig voneinander auf die Problematik aufmerksam, die
mit der Bezeichung der Kirche als «Volk Gottes» verbunden ist (R. Rendtorff,
a.2.0.; E. Zenger, Israel und Kirche im gemeinsamen Gottesbund, 236ft.). Die-
ser innerhalb der katholischen Kirche vom Zweiten Vatikanum sehr zum Nut-
zen der katholischen Ekklesiologie wiederentdeckte Begriff ist als Bezeichnung
fiir die Kirche deshalb problematisch, weil er im Verdacht steht, einer Enter-
bung Israels als Volk Gottes das Wort zu reden.

6. So wichtig (v.a. christlicherseits) der Respekt fiir die Eigenheit des
Gegeniibers ist, so wichtig ist auch die «gemeinsame Verantwortung fir
Gerechtigkeit und Frieden» (so die Uberschrift tiber die letzte Gruppe von
Beitrigen, 369ff.), aber auch fiir die Juden und Christen verbindende — und
trennende — Gottesgeschichte (im «Ersten Testament») und den darin wurzeln-
den Glauben an den gleichen Gott. Besonders beeindruckt hat mich in diesem
Zusammenhang der Beitrag von A.H. Friedlander (Karl Barth und das Nichtige,
46ff.), der sich primir mit dem Theologen Barth (und erst in zweiter Linie mit
dem Christen Barth) auseinandersetzt. Christliche Theologinnen und Theolo-
gen, die mit der Feststellung ernst machen, daB «das Judentum ... eben keine
<(nichtchristliche Religion>, sondern die Wurzel der Kirche» ist (B. Kiappert,
Miterben der Verheissung, 72ff.), werden ihrerseits noch vermehrt lernen miis-
sen, jildische Theologinnen und Theologen nicht «nur» als Jidinnen und Juden,
sondern auch Gotteslehrer/innen ernst zu nehmen. Die gerade in ihrer Vielfalt
beeindruckenden jiidischen Beitrige der Festschrift, aber auch die vielen Publi-
kationen des mit ihr Gefeierten bieten dazu reiche Gelegenheit.

AbschlieBen méchte ich mit dem Hinweis, dal3 sich diese «Beitrige zum
christlich-jiidischen Gesprich» sehr gut eignen, um in dieses Gesprich hinein-
zukommen, aber diesem Gesprich auch neue Impulse verleihen.

DanNieL KoscH

Wolfgang Huber/Hans-Richard Reuter: Friedensethik. Stuttgart, Berlin,
K&ln: Kohlhammer 1990, 368 S.

«Die Friedensfrage bildet das Schliisselthema fiir eine politische Ethik im
Atomzeitalter.» Dieser erste Satz, der das Heinz Eduard Tédt gewidmete Buch
der beiden Heidelberger Theologen — von denen W. Huber iiber breiten kirch-
lichen und theologischen EinfluB} verfiigt — eroffnet, bezeichnet Problemstel-
lung und Fragwiirdigkeit des hier zu besprechenden Werkes. Es ist als Lehr- und
Studienbuch angelegt und soll dementsprechend Grundlagen fiir eine eigen-



Rezensionen — Comptes rendus 215

stindige Problemanalyse und Urteilsbildung bereitstellen (11). Das geschieht
auch in weiten, historisch und sachanalytisch gut fundierten und informieren-
den Teilen; diese «Friedensethik», aus jeweils von den Verfassern einzeln ver-
antworteten Kapiteln zu einem nahtlosen Ganzen komponiert, bewihrt sich,
wie der Rezensent gern bezeugt, im ethischen Unterricht und wird von den
Studierenden akzeptiert. Um so wichtiger ist es, gleichwohl zu betonen, dal3 es
den Anspruch, ein Lehrbuch zu sein, doch nur insoweit erfiillt, als es eine, vor
allem in der deutschen kirchlichen und parteipolitischen Situation verwurzelte
Richtung politischer Ethik heute darstellt. Die Verfasser meinen allerdings
bereits dokumentieren zu kénnen, dal3 sich diese Richtung tendenziell schon
durchgesetzt habe (202f.). Es scheint sich fiir sie kaum noch zu lohnen, auf
«gegnerische» Auffassungen, die ohnehin an einer unheilvollen neuzeitlichen
Trennung von Politik und Ethik leiden sollen, ernsthaft zu achten. Das wirkt
sich auf die Literaturverarbeitung unvorteilhaft aus. Es ist, um nur auf diesen
bedenklichen Umstand hinzuweisen, kein gutes Zeichen fiir die Absicht, das
selbstindige Urteil der Leser zu fordern, wenn ein prominenter Autor wir Trutz
Rendtorff, der ebenso einfluBBreich die andere Richtung im Meinungsstreit
vertritt, nur mit ezzem Aufsatz (und dies polemisch) zitiert wird (111). Indessen
ist ein Gliicksfall zu verzeichnen: Diese andere Richtung hat sich mit unge-
ahnter Kriftigkeit zu Wort gemeldet, nimlich in: Uwe Nerlich/Trutz Rendtorff
(Hrsg.), Nukleare Abschreckung — Politische und ethische Interpretationen
einer neuen Realitit, Baden-Baden 1989. Die Vorworte zu beiden Werken sind
im Mirz 1989 geschrieben worden. Es sei deshalb der Rat erlaubt, beide
nebeneinander zu benutzen.

W. Hubers und H.-R. Reuters Buch empfiehlt sich durch die Absicht auf ein
o6kumenisches Konzil nach D. Bonhoeffers Anregung (204ff.). Sie arbeiten
darauf hin, indem sie — lehrreich und hilfreich — die beiden Traditionsstringe
der Lehre vom gerechten Krieg und des Bekenntnisses zur Gewaltfreiheit (127)
behandeln und theologische wie philosophische Modelle der Friedensethik
beschreiben; bei Augustin und Thomas, Luther, de Vitoria, Kant, wihrend
Hobbes (ohne dal3 dabei wie von J. Taubes die antitheokratische Pointe des
Titelbildes vom Leviathan betont wiirde) die Gegen-Position reprisentiert:
Unterwerfung unter den Staat und sein Gewaltmonopol. Hingearbeitet wird
damit auf das pazifistische Ethos. Dafiir stehen besonders Bonhoeffer, Gandhi
(Ragaz wird nicht erwihnt), und das scheint vor allem aus einem Uberblick tiber
die katholische und evangelische Lehrentwicklung als eine Linie zum Konsens
der im Grundsatz unvereinbaren Positionen (128) als unbezweifelbare Gewil3-
heit aufzuleuchten: vorbildlich aus dem Hirtenbrief der amerikanischen Bi-
schofe von 1983 (190); man vergleiche aber die Kritik Michael Quinlans daran
(in: Nerlich/Rendtorff). Theologisch legitimiert wird die pazifistische Grund-
haltung durch das Ethos der Bergpredigt; die «theologischen Perspektiven» zu
den drei Themen Gerechtigkeit, Versbhnung und Schépfung gehéren zu den



216 Rezensionen — Comptes rendus

besten Abschnitten des Buches, das drei Hauptteile hat: Modelle des Friedens in
der Geschichte, Herausforderung des Friedens im Atomzeitalter, Verantwor-
tung fir die Zukunft des Friedens.

Pazifismus also: Die Verfasser votieren fiir einen umfassenden Begriff, eine
umfassende Vision des Friedens (95), dem ein «Verantwortungspazifismus»
(113) entspricht. Gemeint ist ein «praktischer Pazifismus» als Implikat rezi-
proker Anerkennung, umgesetzt in eine politische und rechtliche Form der
zwischenstaatlichen Beziehungen; dem kommt der «situationsbezogene Pazifis-
mus» (heute als Nuklearpazifismus) nahe. Das geht iiber einen «prinzipiellen
(Gesinnungs-) Pazifismus» hinaus, der als bloB individuelle Einstellung grund-
sitzlich und immer auf Gewalt verzichtet (113, 293f.; mit Bezug auf die
Begriffsgeschichte: 106ff.). Interessanterweise wird die zuriickgewiesene Be-
stimmung eines konsequenten Pazifismus bei T. Rendtorff (111) mit fast den
gleichen Wendungen verworfen, sofern es sich dabei um den «prinzipiellen»
handelt (294).

«Rational legitimiert werden soll die Friedensethik durch drei Perspektiven
und drei Indikatoren fiir friedensethische Konzepte: Die Perspektiven, syste-
matisch durch das ganze Werk hindurchgefiihrt, betreffen das militdrische
Gewaltpotential, die wachsende Armut in der Welt und die Zerstorung der
Natur (12, 17). Die Indikatoren sind: Abbau von Not, Vermeidung von Gewalt,
Verminderung von Unfreiheit (22; ein SchluB3kapitel ist den Menschenrechten
gewidmet, wie ausfiihrlich bei Huber/Todt [351]). Umfassend ist Friede daher
kein Zustand, sondern ein Prozel3 der Versdhnung (22, 294), der sich in
Gerechtigkeit aufbaut und vollendet, in die Zukunft hineinweist, insofern mit
einem «Uberschuf3 utopischen BewuBtseins» verbunden, das gerade die neu-
zeitliche Konstellation der Friedensethik erkennen lehrt (130). Obwohl die
Verfasser typologisch die geschichtlichen Grundmodelle der rémischen Tradi-
tion (und nach Hobbes) als Vorordnung der Freiheit vor der Gerechtigkeit und
der biblischen als Vorordnung der Gerechtigkeit vor der Freiheit schildern,
entscheiden sie sich fiir die systematische Grundformel «Pax et Justitia»
(45£.).

Das tiberrascht, verweist aber auf den ersten Satz zuriick. «Die Friedensfrage
bildet das Schliisselthema fiir eine politische Ethik im Atomzeitalter.» Zuge-
spitzt heifit das: Abriistung als Schliisselthema der Friedensethik (315). Friede
sei nicht, wie aus der — dargestellten — Tradition des «Bellizismus» heute folgt,
der Gegenbegriff zur Abschreckung (zum Sachverhalt: 136ff). Es komme viel-
mehr zu einer Entlegitimisierung des Abschreckungssystems und eben einem
Gefille der kirchlichen Friedensethik von einer « Ethik des Ermessens» (Kom-
promisses, der Integration) zu einer «Ethik des Bekennens, der Umkehr» (1971,
202f.).

Andererseits heiBt es aber auch: Die Frage, worin das Mittel zum wirklichen
Frieden bestehe, sei nach wie vor umstritten (114). So ist es, und die scheinbar



Rezensionen — Comptes rendus 217

wertlogische Konsensentwicklung ist tatsachlich nur eine bestimmte Reihung
von kirchlichen Stellungnahmen durch die Verfasser. Und warum das so ist,
diirfte 1991 — nach Golfkrieg und Putsch in der Sowjetunion — noch deutlicher
geworden sein. Darf man wirklich nicht einmal fragen, ob es nicht « Wichtigeres
als den Frieden» gebe, ohne daf} dies schon als ein «entlarvender» Ausdruck
einer Relativierung der Friedensfrage erscheinen miifite (24)?

Der Gedankengang des Buches hat drei fragwiirdige Voraussetzungen: Die
erste besteht in der zur Formel «Frieden im Atomzeitalter» geronnenen Annah-
me, das atomare Riistungspotential miisse bald einmal — und sei es aus Versehen
(322f.) — zum apokalyptischen Schlagabtausch fithren. Das verstellt den Blick
auf den ProzeB des politischen Bewultseinswandels, den es — mit Ner-
lich/Rendtorff — zu beobachten gilt; die Abriistung ist eben nicht das Schliis-
selthema der politischen Ethik. Es verstellt insbesondere den Blick fiir die
neuen Moglichkeiten begrenzter Abschreckung, und nicht zuletzt der — von den
Verfassern noch nicht gesehenen (316) — raschen und umfassenden Abriistung
der groBen Militirmichte. Das Buch steht noch ganz im Banne der Ost-West-
Konfrontation des Kalten Krieges, wennschon mit Appellen zum Abbau von
MifBtrauen und Feindbildern im Blick auf Gorbatschow (315ff., 320). Aber ist
MiBtrauen — das man als gesundes doch von krankhaftem unterscheiden kann —
nicht berechtigt, solange nicht ein Sturz Gorbatschows (und Jelzins) durch
dauerhafte politische Institutionen unwahrscheinlich gemacht worden ist?

Damit verbindet sich das zweite, die Annahme — nach Erhard Eppler
formuliert (324) — es lasse sich Frieden férdern, «ohne daf3 die Identitit der
jeweiligen Ideologie Schaden nimmt». Damit wird, wie auch sonst in diesem
Buch, das Aggressionspotential des leninistischen Marxismus mit seinen ent-
sprechend aggressiven Friedensvorstellungen verharmlost. Wo wirklich der
Feind steht und nicht nur Feindbilder irrlichtern, haben die Russen besser
begriffen. Dem kommt man auch nicht mit einem (auch theologisch fragwiir-
dig-barthianischen) «Vertrauen auf die Wiklichkeit des Prozesses der Versoh-
nung» bei (294).

Das fithrt zum dritten: Dies ist die Annahme, politische Sicherheit im
Atomzeitalter sei nur durch die Kooperation mit dem Gegner, die wechselsei-
tige Wahrnehmung und Anerkenntnis der gegenseitigen Friedensfihigkeit zu
erreichen (315, 324). Das ist schlicht sinnlos angesichts der — nicht zuletzt
potentiell atomaren, biologischen, chemischen — Bedrohung durch einen dia-
logunfihigen Aggressor wie Saddam Hussein; das weill man in Israel sicherlich
besser. Man sieht, die Fragen sind nach wie vor offen, und es sind in der Tat
Fragen auf Leben und Tod in unserer klein gewordenen Welt; wo es schon nicht
den Sieg einer Denkrichtung gibt, wie unterstellt, sollte es, muf} es doch den
anhaltenden Friedensdiskurs in den Kirchen geben.

HerMANN RINGELING



218 Rezensionen — Comptes rendus

Erich Fuchs: L éthique protestante. Histoire et enjeux. — Genf: Editions Labor et
Fides; Paris: Les Bergers et les Mages 1990, 142 S: (Le champ éthique
n° 19).

Das Buch des bekannten Genfer Theologen bietet eine knappe Einfiihrung
in die protestantische Ethik in historischer und systematischer Perspektive. Es
ist entstanden aus dem Bediirfnis nach einer grundlegenden Orientierung tiber
Traditionen protestantischer Ethik, die im franzosischsprachigen Protestantis-
mus — aber nicht nur dort — mehr und mehr in Vergessenheit zu geraten
scheinen. Im AnschluB3 an einen Vortrag in Rouen (9) entstand die Idee zu dem
vorliegenden Buch, das als Koproduktion zweier protestantischer Verlage ver-
offentlicht wurde. Das Ergebnis ist alles andere als eine apologetische Schrift;
dem Autor ist es vielmehr gelungen, mit groBter Prizision und in einer sehr
klaren Sprache ein Gesprichsangebot vorzulegen, das sich an drei Zielgruppen
richtet (137ff.). Zunichst einmal an die Christen der reformierten Kirchen, in
denen die ethische Reflexion aus theologieimmanenten Griinden einen relativ
schwachen Status hat; sodann an Leserinnen und Leser in einer sikularisierten
Moderne, deren gesellschaftliche und kulturelle Entwicklung — so eine der
Kernthesen des Buches — sehr viel mit dem protestantischen Erbe zu tun hat;
und schlieBlich an ein 6kumenisches Publikum im Bemiihen um ein Gesprich
mit der katholisch-theologischen Ethik und mit theologischen Anfragen aus der
sogenannten Dritten Welt. Das Ergebnis ist weniger eine umfassende Antwort
auf alle skizzierten Fragen als vielmehr eine Einladung zu griindlicheren Stu-
dien, die sich durch die Thesen und Argumente des Autors anregen lassen
koénnten.

Fuchs legt in den beiden ersten Teilen des Buches das Ethikverstindnis von
Luther und Calvin dar und zeichnet nach, wie die Reformation im englischen
Puritanismus fortgefiihrt wurde und jene geschichtliche Gestalt erhielt, die seit
Max Webers beriihmter Protestantismus-Kapitalismus-Theorie mit der Dyna-
mik der westlichen Rationalitit und Wirtschaftsform in Verbindung gebracht
wird. Der protestantischen Arbeitsethik ist deshalb ein besonderes Kapitel
gewidmet, in dem Fuchs den Zusammenhang von christlicher Berufung und der
strengen und asketischen Pflichterfiillung in der beruflichen Arbeit erliutert.
Demnach wird in der calvinistischen und puritanischen Ethik eine Neubewer-
tung menschlichen Handelns vorgenommen, das bei Luther noch sehr stark
unter dem skeptischen Vorbehalt einer Rechtfertigungslehre stand, die aus der
Kritik an einer pervertierten Werkgerechtigkeit entstanden war. Es gibt also
innerhalb des Protestantismus unterschiedliche Mentalititen, die sich auch in
verschiedenen Konzepten von theologischer Ethik ausdriicken. Zwei weitere
klassische Themen, die Fuchs in seinem Buch behandelt, seien hier nur kurz
erwihnt: die besondere Ausprigung einer politischen Ethik im Modell einer
Zwei-Reiche-Lehre und die neue Bewertung der Sexualitit.



Rezensionen — Comptes rendus 219

Fuchs kommt am Ende der sechs historisch ausgerichteten Kapitel zu dem
Schluf3, daf3 die moralischen Innovationen der Reformation ganz wesentlich zur
Ausprigung einer modernen Zivilisation beigetragen haben, deren Ambivalenz
nicht zu leugnen sei (71ff.). Die Moral der Disziplin und der rigorosen Pflicht-
erfilllung hat durch konsequentes zweckrationales Handeln Reichtum ermog-
licht, aber auch zur Verarmung der Gefiihle gefiihrt. Die Moral der Freiheit hat
liberale und demokratische politische Systeme begiinstigt, die dennoch nicht
immer schon Garanten der Gerechtigkeit sind. Und die starke Betonung der
individuellen Freiheit und Verantwortlichkeit fithrt zur Kultivierung des
Selbstbewultseins und eines Stolzes, der sich leicht in Hochmut verwandeln
kann. Es gehort zu den Stidrken des Buches, daf3 diese Dialektik stets mitbedacht
wird und deshalb nie eine Verteidigung der Tradition um jeden Preis versucht
wird. Gerade diese kritische Haltung macht es dem Autor mdéglich, sich das
Freiheitsethos der Reformatoren auf kreative Weise anzueignen und in aktuel-
len ethischen Kontroversen zu Gehér zu bringen.

Die Aktualisierung der protestantischen Tradition ist Gegenstand des drit-
ten Teils, in dem in zwei Kapiteln Standort und spezifische Aufgaben einer
protestantischen Ethik in einer pluralistischen Gesellschaft diskutiert werden.
Im Gegensatz zu den antimodernen Affekten des rémischen Katholizismus
haben sich die Kirchen und Theologien der Reformation mehrheitlich fiir die
Errungenschaften des liberalen Rechtsstaates und der wirtschaftlichen Effizienz

engagiert, nicht zuletzt in den optimistischen Synthesen des Kulturprotestan-
tismus im 19. Jahrhundert, dessen Fortschrittsbegeisterung uns unter heutigen

Bedingungen in mancher Hinsicht als naiv erscheint. Welchen Stellenwert hat
dann aber heute eine theologische (konfessionell geprigte) Ethik in einer siku-
larisierten Gesellschaft, die nach Fuchs durch die Merkmale des Pluralismus
und des Laizismus geprigt ist? Dabei versteht er unter /zizi#¢ nicht ausschlieSlich
die spezifisch franzosische Variante der Trennung von Kirche und Staat und des
Ausschlusses religioser Normierungsanspriiche aus dem o6ffentlichen Leben.
Laicité ist fiir Fuchs vielmehr eine antidogmatische Auffassung, wonach keine
gesellschaftliche Gruppe ein Monopol auf Wahrheit beanspruchen kann und
deshalb unter den Vorgaben einer weltanschaulich relativ neutralen Rahmen-
ordnung Kompromisse ausgehandelt werden miissen. Andererseits hat sich
herausgestellt, da3 der angeblich neutrale Staat zur Erfiillung seiner admini-
strativen Aufgaben allgegenwirtig ist und genau jene individuellen Rechte
beschneidet, die zu schiitzen er vorgibt. Eine Ethik in der freiheitlichen Tra-
dition des Protestantismus hitte hier die Aufgabe, im Interesse von Pluralismus
und Toleranz fiir demokratische Verhiltnisse einzutreten und gegen jede Ideo-
logisierung des modernen Staates energisch zu protestieren (87).

Ein weiteres Diskussionsfeld eroffnet sich fiir die protestantische Ethik im
Konflikt mit der katholischen und mit der fundamentalistischen Moral (88ff.).
Fuchs riumt ein, daB es d7e katholische Moral wohl nicht gebe, obwohl er es als



220 Rezensionen — Comptes rendus

Protestant nicht vermeiden kann, das ethische Argumentationsniveau des
Katholizismus auch an den Verlautbarungen der offiziellen Moraldoktrin zu
messen, die er an AuBerungen von Kardinal Ratzinger festmacht — freilich mit
dem Ergebnis der schroffen Ablehnung einer solchen primodernen Nostalgie.
Hingegen kann Fuchs sich ohne Schwierigkeiten mit den ethischen Auffassun-
gen des katholischen Theologen Jean-Pierre Jossua identifizieren, der das
Modell einer autonomen Ethik vertritt, die ihre Normbegriindungen auf der
Hohe philosophischer Diskurse und in Solidaritit mit den Menschen einer
sikularisierten Moderne durchfiihrt. Der 6kumenisch-theologischen Begeg-
nung von protestantischer und katholischer Ethik steht also nichts im Weg,
wobei die Profile der konfessionellen Traditionen iiberhaupt nicht verwischt
werden sollen. Es ist aber offenkundig, daB3 zwischen protestantischer Ethik und
rémischer Doktrin ein Graben existiert, der nur schwer tberbriickt werden
kann. Konsequenterweise schreibt Fuchs, daB seine Ablehnung fundamentali-
stischer Moralpredigt — er denkt dabei vor allem an fundamentalistische Sekten
in den USA - #hnliche Griinde habe wie seine Ablehnung der offiziellen
katholischen Morallehre. Die Chrakterisierung der gegenwirtigen Probleme in
der Okumene aus der Sicht eines reformierten Ethikers kénnte kaum deutlicher
ausfallen, wobei Fuchs in bemerkenswerter Art auf billige Polemik verzich-
tet:

Als vorrangige Aufgabenfelder einer protestantischen Ethik skizziert der
Autor im letzten Kapitel seines Buches drei Themen, bei denen in besonderer
Weise das Spezifische des historischen Erbes bei der Interpretation und Gestal-
tung der Gegenwart zum Tragen kommt: eine Bibellektiire mit ethischem
Erkenntnisinteresse, eine neue ethische Bewertung der Wirtschaft und die
Suche nach einem neuen Verhiltnis von Frau und Mann. Gerade katholische
Leserinnen und Leser werden bei der Lektiire des Buches lernen, den Prote-
stantismus nicht an Karikaturen des Sola-scriptura-Prinzips zu messen. Eine
Orientierung an der Schrift sensibilisiert vielmehr fiir die Pluralitit, die sich
schon in den biblischen Texten finden l4Bt; sie erinnert den modernen Men-
schen andererseits auch an eine Botschaft, die dem Herrschaftsgestus des Sub-
jekts vorausgeht, die betroffen macht und von Glaubenszeugnissen erzihlt, ohne
diese wie Rezepte zu Losung neuer Probleme anzubieten. Das gilt zum Beispiel
fiir Fragen der Wirtschaftsethik, bei denen Fuchs fiir die Haltung eines ascézisme
modéré (113) pladiert: fiir den Genul3 der guten Gaben dieser Welt, aber auch fir
ein waches Gespriir angesichts der Schattenseiten des Wohlstands, der zum Teil
auch auf ungerechten gesellschaftlichen Strukturen und der Zerstérung des
Okosystems beruht. Als eine der groBten Aufgaben der kommenden Jahrzehnte
wird abschlieBend das Verhiltnis der Geschlechter angesprochen, das nach
einer langen Geschichte des den Frauen — auch im Namen der Religion! —
zugefiigten Unrechts erst am Anfang einer partnerschaftlichen Entwicklung
steht.



Rezensionen — Comptes rendus 221

Insgesamt ist das kleine Buch von Fuchs als eine gut lesbare Einfiihrung in
die protestantische Ethik zu empfehlen, von deren griindlichem Studium die
katholische Moraltheologie nur profitieren kénnte. Wegen der gelungenen
Mischung von historischen und systematischen Aspekten sowie der Beriicksich-
tigung lutherischer und calvinistischer Traditionen ist der Band als Arbeitsbuch
und Diskussionsgrundlage in Hochschule und Erwachsenenbildung geeignet.
Eine Ubersetzung ins Deutsche wire ein theologisch und verlegerisch kluges
Unternehmen.

WALTER LEscH

Edmund Arens/Ottmar John/Peter Rottlinder: Erinnerung, Befreiung, Soli-
daritdt. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie. — Diissel-
dorf: Patmos 1991. 200 S.

Vom offensichtlichen Scheitern des real existierenden Sozialismus sind
auch theologische Konzepte betroffen, die in irgendeiner Weise an marxisti-
sches Gedankengut angeschlossen haben. Neben der lateinamerikanischen
Theologie der Befreiung gilt das auch fiir die politische Theologie; ihr diente die
Kritische Theorie schon immer als Gesprichspartnerin (8) — oder doch wenig-
stens als Orientierungspunkt, denn ein eigentliches wechselseitiges Gesprich
hat bislang noch kaum stattgefunden. Nun brauchen sich freilich diese eman-
zipatorisch orientierten Theorien und Theologien nach dem Umsturz in Osteu-
ropa keine Anfeindungen derer gefallen zu lassen, die es schon immer besser
gewuBt haben: Die Ereignisse seit 1989 haben weder die politische Theologie
noch die Kritische Theorie widerlegt, und die Anliegen der Befreiungstheologie
sind fiir die verarmten Vélker Lateinamerikas dringender denn je. Das Scheitern
des realsozialistischen Gesellschaftssystems kann — als miSlungener Versuch der
Verwirklichung einer Vision — aber Anlal3 bieten zur Frage, welchen realen
Gehalt Begriffe wie Fortschritt, Befreiung und Solidaritit in entwickelten Indu-
striegesellschaften haben. Die politische Theologie, die diese Begriffe ins Zen-
trum riickt, muf} darauf antworten kénnen. Unter dieser speziellen Perspektive
sollen die im hier zu besprechenden Band versammelten Beitrige vorgestellt
werden.

Bestimmendes Moment des Aufsatzes von O. Jobn iiber Walter Benjamin ist
die Schwierigkeit der Theologie, sich dieses Autors zu vergewissern. Trotz des
scheinbar so eindeutigen Bildes der Zusammenarbeit von Philosophie (Histo-
rischer Materialismus) und Theologie in der ersten der Thesen «Uber den
Begriff der Geschichte» und seiner prominenten Stellung in den grundlegenden
Werken der politischen Theologie ist Benjamin nimlich keineswegs ein theo-
logischer Autor, aus dessen Werk unmittelbar theologische Gehalte erhoben
werden konnten (26). Johns Ausfithrungen zur theologischen Benjamin-Rezep-



222 Rezensionen — Comptes rendus

tion lassen sich denn auch als (versteckte) Kritik am Umgang mit diesem Autor
bei J. B. Metz und teilweise auch H. Peukert verstehen. Fiir die bisherige poli-
tische Theologie waren die Begriffe «Fortschritt» und «Erinnerung» in Benja-
mins Werk zentral. John demonstriert zuerst die Schwierigkeiten im Verstind-
nis der Fortschrittskonzeption Benjamins (37-57) und zeigt damit gleichzeitig,
daB wir von Benjamin keine Auskunft dariiber zu erwarten haben, was «echter»
Fortschritt inhaltlich heilen kénnte. «Fortschritt» bedeutet fiir Benjamin nur
das Ablaufen der abstrakten, auf kein Ziel hin finalisierten Zeit; nicht dalB3 der
Fortschritt auf eine Katastrophe hinausliuft, behauptet er, sondern dal3 der
Fortschritt selbst die Katastrophe ist (48). Biographisch gebunden an die —
epistemologisch bedeutsame — «Nihe der Gefahr» (59), entwirft Benjamin also
keine positive, heute politisch «brauchbare» Vision (61), ja er eignet sich
schlieBlich auch nur sehr bedingt als theologischer Zeuge fiir das Grauen des
Faschismus (62). Eine dhnliche Verunsicherung ergibt sich sodann auch aus
Johns Diskussion des Begriffs der Erinnerung, deren subversive Kraft die
gegenwirtig Unterdriickten, und nur sie, sich zunutzemachen koénnten (71).
Zwar droht die «Geschichte» als ganze vereinnahmt zu werden durch die par-
tikulire Siegergeschichte, doch kennt Benjamin keinen positiven Begriff der
Tradition der Unterdriickten. Und schlieBlich gilt auch fiir das Erkenntnisme-
dium der Erinnerung der Grundsatz, daf} sie nur «im Augenblick der Gefahr»
moglich wird (74fL.).

Im Unterschied zu Benjamin ist Herbert Marcuses theologische Relevanz auf
den ersten Blick sehr beschrinkt. Wie P. Roztlinder zeigt, 1Bt sich keine ein-
gehendere Auseinandersetzung Marcuses mit Theologie und Religion erken-
nen, und umgekehrt galten auch die seinerzeitigen marginalen Erwihnungen
seines Namens in theologischen Werken eher dem Kult-Autor der Studenten-
bewegung als dessen Theorie (82ff.). Rottlinder geht aus von Marcuses These,
daB der Kunst — im Unterschied zur Religion — in jeder, auch totalitiren
Gesellschaftsform eine autonome Eigenexistenz, mithin subversives Potential
zukommt (101£.). Konsequent gesehen miifite nun nach Rottlinder diese Cha-
rakterisierung auch fiir die Religion gelten; diese Sicht scheint sogar zwingend
zu sein, denn Marcuse kann den humanen Anspriichen der eigenen Theorie nur
geniigen, wenn er die Theologie darin aufnimmt (103£f.). Nun darf aber von
Befreiung — auch im Sinne der Unterwanderung totalitirer Gesellschaftsforma-
tionen — nicht nur abstrakt geredet werden. Marcuse hat denn auch die Trans-
formation der Philosophie zur Gesellschaftstheorie vollzogen und damit — als
einziger Vertreter ihrer ersten Generation — die Anliegen der frithen Kritischen
Theorie weiterverfolgt (126). Rottlinder mahnt nun die Konsequenzen dieser
Transformation fiir die Theologie an, die, wenn sie vom konkreten Menschen
ausgehen will, den eigenen Anspriichen ohne gesellschaftstheoretischen Bezug
nicht geniigen kann (112f.)). Dieses Postulat ist — in seiner unterschwelligen
Spitze gegen die bisherige politische Theologie — nicht zu bestreiten und wird



Rezensionen — Comptes rendus 223

von der Befreiungstheologie auch eingelést. Die Frage sei aber erlaubt, ob das
bereits ausreicht, oder ob nicht Theologie, statt sich nur um einen zusitzlichen
Bezug — der selbst wiederum in gewisser Weise abstrakt bleibt — zu erweitern,
sich selbst transformieren miilite zu einer theologisch reflektierten Sozial-
ethik.

Dieser Gedanke konnte sich m. E. gerade in der Auseinandersetzung mit
dem Werk von Jirgen Habermas bestitigen. E. Arens geht in seinem Aufsatz von
der Einsicht aus, dal} die politische Theologie von J. B. Metz der notwendigen
gesellschaftstheoretischen Dimension kaum Beachtung geschenkt hat (148f.),
und iiberpriift von daher die Méglichkeit einer Zusammenarbeit, aber auch die
zu erwartenden Konfliktpunkte zwischen Theologie und — primir als Gesell-
schaftstheorie verstandener — Theorie des kommunikativen Handelns (vgl.
deren vorziigliche Darstellung 151-169). Habermas’ These vom Obsoletwerden
religiés-metaphysischer Weltbilder durch die gesellschaftliche Rationalisierung
(1691f.) hat in seinen neueren Arbeiten der Einsicht Platz gemacht, daf3 die
humanistischen Gehalte unserer Kultur genetisch derart in der Religion ver-
ankert sind, daB3 ohne deren — philosophisch transformierte — Tradierung diese
Inhalte selbst verloren gingen (174). Wenn nun Habermas von der die realen
Kommunikationsverhiltnisse transzendierenden kommunikativen Vernunft
spricht (175), die als situierte Vernunft immer schon auf den erwidhnten huma-
nistischen Gehalten der Lebenswelt basiert, ist damit die Moglichkeit bereits
eroffnet zur Kritik gesellschaftlicher Unrechtsverhiltnisse. M. E. heiit dies aber
nicht, daB diese «Transzendenz von innen» als «Bindeglied zwischen der radi-
kalen Aufklirung und dem Monotheismus» (176) identifiziert werden kann.
Vielleicht interpretiert Arens hier eine Homonymie zu weit: Religits verstan-
dene « Transzendenz von auBBen» will — wohl auch in der Sicht von Arens — mehr
und anderes besagen als rationalitdtstheoretisch verstandene «Transzendenz
von innen». Dieses «religiose Mehr» kann aber nicht mehr in rationalitits-
theoretischen Termini ausgedriickt werden; vielmehr besteht hier eine Inkom-
patibilitit zwischen theologischer und rationalititstheoretischer Sprache, die
darauf beruht, daB3 weder die Theologie das Eigenrecht der kommunikativen
Handlungstheorie noch kommunikative Vernunft den Eigensinn religioser
Aussagen bestreiten kann.

Das komplexe Verhiltnis von religiser und kommunikativer Vernunft
bzw. von Theologie und Theorie des kommunikativen Handelns, das in Haber-
mas’ Bild von der «enthaltsamen Koexistenz» zwischen beiden zwar richtig,
aber keineswegs erschopfend nachgezeichnet ist, soll an einem Beispiel ver-
deutlicht werden. Arens spricht von Bezeugen und Bekennen als kommunika-
tiven Handlungen, die fiir die christlich-kirchliche Glaubenspraxis fundamental
sind (183; Arens hat dazu 1989 auch eine beeindruckende Habilitationsschrift
vorgelegt). Dieser Feststellung ist zuzustimmen, wobei aber folgende Differen-
zierung angebracht erscheint: Diese Akte sind religitse « Fundamentalhandlun-



224 Rezensionen — Comptes rendus

geny, auf die m. E. das profane kommunikative Handeln nicht angewiesen ist,
welches vielmehr — gegen H. Peukert — Giiltigkeit hat auch ohne diese religios-
transzendentale Dimension. Umgekehrt ist aber zu sagen, dal3 fiir den Christen
diese religiose Dimension auch im profanen kommunikativen Handeln gegeben
ist — ohne dal3 er freilich diese Einsicht seinem atheistischen Kommunikations-
partner verstindlich machen kénnte oder gar verpflichtet wire, diesen um der
Wahrheit der Religion willen aggressiv-missionarisch zur religiésen Einsicht zu
zwingen. Die von Arens angestrebte theologische Handlungstheorie (184), so
wichtig sie zur Selbstverstindigung des Theologen ist, bleibt m. E. dennoch eine
theologische Binnentheorie; als solche braucht sie sich in der Tat nicht zufrie-
denzugeben mit ihrer durch Habermas vorgetragenen «metatheoretischen Ent-
zifferung als umwegige Beférderung kommunikativer Kompetenz» (190).
Ebensowenig aber vermag sie das von Habermas angebotene «enthaltsame»
Koexistenzverhiltnis einer immanenten und gleichzeitig theologischen Kritik
zu unterziehen, um eigene Wahrheitsanspriiche zu erheben, die denjenigen der
kommunikativen Rationalitit kompatibel sein sollen (190). Deshalb scheint
Arens’ These, wonach «Religion [ ... ] als Element und Dimension kommuni-
kativer Rationalitdt» (191) anzusehen sei, zu weit zu gehen.

Aber mufl Theologie einen solchen unvermittelten Anspruch iberhaupt
erheben? Die vermeintliche Notwendigkeit dazu kénnte vielleicht in einer
Kooperation anderer Art umgangen werden: Mir scheint, dal die politische
Theologie als Fundamentaltheologie (145ff.) durch eine Zusammenarbeit mit
der Sozialethik mehr von der Herausforderung durch die Theorie des kommu-
nikativen Handelns gewinnen konnte als bloB das akademische Bestreben, sich
in apologetischer Einstellung der eigenen Legitimitit zu versichern. Befreiung
und Solidaritit, bestimmende Kategorien der politischen Theologie, sind nor-
mative Begriffe, die greifbaren Inhalt nur gewinnen durch gesellschaftstheore-
tisch informierte Konkretisierung; genau das mul} aber auch das Programm
einer funktionstiichtigen Sozialethik sein. Die beiden Disziplinen stehen sich
also niher, als die weitgehende gegenseitige Ignorierung denken lifit. Was
spricht somit gegen eine engere Kooperation ? Natiirlich soll diese nicht auf eine
realpolitische Domestizierung der utopischen Gehalte der politischen Theolo-
gie hinauslaufen. Deren Legitimitidt erweist sich aber nicht zuletzt an ihrer
gesellschaftlichen Wirksamkeit, wenn anders die Qualifikation als «praktische
Fundamentaltheologie» tiiberhaupt Sinn haben soll. Eine Zusammenarbeit zwi-
schen beiden theologischen Disziplinen erscheint deshalb wiinschbar; und
wenn beide Partnerinnen der Versuchung widerstehen, statt Gesellschafts-
theorie Sozialtheologie zur Basis zu nehmen, wire auch eine Kooperation mit
der Theorie des kommunikativen Handelns, die iiber «enthaltsame Koexistenz»
hinausginge, méglich. Gerade die Diskursethik als Teil der kommunikativen
Handlungstheorie kénnte davon profitieren, ist sie doch von ihrem eigenen
kognitivistisch-universalistischen Ansatz her gezwungen, von den kontingenten



Rezensionen — Comptes rendus 225

Bedingtheiten der Diskursteilnehmer zu abstrahieren, bzw. darauf zu vertrauen,
dafB diese durch den hinreichend idealen praktischen Diskurs ausgeglichen
werden. Die Theologie weill demgegeniiber um die siindhaften Strukturen, in
denen menschliches Leben sich vollziehen mul3, und kann deshalb die Ideali-
sierungen der Theorie des kommunikativen Handelns kritisch begleiten. Eine
solche Zusammenarbeit freilich ist nur méglich und sinnvoll, wenn beide Seiten
von vornherein darauf verzichten, die jeweils andere Seite in die eigene Theorie
einzubeziehen und ihr so ihre Aufgabe zuzuweisen.

CHrisTIAN KissLING

Thomas Rudolf Krenski: Passio Caritatis. Trinitarische Passiologie im Werk
Hans Urs von Balthasars. — Einsiedeln, Freiburg: Johannes-Verlag 1990, 406 S.
(Sammlung Horizonte. Neue Folge 28).

Es gibt, «um das trinitarische Geschehen in Gott anzunihern, keinen
andern Weg, als sich von dem, was in der Kenose Gottes in der Theologie des
Bundes — und von dorther des Kreuzes — offenbar wird, zuriickzutasten ins
Geheimnis des Absoluten, in einer negativen Theologie, die alles innerweltliche
Erfabren und Erleiden aus Gott ausschlie/3t und trotzdem die Bedingungen der Mig-
lichkert fiir solches Erfabren und Erleiden — bis hin zum christologischen und zu
dessen trinitarischen Implikationen — 7z Gott ansetzt. Solches Denken bewegt
sich auf Messers Schneide, weil es alles modische Reden vom «Schmerz Gottes>
vermeidet und dennoch ein Geschehen in Gott setzen muf3, das nicht nur die
Miglichkeit und das Geschebenlassen aller Schmerzen der Welt, sondern dariiber hinaus
die Teilnabme Gottes daran — bis zum wirksam stellvertretenden Ubernehmen der
Gottlosigkeit — rechtfertigt » (Hans Urs von Balthasar, Theodramatik [TD] III,
301f; Hervorhebung v.d. Rez.). In diesem Zitat aus der Theodramatik Hans Urs
von Balthasars ist die Bedingung der Méglichkeit einer theologisch verantwor-
teten Rede vom Leiden bzw. Schmerz Gottes angegeben, die den Verfasser den
Spuren einer trinitarischen Passiologie im (Euvre (vornehmlich der Trilogie
[19, Anm. 51] des Schweizer Theologen nachgehen lif3t. Die vorliegende Stu-
die, die sich als eine Apologie des Leidens Gottes versteht, wurde im Sommer-
semester 1989 von der Theologischen Fakultit der Albert-Ludwigs-Universitit
Freiburg i. Br. als Inauguraldissertation angenommen (Gutachter: H. Riedlin-
ger und G. Greshake).

B. schligt eine «immanent-trinitarische Grundlegung» theologischer Pas-
siologie (TD IV 218) vor, jedoch nicht ohne gegeniiber verschiedensten Ent-
wiirfen Bedenken zu duBlern, die Gottes Schmerz in sein « Wesen» verlegen und
dieses («in der Art Hegels») im WeltprozeB3 mitinvolviert sehen. In diesen
Entwiirfen bleibt fiir die nach B. alles entscheidende Frage nach dem «Rat-
schluB der Erlosung» bzw. «Gott in seinem Weltverhiltnis» kein Raum, und so



226 Rezensionen — Comptes rendus

wird «die gottliche Freiheit der Weltschopfung fragwiirdign (TD IV 205; 211).
Gegeniiber diesen Versuchen, sich einer theologischen Passiologie anzunihern,
formuliert B. folgenden Grundsatz, den der Verfasser als Ausgangspunkt seiner
Reflexion und Weiterfithrung wihlt. Zwei Dinge miissen gesehen werden:
«einmal Gottes Freibeit in seinem Engagement in der erschaffenen Welt und
insbesondere im eingegangenen Bund sicherzustellen, was aber nicht gentigt,
wenn nicht zweitens innertrinitarisch das eine Fundament aufgezeigt wird, das so
etwas wie Schmerz und Tod an Gott heranzutragen erlaubt» (TD IV 211;
Hervorhebung v. Rez.).

Das Fazit der Untersuchung Krenskis miindet in ein Postulat eines herme-
neutisch-strukturellen Deuteprinzips theologischer Passiologie, das den aufge-
zeigten Engfiihrungen nicht erliegt («Die weitaus meisten der vorgelegten
Entwiirfe kranken m.E. daran, daf3 sie die Spannung zwischen Einheit und
Unterschiedenheit, zwischen Freiheit und Notwendigkeit im Verhiltnis zwi-
schen immanenter und konomischer Trinitit nicht aufrechtzuerhalten in der
Lage sind» [369]), d. h. in ein Modell, das sich der Spannung stellt, das zwischen
einem wesentlich-notwendigen Fundament und einem hezlsgeschichtlich-freien Grund
unterscheidet, ohne beides voneinander zu trennen, und das der Vf. im Stich-
wort «analogia exinanitionis» zu fassen versucht.

Die Studie gliedert sich in fiinf Kapitel, wobei nach zwei einfiithrenden
Teilen, die den hermeneutischen und erkenntnistheoretischen Vorentschei-
dungen B.s gelten (die nicht mehr in dieser Ausfiihrlichkeit hitten behandelt
werden miissen, da bereits mehrere einschligige Arbeiten vorliegen), die Kapi-
tel drei und vier die Durchfiihrung bilden, dergestalt, daB3 von Gottes inner-
trinitarischem Leben her Dimensionen der Okonomie ausgelegt werden («die-
ses Vorgehen trifft die Struktur Balthasarscher Theologie» [126], um schlieBlich
im fiinften Kapitel das Deuteprinzip, die Analogia exinanitionis, auszufiih-
ren.

Das dritte Kapitel trigt der oben skizzierten Forderung B.s nach einer
«immanent-trinitarischen Grundlegung» theologischer Passiologie Rechnung,
indem der ewige Kreislauf der Liebe zwischen Vater, Sohn und Heiligem Geist,
«das dynamische Wesensgeschehen des trinitarischen Gottes» als das Fundament
fiir ein Theodrama auf der Weltbithne gezeichnet wird. Dieser ewige Kreislauf
der Liebe offenbart die Notwendigkeit des «Andern», ein «Gegeniiber» der
gottlichen Personen — dieser innertrinitarisch-wesentliche Unterschied bildet
das Fundament kreatiirlichen und kreatorischen Leidens, in dem Gott sich frei
und autonom der geschopflichen Freiheit und damit der Méglichkeit der
Zurickweisung seiner Liebe aussetzt. Nur wenn das immanente Leben Gottes
konsequent-trinitarisch, d.h. im Sinne einer distinctio rea/is zu denken versucht
wird und der in der Liebe gesetzte Unterschied nicht in der Sphire reiner
Idealitit verbleibt, kann der Gefahr, Gottes Freiheit iiber seiner Schépfung und
damit in und iber seinem Leiden aufzugeben, gewehrt werden.



Rezensionen — Comptes rendus 227

Nachdem das innertrinitarische Leben Gottes als wesentlich-notwendiges
Fundament gottlichen Schmerzes erwiesen wurde, gilt das vierte Kapitel der
Studie der «heilsgeschichtlichen Entfaltung» dieses Fundaments. Im Mittelpunkt
steht der Schmerz Gottes, wie er im Konflikt zwischen der gottlichen und
menschlichen Freiheit aufbricht.

Erwihnenswert ist die Auseinandersetzung des Vf.s mit Bedenken aus der
Perspektive K. Rahners gegen B.s Trinititsdeutung (man kann sich «des Ein-
drucks nicht erwehren, Rahners Warnung vor einem subkutanen Tritheismus
als dem latenten MiB3verstindnis des Trinititsdogmas sei geradezu auf Baltha-
sars Deutung hin gesprochen», 153), deren je verschiedene Akzentsetzungen
man plakativ mit der Alternative «inner- bzw. interpersonales Modell» (149)
beschreiben kénnte. In einer Art Retrospektive werden Entsprechungen zwi-
schen der Deutung Rahners und der Augustins bzw. der Balthasars und der
Richards von St. Victor aufgezeigt. Beziiglich der christologischen Option ortet
der Verfasser eine divergierende Interpretation des Konzils von Chalkedon. In
Abhebung vom theologischen Ort B.s im Neuchalkedonismus hegt K. Rahner,
als «reiner Chalkedonier», den Verdacht, insgeheim werde hier aus einer Idio-
menkommunikation eben doch eine Idiomenkommunitit (vgl. 261).

Nach dem Gang durch B.s Werk, in dem die Elemente fiir eine theologische
Passiologie zusammengetragen und dargestellt wurden, stellt sich fiir den Ver-
fasser die Frage nach einer Struktur (5. Kapitel: «.Analogia exinanitionis als her-
meneutisch-strukiurelles Denteprinzip theologischer Passiologie») dieser hermeneu-
tischen Prinzipien, d.h. die Frage, «in welchem Verhiltnis Gottes Immanenz,
die keinen Schmerz kennt, und Gottes Okonomie, in der er sich dem Schmerz
der Zuriickweisung aussetzt, stehen» (346). Im folgenden befragt der Verfasser
verschiedene Vorschlige zur Bestimmung dieses Verhiltnisses von immanenter
und dkonomischer Trinitit, die ihn vor die «fragwiirdige Alternative», sich
zwischen einer univoken oder dquivoken Verhiltnisbestimmung zu entschei-
den, stellt.

Mit dem Prinzip der Analogie ist es moglich, z#gleich das Ineinander und die
Unterscheidung von immanenter und 6konomischer Trinitit, von Gottes
wesentlicher EntiuBertbert und seiner freien EntiuBersng zu fassen: die Einheit
der (kenotischen) Liebe Gottes garantiert die similitudo — die dissimilitudo wahrt
die Freiheit der extra-trinitarischen Liebe und sichert so den Unterschied zwi-
schen Gottes wesentlicher und damit notwendiger EntidufBertheit und seiner
ungeschuldeten und damit freien EntduBerung. « Damit ist aber die doppelte
Impassibilitit seines Leidens gewahrt: es wird ihm weder von auflen angetan
noch von innen, d. h. von seinem Wesen her, das ihn zwinge, sich der Zurtick-
weisung der Kreatur auszusetzen, um im Ernst des Schmerzes zu sich selbst zu
finden, auferlegt» (369) — nur im Aushalten dieser Spannung kann vom Leiden
Gottes als einer «passio caritatis» gesprochen werden.



228 Rezensionen — Comptes rendus

Der Verfasser hat mit dieser Studie einen wesentlichen Beitrag zur Rezep-
tion der Trinititstheologie Hans Urs von Balthasars im deutschen Sprachraum
geleistet und iiberdies wertvolle Direktiven zu einer verantworteten Rede vom
«Leiden Gottes» erstellt. Das eingearbeitete umfangreiche Material (Quellen
und Sekundirliteratur sowohl zu B. als auch zum Thema «Leiden bzw. Schmerz
Gottes») ldBt die griindliche Verankerung der Untersuchung in der theologi-
schen Forschung erkennen, wobei sich hier die Rezensentin die Frage stellt, ob
die «Auffiillung» der von B. her entwickelten Gedanken mit Aussagen aus der
(groBtenteils zeitgendssischen) theologischen Literatur nicht auch hitte wegge-
lassen werden koénnen. Doch soll diese kritische Anmerkung den Wert der
Arbeit nicht schmilern, eréffnet diese Monographie doch eine wegweisende
Perspektive im gegenwirtigen Ringen um eine «Theologie des Schmerzes Got-
tes» und bietet eine gelungene Interpretation des Herzstiickes der Theologie
Balthasars, die Ausgangspunkt fiir weiteres fruchtbringendes Gesprich mit dem
Werk dieses groflen Theologen werden moge.

GABRIELE DORNEGER

H. Stirnimann: Marjam. Marienrede an einer Wende. Freiburg/Schweiz: Uni-
versititsverlag 1989, XVI + 528 S.

Als einem Kirchenhistoriker lutherischer Prigung wurde mir im September
1991 das Buch zur Anzeige zugesandt; in diesem Sinn bespreche ich es.

Es liegt ein vorziiglich gestaltetes, mit 20 Abbildungen versehenes Werk
vor, sprachlich und gedanklich wohlgeformt, in Anlage und Durchfithrung der
glinzenden Interpretation des Bruders Niklaus von Flile von 1981 verwandt.
St. will keine neue Gesamtdarstellung liefern, sondern legt «eine Sammlung
von Essays» vor, die zur Besinnung anregen wollen: «Besonders bewegte uns
dabei das Schicksal jener, die unter den Folgen einer unerleuchteten <Mariolo-
gie» gelitten haben oder immer noch leiden» (S. XI). Drei groe Teile gliedern
das Buch: Zur mariologischen Geschichte (Zur gegenwirtigen Lage, Alteste
Zeugnisse, Maria in der Tradition der orientalischen Kirchen, Maryam im
Islam, Maria im Westen seit dem 11. Jahrhundert, Eine neue Situation, Die
Mutter Jesu im Zeugnis der Schrift), Marjam — fiinf Aspekte (Jungfrau, Jiingerin,
Mutter, Schwester, Prophetin), Sprachliche Probleme (Rede von Marjam, Rede
zu Marjam). Die Themen und ihre Formulierung verraten eigenwillige Selb-
stindigkeit und Sensibilitit des Autors; (Marjam> wird nach dem heimatlichen
Idiom so benannt (S. 207).

Die Absicht des Buches ist eindeutig: Die <Marienrede», wie St. gern sagt,
soll aus der Isolation des schulmiBigen Traktats und aus einer spezifisch abend-
lindischen Engfithrung in Thematik und Problematik herausgefiihrt werden;



Rezensionen — Comptes rendus 229

zwischen tiberbordender Mariologie und Verlegenheit gegeniiber Maria sucht
St. einen erleuchteten und zugleich der Uberlieferung verpflichteten Weg:
«Etwas von dieser Vielfalt und Dialektik (die echte Glaubenssprache stets
auszeichnet) miiite bei der Rede von Marjam wieder spiirbar und mitbestim-
mend werden» (S. 426). Das Buch ist durch und durch <katholisch> und <6ku-
menisch» zugleich; der ganz unpolemische Stil, die Souplesse der Gedanken-
fiihrung machen die Lektiire zu einem Genul3; es handelt sich um ein geradezu
<erbauliches> Buch. Der Verfasser will in der Tat keine Gesamtschau geben,
aber die ausgewihlten Kapitel aus der Geschichte der Marienfrommigkeit, die
vielen sorgfiltig ausgewihlten Zitate aus alter und neuer Zeit machen das Werk
zu einem marianischen Lesebuch voller Anregung und Belehrung, Das Buch
geht nicht streng chronologisch vor, und auch die einzelnen Themen werden
nicht je fiir sich abgehandelt, sondern ziehen sich durch die Gesamtdarstellung
hindurch. Die Lektiire ist insofern doch auch wieder nicht ganz <einfach»; sie
verlangt geduldige und mitgehende Leserinnen und Leser (iibrigens schenkt
St. der Wirkung der jeweiligen Marienbilder und -lehren auf die Frauen beson-
dere Aufmerksamkeit). Also ein im Grund erfreuliches Buch, das kliren und
helfen will, ohne pedantisch und aufdringlich zu sein. Dabei ist eine nicht zu
verachtende Menge gelehrter Untersuchungen verarbeitet worden, deren Beob-
achtungen klar prisentiert werden.

Von einem (Ergebnis> im strengen Sinn kann kaum geredet werden; der
Verfasser strebt ein solches auch nicht an. Wohl aber wird deutlich, wohin die
(Marienrede an einer Wende» zielt, in der wir so besinnlich und meditativ
angeredet werden: «Nach so vielen Erkundigungen, Befragungen, Erorterun-
gen konnte der Eindruck entstanden sein, der Verfasser sei vom Thema seiner
Darlegungen etwas allzusehr okkupiert. Ihm liegt jedoch jede Form enthusiasti-
scher Fixierung auf <(Maria> fern. Ich bin vielmehr der Meinung, daB3 eine
angemessene Haltung der Mutter Jesu gegeniiber nur dann entstehen kann,
wenn auch die Bedeutung anderer Zeugen des Glaubens richtig erkannt und
eingeschitzt wird. Die marianisch-mariologische Problematik ist nicht zuletzt
dadurch entstanden, dal} <Maria» isoliert, als v6llig auBBerordentliche Gestalt aus
dem Zusammenhang der Geschichte anderer Glaubenszeugen herausgelost
wurde» (S. 427). Und dazu <im Ausblick» zwei Hinweise: Wiren nicht von der
heutigen Christenheit etwa in diesem Sinn Johannes der Tdufer (und weniger
der <heilige Joseph>) und die Zeugen des Glaubens aus vorchristlicher Zeit neu
zu entdecken? Auch die Frau aus Nazareth «ist wie jener eine <Grenzfigur> und
mahnt, auf ihre Weise, zu Umkehr und BuBle im Blick auf das Kommende»
(8. 429). Im sorgfiltigen Achten auf die Sprache der Rede iiber und an Maria
finden sich Bemerkungen wie: «Korrekt und sinnvoll lautet die Anrede: <Mut-
ter unseres Erlésers»» (S. 509), oder: «In manchen Fillen wird es sinnvoll sein,
sich der schlichten Anrede <Frau!» zu bedienen» (S. 426). An Appellativen wird
vorgeschlagen (S. 426): «Schwester, Schwester im Glauben, Unsere Schwester,



230 Rezensionen — Comptes rendus

Mit-Schmerz-Empfindende, Sprecherin der Sprachlosen, Anwalt (!; Zusatz des
Rez.) der Unterdriickten, Zeichen der Hoffnung, Vorbild der Nachfolge —
<nimm teil an dem, wozu die Botschaft Deines Sohnes dringt>».

Ein Gesprich mit dem Autor kann hier nicht aufgenommen werden. In
gebotener Kiirze einige Hinweise und Fragen zu den historischen Partien des
Buches. Gelungen sind die Bilderliduterungen, die liebevolle Vergegenwirti-
gung der orthodoxen Marienfréommigkeit (Ephrim wird zu Recht herausge-
stellt) und des Islams, auch die gerechte Darlegung der Haltung Anselms und
Bernhards. Treffend wird unterstrichen, die orthodoxe Kirche kenne <Mario-
logie» nicht als einen «Traktat, der ausschlieBlich von der Mutter Jesu, ihrer
Sonderstellung, ihren Auszeichnungen und Privilegien handelt» (S. 64); fiir sie
sei kennzeichnend «die enge Verbindung zur Liturgie; das Fehlen einer scho-
lastischen Mariologie; das Zur-Sprache-Bringen des theo-logischen Gesamtzu-
sammenhangs; Doxologie, Lobpreis, Hymnus, in einer das Mysterium wahren-
den, symbolischen Sprache» (8. 65). Gut auch die Hinweise, da} orthodoxe
Tkonen durchaus «schén» sein wollen (S. 77), dal orthodoxe Marienerschei-
nungen vor Erwachsenen und nicht vor Kindern erfolgen, dal3 es keine
marianischen Pilgerfahrten gibt (S. 158). Ein Treffer ist die Beobachtung, dal3
im sog. Protevangelium des Jakobus die Pointe der Salomeszene ist: Versuch
nicht den lebendigen Gott!, also von einer «Indezenz» keine Rede sein kénne
(S. 232; unbegriindet dann allerdings die Behauptung [S. 233], der Stoff reiche
ins 1. Jahrhundert zuriick). Immer wieder fallen schéne Formulierungen auf
(«Bernadette ist eine integre Gestalt», S. 158). Kleinere Probleme iibergehend
(das griechische Original des <Sub tuum praesidium» (S. 23f.) kann beim besten
Willen nicht in das 3. Jahrhundert versetzt werden; das Marienbild in Priscilla
[S. 31] kann nicht noch im 2. Jahrhundert entstanden sein), weise ich auf ein
ernstes Defizit hin: Die Darstellung der geschichtlichen Gestalt Mariens ent-
spricht weitgehend nicht den Anforderungen, denen sich eine historische
Untersuchung unterwerfen mul3 (und denen sich der Verfasser, etwa im Fall
Bernhards, ohne weiteres unterwirft). St. stellt zwar fest (S. 203), «dafl <Maria»
nicht zum urchristlichen Kerygma gehorte; dall <Maria» aber in urchristlicher
Erzihltradition eine bedeutsame Rolle spielte; daB3 die Person der Mutter Jesu
schon vor der schriftlichen Fixierung der Evangelien Gegenstand der Vereh-
rung war (zumindest in johanneischen und lukanischen Gemeinden)», aber bei
der Beantwortung der Frage nach der Art von Jesu Geburt verlidBt St. weitge-
hend den Boden historischen Ridsonnements: Paulus erwihnt die Jungfrauen-
geburt nicht (Gal.4,4; Phil. 2,7; Rom. 1,3): folglich darf nicht geschlossen
werden, er habe die Bezeichnung von Jesu Mutter als (Jungfrau> abgelehnt
(S. 224); historisch betrachtet, kénnten «gute Griinde geltend gemacht wer-
den ..., Marjam als (Jungfrau> zu bezeichnen und anzusprechen» (S. 238). «In
langer und eingehender Erérterung der Frage ist es nicht gelungen, weder fiir
noch gegen die Ansicht, dal die <Briider und Schwestern Jesu» leibliche



Rezensionen — Comptes rendus 231

Geschwister Jesu waren, einen historisch eindeutigen Beweis zu erbringen.
Position und Gegenposition bleiben — kritisch beurteilt — Thesen. Kein eigent-
licher Beweis konnte insbesondere dafiir vorgebracht werden, dal} diejenigen
<Briider Jesu», deren Namen im Neuen Testament genannt werden, Kinder der
Mutter Jesu waren. DaB} die <Briider und Schwestern Jesu» nicht leibliche
Geschwister Jesu, sondern <nahe Verwandte> waren, ist eine durchaus vertret-
bare Ansicht» (8. 2306); also ist auch «als sicher» anzunehmen, daf} Jakobus kein
Sohn Mariens war (S. 478); Mariens Entschlul3, keine weiteren Kinder zu
haben, erscheint auch als verstindlich: Jesus war ein bedrohtes Kind (S. 479).
Unklar bleibt auch, was St. unter <Jungfrau> versteht: eine rein biologische
Deutung wird abgelehnt; « Unbrauchbar ist aber auch ein rein spiritueller oder
spiritualisierter Begriff <Jungfriulichkeit>. Da die junge Frau die zur Mutter
Erwihlte ist, kann von soma (Leiblichkeit) nicht abstrahiert werden» (S. 239).
Damit hidngt zusammen, dal3 iiber die Entstehung des Glaubens an die jung-
frauliche Geburt Jesu nur diirftige Hinweise gegeben werden: Es sei an pali-
stinensische Traditionen zu denken (8. 225). In der Tat! Geses fundamentale
Untersuchung wird als sehr gewichtig bezeichnet (S. 222), aber die Leserschaft
erfihrt nicht, welches ihre These ist (wie etwa auch von Campenhausens
wesentliche Arbeit iiber die «Jungfrauengeburt in der Theologie der Alten
Kirche» von 1962 [nachgedruckt in: H. v.Campenhausen, Urchristliches und
Altkirchliches, Tiibingen 1979, S. 63-161] nicht einmal erwihnt ist, wihrend
inferiore Studien angefiihrt werden). Dafiir wird uns nahegelegt, die Frage
«leibliche Geschwister oder nicht?» als Ausdruck «westlichen» Denkens zu
verstehen (S. 236). Das stimmt insofern, als jede «historische» Untersuchung
«westlichem» Denken folgt; aber was folgt daraus fiir St.s Vorgehen im Ganzen?
Die Ausfithrungen iiber Mariens Unglauben (Mk 3,31£f.) und tiber das Johan-
nesevangelium (8. 202, 262, 270, 272, 284) sind wenig stimmig, wenn voraus-
gesetzt ist, Jesu Geburt sei jungfriulich gewesen. Dall Maria mit «hoher Wahr-
scheinlichkeit» (S. 397) in Jerusalem starb, weil ihr Grab gefunden worden sei,
bleibt eine mogliche Vermutung, mehr nicht.

Die angefiihrten Behauptungen des Verfassers sind traditionelle Sitze, die
er tibernimmt, und es sind theologische Aussagen, zu denen ich hier keine
Stellung nehme. Nur erinnere ich energisch daran, dafl niemand sie als «histo-
rische» Aussagen ausgeben kann und darf, soll nicht alle historische Arbeit
diskreditiert werden. Weshalb begibt sich ein so kluger und verstindnisvoller
Mann in solche Rabulistik? Wie hilfreich wire es gewesen, wenn die Gestalt
Mariens und ihre ilteste Deutung unbefangen betrachtet worden wiren (auf die
Isis mit dem Horusknaben aus dem 7. Jh. v. Chr. hitte dann leicht verzichtet
werden konnen, S. 43, Abb. 4)!

Die theologischen Ausfithrungen St.s lohnen das Gesprich: « Wird <Jung-
frau» von Gottes <Geist> getrennt und <ungfriulich> nicht diesem <Geist>
gemil <geistlich> verstanden, so handelt es sich nicht mehr um eine Aussage



232 Rezensionen — Comptes rendus

christlichen Glaubens» (S. 211£.), oder: « Der Glaubende ist nie allein» (S. 414),
oder der SchluBsatz: «Tochter Israels, erste Christin ...» (S. 429). Hier sind
Themen (auch Anfragen an die Protestanten), auf die hier nur hingewiesen
werden kann. Die Polemik gegen die Mingel in historischer Hinsicht soll nicht
verdunkeln, was an Anregung in diesem Werk enthalten ist. Es ist nicht der
grof3e Durchbruch zu einer befreienden Sicht Mariens, aber es ist ein Schritt auf

dem Weg,.
Hans-DietricH Altendorf

Mariologie, bearbeitet von F. Courth, Graz, Wien, Kéln: Styria 1991. 272 S.
(Texte zur Theologie, Dogmatik 06).

In der Quellensammlung tibersetzter Texte der theologischen Tradition ist
ein niitzlicher Band zum Thema Mariologie erschienen. Er «will einen Grund-
bestand an dogmatischen und geistlichen Zeugnissen anbieten, der dem Traktat
iiber die Mutter Jesu konkrete Konturen zu geben vermag». Die patristischen
Texte nehmen, naturgemif3, den gréten Raum ein, aber auch protestantische
Texte (bis zum Dokument der italienischen Protestanten von 1988), feministi-
sche und befreiungstheologische AuBerungen (L. Boff) fehlen nicht. Allen
Texten ist eine knappe Einfiihrung mit Literaturangaben vorangestellt. Die
Auswahl der Texte ist verniinftig, obwohl die Akzente auch etwas anders gesetzt
werden kénnten; der <numerus clausus paginarum) setzte gebieterisch eine
Grenze (S. 14). Die deutschen Ubersetzungen wurden teils iibernommen, teils
stammen sie vom Herausgeber. Fiir Theologiestudierende eine willkommene
Gabe! Zwei Bemerkungen: Die Literaturangaben gerade zu den urchristlichen
Texten sind recht einseitig (die besten historischen Arbeiten werden nicht
genannt). Die Datierung des griechischen Originals des <Sub tuum praesidium»
in das 3./4. Jh. (S. 66) ist alles andere als wahrscheinlich, wie aus Stegmiillers
vorziiglichem Aufsatz (der angegeben ist) deutlich wird; mir erscheint eine
Datierung in das 5. Jahrhundert, eher in dessen 2. Hilfte, am zwanglosesten zu

sein.
HaNs-DIETRICH ALTENDORF

Christoph Zimmermann-Wolf: Einander beistehen — Dietrich Bonhoeffers
lebensbezogene Theologie fiir gegenwirtige Klinikseelsorge. Wiirzburg: Echter
1991. X + 370 S. (Studien zur Theologie und Praxis der Seelsorge 6) (zugl. Diss.
Philos.-Theol. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a.M. 1990).

Die gegenwirtige Situation der Seelsorge, insbesondere der Klinikseelsorge,
sei von einer Spannung geprigt zwischen dem «therapeutischen BewuBtsein»
der «beratenden Seelsorge» einerseits und mangelnder theologischer Reflexion
des seelsorgerlichen Gesprichs andererseits. Die Seelsorge habe zwar «von den



Rezensionen — Comptes rendus 233

Humanwissenschaften, speziell der Psychologie und der Psychotherapie ge-
lernt», «ein systematisch-theologisches Verstindnis dessen ..., was bei der Seel-
sorge geschiehty, sei aber kaum vorhanden (1f.). So etwa lieBBe sich die Aus-
gangssituation beschreiben, von der aus der Klinikseelsorger Christoph Zim-
mermann-Wolf unter dem Stichwort «Einander beistehen» danach fragt, was
Dietrich Bonhoeffers «lebensbezogene Theologie fiir gegenwirtige Klinikseel-
sorge» austragen konnte.

Es will also wohl beachtet sein, dal3 die Rezeption der Theologie Dietrich
Bonhoeffers ihrem eigenen Impuls entsprechend hier in durchaus praktischer
Absicht erfolgt. Dennoch diirfte es auch im Interesse des Verfassers liegen, das
Bild, das er von Bonhoeffers Theologie zeichnet, kritisch zu wiirdigen. Voraus-
geschickt sei allerdings ein kurzes Resumee der Ergebnisse der Arbeit:

Z.-W. arbeitet unter der Frage nach der «Einheit von Glauben und Leben in
Bonhoeffers Theologie» vier Grundstrukturen heraus (Teil C), die dann unter
seelsorgetheologischem Aspekt auf die Situation der heutigen Klinikseelsorge
und die darin widerstreitenden Konzepte angewandt werden (Teile D und E).
Diese Grundstrukturen findet Z.-W. unter den Stichworten « Unverfiighbarkeit»
der Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen in Christus, «Inanspruch-
nahme» der ganzen Wirklichkeit durch Christus, «Gleichgestaltung» mit Chri-
stus in der Gemeinschaftlichkeit der Glaubenden und «Konkretion» des Wortes
Gottes in der Zusage der Geborgenheit. Genauer: «Entscheidender Ausgangs-
punkt ist, daf die Gemeinschaft ihren Grund in Christus hat. Sie kommt auf die
einzelne Person von auBen zu und bleibt fiir sie eine unverfigbar letzte Wirk-
lichkeit» (104). «In der beanspruchenden Beziehung Christi zur Welt» wird aber
«das alltigliche Leben zum Ort der Gemeinschaft Christi» (133). Indem also die
Glaubenden « Anteil an Christi gemeinschaftlichem Handeln» bekommen, wer-
den sie «fihig, selbst den Mitmenschen zu begegnen in der Gemeinschaft
Christi»; so gewinnt Christus in ihnen «Gestalt» (178). «Konkrete Formeny,
durch die sie «fiir die Gegenwart verbindlich» wird, erhilt «diese neue Gemein-
schaft» aber, indem das verkiindigte Wort Gottes «zu einem sachbezogenen und
in Gott geborgenen Handeln» ermutigt (222).

Im folgenden wendet Z.-W. diese «Grundstrukturen», die er hauptsichlich
aus Bonhoeffers «Ethik», insbesondere aus der Rede von der « Wegbereitung»
fir die «letzten Dinge» im «Vorletzten» (vgl. EN 128 ff.) erhoben hat, auf die
Probleme der Klinikseelsorge an. Dabei ergibt sich fiir ihn, daBl durch das
Wissen um die « Unverfiigbarkeit der im Leben und Tod verliBilichen Gemein-
schaft Christi ... eine vergotzte technische Medizin mit ihrem bestimmenden
Gedanken der Machbarkeit relativiert wird» (244). « Wird der Gedanke der
Unverfiigbarkeit ernst genommeny, gilt aber auch umgekehrt, daB3 «Leid nicht
religits verklirt werden» darf, «als ob vom Glauben her schon von vornherein
deutlich ist, daBl Leiden duldend zu ertragen wire» (247). Der aus Bonhoeffers
Glaubensverstindnis folgende Gedanke der «Inanspruchnahme der ganzen



234 Rezensionen — Comptes rendus

Wirklichkeit als Ort der Begegnung mit Gott» (249) kann aber dem Leiden
«eine neue Bedeutungsfiille» verleihen (252), so «dal3 Beistand in der Seelsorge
immer in der Form des Ernander-Beistehens geschieht, wo beide Beteiligten sich
gegenseitig zu einem neuen Menschsein und tieferen Glaubensverstindnis hel-
fen» (255). «Gleichgestaltung» mit Christus heifit dann im Krankenhaus, daf3
mit der «zugesagten Glaubensgemeinschaft ein sichtbarer, erfahrbarer Beistand
gemeint» ist (258). «Eine leibhaftig gewordene Seelsorge setzt sich nicht mit
Leerformeln und guten Worten tiber die leidvolle Wirklichkeit hinweg, sondern
nimmt beides ernst, Erfahrungen des Alleinseins und die erfahrene Hilfe»
(259); denn «von der Gemeinschaft Christi soll nicht nur geredet werden,
sondern sie will auch erfahrbar und verleiblicht sein» (262). «Konkret» wird
dieses Verstindnis der Klinikseelsorge etwa darin, dal} sie «sich heute um
Teilnahme am therapeutischen Team bemiiht». Solches «Streben nach Zusam-
menarbeit» will Z.-W. «als eine Form» verstehen, «in der Bonhoeffers Bemiihen
um ein Teilnehmen der Christen am diesseitigen Leben heute realisiert wird»
(254); und er veranschaulicht dies anhand der Diskussion um die « Wahrheit am
Krankenbett» (265): «Das konkrete Gebot als Ermutigung zum Handeln ver-
standen», kénne hier « Mut verleihen, in die konkrete Situation hineinzugehen,
sich der Aporie auszusetzen, abzuwigen und gemeinsam zu iiberlegen und zu
entscheiden» (267).

Das grofBte Verdienst der Arbeit diirfte in ihrem «Vermittlungscharakter»
liegen; darin ist sie ganz Bonhoeffer gemiB, der ein « Vermittlungstheologe» par
excellence war. Da diese Charakterisierung im Protestantismus, zumal wo er
von der dialektischen Theologie — der im weiteren Sinn auch Bonhoeffer
zuzurechnen ist — geprigt ist, zumeist keinen guten Klang hat, bedarf sie der
Erlduterung. Schon Bonhoeffers Dissertation «Sanctorum Communio» war als
«eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche» (so der Untertitel)
ein vermittlungstheologisches Meisterwerk. Dies setzt sich fort tiber seine Habi-
litationsschrift « Akt und Sein», die auf dem Boden der systematischen Theo-
logie zwischen Transzendentalphilosophie und Ontologie zu vermitteln suchte.
Theologisch vermitteln wollte Bonhoeffer aber auch noch im Gefingnis, indem
er versuchte, a/s ein «moderner», d. h. dialektischer Theologe die Fragen Har-
nacks und der liberalen Theologie wiederaufzunehmen (vgl. WEN 411). Ahn-
lich stellt sich auch die hier zu besprechende Untersuchung in mehrfacher
Hinsicht dar: Sie vermittelt zwischen Dogmatik und Praktischer Theologie,
insbesondere Seelsorgetheologie, und dariiber hinaus zwischen Theologie und
Psychotherapie; sie bringt die gegensitzlichen Konzepte einer «beratenden»
bzw. «begleitenden» Seelsorge (Josef Mayer-Scheu) und einer «kerygmatischen»
bzw. «bibelorientierten» Seelsorge (Helmut Tacke) miteinander ins Gesprich
(2711f); sie bedient sich dabei des Vermittlungstheologen Bonhoeffer und ver-
mittelt so auch 6kumenisch zwischen katholischer und evangelischer Theologie
— wie tiberhaupt Bonhoeffer als evangelischer Theologe bereits auffallend hiu-



Rezensionen — Comptes rendus 235

fig AnlaB zu fundierten katholischen Untersuchungen gewesen ist (z.B. Feil
1971, Peters und Altenihr 1976).

Die Stirke der Arbeit macht aber zugleich auch ihre Schwiche aus: Z.-W.
erhebt die «Grundstrukturen» von Bonhoeffers Theologie, wie erwihnt, haupt-
sichlich aus dessen nur fragmentarisch iiberlieferter « Ethik». Diese Konzentra-
tion auf eine bestimmte Phase in Bonhoeffers theologischer Entwicklung ver-
leiht der Darstellung eine Konsistenz, die ihre Anwendung auf die Probleme der
Klinikseelsorge gewil3 erleichtert, vielleicht allererst erméglicht. Die Gefahr
dabei ist, da3 mogliche Briiche in Bonhoeffers theologischer Entwicklung vor-
schnell eingeebnet werden. Zwar gelingt es Z.-W. relativ miihelos und auf weite
Strecken einleuchtend, frithere Texte Bonhoeffers, angefangen bei der Disser-
tation (1927,/30) bis hin zu den Hauptwerken des Kirchenkampfes «Nachfolge»
(1937) und «Gemeinsames Leben» (1939) in seine um die Beziehung zwischen
dem «Letzten» und dem «Vorletzten» zentrierte Interpretation zu integrieren.
Die Frage, ob nicht in den Briefen und Aufzeichnungen aus der Haft («Wider-
stand und Ergebung») ein «qualitativer Sprung» (H. Miiller) tiber den in der
«Ethik» erreichten Stand hinaus erfolgt sei, bleibt jedoch ausgeklammert, da
Z.-W. die von Feil behauptete «theologische Kontinuitit» bei Bonhoeffer
unhinterfragt voraussetzt (9). Zwar begegnet die Terminologie von « Vorletztem
und Letztem» auch noch in den Gefingnisbriefen (30.4.1944; WEN 306), so
daB manches dafiir spricht, sich — Barths Rat folgend — an den friitheren, klaren
Bonhoeffer zu halten und den «inigmatischen» spiteren von dorther zu inter-
pretieren. Die Gefahr bei diesem Verfahren ist jedoch, daB3 das Anfechtbare und
Aufregende der Gefingnisbriefe, das Neue, was Bonheeffer meinte sagen zu
miissen und womit er die Kontinuitit seines bisherigen Denkens aufsprengte,
iibersehen wird. Ob etwa das kontrapunktische Verstindnis der «Polyphonie
des Lebens» in der Verhiltnisbestimmung von Liebe zu «Gott und seiner
Ewigkeit» und «irdischer Liebe» (20.5.1944; WEN 331 u.6.) in der Unterschei-
dung von «Letztem und Vorletztem» noch aufgeht, miifite zumindest gefragt
werden. Indem Z.-W. demgegeniiber die in Bonhceffers theologischer Entwick-
lung nachweisbaren Phasen weitgehend einebnet, leidet die Uberzeugungskraft
seiner Argumentation: Zwar gelingt es ihm in einer «Zwischenbilanz», spre-
chende Beispiele aus Bonhoeffers in der Haftzeit praktizierter Seelsorge beizu-
bringen, die den «vier Grundstrukturen seiner Theologie» entsprechen (228 ff.).
Und tatsichlich lassen sich in der Theologie der Gefingnisbriefe Argumente fiir
die leichte Priferenz finden, die Z.-W. dem Konzept einer «begleitenden»
Seelsorge gegeniiber der «kerygmatischen» — trotz aller Bemiithung um «Ver-
stindigung» — einrdumt. Gefragt werden aber muB, ob die Rede von «Letztem
und Vorletztem» in ihrer Beziehung aufeinander, die Bonhoeffer bekanntlich
vom frithen Barth iibernommen hat, nicht eher fiir ein «kerygmatisches» Kon-
zept in der Tradition Thurneysens spricht, genauer: fiir ein Konzept, das die
Vermittlung mit der Gegenposition auf dem Boden der « Theologie des Wortes



236 Rezensionen — Comptes rendus

Gottes» anstrebt. «Der Verkiindiger des Wortes, der nicht zugleich alles dafiir

tut, daf3 dieses Wort auch gehort werden kann, wird dem Anspruch des Wortes
auf freien Lauf, auf ebener Bahn nicht gerecht» (EN 143). Wie «kerygmatisch»

Bonhoeffer argumentieren konnte, wird im iibrigen deutlich ausgerechnet auch
in seiner «Seelsorge»-Vorlesung (1935-39; GS V, 363ff.), die fir Z.-W.s Ver-
such zentrale Bedeutung haben kénnte. Sie stammt aber aus einer Phase in
Bonheeffers theologischer Entwicklung: der Zeit des Kirchenkampfes und ins-
besondere des Finkenwalder Predigerseminars mit dem Bruderhaus, in der
dieser — angesichts der akuten Kampfsituation nur zu verstindlich — jeden
Vermittlungsversuch verweigerte, bis hin zur Verleugnung eigener fritherer
(und spiterer) Vermittlungspositionen. Z.-W. umgeht das Problem, indem er
seine hauptsichlich aus der «Ethik» gewonnenen Vermittlungskategorien erst
nachtriglich, in der «Zwischenbilanz», an der Finkenwalder «Seelsorge»-Vor-
lesung erprobt (223ff.). Eine gewisse Verlegenheit ist dabei unvermeidlich: So
lautet Bonhoeffers Vorwurf gegen Asmussen nicht etwa, wie Z.-W. (224) sug-
geriert, dessen Seelsorgekonzept sei zu ausschlieBlich «kerygmatisch», sondern
vielmehr umgekehrt, er verwechsle Seelsorge mit «Seelenfithrung» (GS V, 364),
was doch wohl eher in die Richtung von Pidagogik oder Psychotherapie zielt.
Denkt man an Bonhoeffers frithere Auseinandersetzung mit Asmussen aus
Anlaf} des Altonaer Bekenntnisses — hier (1933) taucht erstmals das Stichwort
«Arkandisziplin» auf (vgl. GS V, 339)! —, aber auch an den spiteren Streit aus
AnlaBl von Bultmanns «Entmythologisierungs»-Vortrag (1941; vgl. Brief an
E. Wolf vom 24.7.1942, GS 111, 45f.), dann kann man zwar vermuten, Asmus-
sen sei Bonhoeffer auf die Dauer zu klerikal, zu «offenbarungspositivistisch»,
eben: zu «kerygmatisch» gewesen. In der Finkenwalder «Seelsorge»-Vorlesung
ist dies aber nicht der Fall. Vielmehr darf man vermuten, dall Tackes Konzept
einer «bibelorientierten Seelsorge» (295) Bonhoeffer zumindest in dieser Phase
sympathischer gewesen wire, als Z.-W. es wahrhaben will. Kurz: Indem Z.-W.
die in Bonhoeffers theologischer Entwicklung aufzeigbaren Phasen — « Theolo-
ge, Christ, Zeitgenosse» (E. Bethge) — einebnet, geht er in der « Vermittlungy,
hier zwischen dem fritheren und dem spiteren Bonhoeffer, etwas zu weit.
Dieser Einwand soll der Arbeit nicht ihre grolen Verdienste absprechen.
Verzicht auf Vollstindigkeit — warum eigentlich ist unter der praktischen
Absicht der Untersuchung eine Art Gesamtdarstellung von Bonhceffers Theo-
logie notig, die dann doch die Briiche ein wenig glittet? — und Mut zur Liicke —
aber das ist beim «Genre» einer Dissertation heute bekanntlich kaum zulissig —
hitten die Arbeit an Stringenz wohl noch gewinnen lassen. Gleichwohl er6ffnet
sie nicht wenige erhellende Einblicke in die Theologie Dietrich Bonhoeffers
und ihre Bedeutung fiir seelsorgerliche Praxis.
ANDREAS PANGRITZ



Rezensionen — Comptes rendus 237

Gabriel Bunge: Evagrios Pontikos: Praktikos oder Der Monch. Hundert Kapitel
iber das geistliche Leben. Kéln: Luthe-Verlag, 1989. 287 S. (Koinonia —
oriens 32).

Nachdem vor bald zwanzig Jahren das Ehepaar C. und A. Guillaumont in
den Sources chrétiennes eine kritische Edition zusammen mit einer franzdsischen
Ubersetzung des «Praktikos» von Evagrios Pontikos herausgegeben hat, legt
P. Gabriel Bunge nun eine integrale deutsche Ubersetzung dieses Werkes vor.
Die hundert Kapitel iiber das geistliche Leben sind begleitet von einem Kom-
mentar, der aus den bekannten bzw. erhaltenen Schriften des Evagrios schopft,
den O. Chadwick als den «Vater unserer geistlichen Literatur» bezeichnet hat.
Dieses urspriinglich fiir Ménche und im speziellen fiir Anachoreten bestimmte
Werk des Evagrios wird hier mit und durch Evagrios gedeutet.

«Die Praktike ist eine geistliche Methode, die den leidenschaftlichen Teil
der Seele ginzlich reinigt.» Diese knappe Umschreibung des Werkes und des
darin aufgezeigten Weges legt Evagrios im 78. Kapitel des «Praktikos» gleich
selber vor. Er fal3t die Praktike im Sinne des aktiven Lebens als Zugang und
Vorstufe zur Physike, der Kontemplation Gottes in der Welt, auf, die schlie3lich
in die Schau Gottes miindet, was Evagrios mit den Begriffen 7heologike oder
Gnostike umschreibt: « Das Christentum ist die Lehre Christi, unseres Erlésers,
die aus der Praktike, der Physike und der Theologike besteht», heiB3t es lapidar in
Kapitel 1. Damit wird deutlich, «dall der Rahmen seiner Spiritualitit keines-
wegs rein <monastisch» ist», sondern im umfassenden Sinn christlich zu begrei-
fen ist, wie Bunge in seinem Kommentar dazu hervorhebt.

Im «Praktikos» als dem Weg in den Zustand der Leidenschaftslosigkeit
entwirft Evagrios zugleich eine Dimonologie. Die Kenntnis iiber das Wirken
der Dimonen soll dem Monch die Fallstricke dieses seines Weges deutlich
machen. Die Praktike ist iiber weite Strecken eine «Erfahrungswissenschaft»
(Bunge). Evagrios driickt dies in Kapitel 50 folgendermafBen aus: « Wenn ein
Monch die wilden Dimonen durch Erfahrung kennenlernen und eine Fertig-
keit (im Umgang mit) ihren Ticken erwerben will, dann achte er auf die
Gedanken, mache sich ihr Zunehmen und ihr Nachlassen, ihre Verflechtungen
und ihre Zeitpunkte deutlich und welche jene Dimonen sind, die dieses (oder
jenes) tun, und welcher Damon auf welchen folgt und welcher welchem nicht
folgt. »

Den erwihnten drei Stufen der Erkenntnis sind drei urspriinglich selbstin-
dige Schriften des Evagrios gewidmet. Neben dem «Praktikos» sind dies der
«Gnostikos» und die «Kephalaia Gnostika», die spiter vom Autor zu einer
Trilogie zusammengefalt worden sind. Dabei ist der « Praktikos», der anfinglich
wohl nur aus den Kapiteln 6-90 bestand, mit den Kapiteln 91-100 gewisser-
‘mafen als «dokumentarischem Anhang» (Bunge) erginzt worden, bestehend
aus Ausspriichen von Monchsvitern, die tibrigens eine der iltesten faBbaren



238 Rezensionen — Comptes rendus

Traditionsschichten der Apophthegmata darstellen. Im Sinne einer Einleitung
der Trilogie diirften die Kapitel 1-5 des «Praktikos» entstanden sein, denen ein
Widmungsschreiben an den «geliebten Bruder» und Génner Anatolius in Jeru-
salem, aufgeteilt in Prolog und Epilog der Trilogie, angefiigt wurde.

Mit diesem Werk wurde Evagrios Pontikos zu einem der ersten « Theore-
tiker» des Monchtums. Die Anachorese als konstituierendes Element des
Moénchtums (K. Heussi) wird dabei nicht als Wert an sich, jedoch als Mittel und
Weg zum Vollzug des wahren Christentums begriffen. Darin wie auch in dem
von ihm vorgezeichneten Weg zur Erkenntnis hat sich Evagrios jedoch keines-
wegs als Neuerer, «sondern stets als Glied einer Traditionskette ... verstandeny,
wie Bunge in seinem Kommentar zu den abschlieBenden Kapiteln des «Prak-
tikos» mit den Viterspriichen betont, die wohl hauptsichlich in diesem Sinne zu
verstehen sind.

Die Uberlieferung von Leben und Werk des Evagrios ist iiberschattet von
der hauptsichlich politisch bedingten Verketzerung zur Zeit Justinians, also lang
nach seinem Tod. Auch sein Leben war durch mannigfache Gegensitze geprigt.
Um 345 in der kleinasiatischen Provinz Pontos (daher sein Zuname Pontikos)
als Sohn eines Chorespiskopos geboren, wurde ihm eine umfassende Bildung
zuteil. Alsjunger Mann gehorte er zum Umkreis der drei «grossen Kappadokier»
und wurde in Konstantinopel von Gregor von Nazianz, den er zeit seines
Lebens als einen seiner geistlichen Viter verehrte, zum Diakon geweiht. Damit
stand dem jungen Kleriker in der Hauptstadt eine glinzende Karriere bevor.
Eine Frau war der Grund fiir eine unvermittelte Flucht, und an Ostern 383 liel3
er sich in Jerusalem von Rufinus von Aquileja als Monch einkleiden. Evagrios
blieb jedoch nicht in Jerusalem, sondern begab sich in die sketische Wiiste, wo er
sich nach zwei Jahren Einiibung ins ménchische Leben auf dem Berg Nitria in

die entlegeneren Kellia als Anachoret zuriickzog. Hier in den Kellia, deren
archiologische Erforschung iibrigens derzeit im Gange ist, hat Evagrios sein
bedeutendes geistliches (Buvre geschaffen, das ihm bereits zu Lebzeiten zugleich
Ruhm und Neid einbrachte. Kurz nach seinem Tod an Epiphanie des Jahres 399
brach der sog. erste Origenistenstreit aus. Obwohl sein Name in diesem Zusam-
menhang nie erwihnt wird, scheint dennoch der Verdacht des «Origenismus»
auf Evagrios gefallen zu sein, was schlieBlich im Jahre 553 zu seiner Verurtei-
lung gefiihrt hat.

Die Uberlieferung wie auch die Rezeption des evagrianischen Schrifttums
waren in der Folge, und teils bis heute, durch diese Verurteilung geprigt.
Manche seiner Schriften, z B. das gesamte Briefkorpus, sind nur in Ubersetzun-
gen erhalten, manche unter anderem Autorennamen. Diese beliebte List der
Kopisten zeigt andererseits jedoch die Wertschitzung, die man seinen Schriften
auch spiterhin entgegenbrachte.

Dennoch steht auch die jiingere Rezeptionsgeschichte des Evagrios vielfach
noch unter dem Unstern des «Origenismus». Es ist nicht zuletzt das Verdienst



Rezensionen — Comptes rendus 239

von Gabriel Bunge, mit seinen Veroffentlichungen, wozu neben einer deut-
schen Edition des syrisch iiberlieferten Briefwerks u.a. seine Schriften iiber die
«Akedian, das «Geistgebet» und die «geistliche Vaterschaft» gehéren, zu einer
unverstellten Sicht auf Leben und Werk des Evagrios Pontikos vorgestoBen zu
sein. Es ist deshalb zu wiinschen, daf die Arbeiten von Gabriel Bunge, die einen
einfithlsamen und subtilen Umgang mit dem (Euvre des pontischen Wiisten-
vaters ausweisen, nicht linger ein Geheimtip bleiben. Oder wie es Alois
M. Haas in seinem Vorwort zum «Praktikos» formuliert hat: «Als Kenner der
syrischen und griechischen Uberlieferung des evagrianischen Schrifttums ist es
Bunge gelungen, den Zauber, aber auch die Hirte und leidenschaftliche Unbe-
dingtheit der eremitischen Lebensform, wie sie Evagrios als eine kompromif3-
lose Form der Nachfolge Christi fordert, in Bereitstellung der wichtigen Texte
und in der Nachzeichnung dieser wiistenviterlichen Spiritualitit vor das stau-
nende Auge eines modernen Christen zu bringen. Der Schreibende jedenfalls
mulB gestehen, daf er die Instindigkeit und Wahrheit dieser sich der <Welt>
scheinbar verweigernden Lebensform noch nie so nachhaltig und faszinierend
wahrgenommen hat wie in den Vermittlungsversuchen von Gabriel Bunge.»

GEORGES DESCGEUDRES

Albert Chapelle/Pierre Gervais c.a.: Les Exercices Spirituels d’Ignace de Loyola.
Un commentaire littéral et théologique. Bruxelles: Ed. de I'Institut d’Etudes
Théologiques 1990, 503 S.

Auch dieser gewichtige Band versteht sich als Ehrengabe zum Doppeljubi-
lium der Gesellschaft Jesu. Er befaf3t sich mit ihrem fundamentalen Dokument,
den Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola, deren Inspiration einst zur
Griindung des Ordens gefiihrt hat und aus deren Quelle er stindig neu seine
geistliche Lebenskraft schopft.

Die Auntoren. Das Buch ist die reiche und reife Frucht eines interdiszipli-
niren Seminars am Theologat («Institut d’Etudes Théologiques») der walloni-
schen Jesuitenprovinz, ehemals in Eegenhoven-Louvain, jetzt in Bruxelles. Seit
dreiBig Jahren widmet es sich dem Studium der Geistlichen Ubungen des
Ignatius. Das Vorwort nennt eine Reihe ausgezeichneter Namen von Teilneh-
mern dieser Arbeitsgemeinschaft, in der «Exegeten, Philosophen, Dogmatiker
und Moralisten, Theologen und Praktiker der ignatianischen Exerzitien» (Vor-
wort) vertreten sind und an der sich stets auch viele Studenten beteiligen. Als
Verfasser des 500 Seiten starken Bandes, der aus der Arbeitsgemeinschaft her-
vorgegangen ist, zeichnen fiinf Jesuiten und eine Ordensfrau (Noélle Hausman
S.C.M.). Der Beitrag, den die einzelnen Autoren zum ganzen Werk geleistet
haben, ist von unterschiedlichem Ausmaf3. Von den insgesamt 34 Kapiteln hat
A. Chapelle deren zwolf (und das Vorwort) verfait, P. Gervais acht, J. Rouwez



240 Rezensionen — Comptes rendus

sechs. Diese drei Autoren prigen darum weithin das Werk, wobei die theolo-
gischen Beitrige von P. Gervais ein besonderes Gewicht haben. Je drei Kapitel
haben B. Pottier und N. Hausman, zwei R. Lafontaine geschrieben.

Ziel und Eigenart des Werkes driicken sich im Untertitel aus: «Un commen-
taire littéral et théologique». Die grofle Studie will einerseits kein «Directo-
rium» sein, also keine Wegleitung zur Praxis der Exerzitien. Da aber die Geist-
lichen Ubungen des Ignatius kein Buch zum Lesen sind, sondern sich nur in der
gelebten Praxis erschlieBen («Man muf3 die Exerzitien machen, um sie zu
verstehen»), kommt es dieser Untersuchung zugute, dal3 sich die Autoren vor
ihren wissenschaftlichen Untersuchungen stets neu in der gelebten Praxis der
eigenen Exerzitien geschult haben. Darum kénnen auch die Praktiker der
Exerzitien aus dem Buch reichen Nutzen ziehen.

Andererseits wollten die Autoren keine systematische « Theologie der Exer-
zitien» entwickeln, wie sie Erich Przywara' und Gaston Fessard? in gleich
tiefsinniger wie eigenwilliger Weise gestaltet haben. Aber diese beiden Autoren,
Fessard noch stirker als Przywara, haben, wie u.a. die vielen Anmerkungen
zeigen, besonders bei P. Gervais und B. Pottier einen bedeutenden Einflul3 auf
ihre Deutung der Exerzitien ausgeiibt.

Innerhalb dieser Abgrenzungen nach zwei Seiten hin will das Werk eine
« Exegese» der Exergitien entwickeln, indem es zunichst den Wortsinn («litté-
ral») der einzelnen Abschnitte deutet, dann den Zusammenhang mit dem
Anliegen der Exerzitien aufzeigt und schlieBlich den theologischen Sinngehalt
erschlief3t.

Das Eingangskapitel («Le livre dans la tradition spirituelleﬁ, J. Rouwez)
geht dem Ursprung der Geistlichen Ubungen in der Bekehrungsgeschichte und
den mystischen Erfahrungen des Ignatius in Manrésa nach und zeichnet die
verschiedenen Phasen der Redaktion des Exerzitienbuches. Dann stellt es die
Geistlichen Ubungen in den geschichtlich nachweisbaren Zusammenhang mit
der spirituellen Tradition. Das Kapitel gibt in kurzen Ziigen den heutigen
Wissensstand wieder, 148t sich aber nicht auf aktuelle Fragen der Forschung ein.
Bereits hier stoBen wir auf eine Grenze des Werkes; ich mdchte sie nicht als
Mangel riigen, da sie auBlerhalb der Zielsetzung der Autoren liegt: Die
geschichtlichen Fragen, die ebenfalls zum Verstindnis des Exerzitientextes
beitragen, bleiben ausgeklammert.

Nach dieser Standortbestimmung des Exerzitienbuches beginnen die Auto-
ren mit ihrer «Exegese». Sie folgen darin durchwegs dem Verlauf des Textes,
wie er in der Endredaktion des Ignatius (1548) vorliegt. Neben dem eigentli-

! Erich Przywara, Deus semper Maior, Theologie der Exerzitien, 3 Bde, Freiburg
1938,/39.

? Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Loyola,
2 Bde Paris 1956 und 1963, 3. Band Paris-Namur 1984.



Rezensionen — Comptes rendus 241

chen Corpus der Exerzitien, das in den Vier Wochen gegeben ist, werden
sowohl die einleitenden « Annotationen», das Ur-Directorium der Exerzitien,
und die Unterweisung zur «Gewissenspriffung und Generalbeichte» als auch die
in den Text eingefiigten «Zusitze», die von Ignatius in einer spiteren Phase
(Paris oder Italien) zusammengestellten « Mysterien des Lebens Jesu» sowie die
anschlieBenden Gruppen verschiedener «Regeln» ihrer Reihenfolge im Exer-
zitienbuch ensprechend interpretiert. Als einzige Ausnahme werden die beiden
Gruppen von «Regeln zur Unterscheidung der Geister» aus dem Anhang sinn-
gemil in den Ablauf der Ersten und der Zweiten Woche eingefiigt.

Es kann im Rahmen einer Besprechung nicht darum gehen, die einzelnen
Kapitel zu charakterisieren. Sie spiegeln in ihrem Ductus die je eigene Denk-
und Arbeitsweise der jeweiligen Verfasser wider. So hilt sich A. Chapelle, der
ein Dirittel aller Kapitel geschrieben hat, stark an den Wortlaut der von ihm
behandelten Abschnitte und deutet ihren Sinn und die Funktion im Ablauf der
ganzen Exerzitien, wihrend vor allem P. Gervais und B. Pottier, in etwa auch
J. Rouwez stirker auf den theologischen Gehalt und Hintergrund eingehen.

Als Rezensent vermisse ich die durchgingige christologische Deutung der
ganzen Exerzitien, also auch des Fundamentes und der Ersten Woche, wie sie
Hugo Rahner in seiner meisterhaften Studie «Zur Christologie der Exerzitien»?
entwickelt hat. Es geht hier freilich um eine Frage der Interpretation, die aber
als «universale Christologie» in der geistlichen Biographie des Ignatius ihr
Fundament hat*.

Mit besonderer Anerkennung darf eigens auf die drei theologischen Refle-
xionskapitel von P. Gervais «La grice de premiére semaine», «La grice de
deuxiéme semaine» und «La grice de troisiéme et quatriéme semaines» hinge-
wiesen werden. Hier wird der innerste Kerngehalt und damit der wahre Reich-
tum der Geistlichen Ubungen aufgeschlossen. Der hohe Wert dieser drei Kapi-
tel wiegt auch etwaige Mingel und Grenzen in anderen Teilen des Werkes
auf.

Zum Jubilium der Gesellschaft Jesu sind manche interessante Einzelstudien
zu den Exerzitien erschienen. Hier aber liegt eine neue, gute und giiltige Aus-
legung des gesamten Exerzitienbuches vor. Wer sich um das Verstindnis der
Geistlichen Ubungen bemiiht, wird aus diesem Werk «reiche Frucht» (Exerzi-
tienbuch passim) gewinnen.

JoseF STIERLI S.].

> Hugo Rahner, Zur Christologie der Exerzitien, in Geist und Leben 35 (1962) 14-38
und 115-140; nachgedruckt in Hugo Rahner: Ignatius von Loyola als Mensch und
Theologe, Freiburg 1964, 251-311.

4 Vgl. Josef Stierli: Ignatius von Loyola, Gott suchen in allen Dingen, Olten 1981,
S. 73-90.



242 Rezensionen — Comptes rendus

Michael Sievernich S.J./ Giinter Switek S.]J. (Hg.): [gnatianisch. Eigenart und
Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg, Basel, Wien: Herder 1990, 704 S,
2. Auflage 1991.

«Dem Andenken an Ignatius von Loyola zum fiinfhundertsten Jahrestag
seiner Geburt 1491-1991 und zum vierhundertfiinfzigsten Jahrestag der Griin-
dung der Gesellschaft Jesu 1540-1990»: Diese Widmung verweist auf das dop-
pelte Gedenken, das AnlaB3 zum 700 Seiten starken Band gegeben hat. Er will
nicht eine triumphalistische Festschrift im Stil der «Imago primi saeculi» von
1640 sein, sondern ein sachlich niichternes Gedenkbuch in Erinnerung an eine
Vergangenheit, die unter verinderten Vorzeichen weiterlebt und zum Auftrag
fiir die Zukunft wird. Die vierzig Kapitel sind von Jesuiten geschrieben, Zeichen
ihres Dankes an den Orden, der zu ihrer eigenen Lebensform geworden ist.

Der Vorspann nennt den Urheber: «Herausgegeben im Auftrag der Philo-
sophisch-Theologischen Hochschule St. Georgen — Theologische Fakultit — in
Frankfurt am Main». Die mit der Gesamtredaktion betrauten M. Sievernich und
G. Switek gehoren zu ihrem Lehrkorper. Sie hat, wie das Autorenverzeichnis
(S. 703-704) nachweist, ihren Auftrag selbst ernst genommen und zwolf eigene
Beitrige beigesteuert. Die Hochschule fiir Philosophie in Miinchen ist mit
sieben Arbeiten vertreten, die Theologische Fakultit der Universitit Innsbruck
mit vier. Neun weitere Kapitel stammen von anderen Hochschulen zwischen
Chicago, Rom und Tokyo. Wenn so drei Viertel des Bandes von Professoren
geschrieben wurden, ist doch nicht eine professorale Gelehrtenschrift zu erwar-
ten oder zu befiirchten. Die gut dokumentierten Beitrige sind in Fragestellung
und Darstellung durchwegs allgemein verstindlich. Selbst unter dem fachtheo-
logisch klingenden Titel «Probabilismus — das jesuitischste der Moralsysteme»
(Philipp Schmitz) steht eine Geschichte, die auch das Interesse des theologi-
schen Laien wecken kann.

Das durchgehende 7hema des Bandes ist ausgesprochen im Haupttitel
«Ignatianisch». Er meint das gleiche, was einst die Freunde von Paris den « Weg
des Ignatius» genannt und auf den sie sich im Gelébnis von Montmartre (1534)
verpflichtet haben. Bereits in den Grindungsdokumenten des Ordens
(1539,/40) ist dann ausdriicklich die Rede von einer ihm eigenen Lebens- und
Arbeitsweise. Darauf bezieht sich der Untertitel «Eigenart und Methode der
Gesellschaft Jesu». Angeregt vom Zweiten Vatikanischen Konzil, das die Orden
einlud, eins mit der Besinnung auf das Evanglium als Grundregel wieder ernster
das Charisma ihres Ursprungs zu bedenken, hat in der Gesellschaft Jesu in den
vergangenen Jahrzehnten die Besinnung auf ihre von Ignatius geprigte Eigenart
stets weiteren Raum gewonnen. Dazu regte neben manchen Studien zur
Geschichte und Spiritualitit ein grofler Vortrag des Generaloberen Pedro
Arrupe tiber «Die Eigenart unserer Gesellschaft» an. Unter dieser Frage nach
der dem Orden eigenen Denk-, Lebens- und Arbeitsweise stehen alle Beitrige



Rezensionen — Comptes rendus 243

des Gedenkbandes. Sie gliedern sich in drei Teile. Der erste beleuchtet «Die
Gestalt des Ignatius von Loyola», in dem diese Eigenart griindet; der zweite
bringt ausgewihlte Kapitel «Aus der Geschichte der Gesellschaft Jesu» und
stellt ihre Eigenart in einer Reihe typischer Verwirklichungen dar; der dritte
priift «Ignatianische Impulse fiir die Gegenwart». Natiirlich kénnen die verzig
Kapitel nicht einzeln besprochen werden, vielmehr miissen wir uns mit einem
Uberblick iiber das ganze Werk begniigen.

1. Zur Geschichte des [gnatius von Loyola

Zur Biographie des Ignatius gehért unbedingt auch seine « Vorgeschichte»
im doppelten Sinn: die ihn prigende Geschichte seiner Ahnen und die eigene
Geschichte vor der Kriegsverwundung von Pamplona 1521. Seit Pedro de
Leturia vor fiinfzig Jahren seinen «El gentilhombre Ifiigo» geschrieben hat, ist
diese Wahrheit lebendig geblieben und hat neue Friichte gezeitigt; trotzdem gibt
es auf diesem Feld noch viel Brachland. Rogelio Garcia-Mateo schenkt uns dazu
den interessanten Beitrag «Ignatius von Loyola in seiner sozio-kulturellen
Umwelt: Spanien 1491-1527». Friedrich Wulf, der inzwischen verstorbene
Altmeister der Spiritualitit, hat als letzte gréBere Arbeit den Beitrag « Dialektik
von Mystik und Dienst bei Ignatius von Loyola» verfaB3t. Alle Spannung von
mystischer Gotteserfahrung und apostolischer Weltzuwendung ist bei Ignatius
in eine tiefere Einheit aufgehoben. Darin griindet letztlich die Eigenart seines
Geistes und seines Weges. Die Kennzeichnung des Ignatius als «contemplativus
in actione» durch seinen vertrauten Mitarbeiter Jerénimo Nadal wird zur
gleichsinnigen Formel von der «mystique de service» bei Joseph de Guibert.

Die nichsten Kapitel untersuchen die geistliche und apostolische Vorge-
hensweise des Ignatius in seinem schriftlichen Werk. Der Beitrag von Erhard
Kunz «Bewegt von Gottes Liebe» deutet « Theologische Aspekte der ignatiani-
schen Exerzitien und Merkmale jesuitischer Vorgehensweise». Hier finden sich
wertvolle neue Ansitze zu einer «Theologie der Exerzitien». Josef Sudbrack
kennzeichnet die « Anwendung der Sinney, jeweils die letzte Ubung jedes Exer-
zitientages, «als Angelpunkt der Exerzitien». In Anlehnung an H.U. von Bal-
thasar bildet der Abschnitt «Eine Theologie der geistlichen Sinne» den Héhe-
punkt dieses Beitrages. Peter Knauer untersucht «unsere Weise voranzugehen»
inden Satzungen der Gesellschaft Jesu, nach dem Exerzitienbuch das wichtigste,
unter viel Mithen und géttlichen Erleuchtungen von Ignatius verfaBte Werk.
«Die Satzungen sind die schriftliche Fassung der ihnen bereits zugrundeliegen-
den und in ihr vorausgesetzten <Weise, in unsrem Herrn voranzugehen», und
diese schriftliche Fassung will ihrerseits fiir die Ordensmitglieder als Einwei-
sung in <unsere Weise des Vorangehens) dienen.» Was die Konstitutionen im
Grundsatz festgeschrieben haben, wendet Ignatius in seiner reichen Korrespon-
denz auf die sich stets wandelnden Aufgaben und Situationen an. André Ravier



244 Rezensionen — Comptes rendus

interpretiert in einem originellen Kapitel « Die Vorgehensweise des Ignatius in
seinem Briefwechsel». Er entdeckt bei ihm u.a. «drei typische Charakterziige:
Humor, Sensibilitit, Dankbarkeit». Josef Stierli weist nach, wie in besonderer
Weise die (annihernd zweihundert) «Instruktionen» als «apostolische Weglei-
tungeny» einen reichen Kommentar zu «unserer Weise des Vorgehens» sowohl
im persénlichen Leben der ausgesandten Gefihrten als auch in ihrer apostoli-
schen Arbeit bilden. Eher unbekannte Beziige deckt Giinter Switek auf: «Die
Eigenart der Gesellschaft Jesu im Vergleich zu den anderen Orden in der Sicht
des Ignatius und seiner ersten Gefihrten».

2. Aus der Geschichte der Gesellschaft Jesu

Der zweite Teil zeichnet in fiinfzehn Kapiteln interessante Beispiele dieser
«eigenen Weise des Vorgehens». Hermann Josef Sieben illustriert die besondere
Beziehung der Gesellschaft Jesu zum Papsttum an einem konkreten Fall: «Op-
tion fiir den Papst. Die Jesuiten auf dem Konzil von Trient, Dritte Sitzungs-
periode 1562/1563». Die eigene, stets offene Weise des Vorgehens hat in der
Missionsarbeit der Gesellschaft Jesu ihren je nach kulturellen Situationen ver-
schiedenen Ausdruck gefunden, wie drei Beitrige zeigen: Heinrich Dumoulin
(Tokyo) geht der «Inkulturation in der Jesuitenmission Japans» nach; Yves
Raguin (Taipeh) untersucht «Das Problem der Inkulturation und der chinesi-
sche Ritenstreit»; Michael Sievernich deutet « Vision und Mission der Neuen
Welt Amerikas bei José de Acosta». Aus der reichen Geschichte der Kollegien,
die wegen ihrer dominanten Rolle im 17. und 18. Jahrhundert eine groBere
Beachtung verdient hitten, behandelt Miquel Batllori den «Beitrag der <Ratio
studiorum» fiir die Bildung des modernen katholischen BewuBtseins». Zwei
Kapitel sind dem groflen Theologen Francisco Suarez S.]. gewidmet. Sie unter-
suchen «Die Lehre vom Tyrannenmord» (Norbert Brieskorn) und die « Unver-
dnderlichkeit und Wandelbarkeit des natiirlichen Sittengesetzes» (Friedo Rik-
ken). Die drei Beitrige « Musik und Kirchenlied in der Pastoral der Jesuiten»
(Hubert Dopf), «Hofbeichtviter und Politik im 17. Jahrhundert» (Robert Bire-
ley) und «Jesuiten im Dienst an Gefangenen» (Antonio Beristain) geben weitere
interessante Einblicke in die apostolische Arbeit und die darin realisierte
Eigenart des Ordens. Karl Heinz Neufeld zeichnet in einem kritischen Uber-
blick die «Jesuitentheologie im 19. und 20. Jahrhundert». Drei weitere Kapitel
behandeln andere typische Einsitze von Jesuiten: «Naturwissenschaft und
Glaube» anhand der «Kontroverse zwischen Erich Wasmann S.J. und Ernst
Haeckel um Evolutionstheorie und Schépfungsglaube» (Rainer Koltermann),
«Der Beitrag der deutschsprachigen Jesuiten zur katholischen Soziallehre (An-
ton Rauscher) und «Deutsche Jesuiten im Widerstand gegen den Nationalso-
zialismus» (Roman Bleistein).



Rezensionen — Comptes rendus 245

3. Ignatianische Impulse fiir die Gegenwart

Nach den Anst6Ben, die besonders der erste Teil bereits fiir die gegenwiir-
tige und zukiinftige Arbeit des Ordens gegeben hat, entwickelt der dritte Teil
einerseits konkrete Beispiele apostolischer Einsitze, in denen sich mit neuen
oder wiederentdeckten Formen die Eigenart der Gesellschaft Jesu bekundet.
Piet van Breemen weist in seinem Beitrag «Geistliche Begleitung heute» auf die
aktuelle Bedeutung dieser Form von Individualseelsorge hin; dabei kann er sich
auf die «Gespriche» des Ignatius und auf die Rolle des Begleiters im tdglichen
Gesprich der Exerzitien berufen. Michael Schneider zeigt, wie in den «Exer-
zitien im Alltag» eine Methode der Geistlichen Ubungen, die bereits Ignatius
vorgesehen hat, neu erweckt und fruchtbar gestaltet werden kann. Werner
Loser 148t «Das ignatianische Erbe der Gemeinschaften christlichen Lebens»
aufleuchten. Wie einst in den genuinen Marianischen Kongregationen des 17.
und 18. Jahrhunderts als religits-apostolischer Laienbewegung der Gesellschaft
Jesu vollzieht sich hier eine fruchtbare Ausweitung des ignatianischen Charis-
mas in die Welt der Laien. Ludger Stiiper illustriert «Jesuitische Erziehung als
Aufgabe und Chance» am Beispiel des Aloisius-Kollegs Bad Godesberg.

Andererseits werden grundsitzliche Uberlegungen zur Arbeit des Ordens
im Licht der eigenen « Weise des Vorgehens» entwickelt. Medard Kehl erinnert
in seinem Beitrag «Seelsorge fiir Kinder und einfache Erwachsene» an eine
apostolische Arbeit, die nicht nur Ignatius und seinen Gefdhrten teuer war,
sondern auch im Sinn der Satzungen stets eine prioritire Verpflichtung fiir den
Orden bedeutet. Im Blick auf eine Welt, die in threr Vielfalt eine tiefere Einheit
sucht, stehen die Beitrige von Arij A. Roest Crollius «Inkulturation als Her-
ausforderung» und von Hans Waldenfels «Unterwegs zur Theologie der Reli-
gioneny.

Den besonderen Auftrag, den Paul VI. und Johannes Paul II. dem Orden
gegeben haben, deutet Gerd Haeffner in seiner Studie «Die Herausforderung
der Gesellschaft Jesu durch den modernen Atheismus». Die von der 32. Gene-
ralkongregatation (1975/1976) fiir den ganzen Orden als Verpflichtung statu-
ierte «Grundoption» aktualisiert Hans Zwiefelhofer im Beitrag «Dienst am
Glauben und Einsatz fiir die Gerechtigkeit». Die 33. Generalkongregation
(1983) hat diese Grundoption erweitert durch den «Einsatz fiir den Frieden».
Diese Aufgabe erldutert Raymund Schwager im Beitrag «Glaube und Friedens-
auftragy. Wieder grundsitzliche Uberlegungen stellen zwei weitere Kapitel an.
Reinhold Sebott geht der Frage des jesuitischen Gehorsams in seiner Rolle fiir
heute und morgen nach: «Sachlichkeit im Orden. Das Gemeinwohl als Krite-
rium fiir Befehl und Gehorsam». Walter Kern beschlie3t den Band mit seiner
Reflexion iiber «Die paradoxe Freiheit des Jesuiten».

Auch eine ausfiihrliche Rezension konnte die Fiille der in diesem Band
erschlossenen und behandelten Fakten und Fragen nur andeuten. Die vierzig



246 Rezensionen — Comptes rendus

Kapitel erhellen die Weite und Tiefe der ignatianischen «Weise des Vorge-
hens», die der Gesellschaft Jesu auf ihren Weg durch die Jahrhunderte mitge-
geben wurde und immer neu aktualisiert werden will. Wenn so ein gemeinsa-
mes Grundthema den ganzen Band durchzieht, bildet doch jeder Beitrag eine
geschlossene Einheit, was die Lektiire erleichtert und auch eine auswahlweise
Lesung erlaubt.

DaB} den Herausgebern und Autoren ein gutes Werk gelungen ist, wird
bestitigt durch die Tatsache, daB3 bereits neun Monate nach seinem Erscheinen
eine zweite Auflage notwendig wurde.

JosEF StIERLI S.].

Hans Waldenfels: Begegnung der Religionen. Theologische Versuche 1. Bonn:
Borengisser 1990. 377 S. (Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien zur
Theologie der Kulturen und Religionen: Bd. 1).

Der gesellschaftliche Rahmen der von Hans Waldenfels verantworteten
neuen wissenschaftlichen Reihe «Begegnung» sind die «neuen Volkerwande-
rungen» und die «modernen Vermischungsprogresse» (94). Die Kollektion hat
denn auch als programmatische Perspektive das Angebot von «Kontextuell-
dialogischen Studien zur Theologie der Kulturen und Religionen». Die erste
Veroffentlichung in dieser Reihe ist von H. Waldenfels selber. Sein Sammel-
werk «Begegnung der Religionen» gibt deshalb nicht nur mit dem Prolog
«Wenn die Wurzel heilig ist, sind es auch die Zweige» (1-10) die grundlegende
Gestimmtheit kommender Publikationen an, sondern artikuliert auch die Posi-
tionen des Ordinarius fiir Fundamentaltheologie an der Kath.-Theol. Fakultit
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn in der Suche nach einer
Theologie der Kulturen und Religionen. Daran ist wohl kaum zu zweifeln, auch
wenn Waldenfels seine Vernetzung der zwischen 1967 und 1990 veroffentlich-
ten 15 Artikel (374-377) zu einem Buch bescheiden als «eine Art Zwischen-
bericht und Quersumme dessen, was ich in den letzten Jahren in Richtung auf
eine Theologie der Religionen vertreten habe» (7), bezeichnet. Diese Zwischen-
bilanz ist in drei Teile gegliedert: (I) Unterwegs zur Theologie der Religionen
(11-101), (II) Einzelfragen im Bereich der Religionen (102-266), (III) Zum
christlichen Selbstverstindnis (267-351).

1. Eine Zwischenbilanz

Da eine Artikelsammlung unweigerlich Repetitionen von Grundinforma-
tionen und Hauptanliegen des Autors beinhaltet, werden in der folgenden
Darstellung die drei Teile des Buches synoptisch miteinander analysiert und
vorgestellt. So it Hans Waldenfels z.B. in jedem der drei Haupt-Abschnitte



Rezensionen — Comptes rendus 247

erahnen, dall die demographischen, politischen und industriell-finanziellen
Umschichtungen und Schwerpunkt-Verlagerungen vom Okzident zum pazifi-
schen Ozean die theologische Interpretation vor neue Aufgaben stellt. Nicht nur
fiir den chinesischen und ostasiatischen Raum, sondern fiir die gesamte Dritte
Kirche und ihre Beziehung zur Rezeption des Evangeliums durch okzidentale
Christinnen und Christen gilt die Vorahnung G. Séhngens (87), «dal3 uns
Abendlindern zunichst und noch lange Héren und Sehen verginge, eben weil
Auge und Ohr des abendlindischen Geistes sich seit den griechischen Philo-
sophen auf anderen Wegen gebildet hat». Es ist deshalb nicht mehr méglich,
«auf der Basis binnentheologischer Prinzipien» (8) die Welt der Religionen und
die Formen der postmodernen, alternativen Religiositit (336—351) zu analysie-
ren, zu situieren und zu integrieren. Neue Wege sind zu beschreiten, und eine
erneuerte adiquate Methodologie ist gefragt. Der Untertitel der Reihe deutet
diese Perspektive mit «kontextuell-dialogisch» an, und einige entsprechende
methodologische Uberlegungen und Desiderate werden fiir kiinftige Lehrpline
an unseren theologischen Fakultiten im Beitrag « Theologie und Religionswis-
senschaft» (92-101) thematisiert.

Vier Themenbereiche werden in diesem Zusammenhang sowohl im 1. Teil
zur «Theologie der Religionen» als auch im 3. Teil zum «christlichen Selbst-
verstindnis» ausfiihrlich diskutiert: 1. die Unterscheidung nach P. Schoonen-
berg zwischen Auto-Interpretation und Hetero-Interpretation, 2. die Diskus-
sion um den Komplex-Begriff «<anonyme Christen», den K. Rahner eingefiihrt
hat, 3. die religionsvergleichende Typologie in mystische, prophetische und
weisheitliche Religionen, 4. Ausblick auf die Moglichkeiten einer transkultu-
rellen Ethik. '

1. Auto- und Heterointerpretation

Die wechselseitigen Ausdrucksweisen und vergleichenden Anniherungen
verschiedener Religionen miissen — um der intellektuellen Redlichkeit und der
wissenschaftlichen Forschungsethik willen — aus der jeweils gleichen Perspek-
tive und auf der je unterschiedlichen Lebenswirklichkeit gesucht werden: Die
Alltags-Routine einer je bestimmten Religionsgemeinschaft kann nicht mit dem
proklamierten Idealbild einer anderen Religionstradition verglichen werden.
Nur der Alltag hier und dort oder das proklamierte Ideal hier und dort kénnen
typologisch und idealtypisch miteinander in Beziehung gebracht werden. In der
dialogischen Situation sind dann sowohl die Selbst- als auch die Fremd-Ein-
schiatzung (19 und 72) der verinnerlichten religiésen Gewohnheitspraktiken
oder der proklamierten Heilsutopie gemeinsam anzunehmen und gegeneinan-
der abzuwiigen. Die Dialog-Situation ist somit nicht ein gegenseitiges Uberwin-
den, Bekimpfen oder Konkurrenzieren, sondern ein Versuch der Bewihrung in
der solidarischen Diapraxis (25): das Miteinander-Reden miindet ins Mitein-
ander-Handeln.



248 Rezensionen — Comptes rendus

2. Anonyme Christen

Die theologische Kurzformel von den «anonymen Christen», ja vom «an-
onymen Christentum», und die Debatte, welche 1961 der Vortrag von K. Rah-
ner tber «Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen» wihrend
einer Tagung der abendlindischen Akademie in Eichstitt ausgelost hat, wird
von H. Waldenfels 6fters nachgezeichnet (vor allem 35-39 und 53-74). Nam-
hafte Theologen disqualifizieren bekanntlich diese Art von Theologie der Reli-
gionen als eine vereinnahmende « Umarmungsstrategie» ... und das mit teils sehr
oberflichlichen Argumenten, wenn sie etwa diesen Ansatz lichelnd damit
abtun, daB es sich in der gegenwirtigen Minderheits-Situation der Christen mit
diesem Thema so verhalte, wie wenn ein Dorf-Musikverein, der keinen Nach-
wuchs mehr hat, alle Einwohner des Dorfes zu Ehrenmitgliedern ernennen
wiirde. Hans Waldenfels verteidigt dagegen, wie es auch K. Rahner selbst ver-
schiedentlich getan hat, die theologalen Grundanliegen, welche in diesem
theologischen Kiirzel vom «anonymen Christen» gebiindelt enthalten sind (61):
universaler Heilsanspruch des Christentums (vgl. auch 267-304: Absolutheits-
anspruch des Christentums), Einzigartigkeit der Gestalt Jesu von Nazaret (vgl.
ferner 285-2806), das christliche Verstindnis von der Menschwerdung Gottes
(vgl. zur Rezeption des Jesus-Ereignisses im Hinduismus: 130-136, und das
Jesusbild im Koran: 220-222; vgl. auch: Maria im Koran: 240-246), die For-
derung des Offenbarungsglaubens und dessen Hinordnung auf Jesus Christus,
die mogliche Implizitit solchen Heilsglaubens, die Diskussion philosophischer
Vorfragen (vgl. dazu die Diskussionen zum okzidental-christlichen und das
asiatisch-buddhistische Vorverstindnis von «Person»: 160-163). Aus diesen
Konvergenz-Punkten der sehr komplexen christlichen Dogmengeschichte her-
aus ist die Diskussion um das «anonyme Christentumy», um die heilsgeschicht-
liche Rolle der «legitimen Religionen» und um die entsprechenden missions-
theologischen und pastoralstrategischen Konsequenzen (vgl. Dialog und Mis-
sion: 21-23 und 35-39) erwachsen.

Die ganze theologische Erarbeitung des Themas «anonyme Christen» ist
also eine streng innerkirchliche Interpretation der heutigen Mitwelt. Sie hat
nichts zu tun mit einem vereinnahmenden Proselytismus, und noch weniger mit
einer arroganten Indiskretion. Noch mehr: Diese theologische Wertung der
Glaubenden in nichtchristlichen Religionen spricht den Denkern z B. inner-
halb der buddhistischen Lehr-Tradition ausdriicklich das Recht zu, ihrerseits
Christen als «anonyme Buddhisten» zu verstehen. Karl Rahner selbst hat in
einem Gesprich mit dem buddhistischen Religionsphilosophen aus der «Schule
von Kyoto», Professor Keiji Nishitani, diese Sicht ausdriicklich angenommen.
Da auch fithrende katholische Theologen sich immer wieder iiber das Theolo-
goumenon von den «anonymen Christen» mokieren, soll hier dieses Gesprich,
wie es Karl Rahner in seinen «Schriften zur Theologie» (XII, 276) referiert hat,



Rezensionen — Comptes rendus 249

wiedergegeben werden (81, vgl. auch 73): K. Nishitani frigt K. Rahner: «Was
wiirden Sie dazu sagen, wenn ich Sie als anonymen Zen-Buddhisten deuten
wiirde?» Rahners Antwort lautete: «Selbstverstindlich diirfen und miissen Sie
das von Threm Standpunkt aus tun; ich fiihle mich durch solche Interpretation
nur geehrt, selbst wenn ich sie entweder fiir falsch halten mull oder aber
voraussetze, daf3, recht interpretiert, echtes Zen-Buddhist-Sein mit dem richtig
verstandenen Christ-Sein auf der Ebene identisch ist, die von solchen Aussagen
eigentlich und unmittelbar angezielt wird».

3. Mpystische, prophetische und weisheitliche Religionsform

Innerhalb der systematischen Religionswissenschaft wird oft versucht, die
vielfiltigen religionsgeschichtlichen Phinomene und Dokumente zu katalogi-
sieren. So ist es seit Jahren tblich geworden, die «semitisch-prophetischen»
Religionen (Judentum, Christentum, Islam) von den «indisch-mystischen» Tra-
ditionen (Hinduismus und Buddhismus) zu unterscheiden (85). Da aber die
chinesischen Uberlieferungsformen des Konfuzianismus und des Taoismus
durch eine solche Dichotomie in ihrem Selbstverstindnis und in ihrer Lebens-
mitte nicht respektiert werden, schlagen neulich der Theologe Hans Kiing und
die Sinologin Julia Ching vor, auch vom «weisheitlichen religitsen Stromsy-
stem» (159) zu sprechen. Professor Waldenfels ist weder mit der religionstypi-
schen Zweiteilung noch mit der «schablonenhaften» Dreiteilung der Religions-
geschichte einverstanden, weil diese drei Dimensionen der religidsen Existenz
in jeder Glaubens- und Hoffensgemeinschaft der Weltgeschichte — wenn auch in
verschiedenen Akzentuierungen — prisent sind. Seine breit entfalteten neun
«Thesen zur Weisheit» (167-184) begriinden diese Position. So oder so stellt
sich ja — in Anlehnung an Peter Bergers «Der Zwang zur Hiresie» (Frankfurt
1980, 171-172 und 181) — heute nicht mehr so sehr die Frage « Was ist Athen
fiir Jerusalem?», sondern vielmehr die neue Frage «Was bedeutet Benares fiir
Jerusalem?» (91).

4. Transkulturelle Ethik

Die Ebenen des interreligiosen Dialogs sind vielfiltig: Sie kénnen das
propagandistische Konkurrenz-Denken verschleiern (71-74), sie konnen aber
auch eine reale gegenseitige Befruchtung anvisieren (25 und 326-331). Die
Begegnung ist dann ganzheitlich und verfihrt sich nicht in ausschlielich spe-
kulativen Kontroversen. Der Dialog situiert sich dann vor allem auf der gesell-
schaftlich-politischen Ebene, wo die wurzelhaften Grund-Intuitionen und
Grund-Werte auf dem Teststand des Alltags und der Menschenrechte gepriift
werden. Der Dialog der Kulturen und Religionen geht dann — wie bereits oben
(Punkt 1.1) erwihnt — in die Diapraxis iiber, das Miteinander-Reden miindet ins



250 Rezensionen — Comptes rendus

Miteinander-Handeln aus (25) ... oder ins Schweigen vor der iibermichtigen
und diskreten Gnaden-Prisenz (vgl. All-Einheit und die Sprache: 160-163, und
Kenosis-Haltung: 183). Auf je verschiedenen Wegen der spirituellen Betrof-
fenheit und des aktiven Engagements leisten dann die Religionen ihren Beitrag
an die Konvergenzwissenschaft «Friedensforschung» (vgl. den Epilog «Die
Verantwortung der Religionen fiir den Frieden in der Welt. 352-359).

Il Ausblick

Hans Waldenfels will, wie gesagt, eine Zwischenbilanz vorlegen (7). Das
heiflt somit auch, daf3 die Tagesordnung der religionswissenschaftlichen und
theologischen «Begegnung der Religionen» noch nicht ausgeschépft ist. Ab-
schlieBend sollen deshalb noch einige Punkte fiir weitere «kontextuell-dialogi-
sche Studien zur Theologie der Kulturen und Religionen» traktandiert wer-
den:

1. Lateinamerika und Afrika

Esist m. E. disproportioniert, eine « Begegnung der Religionen» vorlegen zu
wollen, ohne daB3 die beiden «Kontinente der Hoffnung» Lateinamerika und
Afrika mit ihren vorchristlichen Spiritualititen und nachkolonialen Volksfrom-
migkeits-Formen zu erwihnen. Die schamanistische Symbolwelt und ihre
implizite Energie-Logik, welche negativ als Magie abqualifiziert werden, durch-
wirkt einen GroBteil der religisen Menschheit (vgl. Heil und Heilung).

2. Fallstudie Reinkarnation

H. Waldenfels will selbstverstindlich keine eurozentrische Binnentheologie
vorlegen, bei der Diskussion von reinkarnatorischen Weltenwiirfen bleibt er
aber — methodisch und inhaltlich — im tiblichen Schablonendenken des christ-
lichen Europa (vgl. 342 und 347) stecken. Dabei werden bloB3 systemgebundene
Dogmen gegeneinander ausgespielt. Thre Schliissigkeit und Qualitit zeigen sich
aber erst in der Konfrontation mit den jeweiligen Grunderfahrungen der je
bestimmten Traditionen. Dieser «liebende Kampf» ist der «Dialog im Lebeny,
oder eben die Diapraxis.

3. Schablonisierungen

Eine dhnliche Inkonsequenz findet sich m. E. auch darin, daBl H. Walden-
fels trotz der nuancenreichen Distanzierung von der Dichotomie der Religions-
geschichte in prophetische und mystische Uberlieferungsstringe (vgl. oben:



Rezensionen — Comptes rendus 251

Punkt 1.3) im Paragraphen zur Faszination der Weltreligionen folgende Etiket-
tierungen verwendet: « Hinduismus — die mystische Versenkung» (271), «Bud-
dhismus — die Versuchung der Eigenmichtigkeit» (173) und «Islam — die Ver-
suchung des Ekstatisch-Fanatischen» (275).

4. Inkognito und Kenosis

Weiter zu entfalten und konkreter werden zu lassen wiren auch die christ-
lichen Existenzweisen, die sich in der Nachfolge Jesu Christi gemif3 der Kenosis
(Phil 2,6) ergeben (vgl. oben: Punkt 1.4) und den Lebensstil unter dem
Gesetz des Inkognito (298) prigen. Die Umsetzung des «Im-Verborgenen»
(en t6 krypto) der Bergpredigt (Mt 6,4—4: Almosen-Geben; Mt 6,7-8: Beten;
Mt 6,17-18: Fasten) in die heutigen kirchlichen Verhaltensweisen und in die
gesellschaftlich-wirtschaftlichen, nationalen und internationalen Realititen
wire dringend not-wendig. Die verschiedenen buddhistischen Wege haben hier
sowohl wissenschafts-theoretisch als auch mystagogisch schon grof3e Vorldufer-
Arbeit geleistet (vgl. Leere/sunyata: 175 und 334).

5. Theologie und Kultur-Anthropologie

Die methodologische Zuordnung und Kooperation von Religionswissen-
schaft und Theologie wird kurz angeschnitten (92-101). Ein noch wichtigeres
Desiderat fiir «<kontextuelle Studien zur Theologie der Kulturen und Religio-
nen» wire das wissenschaftliche Instrumentarium der Kultur-Anthropologie.
So definiert und problematisiert H. Waldenfels Schliisselbegriffe seines Werkes
wie «kontextuell», «Kultur» oder «Religion» nicht. Das gleiche Manko findet
sich m. E. auch schon und noch gravierender in seiner «kontextuellen» Funda-
mentaltheologie (Paderborn — Miinchen — Wien 1985). Dadurch sind beide
Werke zwar aktuelle Lagebestimmungen mit den iiblichen philosophisch-histo-
rischen Werkzeugen, signalisieren aber ihre Begrenztheit im Umgang mit den
oben dargestellten Problem-Stellungen. Die Theologie (und ihre Lehrpline)
erfordert unbedingt Zubringer-Wissenschaften, welche die ganze Palette der
Human- und Sozialwissenschaften umfassen, damit sie treffende Werkzeuge zur
Wahrnehmung der Kulturen und Religionen und zur Entschliisselung der in
ihnen anwesenden Heilsgeschichte bereitstellen kann.

6. Begriffliche Klirungen

Ahnliche Limiten der iblichen Theologie und Religionsphinomenologie
finden sich auch in der wenig selbstkritischen Stellungnahme zu den «neureli-
giosen Bewegungen» (250-266). Wie sie iiberhaupt benennen: Bewegung, Sek-
te, Kirche, Kult, Spiritualitit, Psychokult, Sondergemeinschaft, Weltanschau-



252 Rezensionen — Comptes rendus

ung...? Welche pastorale Hilfe anbieten? Welche Herausforderung an die GroB3-
Kirchen zeichnet sich in diesen religionssoziologischen Mutationen ab? Wie
umgehen mit diesem Ubergang von der Religion-Institution zur Religiositit-
Erfahrung, wo nicht mehr das objektive Eingebundensein in tradierte Plausi-
bilititsstrukturen Wahrheitskriterium ist, sondern das subjektive Betroffen-
Werden durch das Numinose? Wie im «New Age» den interreligiésen Dialog
und die «Begegnung der Religionen» verstehen?

Die Qualitit der vorausgehenden Zwischenbilanz in den «Theologischen
Versuchen I» und die wissenschaftliche StoB3-Richtung des obigen Ausblickes
lassen uns gespannt auf die « Theologischen Versuche II» von Hans Waldenfels
warten. Seine vielfiltigen Kompetenzen und Erfahrungen sind die Garanten fiir
einen weiteren fruchtbaren Dialog und eine verantwortete Diapraxis.

RicuArD FrRIEDLI



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

