Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie : von
Vittorio Hosle

Autor: Kesselring, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TaoMAS KESSELRING

Die Krise der Gegenwart und die
Verantwortung der Philosophie

von Vittorio Hosle *

Dieses Buch wird von vielen als Zumutung empfunden — und zwar gleich
als dreifache: Es beginnt erstens mit einer geballten Artikulation des Unbeha-
gens am Philosophie- und Wissenschaftsbetrieb der Gegenwart; zweitens fru-
striert der Verf. den Leser, der — durch den Titel neugierig geworden — hoffen
mag, philosophisch begriindete Rezepte zur Bewiltigung der diagnostizierten
Mif3stinde angeboten zu bekommen, statt dessen aber in die Transzendental-
pragmatik K.O. Apels eingefiihrt wird. Als ob das nicht schon genug wire,
erhilt der Leser drittens eine Lektion im «objektiven Idealismus» — einer Lehre,
die hochst anspruchsvoll und zugleich héchst unmodern, ja sogar vollig unzeit-
gemail ist. :

Diese Besprechung verfolgt zwei Ziele: einmal, in einem Uberblick iiber die
drei Teile des Buches die Grundideen des ganzen Unternehmens zu rekonstru-
ieren, und sodann das mit dem objektiven Idealismus vorbundene Anliegen
sichtbar zu machen. — Bisherige Reaktionen haben gezeigt, da3 das Anliegen des
Autors leicht miverstanden wird, wenn man zwei zentrale Primissen iiber-
sieht, von denen er ausgeht: 1. Er interpretiert die dulleren Krisensymptome
unserer Zeit als Folgen eines kulturellen und geistigen Niedergangs, bei dessen
Deskription er vor theoretischem Pessimismus nicht zuriickschreckt. Ja, er halt
«die Wahrscheinlichkeit einer globalen Katastrophe unvorstellbaren AusmafGes
in den nichsten Jahrzehnten fiir sehr hoch» (24). 2. aber plidiert er, sobald es um
die Ausarbeitung von Strategien zur Losung der anstehenden Probleme geht, fiir
einen praktischen Optimismus. Theoretischer Optimismus wire Augenwische-
rei, und praktischer Pessimismus wiirde uns am Ende nur lihmen.

Im ersten Teil kritisiert Hosle in brillanter Form den wissenschaftlichen
Forschungs- und Lehrbetrieb im allgemeinen und die zeitgendssische akademi-
sche Philosophie im besonderen. Dieser mangle es nicht bloB an einer «groBBen

* Miinchen: C.H. Beck 1990, 273 S.



196 Rezensionsartikel

Synthese» (14), sondern auch am Mut zum Versuch, die Grenzen «sektoriellen
Denkens» zu iiberwinden (16); sie schweige «zu den dringendsten Einzelfragen
der Zeit», und schlieBlich sei sie (was am schwersten wiege) «fiir die Zerstérung
jener Anlagen mitverantwortlich», die moglicherweise «die gegenwirtige Krise
iberwinden kénnten» (26). Nicht nur stehen die spezialisierte Beschiftigung
vieler Geisteswissenschafter und die « Welt, in der man lebt» (21), ohne tieferen
Bezug nebeneinander — Hosle erinnert an eine Reihe weiterer Schwachstellen:
die mangelnde Interdisziplinaritit v.a. der Philosophie und die strikte Trennung
der historischen von der systematischen Forschung: Der einen geht es nicht
mehr um Wahrheit, sondern nur noch um deskriptive Richtigkeit, die andere
vermag aus historischer Unkenntnis sich selbst nicht mehr in einen Traditions-
zusammenhang zu stellen und lduft daher Gefahr, Neuigkeiten hinterher zu
rennen, die lingst keine mehr sind. Nicht weniger gravierend sind schlieBlich
eine weit verbreitete Unfidhigkeit bzw. eine fehlende Bereitschaft, intellektuelle
Einsichten in praktisches Verhalten umzusetzen, sowie das bekannte Ausein-
anderdriften unserer wissenschaftlich-technischen und unserer ethischen Kom-
petenzen:

«Die Schere zwischen beschleunigter wissenschaftlich-technischer Ent-
wicklung und stagnierendem, wenn nicht regredierendem ethischem Be-
wuBtsein 6ffnet sich immer mehr (...). Eine ethisch-naturwissenschaftliche
Doppelkompetenz ist selten zu finden, obgleich zur Lésung jener Fragen
eine Uberbriickung der Kluft zwischen den beiden Kulturen gefordert ist;
und die Forderung scheint mir nicht tibertrieben, daf} hier ganz neue Stu-
dienginge eingerichtet werden miissen» (23).

— Diese Schwachstellen in der (Academia> sind keineswegs neu. In ihren

Konsequenzen sind sie aber heute bedrohlicher denn je zuvor. Auch das ist kein

Novum, leider — denn sonst konnten wir wenigstens sagen: Wir haben von nichts

gewnf3t. Hosle fragt:
«Wie sollen denn unsere Kinder iiber die intellektuelle, moralische und
politische Trigheit unserer Generation denken, wenn sich doch erstens
menschlichem Ermessen nach 6kologische, soziale und politische Katastro-
phen vorbereiten, verglichen mit denen selbst diejenigen der Jahre von
1939-1945 als gar nicht so entsetzlich erscheinen werden, und wenn zwei-
tens zumindest bestimmte Formen der Distanzierung von dem zerstoreri-
schen Konsumismus dieser Gesellschaft, anders als im Dritten Reich, mit
keinem nennenswerten personlichen Risiko verbunden sind?» (25).

Zweierlei ist fiir das 20. Jahrhundert charakteristisch: das Ausmal3 an Kom-
plexitit von Problemkonstellationen, deren Losung nicht mehr sehr lange auf-
geschoben werden kann, und die zu dieser Herausforderung véllig kontrire
relativistische Haltung unter vielen Intellektuellen. Der Verf. sieht im Relativis-
mus das geistige Grundiibel unserer Zeit schlechthin: Habe Nietzsche am
Werteverfall, den er diagnostizierte, wenigstens noch gelitten, so sei «Banalitit
heute das Hauptmerkmal des Relativismus geworden» (31).



Rezensionsartikel 197

Im zweiten (kiirzesten) Teil verliit Hosle die Zeitdiagnose und zieht sich in
die philosophische Werkstatt zuriick. Sein Tonfall wird entsprechend milder.
Thema ist der Denkweg, der K.O.Apel zur Transzendentalpragmatik gefiihrt
hat.!

Apel und seine Schiiler versuchen, ethische Normen teils im Diskurs und
teils durch ein Verfahren der «reflexiven Letztbegriindung» zu rechtfertigen.
Die Idee der Letztbegriindung ergibt sich aus der Einsicht, daB3 wir bestimmte
Tatsachen nicht bestreiten kénnen, ohne sie im Akt des Bestreitens vorauszu-
setzen:

«Wer argumentiert, setzt immer schon voraus, dal3 er im Diskurs zu wahren
Ergebnissen gelangen kann, d.h. daBl es Wahrheit gibt. Er setzt ferner
voraus, daBl der Gesprichspartner, mit dem er redet, im Prinzip zur
Erkenntnis der Wahrheit fihig ist; er hat ihn damit im emphatischen Sinne
als Person anerkannt. Die Argumentationssituation ist fiir jeden Argumen-
tierenden unhintergehbar» (125).

Wer solche Wesensziige einer Argumentationssituation bestreitet, begeht
einen pragmatischen bzw. einen dialektischen Widerspruch. Schon Descartes’
Nachweis, da3 Zweifeln eine kognitive Leistung ist und als solche nicht bezwei-
felt werden kann, beruht auf dieser Art von Uberlegung, Als letztbegriindet
gelten nun Sitze (so ein Zitat von Apel), die «weder ohne Selbstwiderspruch
durch Kritik in Frage gestellt werden kénnen, noch ohne Voraussetzung ithrer
selbst deduktiv begriindet werden kénnen» (127)'. Der Autor fiihrt eine beacht-
liche Sammlung von Beispielen «letztbegriindeter» Sitze an — etwa «Es gibt
Seiendes», «Es gibt wahre Erkenntnis» oder « Wahre Erkenntnis kann intersub-
jektiv mitgeteilt werden» (223). Jeder, der einen dieser Sitze bestreiten will,
muf}, um dies tun zu kdnnen, bereits Seiendes voraussetzen, einen Wahr-
heitsanspruch stellen und mit seinem Opponenten kommunizieren. Mit
W. Kuhlmann? nennt er solche Sitze synthetische a priori: Sie sind nicht analy-
tischer Natur, aber ebenso wenig sind sie aus empirischen Griinden wahr, denn
sonst fithrte ihre Negation lediglich zu einem falschen Satz, nicht zu einem
Widerspruch. Sie sind also synthetisch, wiewohl nicht im Kantischen Sinne a
posteriori. Fiir die Philosophie sind solche Sitze bedeutungsvoll, weil sie es
erlauben, Sitze auf nichtdeduktivem Wege zu begriinden. Ein schoénes Beispiel
ist die Widerlegung dessen, der die Moglichkeit von Philosophie leugnet:
Indem er dies tut, betreibt er selber Philosophie (81).

' K.O. AreL: Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer
transzendentalen Sprachpragmatik. In: B. KaNrrscHEIDER (Hrsg.): Sprache und Erkennt-
nis, Festschrift fiir G. Frey. Innsbruck 1976, S. 55-82; S. 71.

2 W. KuHLMANN, Reflexive Letztbegriindung. Freiburg (Alber) 1985.



198 Rezensionsartikel

Auch in der Ethik spielt der pragmatische Widerspruch eine Rolle, wie der
Verf. am Schlufl des Buches zeigt (246f.): So widerspricht sich etwa der Grau-
same, der sein Opfer fiihlen l1463t, daBl er iiber ihm steht und seiner Anerkennung
nicht bedarf, aber eben doch dieses von seinem Opfer anerkannt haben méchte;
ebenso derjenige, der glaubt, Menschen handelten ausschlieBlich aus Eigennutz,
diese seine Uberzeugung aber anderen mitteilt, obwohl es dem Prinzip des
Eigennutzes eher entspriche, den anderen die Vorteile dieses Prinzips nicht zu
verraten. Evidenterweise ist auch eine ethische Theorie, die die Liige generell
erlaubt, widerspriichlich: Die Versicherung, Liigen seien zugelassen, kénnte
schlieBlich selbst eine Liige sein. Was schlieBlich die Existenz objektiver Nor-
men betrifft, so argumentiert Hosle, wer sie leugne, verstricke sich in einen
dialektischen Widerspruch, sofern er nimlich an andere den (selber normati-
ven) Appel ergehen 146t, am Unterschied zwischen Normen und Fakten nicht
linger festzuhalten (81, 231).

Im dritten Teil geht Hosle iiber Apels Standpunkt in mehreren Hinsichten
hinaus und fiihrt den Leser in den «objektiven Idealismus» ein. So selten diese
Position heute vertreten wird, so wenig kann man leugnen, da3 der Verf. sich
mit ihrer Verteidigung in illustre Gesellschaft begibt: Neben Platon und Hegel
waren etwa Spinoza, Leibniz und teilweise Ch.S. Peirce objektive Idealisten — ja
sogar Newton und Einstein. — Was Hosle iiber Einstein schreibt, verdeutlicht
die Einsamkeit dessen, der sich zum objektiven Idealismus bekennt, aber auch
den an Trotz grenzenden Stolz in diesem Bekenntnis:

«Einsteins Souverinitit gegeniiber angeblichen Falsifikationsevidenzen
gegen die allgemeine Relativititstheorie war vollig berechtigt, und sie wire
es auch gewesen, wenn die ganze Kommunikationsgemeinschaft der Phy-
siker aus welchen Griinden auch immer aufgrund jener <Evidenzen» seine
Theorie aufgegeben hitte» (200).

Fiir die Frage, ob der «objektive Idealist» mit seinem Standpunkt im Recht
ist, spielt es keine Rolle, ob die Mehrheit der Zeitgenossen ihn teilt oder nicht,
denn Konsens ist nicht per se ein Wahrheitskriterium. Wenn etwas nur des-
wegen normative Geltung hat, «weil es allgemein anerkannt worden ist — dann
(...) ist man kollektivem Wahnsinn gegeniiber per definitionem stets im
Unrecht» (248). Worauf es ankommt, ist der gualifizierte Konsens. Damit man
aber zwischen qualifiziertem und unqualifiziertem Konsens unterscheiden
kann, benotigt man ein Kriterium — das selbstverstindlich nicht seinerseits das
bloBe Ergebnis eines Konsenses sein kann.

Was hier iiber die Begriindung von Theorien gesagt wird, gilt ganz analog
fiir moralische Normen. Auch sie lassen sich (trotz der Bemiihungen von
Habermas und Apel um eine Fundierung der Ethik im Diskurs) durch bloen
Konsens nicht begriinden: Dieser allein bietet keine Gewihr fiir Rationalitit.
Kommt hinzu, da man, um ethische Streitfragen zu kliren, mit beliebig vielen



Rezensionsartikel 199

Menschen Riicksprache nehmen mii3te. Doch erstens kénnten «die Meinungen
aller Mitglieder der unbegrenzten Kommunikationsgemeinschaft in einer end-
lichen Zeit nicht eingeholt werden»; zweitens stie3e man dabei woméglich «nur
auf noch mehr Optionen, was uns ginzlich verwirren miiite» (253). Drittens
wiren Kinder und — wichtiger noch — kiinftige Generationen vom Diskurs
ausgeschlossen, obwohl sie unter den Folgen unserer Entscheidungen womég-
lich ganz anders zu leiden haben werden als wir selbst. Die Beriicksichtigung des
Rechts der Nachgeborenen — das Hauptanliegen der Philosophie von Hans
Jonas — ist eines der zentralen ethischen Motive in Hosles Denkansatz.

Dem Recht der Nachgeborenen und iiberhaupt Uberlebensfragen gegen-
tiber erscheint die Philosophie ziemlich ratlos. Hosle fiihrt diese Ratlosigkeit auf
den Dualismus von Naturwissenschaft und Ethik zuriick. Das Versagen unserer
ethischen Kompetenzen griinde konkret darin, daf3 die Ethik im naturwissen-
schaftlichen Weltbild keinen Platz habe:

«Wenn es nicht moglich ist, die Ethik auf die Naturwissenschaft zu griinden
(...), dann ist die SchluBfolgerung nur zu naheliegend, Naturwissenschaft
und Ethik seien zwei aufeinander irreduzible Sphiren der Erkenntnis. Aber

das grundsitzliche Problem dieser dualistischen Position ist offenkundig»
212).

— Ohne hohen geistigen Aufwand laB3t sich, so Hésle, diese Schwierigkeit
nicht lésen, ist doch dazu nichts Geringeres erforderlich als die spekulative
Synthese von Naturalismus und subjektivem Idealismus; eben diese Synthese ist
der objektive Idealismus.

In den objektiven Idealismus hat also der fiir die naturwissenschaftliche
Einstellung grundlegende Naturalismus (oder wissenschaftliche Realismus) als Teil-
wahrbeit einzugehen. Der Naturalismus ist heute zweifellos die populirste <Phi-
losophie», was nicht zuletzt etwa durch die Hochkonjunktur der Evolutioniren
Erkenntnistheorie bezeugt wird. Wer das menschliche Erkenntnisvermégen
nur unter dem Gesichtspunkt beurteilt, daBl es ein Produkt der Evolution ist,
wird das Spezifische etwa der mathematischen Wahrheiten nicht erfassen:
Welche Uberlebensvorteile sollte der Mensch beispielsweise durch den Umgang
mit dem Transfiniten errungen haben? Und selbst wenn sich damit Uberle-
bensvorteile verbinden sollten — in Anpassung woran hitte der Mensch das
mathematisch Unendliche entdeckt bzw. entwickelt? Zu unserem Farbensehen
und zur Geruchswahrnehmung sind im Naturreich Alternativen bekannt; aber
Alternativen zu einer auf dem natiirlichen Zahlensystem gegriindeten Mathe-
matik — sind sie auch nur denkbar? Wire eine Form der Anpassung an die



200 Rezensionsartikel

Wirklichkeit moglich, in der 9 + 16 nicht 25 ergibe ? — Erst recht keinen Zugang
bietet der Naturalismus zur Sphire des Normativen. Aus naturalistischer Optik
sind moralische Normen und Werte, wie Briuche, blof3 psychologische, sozio-
logische oder ethnologische Fakten, nimlich Meinungen tiber das, was gut und
schlecht ist, und hitten keine hohere Verbindlichkeit.

In Reinkultur kaum verbreitet ist heute der Gegenpart zum Naturalismus,
der subjektive Idealismus - der Standpunkt etwa eines Fichte. Auch er liefert
lediglich eine Teilwahrheit, die zwar auf schmalem, dafir um so soliderem
Fundament ruht: der subjektiven GewiBheit. Fiir den subjektiven Idealismus ist
es ein leichtes, ethische Normen von der Idee des wohlverstandenen Eigenin-
teresses bzw. der Verpflichtungen gegeniiber sich selbst her zu begriinden, doch
bleibt dieser Doktrin die intersubjektive Dimension der Ethik verschlossen —
gelingt es ihrja nicht einmal, die Subjektivitit des Anderen plausibel zu machen.
— Noch schwieriger ist das Verhiltnis des subjektiven Idealismus gegentiber der
Natur: Weit davon entfernt, in der Erkenntnisfihigkeit das Produkt natiirlicher
Entwicklungen zu sehen, erklirt er die Natur umgekehrt zu einer Summe von
Empfindungen oder zum Produkt der menschlichen Einbildungskraft (falls er
das Vorhandensein einer Auflenwelt nicht iiberhaupt leugnet). Schon fiir die
Undurchdringlichkeit der Materie hat er keine plausible Erklirung. Der sub-
jektive Idealismus ist zwar in sich kohidrent und daher schwer zu widerlegen.
Doch steht er zu unserem Alltags-Realismus und zum Programm simtlicher
Naturwissenschaften eindeutig quer. Wihrend der Naturalismus normative
Sitze nicht zu begriinden vermag, bleibt dem subjektiven Idealismus die reale
AuBenwelt etwas Jenseitiges.

Als Synthese von Naturalismus und subjektivem Idealismus will der objektive
Idealismus die Chance bieten, sowohl die Moglichkeit naturwissenschaftlicher
Erkenntnis als auch die einer objektiven Ethik begreiflich zu machen. Tatsich-
lich sollte, wer das Verhiltnis zwischen den Naturwissenschaften und der Rea-
litat verstehen will, auch die Frage im Auge behalten, wie es kommt, dal3 so
hiufig rein theoretische Antizipationen, etwa die aus Symmetriegriinden gebo-
tene Annahme von Antimaterie, sich im nachhinein empirisch bewihren. Sol-
che Antizipationen (wie iibrigens auch gewisse Vorwegnahmen wissenschaft-

licher Erkenntnisse durch frithere — rein spekulative — philosophische Syste-
me) sind evidenterweise Wasser auf die Miihle des objektiven Idealismus. Die

Affinitit mancher Exponenten der exakten Naturwissenschaften zum objek-
tiven Idealismus kann daher nicht allzu sehr erstaunen.

Die meisten Physiker gingen freilich nicht so weit anzunehmen, die Natur
sei so eingerichtet, dal} sie (anders als Kants <Ding an sich»>) ihre Strukturen
einem Vernunftwesen im Prinzip offenbare. Anders Hosle. Das Motiv, dialek-
tische Widerspriiche um jeden Preis zu vermeiden, fithrt ihn zu folgendem
Argument: Wer, wie Kant, von <Dingen an sich» spreche, die prinzipiell uner-
kennbar bzw. unbegreifbar seien, befrachte seine Erkenntnistheorie mit der



Rezensionsartikel 201

widersprichlichen Erkenntnis von etwas Unerkennbarem, dem Begriff von etwas
Unbegreiflichem.

Hosle verteidigt die These, aus letztbegriindeten Sitzen lieBen sich Riick-
schliisse auf die ontische Verfassung der Wirklichkeit ziehen — eine Idee, die
zwar reichlich kithn anmutet (mit ihr geht er denn auch weit tiber Apel hinaus),
der aber ein durchaus klares Motiv zugrunde liegt: Jeder Physiker glaubt an
immerhin soviel Kohirenz und Konsistenz in der Natur, daf3 sie sich durch
widerspruchsfreie Theorien erschlieBen liBt. Wenn nun aber alles, was existiert,
fiir ein Vernunftwesen prinzipiell erkennbar sein soll, dann sind etwa Verin-
derungen, die wir aus prinzipiellen Griinden nie erkennen kénnten, im Uni-
versum nicht zugelassen. Wenn sich beispielsweise von heute auf morgen alle
Lingen und entsprechend alle Geschwindigkeiten verzehnfachten, dann wiir-
den wir — worauf zu Beginn des Jahrhunderts schon H. Poincaré hingewiesen
hat — nichts bemerken; denn von dieser Anderung wiren z.B. auch Geschwin-
digkeiten und nicht zuletzt simtliche Me3gerite betroffen. — Von der Warte des
objektiven Idealismus aus betrachtet, spricht dieses Gedankenexperiment gegen
die Idee eines absoluten Raumes im Sinne Newtons, denn dieser Raum wiirde ja
in dem angedeuteten Fall seine Dimensionen andern, ohne daB diese Anderung
fiir uns nachweisbar wire. Das Argument unterstiitzt somit die Ansicht von
Leibniz und Einstein, der Raum sei ein System von Beziehungen zwischen
materiellen Gegenstinden — ein System, das im angenommenen Fall in keiner
Weise alteriert wiirde.

Der Verf. geht tiber die meisten Physiker aber auch noch insofern hinaus, als
er zugleich den Kantischen Dualismus von Erscheinungswelt (die allein den
Naturwissenschaften zuginglich ist) und idealer Welt (der die moralischen
Normen angehoren) iberwinden mochte. Die Auffassung, natiirliche und
moralische Ordnung gehérten derselben Welt an, und diese sei im Prinzip auch
erkennbar, «ist einerseits die dem unbefangenen BewufStsein natiirlichste, ande-
rerseits fiir die rdsonierende Reflexion die befremdlichste» (207): Denn die
philosophische Kluft zwischen Sein und Sollen ist so tief, daf3 es absurd erschei-
nen mag, beides auf dieselbe Wurzel zuriickfithren zu wollen. Genau das ist nun
aber Hosles Programm. Wolle man begreifen, «warum das Sittengesetz die
empirische Wirklichkeit zu bestimmen vermag, wenn es doch nicht aus ihr
stammt» (213), so sei die einzige Option die, dal man versuche, «aus norma-
tiven Sitzen Grundprinzipien der Ontologie abzuleiten» (68).

Eine unmittelbare Konsequenz des so verstandenen objektiven Idealismus
liegt in der Aufwertung der Natar. Diese ermoglicht «die stufenweise Verwirk-
lichung immer héherer Formen von Reflexivitit, von den Erhaltungssitzen der
Mechanik tiber die Selbsterhaltung des Lebendigen und das Sich-Empfinden des
Tieres hin zu dem sich selbst erfassenden Geist der Philosophie» (227). So
gesehen, ist die Natur also etwas unterschwellig Verniinftiges und damit Wert-
haftes. — Den Eigenwert der Natur haben bekanntlich weder die klassische noch



202 Rezensionsartikel

die marxistische Okonomie anerkannt, und nicht zuletzt dieser Umstand hat uns
in die okologische Krise gefiihrt®. Die Achtung vor der Natur wieder zu
gewinnen, ist heute «dringender als alles sonst» (226).

Uberlegungen dieser Art lassen den Zusammenhang zwischen der Gegen-
warts-Kritik im ersten Kapitel und dem Pladoyer fiir den objektiven Idealismus
im dritten deutlich werden. Entsprechend lautet eine der Quintessenzen des
Buches:

«Die Natur ist etwas, das allem Machen vorausgeht und das insofern als
Gleichnis des Unbedingten gelten mul3. Wenn diese Einstellung ihr gegen-
tiber vollstindig gewichen ist, dann zieht sich auch das absolute Sein von
den Menschen zuriick, und Verfallsprozesse in der menschlichen Kultur
werden unvermeidlich. Konkret: Wenn die Natur, wie in der modernen
Technik, zum reinen Verfligungsgegenstand wird, dann wird die anschau-
liche Basis des Glaubens an etwas Unantastbares vernichtet; damit aber
gerit nicht nur die Natur, sondern auch die menschliche Kultur in Gefahr,
die nur dann bestehen kann, wenn die Unbedingtheit des Sittengesetzes
gewult und empfunden wird» (226).

Diese Auffassung, gibt Hosle zu, «mag religits erscheinen; und in einem
tieferen Sinne ist sie dies auch» (211). Die Affinitit einer Philosophie zur
Religion sei aber weder ein Argument zu ihren Gunsten noch eines gegen
sie.

Vergleicht man Hosles Buch mit dem Echo darauf, das bisher (bis Ostern
1991) laut geworden ist, so zeigt sich: Die unzimperliche «Kritik des Zeitgeistes»
im ersten Teil ist ein Argernis nicht etwa, weil sie die Perspektiven verzerrte
oder mit Ubertreibungen arbeitete, sondern einfach deswegen, weil man ihre
Berechtigung nicht ernstlich in Abrede stellen kann — zumal, wenn man sich
die eindringlichen Analysen und Prognosen des Worldwatch-Instituts iiber die
Lage der Welt als Hintergrund der Kritik (24) vor Augen hilt. Und die Her-
ausforderung, die von Hoésles Skizze eines objektiven Idealismus ausgeht, liegt
nicht so sehr in den vielen Argumenten, die an Platon und Hegel anklingen, als
darin, daf3 sich die Motive fiir die Suche nach einem solchen Standpunkt nicht so
leicht abweisen lassen, wie man in Anbetracht seiner Fremdartigkeit hoffen
mochte. Man ist als Leser immer wieder versucht, die hohen Anspriiche des
Autors von sich zu weisen. Dieser ist dem Leser aber schon zuvorgekommen, hat
mogliche Abweisungsstrategien vorweggenommen und (hiufig sogar unter
Hinweis auf historische Parallelen) beantwortet. Hosle ist sich der auf den ersten

? Vgl. auch: Vittorio HosLE, Philosophie der 6kologischen Krise, Moskauer Vortri-
ge, Miinchen (Beck) 1990.



Rezensionsartikel 203

Blick geringen Akzeptanz seines philosophischen Standpunkts tibrigens voll-
kommen bewuBt: «Der objektive Idealismus gehort gewill nicht zu den popu-
liren Philosophien der Gegenwart. Wer seine Grundidee verteidigt, muf3 damit
rechnen, zu befremden, ist sie doch sehr weit entfernt von den Meinungen, die
sich offentlicher Gunst erfreuen» (205).

Zum Schluf3 seien einige kritische Fragen zu mehr oder weniger zentralen
Einzelheiten des Buches wenigstens noch kurz angedeutet.

Da ist zunichst eine Unklarheit in Hosles Relativismus-Begriff. Als relati-
vistisch denunziert der Verf. grundsiitzlich alle Standpunkte, von denen er sich
abgrenzt. Nun gibt es bekanntlich stirkere und schwichere Formen von Rela-
tivismus. Der Relativismus einer Theorie, die zu einem Problem eine iiber-
schaubare Zahl annihernd gleichwertiger Losungen aufzeigt, ist wesentlich
harmloser als der von Feyerabend lange Zeit mit seinem Schlagwort des
«anything goes» proklamierte und als «Gegengift» gegen zu strenge Denker
verschriebene Relativismus. Erst recht auseinanderzuhalten sind Relativismus
und Relativitit im Sinne der Einsteinschen Theorie. Gerade die von Hosle (124)
als relativistisch bezeichnete Wahl eines geometrischen (euklidischen oder
nicht-euklidischen) Axiomensystems unter gegebenen physikalischen Bedin-
gungen hat nichts Relativistisches an sich, sondern ist im Gegenteil wohl
motiviert. Eine Theorie wie die Einsteinsche, die mit Bezug auf einen und
denselben physikalischen Bewegungsverlauf die Giiltigkeit unterschiedlicher
Beschreibungen nachweist — vorausgesetzt, jede dieser Beschreibungen sei aus
der Perspektive eines bestimmten, gegeniiber dem ersten in relativer Bewegung
befindlichen Systems richtig —, hat als Koordinationsrahmen aller méglichen
systemrelativen Beschreibungen einen abso/uten Status, und die logisch-mathe-
matische Transformierbarkeit unterschiedlicher Beschreibungen desselben Be-
wegungsablaufs ineinander li3t gerade keinen Platz fiir irgendeinen relativisti-
schen Dezisionismus.

Dem Autor ist sicher darin recht zu geben, dal3 von einem ethischen Rela-
tivismus (im starken Sinn) keine Antwort auf die Krise der Gegenwart zu
erhoffen ist und daf3 man sich deshalb die Einfithrung materialer Normen (249£.),
wenn nicht gar einer Wertehierarchie (251) ernstlich tberlegen sollte. — Die
zweite kritische Frage betrifft nun freilich das Wie der Durchfithrung eines
solchen Programms. Hésles Ausfithrungen im SchluBkapitel des Buches ma-
chen letztlich nur Sinn unter der Voraussetzung, daB3 entweder die Grundstruk-
tur einer solchen Wertehierarchie oder doch zumindest ihr Bauprinzip zwei-
felsfrei angegeben werden kénnen. Ob bzw. inwieweit diese Voraussetzung
erfiillbar ist, dariiber liefert Hésles Buch jedoch kaum schliissige Anhaltspunkte.



204 Rezensionsartikel

Die Andeutungen zum Problem der Begriindung hierarchisch anzuordnen-
der Werte bleiben allzu spirlich. Dafl menschliches Leben ein héherer Wert ist
als Besitz oder Ehre, leuchtet zwar ein. Aber die Begriindung, dies sei deswegen
der Fall, weil es ohne Leben weder Besitz noch Ehre gibe (vgl. 251f.), steht
insofern auf wackligen Beinen, als vorweg abgeklirt werden mifte, tiber wel-
che Art von Voraussetzungsverhiltnissen (kausalen, logischen oder transzen-
dentalen) Werte-Priorititen begriindet werden kénnen. Vermutlich denkt Hos-
le, Wertehierarchien lieB3en sich in transzendentalen Voraussetzungsverhiltnis-
sen fundieren; kausale kommen dafir wohl kaum in Frage, denn sonst miif3te

man allen biologischen Prozessen, von denen das menschliche Leben kausal
abhingt, hoheren Wert als diesem selbst einrdumen. Auch logische Vorausset-

zungsverhiltnisse scheinen fir die Fundierung von Wertehierarchien ungeeig-
net zu sein, denn andernfalls wire das Zuriickschreiten in einer deduktiven
Herleitung zugleich ein Aufstieg in einer Wertehierarchie. — Doch auch bei der
Annahme, hierarchisch angeordnete Wert-Ebenen griindeten in transzenden-
talen Voraussetzungsverhiltnissen, st63t man auf Schwierigkeiten. Denn das
Leben ist — um auf Hosles Beispiel zuriickzukommen — ja wohl eher eine kausale
als eine transzendentale Bedingung fiir Ehre, und auch dies nur in dem schwa-
chen Sinn, dafl jemand zumindest einmal gelebt haben muf3, damit ihm Ehre zuteil
werden kann. Wire nimlich das augenblickliche Am-Leben-Sein eine Voraus-
setzung fiir Ehre (Hosle: « Ehre kann man in einem gewissen Sinne nur haben,
wenn man lebt», 252) und dieser daber als Wert iibergeordnet, dann wiirde
unverstindlich, wieso es moglich ist, daf jemand seine Ehre auch erhohen kann,
indem er sein Leben riskiert, ohne dafiir anderes Leben zu retten (Beispiele:
Robert Scotts todliche Sidpol-Expedition oder der Todesflug der Challenger-
Crew anfang 1986).*

Am klarsten wird Hosles Grundidee, Werte-Differenzen griindeten in
transzendentalen Voraussetzungsverhiltnissen, durch das Beispiel der Hoher-
wertigkeit der Vernunft gegeniiber der Lust veranschaulicht (196f., 252): Die
Vernunft — so das Argument — ist deswegen hoherwertig, weil die Entscheidung
zwischen Lust und Vernunft selbst das Vermégen der Vernunft voraussetzt. —
Wie zuverlidBig ist nun aber dieses Argument? Man kann sich leicht einen
Kontrahenten vorstellen, der die Lust héher einstuft — mit der durchaus kohi-
renten Begriindung, diese Entscheidung sei zwar vielleicht unverniinftig, in
ihren Folgen aber dafiir um so lustvoller. Nur wenn sich zeigen 148t, was an
diesem Argument objektiv falsch ist, kann Hosles Argument gegen den Einwand
verteidigt werden, es beruhe auf einer petitio principi:.

* Es wire wohl kohirenter zu sagen, eine Handlung bzw. Entscheidung sei dann
ehrenvoll, wenn sie zugunsten eines hiheren Wertes erfolge (wobei nicht unterstellt zu
werden braucht, das menschliche Leben sei der héchste Wert). Dieser Vorschlag setzt aber
bereits eine Wertehierarchie voraus.



Rezensionsartikel 205

Von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist schliellich eine Reihe wei-
terer Fragen, die sich in diesem Kontext fast zwangslidufig aufdringen: Wie sind
die Werte Vernunft, menschliches Leben und Natar in Anbetracht der komplexen
gegenseitigen Voraussetzungs-Verhiltnisse, die zwischen ihnen bestehen, in
beziehung zueinander zu gewichten? Und wo befindet sich in Hosles Ansatz— zu
dessen Grundprimissen offenbar die Annahme einer urspriinglichen Unge-
schiedenheit von normativen Aussagen (bzw. Wert-Aussagen) und ontologi-
schen Prinzipien gehort — der Verzweigungspunkt, an dem sich das Ontische
vom Normativen trennt? Bedauerlicherweise erortert der Verf. im vorliegen-
den Buch solche Fragen nicht — oder besser: noch nicht. Das ist insofern ein
Desiderat, als sich ohne eine Klirung dieses Fragenkomplexes der Leser wohl
schwerlich von allen Thesen wird tiberzeugen lassen, mit denen ihn der Autor—
tibrigens mitunter in reichlich apodiktischem Tonfall — konfrontiert. Unbe-
schwichtigt bleibt insbesondere der Zweifel an Hosles Annahme, in der kon-
kreten Durchfithrung einer materialen Ethik kénne der schwache Relativismus
wirklich vermieden werden. Mehr noch: Ist es tiberhaupt klug, ihn @ fout prix
vermeiden zu wollen?



	Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie : von Vittorio Hösle

