
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie : von
Vittorio Hösle

Autor: Kesselring, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Kesselring

Die Krise der Gegenwart und die
Verantwortung der Philosophie

von Vittorio Hösle *

Dieses Buch wird von vielen als Zumutung empfunden — und zwar gleich
als dreifache: Es beginnt erstens mit einer geballten Artikulation des Unbehagens

am Philosophie- und Wissenschaffsbetrieb der Gegenwart; zweitens
frustriert der Verf. den Leser, der - durch den Titel neugierig geworden - hoffen

mag, philosophisch begründete Rezepte zur Bewältigung der diagnostizierten
Mißstände angeboten zu bekommen, statt dessen aber in die Transzendentalpragmatik

K.O. Apels eingeführt wird. Als ob das nicht schon genug wäre,
erhält der Leser drittens eine Lektion im «objektiven Idealismus» — einer Lehre,
die höchst anspruchsvoll und zugleich höchst unmodern, ja sogar völlig unzeitgemäß

ist.

Diese Besprechung verfolgt zwei Ziele : einmal, in einem Überblick über die
drei Teile des Buches die Grundideen des ganzen Unternehmens zu rekonstruieren,

und sodann das mit dem objektiven Idealismus vorbundene Anliegen
sichtbar zu machen. - Bisherige Reaktionen haben gezeigt, daß das Anliegen des

Autors leicht mißverstanden wird, wenn man zwei zentrale Prämissen
übersieht, von denen er ausgeht: 1. Er interpretiert die äußeren Krisensymptome
unserer Zeit als Folgen eines kulturellen und geistigen Niedergangs, bei dessen

Deskription er vor theoretischem Pessimismus nicht zurückschreckt. Ja, er hält
«die Wahrscheinlichkeit einer globalen Katastrophe unvorstellbaren Ausmaßes

in den nächstenJahrzehnten für sehr hoch» (24). 2. aber plädiert er, sobald es um
die Ausarbeitung von Strategien zur Lösung der anstehenden Probleme geht, für
einen praktischen Optimismus. Theoretischer Optimismus wäre Augenwische-
rei, und praktischer Pessimismus würde uns am Ende nur lähmen.

Im ersten Teil kritisiert Hösle in brillanter Form den wissenschaftlichen

Forschungs- und Lehrbetrieb im allgemeinen und die zeitgenössische akademische

Philosophie im besonderen. Dieser mangle es nicht bloß an einer «großen

* München: C.H. Beck 1990, 273 S.



196 Rezensionsartikel

Synthese» (14), sondern auch am Mut zum Versuch, die Grenzen «sektoriellen
Denkens» zu überwinden (16); sie schweige «zu den drängendsten Einzelfragen
der Zeit», und schließlich sei sie (was am schwersten wiege) «für die Zerstörung
jener Anlagen mitverantwortlich», die möglicherweise «die gegenwärtige Krise
überwinden könnten» (26). Nicht nur stehen die spezialisierte Beschäftigung
vieler Geisteswissenschafter und die «Welt, in der man lebt» (21), ohne tieferen

Bezug nebeneinander - Hösie erinnert an eine Reihe weiterer Schwachstellen:
die mangelnde Interdisziplinarität v.a. der Philosophie und die strikte Trennung
der historischen von der systematischen Forschung: Der einen geht es nicht
mehr um Wahrheit, sondern nur noch um deskriptive Richtigkeit, die andere

vermag aus historischer Unkenntnis sich selbst nicht mehr in einen
Traditionszusammenhang zu stellen und läuft daher Gefahr, Neuigkeiten hinterher zu

rennen, die längst keine mehr sind. Nicht weniger gravierend sind schließlich
eine weit verbreitete Unfähigkeit bzw. eine fehlende Bereitschaft, intellektuelle
Einsichten in praktisches Verhalten umzusetzen, sowie das bekannte
Auseinanderdriften unserer wissenschaftlich-technischen und unserer ethischen

Kompetenzen:

«Die Schere zwischen beschleunigter wissenschaftlich-technischer
Entwicklung und stagnierendem, wenn nicht regredierendem ethischem
Bewußtsein öffnet sich immer mehr Eine ethisch-naturwissenschaftliche
Doppelkompetenz ist selten zu finden, obgleich zur Lösung jener Fragen
eine Überbrückung der Kluft zwischen den beiden Kulturen gefordert ist;
und die Forderung scheint mir nicht übertrieben, daß hier ganz neue
Studiengänge eingerichtet werden müssen» (23).

- Diese Schwachstellen in der <Academia> sind keineswegs neu. In ihren

Konsequenzen sind sie aber heute bedrohlicher denn je zuvor. Auch das ist kein
Novum, leider — denn sonst könnten wir wenigstens sagen: Wir haben von nichts

gewußt. Hösle fragt:
«Wie sollen denn unsere Kinder über die intellektuelle, moralische und
politische Trägheit unserer Generation denken, wenn sich doch erstens
menschlichem Ermessen nach ökologische, soziale und politische Katastrophen

vorbereiten, verglichen mit denen selbst diejenigen der Jahre von
1939—1945 als gar nicht so entsetzlich erscheinen werden, und wenn zweitens

zumindest bestimmte Formen der Distanzierung von dem zerstörerischen

Konsumismus dieser Gesellschaft, anders als im Dritten Reich, mit
keinem nennenswerten persönlichen Risiko verbunden sind?» (25).

Zweierlei ist für das 20. Jahrhundert charakteristisch: das Ausmaß an
Komplexität von Problemkonstellationen, deren Lösung nicht mehr sehr lange
aufgeschoben werden kann, und die zu dieser Herausforderung völlig konträre
relativistische Haltung unter vielen Intellektuellen. Der Verf. sieht im Relativismus

das geistige Grundübel unserer Zeit schlechthin: Habe Nietzsche am
Werteverfall, den er diagnostizierte, wenigstens noch gelitten, so sei «Banalität
heute das Hauptmerkmal des Relativismus geworden» (31).



Rezensionsartikel 197

Im zweiten (kürzesten) Teil verläßt Hösle die Zeitdiagnose und zieht sich in
die philosophische Werkstatt zurück. Sein Tonfall wird entsprechend milder.
Thema ist der Denkweg, der K.O.Apel zur Transzendentalpragmatik geführt
hat.1

Apel und seine Schüler versuchen, ethische Normen teils im Diskurs und
teils durch ein Verfahren der «reflexiven Letztbegründung» zu rechtfertigen.
Die Idee der Letztbegründung ergibt sich aus der Einsicht, daß wir bestimmte
Tatsachen nicht bestreiten können, ohne sie im Akt des Bestreitens vorauszusetzen:

«Wer argumentiert, setzt immer schon voraus, daß er im Diskurs zu wahren

Ergebnissen gelangen kann, d.h. daß es Wahrheit gibt. Er setzt ferner
voraus, daß der Gesprächspartner, mit dem er redet, im Prinzip zur
Erkenntnis der Wahrheit fähig ist; er hat ihn damit im emphatischen Sinne
als Person anerkannt. Die Argumentationssituation ist für jeden Argumentierenden

unhintergehbar» (125).

Wer solche Wesenszüge einer Argumentationssituation bestreitet, begeht
einen pragmatischen bzw. einen dialektischen Widerspruch. Schon Descartes'

Nachweis, daß Zweifeln eine kognitive Leistung ist und als solche nicht bezweifelt

werden kann, beruht auf dieser Art von Überlegung. Als letztbegründet
gelten nun Sätze (so ein Zitat von Apel), die «weder ohne Selbstwiderspruch
durch Kritik in Frage gestellt werden können, noch ohne Voraussetzung ihrer
selbst deduktiv begründet werden können» (127)1. Der Autor führt eine beachtliche

Sammlung von Beispielen «letztbegründeter» Sätze an - etwa «Es gibt
Seiendes», «Es gibt wahre Erkenntnis» oder «Wahre Erkenntnis kann intersubjektiv

mitgeteilt werden» (223). Jeder, der einen dieser Sätze bestreiten will,
muß, um dies tun zu können, bereits Seiendes voraussetzen, einen
Wahrheitsanspruch stellen und mit seinem Opponenten kommunizieren. Mit
W. Kuhlmann2 nennt er solche Sätze synthetische a priori: Sie sind nicht
analytischer Natur, aber ebenso wenig sind sie aus empirischen Gründen wahr, denn
sonst führte ihre Negation lediglich zu einem falschen Satz, nicht zu einem
Widerspruch. Sie sind also synthetisch, wiewohl nicht im Kantischen Sinne a

posteriori. Für die Philosophie sind solche Sätze bedeutungsvoll, weil sie es

erlauben, Sätze auf nichtdeduktivem Wege zu begründen. Ein schönes Beispiel
ist die Widerlegung dessen, der die Möglichkeit von Philosophie leugnet:
Indem er dies tut, betreibt er selber Philosophie (81).

1 K.O. Apel: Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer
transzendentalen Sprachpragmatik. In: B. Kanitscheider (Hrsg.): Sprache und Erkenntnis,

Festschrift für G. Frey. Innsbruck 1976, S. 55-82; S. 71.
2 W. Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung. Freiburg (Alber) 1985.



198 Rezensionsartikel

Auch in der Ethik spielt der pragmatische Widerspruch eine Rolle, wie der
Verf. am Schluß des Buches zeigt (246f.): So widerspricht sich etwa der Grausame,

der sein Opfer fühlen läßt, daß er über ihm steht und seiner Anerkennung
nicht bedarf, aber eben doch dieses von seinem Opfer anerkannt haben möchte;
ebenso derjenige, der glaubt, Menschen handelten ausschließlich aus Eigennutz,
diese seine Überzeugung aber anderen mitteilt, obwohl es dem Prinzip des

Eigennutzes eher entspräche, den anderen die Vorteile dieses Prinzips nicht zu

verraten. Evidenterweise ist auch eine ethische Theorie, die die Lüge generell
erlaubt, widersprüchlich: Die Versicherung, Lügen seien zugelassen, könnte
schließlich selbst eine Lüge sein. Was schließlich die Existenz objektiver Normen

betrifft, so argumentiert Hösle, wer sie leugne, verstricke sich in einen
dialektischen Widerspruch, sofern er nämlich an andere den (selber normativen)

Appel ergehen läßt, am Unterschied zwischen Normen und Fakten nicht
länger festzuhalten (81, 231).

Im dritten Teil geht Hösle über Apels Standpunkt in mehreren Hinsichten
hinaus und führt den Leser in den «objektiven Idealismus» ein. So selten diese

Position heute vertreten wird, so wenig kann man leugnen, daß der Verf. sich

mit ihrer Verteidigung in illustre Gesellschaft begibt: Neben Piaton und Hegel
waren etwa Spinoza, Leibniz und teilweise Ch.S. Peirce objektive Idealisten - ja

sogar Newton und Einstein. - Was Hösle über Einstein schreibt, verdeutlicht
die Einsamkeit dessen, der sich zum objektiven Idealismus bekennt, aber auch

den an Trotz grenzenden Stolz in diesem Bekenntnis:

«Einsteins Souveränität gegenüber angeblichen Falsifikationsevidenzen

gegen die allgemeine Relativitätstheorie war völlig berechtigt, und sie wäre
es auch gewesen, wenn die ganze Kommunikationsgemeinschaft der
Physiker aus welchen Gründen auch immer aufgrund jener <Evidenzen> seine
Theorie aufgegeben hätte» (200).

Für die Frage, ob der «objektive Idealist» mit seinem Standpunkt im Recht
ist, spielt es keine Rolle, ob die Mehrheit der Zeitgenossen ihn teilt oder nicht,
denn Konsens ist nicht per se ein Wahrheitskriterium. Wenn etwas nur
deswegen normative Geltung hat, «weil es allgemein anerkannt worden ist - dann

ist man kollektivem Wahnsinn gegenüber per definitionem stets im
Unrecht» (248). Worauf es ankommt, ist der qualifizierte Konsens. Damit man
aber zwischen qualifiziertem und unqualifiziertem Konsens unterscheiden
kann, benötigt man ein Kriterium - das selbstverständlich nicht seinerseits das

bloße Ergebnis eines Konsenses sein kann.
Was hier über die Begründung von Theorien gesagt wird, gilt ganz analog

für moralische Normen. Auch sie lassen sich (trotz der Bemühungen von
Habermas und Apel um eine Fundierung der Ethik im Diskurs) durch bloßen
Konsens nicht begründen: Dieser allein bietet keine Gewähr für Rationalität.
Kommt hinzu, daß man, um ethische Streitfragen zu klären, mit beliebig vielen



Rezensionsartikel 199

Menschen Rücksprache nehmen müßte. Doch erstens könnten «die Meinungen
aller Mitglieder der unbegrenzten Kommunikationsgemeinschaft in einer
endlichen Zeit nicht eingeholt werden»; zweitens stieße man dabei womöglich «nur
auf noch mehr Optionen, was uns gänzlich verwirren müßte» (253). Drittens
wären Kinder und - wichtiger noch - künftige Generationen vom Diskurs
ausgeschlossen, obwohl sie unter den Folgen unserer Entscheidungen womöglich

ganz anders zu leiden haben werden als wir selbst. Die Berücksichtigung des

Rechts der Nachgeborenen — das Hauptanliegen der Philosophie von Hans
Jonas - ist eines der zentralen ethischen Motive in Hösles Denkansatz.

Dem Recht der Nachgeborenen und überhaupt Überlebensfragen gegenüber

erscheint die Philosophie ziemlich ratlos. Hösle führt diese Ratlosigkeit auf
den Dualismus von Naturwissenschaft und Ethik zurück. Das Versagen unserer
ethischen Kompetenzen gründe konkret darin, daß die Ethik im naturwissenschaftlichen

Weltbild keinen Platz habe:

«Wenn es nicht möglich ist, die Ethik aufdie Naturwissenschaft zu gründen
dann ist die Schlußfolgerung nur zu naheliegend, Naturwissenschaft

und Ethik seien zwei aufeinander irreduzible Sphären der Erkenntnis. Aber
das grundsätzliche Problem dieser dualistischen Position ist offenkundig»
(212).

- Ohne hohen geistigen Aufwand läßt sich, so Hösle, diese Schwierigkeit
nicht lösen, ist doch dazu nichts Geringeres erforderlich als die spekulative
Synthese von Naturalismus und subjektivem Idealismus; eben diese Synthese ist
der objektive Idealismus.

*

In den objektiven Idealismus hat also der für die naturwissenschaftliche

Einstellung grundlegende Naturalismus (oder wissenschaftliche Realismus') als

Teilwahrheit einzugehen. Der Naturalismus ist heute zweifellos die populärste <Phi-

losophie>, was nicht zuletzt etwa durch die Hochkonjunktur der Evolutionären
Erkenntnistheorie bezeugt wird. Wer das menschliche Erkenntnisvermögen
nur unter dem Gesichtspunkt beurteilt, daß es ein Produkt der Evolution ist,
wird das Spezifische etwa der mathematischen Wahrheiten nicht erfassen:

Welche Überlebensvorteile sollte der Mensch beispielsweise durch den Umgang
mit dem Transfiniten errungen haben? Und selbst wenn sich damit
Überlebensvorteile verbinden sollten - in Anpassung woran hätte der Mensch das

mathematisch Unendliche entdeckt bzw. entwickelt? Zu unserem Farbensehen

und zur Geruchswahrnehmung sind im Naturreich Alternativen bekannt; aber

Alternativen zu einer auf dem natürlichen Zahlensystem gegründeten Mathematik

- sind sie auch nur denkbar Wäre eine Form der Anpassung an die



200 Rezensionsartikel

Wirklichkeit möglich, in der 9 +16 nicht 25 ergäbe? - Erst recht keinen Zugang
bietet der Naturalismus zur Sphäre des Normativen. Aus naturalistischer Optik
sind moralische Normen und Werte, wie Bräuche, bloß psychologische,
soziologische oder ethnologische Fakten, nämlich Meinungen über das, was gut und
schlecht ist, und hätten keine höhere Verbindlichkeit.

In Reinkultur kaum verbreitet ist heute der Gegenpart zum Naturalismus,
der subjektive Idealismus - der Standpunkt etwa eines Fichte. Auch er liefert
lediglich eine Teilwahrheit, die zwar auf schmalem, dafür um so soliderem
Fundament ruht: der subjektiven Gewißheit. Für den subjektiven Idealismus ist

es ein leichtes, ethische Normen von der Idee des wohlverstandenen Eigeninteresses

bzw. der Verpflichtungen gegenüber sich selbst her zu begründen, doch
bleibt dieser Doktrin die intersubjektive Dimension der Ethik verschlossen -
gelingt es ihr ja nicht einmal, die Subjektivität des Anderen plausibel zu machen.

- Noch schwieriger ist das Verhältnis des subjektiven Idealismus gegenüber der
Natur: Weit davon entfernt, in der Erkenntnisfähigkeit das Produkt natürlicher

Entwicklungen zu sehen, erklärt er die Natur umgekehrt zu einer Summe von
Empfindungen oder zum Produkt der menschlichen Einbildungskraft (falls er
das Vorhandensein einer Außenwelt nicht überhaupt leugnet). Schon für die

Undurchdringlichkeit der Materie hat er keine plausible Erklärung. Der
subjektive Idealismus ist zwar in sich kohärent und daher schwer zu widerlegen.
Doch steht er zu unserem Alltags-Realismus und zum Programm sämtlicher
Naturwissenschaften eindeutig quer. Während der Naturalismus normative
Sätze nicht zu begründen vermag, bleibt dem subjektiven Idealismus die reale

Außenwelt etwas Jenseitiges.

Als Synthese von Naturalismus und subjektivem Idealismus will der objektive
Idealismus die Chance bieten, sowohl die Möglichkeit naturwissenschaftlicher
Erkenntnis als auch die einer objektiven Ethik begreiflich zu machen. Tatsächlich

sollte, wer das Verhältnis zwischen den Naturwissenschaften und der Realität

verstehen will, auch die Frage im Auge behalten, wie es kommt, daß so

häufig rein theoretische Antizipationen, etwa die aus Symmetriegründen gebotene

Annahme von Antimaterie, sich im nachhinein empirisch bewähren. Solche

Antizipationen (wie übrigens auch gewisse Vorwegnahmen wissenschaftlicher

Erkenntnisse durch frühere - rein spekulative - philosophische Systeme)

sind evidenterweise Wasser auf die Mühle des objektiven Idealismus. Die
Affinität mancher Exponenten der exakten Naturwissenschaften zum objektiven

Idealismus kann daher nicht allzu sehr erstaunen.

Die meisten Physiker gingen freilich nicht so weit anzunehmen, die Natur
sei so eingerichtet, daß sie (anders als Kants <Ding an sich>) ihre Strukturen
einem Vernunftwesen im Prinzip offenbare. Anders Hösle. Das Motiv, dialektische

Widersprüche um jeden Preis zu vermeiden, führt ihn zu folgendem
Argument: Wer, wie Kant, von <Dingen an sich> spreche, die prinzipiell
unerkennbar bzw. unbegreifbar seien, befrachte seine Erkenntnistheorie mit der



Rezensionsartikel 201

widersprüchlichen Erkenntnis von etwas Unerkennbarem, dem Begriffvon etwas
Unbegreiflichem.

Hösle verteidigt die These, aus letztbegründeten Sätzen ließen sich
Rückschlüsse auf die ontische Verfassung der Wirklichkeit ziehen - eine Idee, die

zwar reichlich kühn anmutet (mit ihr geht er denn auch weit über Apel hinaus),
der aber ein durchaus klares Motiv zugrunde liegt: Jeder Physiker glaubt an
immerhin soviel Kohärenz und Konsistenz in der Natur, daß sie sich durch
widerspruchsfreie Theorien erschließen läßt. Wenn nun aber alles, was existiert,
für ein Vernunftwesen prinzipiell erkennbar sein soll, dann sind etwa
Veränderungen, die wir aus prinzipiellen Gründen nie erkennen könnten, im
Universum nicht zugelassen. Wenn sich beispielsweise von heute auf morgen alle

Längen und entsprechend alle Geschwindigkeiten verzehnfachten, dann würden

wir - worauf zu Beginn des Jahrhunderts schon H. Poincaré hingewiesen
hat — nichts bemerken; denn von dieser Änderung wären z.B. auch Geschwindigkeiten

und nicht zuletzt sämtliche Meßgeräte betroffen. - Von der Warte des

objektiven Idealismus aus betrachtet, spricht dieses Gedankenexperiment gegen
die Idee eines absoluten Raumes im Sinne Newtons, denn dieser Raum würde ja

in dem angedeuteten Fall seine Dimensionen ändern, ohne daß diese Änderung
für uns nachweisbar wäre. Das Argument unterstützt somit die Ansicht von
Leibniz und Einstein, der Raum sei ein System von Beziehungen zwischen
materiellen Gegenständen - ein System, das im angenommenen Fall in keiner
Weise alteriert würde.

Der Verf. geht über die meisten Physiker aber auch noch insofern hinaus, als

er zugleich den Kantischen Dualismus von Erscheinungswelt (die allein den
Naturwissenschaften zugänglich ist) und idealer Welt (der die moralischen
Normen angehören) überwinden möchte. Die Auffassung, natürliche und
moralische Ordnung gehörten derselben Welt an, und diese sei im Prinzip auch

erkennbar, «ist einerseits die dem unbefangenen Bewußtsein natürlichste,
andererseits für die räsonierende Reflexion die befremdlichste» (207): Denn die

philosophische Kluft zwischen Sein und Sollen ist so tief, daß es absurd erscheinen

mag, beides auf dieselbe Wurzel zurückführen zu wollen. Genau das ist nun
aber Hösles Programm. Wolle man begreifen, «warum das Sittengesetz die

empirische Wirklichkeit zu bestimmen vermag, wenn es doch nicht aus ihr
stammt» (213), so sei die einzige Option die, daß man versuche, «aus normativen

Sätzen Grundprinzipien der Ontologie abzuleiten» (68).

Eine unmittelbare Konsequenz des so verstandenen objektiven Idealismus

liegt in der Aufwertung der Natur. Diese ermöglicht «die stufenweise Verwirklichung

immer höherer Formen von Reflexivität, von den Erhaltungssätzen der
Mechanik über die Selbsterhaltung des Lebendigen und das Sich-Empfinden des

Tieres hin zu dem sich selbst erfassenden Geist der Philosophie» (227). So

gesehen, ist die Natur also etwas unterschwellig Vernünftiges und damit
Werthaftes. - Den Eigenwert der Natur haben bekanntlich weder die klassische noch



202 Rezensionsartikel

die marxistische Ökonomie anerkannt, und nicht zuletzt dieser Umstand hat uns
in die ökologische Krise geführt3. Die Achtung vor der Natur wieder zu

gewinnen, ist heute «dringender als alles sonst» (226).
Überlegungen dieser Art lassen den Zusammenhang zwischen der

Gegenwarts-Kritik im ersten Kapitel und dem Plädoyer für den objektiven Idealismus
im dritten deutlich werden. Entsprechend lautet eine der Quintessenzen des

Buches:

«Die Natur ist etwas, das allem Machen vorausgeht und das insofern als

Gleichnis des Unbedingten gelten muß. Wenn diese Einstellung ihr gegenüber

vollständig gewichen ist, dann zieht sich auch das absolute Sein von
den Menschen zurück, und Verfallsprozesse in der menschlichen Kultur
werden unvermeidlich. Konkret: Wenn die Natur, wie in der modernen
Technik, zum reinen Verfügungsgegenstand wird, dann wird die anschauliche

Basis des Glaubens an etwas Unantastbares vernichtet; damit aber

gerät nicht nur die Natur, sondern auch die menschliche Kultur in Gefahr,
die nur dann bestehen kann, wenn die Unbedingtheit des Sittengesetzes
gewußt und empfunden wird» (226).

Diese Auffassung, gibt Hösle zu, «mag religiös erscheinen; und in einem
tieferen Sinne ist sie dies auch» (211). Die Affinität einer Philosophie zur
Religion sei aber weder ein Argument zu ihren Gunsten noch eines gegen
sie.

*

Vergleicht man Hösles Buch mit dem Echo darauf, das bisher (bis Ostern
1991) laut geworden ist, so zeigt sich: Die unzimperliche «Kritik des Zeitgeistes»
im ersten Teil ist ein Ärgernis nicht etwa, weil sie die Perspektiven verzerrte
oder mit Übertreibungen arbeitete, sondern einfach deswegen, weil man ihre

Berechtigung nicht ernstlich in Abrede stellen kann - zumal, wenn man sich

die eindringlichen Analysen und Prognosen des Worldwatch-Instituts über die

Lage der Welt als Hintergrund der Kritik (24) vor Augen hält. Und die

Herausforderung, die von Hösles Skizze eines objektiven Idealismus ausgeht, liegt
nicht so sehr in den vielen Argumenten, die an Piaton und Hegel anklingen, als

darin, daß sich die Motive für die Suche nach einem solchen Standpunkt nicht so

leicht abweisen lassen, wie man in Anbetracht seiner Fremdartigkeit hoffen
möchte. Man ist als Leser immer wieder versucht, die hohen Ansprüche des

Autors von sich zu weisen. Dieser ist dem Leser aber schon zuvorgekommen, hat

mögliche Abweisungsstrategien vorweggenommen und (häufig sogar unter
Hinweis auf historische Parallelen) beantwortet. Hösle ist sich der aufden ersten

3 Vgl. auch: Vittorio Hösle, Philosophie der ökologischen Krise, Moskauer Vorträge,

München (Beck) 1990.



Rezensionsartikel 203

Blick geringen Akzeptanz seines philosophischen Standpunkts übrigens
vollkommen bewußt: «Der objektive Idealismus gehört gewiß nicht zu den populären

Philosophien der Gegenwart. Wer seine Grundidee verteidigt, muß damit
rechnen, zu befremden, ist sie doch sehr weit entfernt von den Meinungen, die
sich öffentlicher Gunst erfreuen» (205).

*

Zum Schluß seien einige kritische Fragen zu mehr oder weniger zentralen
Einzelheiten des Buches wenigstens noch kurz angedeutet.

Da ist zunächst eine Unklarheit in Hösles Relativismus-Begnff. Als
relativistisch denunziert der Verf. grundsätzlich alle Standpunkte, von denen er sich

abgrenzt. Nun gibt es bekanntlich stärkere und schwächere Formen von
Relativismus. Der Relativismus einer Theorie, die zu einem Problem eine
überschaubare Zahl annähernd gleichwertiger Lösungen aufzeigt, ist wesentlich
harmloser als der von Feyerabend lange Zeit mit seinem Schlagwort des

«anything goes» proklamierte und als «Gegengift» gegen zu strenge Denker
verschriebene Relativismus. Erst recht auseinanderzuhalten sind Relativismus

und Relativität im Sinne der Einsteinschen Theorie. Gerade die von Hösle (124)
als relativistisch bezeichnete Wahl eines geometrischen (euklidischen oder

nicht-euklidischen) Axiomensystems unter gegebenen physikalischen
Bedingungen hat nichts Relativistisches an sich, sondern ist im Gegenteil wohl
motiviert. Eine Theorie wie die Einsteinsche, die mit Bezug auf einen und
denselben physikalischen Bewegungsverlauf die Gültigkeit unterschiedlicher

Beschreibungen nachweist - vorausgesetzt, jede dieser Beschreibungen sei aus

der Perspektive eines bestimmten, gegenüber dem ersten in relativer Bewegung
befindlichen Systems richtig —, hat als Koordinationsrahmen aller möglichen
systemrelativen Beschreibungen einen absoluten Status, und die logisch-mathematische

Transformierbarkeit unterschiedlicher Beschreibungen desselben

Bewegungsablaufs ineinander läßt gerade keinen Platz für irgendeinen relativistischen

Dezisionismus.
Dem Autor ist sicher darin recht zu geben, daß von einem ethischen

Relativismus (im starken Sinn) keine Antwort auf die Krise der Gegenwart zu
erhoffen ist und daß man sich deshalb die Einführung materialer Normen (249f.),
wenn nicht gar einer Wertehierarchie (251) ernstlich überlegen sollte. - Die
zweite kritische Frage betrifft nun freilich das Wie der Durchführung eines

solchen Programms. Hösles Ausfuhrungen im Schlußkapitel des Buches
machen letztlich nur Sinn unter der Voraussetzung, daß entweder die Grundstruktur

einer solchen Wertehierarchie oder doch zumindest ihr Bauprinzip
zweifelsfrei angegeben werden können. Ob bzw. inwieweit diese Voraussetzung
erfüllbar ist, darüber liefert Hösles Buch jedoch kaum schlüssige Anhaltspunkte.



204 Rezensionsartikel

Die Andeutungen zum Problem der Begründung hierarchisch anzuordnender

Werte bleiben allzu spärlich. Daß menschliches Leben ein höherer Wert ist
als Besitz oder Ehre, leuchtet zwar ein. Aber die Begründung, dies sei deswegen
der Fall, weil es ohne Leben weder Besitz noch Ehre gäbe (vgl. 251£), steht
insofern auf wackligen Beinen, als vorweg abgeklärt werden müßte, über welche

Art von Voraussetzungsverhältnissen (kausalen, logischen oder
transzendentalen) Werte-Prioritäten begründet werden können. Vermutlich denkt Hös-
le, Wertehierarchien ließen sich in transzendentalen Voraussetzungsverhältnis-
sen fundieren; kausale kommen dafür wohl kaum in Frage, denn sonst müßte

man allen biologischen Prozessen, von denen das menschliche Leben kausal

abhängt, höheren Wert als diesem selbst einräumen. Auch logische
Voraussetzungsverhältnisse scheinen für die Fundierung von Wertehierarchien ungeeignet

zu sein, denn andernfalls wäre das Zurückschreiten in einer deduktiven

Herleitung zugleich ein Aufstieg in einer Wertehierarchie. - Doch auch bei der

Annahme, hierarchisch angeordnete Wert-Ebenen gründeten in transzendentalen

Voraussetzungsverhältnissen, stößt man auf Schwierigkeiten. Denn das

Leben ist — um auf Hösles Beispiel zurückzukommen — ja wohl eher eine kausale

als eine transzendentale Bedingung für Ehre, und auch dies nur in dem schwachen

Sinn, daß jemand zumindest einmalgelebt haben muß, damit ihm Ehre zuteil
werden kann. Wäre nämlich das augenblickliche Am-Leben-Sein eine Voraussetzung

für Ehre (Hösle: «Ehre kann man in einem gewissen Sinne nur haben,

wenn man lebt», 252) und dieser daher als Wert übergeordnet, dann würde

unverständlich, wieso es möglich ist, daß jemand seine Ehre auch erhöhen kann,
indem er sein Leben riskiert, ohne dafür anderes Leben zu retten (Beispiele:
Robert Scotts tödliche Südpol-Expedition oder der Todesflug der Challenger-
Crew anfang 1986).4

Am klarsten wird Hösles Grundidee, Werte-Differenzen gründeten in
transzendentalen Voraussetzungsverhältnissen, durch das Beispiel der
Höherwertigkeit der Vernunft gegenüber der Lust veranschaulicht (196f., 252): Die
Vernunft - so das Argument - ist deswegen höherwertig, weil die Entscheidung
zwischen Lust und Vernunft selbst das Vermögen der Vernunft voraussetzt. -
Wie zuverläßig ist nun aber dieses Argument? Man kann sich leicht einen
Kontrahenten vorstellen, der die Lust höher einstuft - mit der durchaus
kohärenten Begründung, diese Entscheidung sei zwar vielleicht unvernünftig, in
ihren Folgen aber dafür um so lustvoller. Nur wenn sich zeigen läßt, was an

diesem Argument objektivfalsch ist, kann Hösles Argument gegen den Einwand
verteidigt werden, es beruhe auf einer petitio principii.

4 Es wäre wohl kohärenter zu sagen, eine Handlung bzw. Entscheidung sei dann
ehrenvoll, wenn sie zugunsten eines höheren Wertes erfolge (wobei nicht unterstellt zu
werden braucht, das menschliche Leben sei der höchste Wert). Dieser Vorschlag setzt aber
bereits eine Wertehierarchie voraus.



Rezensionsartikel 205

Von nicht zu unterschätzender Bedeutung ist schließlich eine Reihe
weiterer Fragen, die sich in diesem Kontext fast zwangsläufig aufdrängen: Wie sind
die Werte Vernunft, menschliches Lehen und Natur in Anbetracht der komplexen
gegenseitigen Voraussetzungs-Verhältnisse, die zwischen ihnen bestehen, in
beziehung zueinander zu gewichten Und wo befindet sich in Hösles Ansatz — zu

dessen Grundprämissen offenbar die Annahme einer ursprünglichen Unge-
schiedenheit von normativen Aussagen (bzw. Wert-Aussagen) und ontologi-
schen Prinzipien gehört — der Verzweigungspunkt, an dem sich das Ontische

vom Normativen trennt? Bedauerlicherweise erörtert der Verf. im vorliegenden

Buch solche Fragen nicht - oder besser: noch nicht. Das ist insofern ein
Desiderat, als sich ohne eine Klärung dieses Fragenkomplexes der Leser wohl
schwerlich von allen Thesen wird überzeugen lassen, mit denen ihn der Autor -
übrigens mitunter in reichlich apodiktischem Tonfall - konfrontiert. Unbe-

schwichtigt bleibt insbesondere der Zweifel an Hösles Annahme, in der
konkreten Durchführung einer materialen Ethik könne der schwache Relativismus
wirklich vermieden werden. Mehr noch: Ist es überhaupt klug, ihn à tout prix
vermeiden zu wollen?


	Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie : von Vittorio Hösle

