
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Homo capax Dei?

Autor: Klaghofer-Treitler, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Klaghofer-Treitler

Homo capax Dei?

Es mutet nur innerchristlich wenig verwegen an, wenn die Behauptung

formuliert wird, daß der Mensch Gottes fähig sei: des Wortes, der

Zuwendung, der Verheißung, der Tat Gottes an ihm, schließlich der

endgültigen Aufnahme in die göttliche Sphäre ewigen Heils - von
welcher die Väter gar so gesprochen hatten, daß sie diese als die Theosis
des Menschen, als seine Vergottung ausgesagt hatten1 — verstanden als

die göttliche Erfüllung dessen, wo2u der Mensch von allem Anfang an
berufen worden sei. Zweifellos berückten das mächtige Vertrauen und
die Sicherheit, welche die Alten in dieser heute doch fraglich gewordenen

Thematik geleitet hatten; die Fraglichkeit dieses Themas liegt
nun allerdings nicht darin, daß böswillige Aufklärung ins theologische
Feld eingeschlagen und begonnen hätte, alles, was dereinst in heiliger
Dignität verwahrt war und aus ihr drang, in humanwissenschaftliche

Auflösung überzuführen, wenn wahr ist, daß Gott offenbar als Mensch,
mithin Offenbarer in und angesichts und durch Geschichte geworden

1 Vgl. etwa : Hippolytus 290 ; Origenes II 236 ; die zweite Rede des Athanasius gegen
die Arianer in : Athanasius III 8-235 ; und überdeutlich bei Dionysius - mit Bezug auf das

alte apologetische Motiv der kirchlichen Hierarchie als der Wahrheit und des göttlichen
Zweckes der Kirche: «Wir sagen also, daß die urgöttliche Seligkeit, das von Natur
göttliche Wesen, die Urquelle der Vergöttlichung, aus welcher für alle, die vergöttlicht werden,
die Vergottung fließt, in ihrer Gottesgüte zum Zwecke des Heils und der Vergottung aller
vernünftigen und geistigen Wesen die Hierarchie geschenkt hat» (Dionysos I 97f). — Diese
Zitationsverweise beziehen sich hier und im folgenden auf die 1931 abgeschlossene, in
München erschienene Ausgabe der «Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl patri-
stischer Werke in deutscher Übersetzung» und nennen bloß die Autoren und gegebenfalls
den Band der Zählung dieser Ausgabe.



156 Homo capax Dei?

ist. Mit dem geschichtlichen Prozeß kann man es also theologisch nicht
so aufnehmen, daß man sich ihm verschließt oder gegen ihn polemi-
sisert aus der scheinsicheren Bastion einer auf ihre Weise wahrhaften
Frömmigkeit, sondern vielmehr so, daß man über die Einsicht der

(heils-)geschichtlich und so göttlich bestimmten Notwendigkeit der

Fortentwicklung im Bereich der Lehre und der Theologie das

Geschichtliche selber als integrales Moment allen glaubenswissenschaftlichen

Denkens zu begreifen versteht.2 Damit konvergiert auch die
Forderung des II. Vatikanischen Konzils, die «Zeichen der Zeit»3 lesen zu
lernen, was deutlich genug eine theologisch bestimmte Anerkenntnis der
Geschichte und ihres Sinngehalts impliziert.

Wenn also diese ehemals fast selbstverständliche Auffassung, daß
der Mensch Gottes fähig sei, heute wankend geworden ist, so ist die

Theologie gefordert, je aufs neue Vermittlungen zu versuchen, welche

gar nichts anderes als ihr Ziel kennen als dies: das in der Geschichte so

deutlich gesetzte und doch immer wieder verklungene Bekenntnis, daß
der Mensch Gottes fähig und also Gott wahrhaft der Gott der Menschen
sei, wieder anzudenken mit der nämlichen Absicht, die Plausibilität
dieser dem Christentum absolut notwendigen Relation neu darzutun.
Daß dies je nur fragmentarisch geschehen wird können, sei hier nur
bemerkt; dem Gedanken einer «absoluten Methode»4, die sich aus sich

emportreibt, kann nichts abgewonnen werden.

1. Auflösung des Mythologischen

Das Problem nun entzündet sich in einfacher Zusieht an dem

Gedanken, daß der Begriff Gottes im Bekenntnis des Christentums und
seiner zunehmenden dogmatischen Formulierung wesentlich bestimmt
wird durch Negationen, welche davor bewahren sollten, seine Gottheit
als so in die Menschlichkeit seiner Offenbarung eingegangen zu denken,
daß das Resultat nur mehr eine unvermittelte Identität A=A sein wür-

2 Vgl. etwa: Newman J. H., Über die Entwicklung der Glaubenslehre, Mainz 1969,
35-91 ; Kasper W., Zur Herkunft des geschichtlichen Denkens in der Theologie, in: ders.,
Glaube und Geschichte, Mainz 1970, 9-32.

3 «Ad tale munus exsequendum, per omne tempus Ecclesiae officium ineumbit signa

temporumperscrutandi et sub Evangelii luce interpretandi...» (GS 4; Hervorhebung v. V.).
4 Vgl. Hegel G. W. F., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil: Die objektive

Logik. Zweiter Teil: Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 548-573.



Homo capax Dei? 157

de. Die Hervorkehrung der Unterscheidung von Gott und Mensch in
beider Einheit war immer gefordert, um Gott Gott und den Menschen
Mensch sein zu lassen und den Gang des Kundwerdens Gottes nicht
mythisch und also tragisch enden lassen zu müssen, wie es überall

geschieht, wenn die Differenz der Gottheit(en) und der Menschen nicht
adäquat gewahrt werden kann.

So erscheint etwa die seltsame Tragik des Prometheus konsequent,
der — weil die Götter des Olymps so menschenähnlich, ja menschengleich

gewesen sind — als Kunde der Götter zugleich Verrat an ihrem
Schein geübt hatte und darum, wie die Mythologie erzählt, strafweise an
den Felsen geschmiedet wurde. In grandioser Entwicklung der
mythologischen Bestimmtheit des Prometheus versucht F. W. J. Schelling5,
Prometheus als «jenes Prinzip der Menschheit» zu entwickeln, «das wir
den Geist genannt haben»6, «das himmlische, Gott entwandte Feuer
ist der freie Wille»7, und es ist des Prometheus Bestimmtheit, diesem
freien Willen Vernunft einzubilden, also die Menschheit in allem Schönen

zu unterrichten. Prometheus' Tragik liegt nun darin, daß er tut,
wozu es an der Zeit war, nämlich die geistig zu sich kommende
Menschheit in und für ihr Höchstes, den Geist, zu erbilden. «Prometheus

ist also in seinem Recht, und doch wird er von Zeus für seine That
durch unsägliche Qualen, auf unabsehliche Zeit verhängt, heimgesucht.
Aber auch Zeus ist in seinem Recht, denn nur um solchen Preis erkauft
er sich die Freiheit und Unabhängigkeit von Gott. »8 Prometheus als der
zu den Menschen gekommene, sie lehrende Gottessohn vollzieht zwar,
was von Piaton und Aristoteles her bekannt und durch Hegel
wiedergebracht worden war - daß Gott nicht neidisch sei und sich kundtue9,
doch muß das Göttliche, eben weil es so menschlich, d.h. in seinen
Verhältnissen so endlich und zufällig und leidenschaftlich ist10, noch
versuchen, die schmale Grenze seines eigenen Untergangs im

5 Schelling F. W. J. v., Zweites Buch. Philosophische Einleitung in die Philosophie
der Mythologie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (zwischen 1847 und
1852), in: ders., Ausgewählte Schriften. Bd. 5, Frankfurt/Main 1985, 263-582.

6 A.a.O., 492.
7 A.a.O., 494.
8 A.a.O., 495.

' Hegel G. W. F., Werke 10. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830). Dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit mündlichen Zusätzen,
Frankfurt/Main 1970, 373 § 564).

10 Hegel G. W. F., Werke 3. Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970,
540).



158 Homo capax Dei?

Menschlichen eifersüchtig zu bewahren, wenngleich in Wahrheit dieser
Versuch schon aporetisch geworden ist, weil das in der Mythologie
erzählte Sakrileg — der Feuerraub des Prometheus - irreversibel ist und
der Menschheit zukommen ließ, was allein der scheinbaren Götterwelt
vorbehalten schien: das Wissen um sich selber. Doch diese Wissensmacht

der Göttergestalten war selber nur Schein, sofern auch diese

durch die dunkle Moira überwaltet wurde und so an ihr zugrunde ging,
weil dies Außersichsein des Wissens noch die ganze, dem Wissen selber

unangemessene Fremdheit des Anderen an sich trug11 ; wenn darum das

«Fatum, die kalte Notwendigkeit»12 die Welt der menschlich-endlichen

Götter allregierend überragt, so zeigt dies Verhältnis die Dialektik
der Götterwelt selber an. «Das eben ist das Tragische, der Zug tiefer
Schwermuth, der durch das ganze Heidenthum geht, daß mitten in der

völligen Abhängigkeit von den Göttern, denen ein unüberwindlicher
Wahn die Menschen zu dienen zwingt, das Gefühl der Endlichkeit
dieser Götter ihnen beiwohnt.»13

In dieser Widersprüchlichkeit der Götterwelt geht zugleich auch
Prometheus unter, und selbst wenn Hegel in bezug auf die griechische
Götterwelt meint: «Der Hauptfehler ist nicht der, daß zuviel Anthro-
popathisches in diesen Göttern sei, sondern zuwenig»14, weil doch
zuletzt alles im Ästhetischen der «Religion der Schönheit»15 verharrt,
das den unendlichen, Gott selber bestimmenden Schmerz in seiner

Abgründigkeit nicht kennt, so läßt sich die Linie der Argumentation
doch nicht direkt daraufhin verlängern, daß erst die wahrhafte
Menschwerdung Gottes die gegenseitige Bewahrheitung Gottes und
des Menschen setzen wird, weil erst hier und von hier aus allein gesagt
werden kann, daß Gott die Crux menschlichen Daseins, den Tod, sich

zu eigen gemacht habe. «Gott ist gestorben, Gott ist tot — dies ist der
fürchterlichste Gedanke, daß alles Ewige, alles Wahre nicht ist, die

Negation selbst in Gott ist; der höchste Schmerz, das Gefühl der Ret-

11 A.a.O., 535
12 Ders., Werke 17. Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Vorlesungen

über die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 48.
13 Schelling F. W. J. v., Philosophie der Mythologie (1842), in: ders., Ausgewählte

Schriften. Bd. 6, Frankfurt/Main 1985, 358.
14 Hegel G. W. F., Werke 17. Vorlesungen über die Philosophie der Religion II.

Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 124.
15 A.a.O., 96-154.



Homo capax Dei? 159

tungslosigkeit, das Aufgeben alles Höheren ist damit verbunden. - Der
Verlaufbleibt aber hier nicht stehen, sondern es tritt nun die Umkehrung
ein ; Gott nämlich erhält sich in diesem Prozeß, und dieser ist nur der
Tod des Todes».16 «Dieser Tod ist die Liebe selbst, als Moment Gottes

gesetzt, und dieser Tod ist das Versöhnende. Es wird darin die absolute
Liebe angeschaut. Es ist die Identität des Göttlichen und Menschlichen,
daß Gott im Endlichen bei sich selbst ist und dies Endliche im Tod
selbst Bestimmung Gottes ist.»17

Der Begriff der Identität, bei Hegel subtiler vermittelt als seine nicht
immer sachlich argumentierenden Kritiker ihm zugestehen wollen18,
nimmt nun den Ausgangspunkt unserer Frage insofern wieder auf, als in
ihm eine Vermittlung Gottes und des Menschen gedacht sein soll,
welche es in der Folge ermöglichen muß, daß der Mensch von Gott in
(geschichtlich) gültiger Weise zu sprechen vermag. Denn wenn Gott
sich mit dem einen Menschen Jesus von Nazareth identifiziert und in
ihm mit allen Menschen, so sieht, hört, glaubt und erkennt der Mensch
Gott wahrhaft im Menschen. Oder der unendliche Gott fügt seine

Wahrheit, die er ist, in die endliche Zerbrechlichkeit des Menschen, um
in ihr als Gott sich selber anzusagen und durch sie als Gott erkannt und

gesagt zu werden. Dabei muß keineswegs die kritische Differenz
überschritten werden, welche das Chalcedonense mit Blick auf Jesus Christus

sich zu ziehen genötigt sah, weil doch in ihm eine sehr differenzierte
Einheit oder Identität von Gott und Mensch bekannt wird, die es

erfordert, gerade an ihm deutlich darzustellen, in welcher Bestimmtheit
die Einigung von Gott und Mensch gedacht werden muß unter der

Voraussetzung damaliger Denkkategorien: Den heiligen Vätern
folgend wird bestimmt, daß die Identität der göttlichen und menschlichen
Natur «inconfuse, immutabiliter, indivise, inseparabiliter»19 zu erkennen

sei. In dieser Auswortung wurde eine einfache negative Dialektik
vermieden, welche sich - nochmals mit Hegel - als der gerade Widerspruch

des Unendlichen (der göttlichen «Natur») und des Endlichen
(der menschlichen «Natur») abzeichnen könnte, der eine unmittelbare

16 A.a.O., 291.
17 A.a.O., 295.
18 Für sie mag etwa B. Lakebrink stehen mit seinen Untersuchungen und Erarbeitungen

schärfster Oppositionen von Analogie- und dialektischem Denken (Lakebrink

B., Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik, Düsseldorf
1968).

19 DS 302.



160 Homo capax Dei?

Ausschließung des jeweils anderen implizierte20 und in einem
unmittelbaren Monismus enden müßte ; dergestalt, daß entweder — im
Zeichen des Unendlichen gedacht — das Endliche als reines Nichts zumindest

im Gedanken getilgt würde oder - im Zeichen des selber in seiner

Steigerung zum Unendlichen gewordenen Endlichen — das, was als

unendlich galt, Moment der endlichen Selbstvermittlung sein sollte.21

Im Zeichen des ersten stehen alle Formen des Fundamentalismus22, im
Zeichen des zweiten die Religionskritik atheistischen Denkens, welche
der eigentliche Probierstein in unserer Frage ist; und immer geht es

darum, die Bestimmtheit der Negation, die entweder das Unendliche ist
oder das Endliche selber als Aufhebung des durch das Endliche
beschränkten, weil selber endlich gewordenen Unendlichen darstellt,
ausfindig zu machen, damit gewußt wird, was je gesagt sein soll, wenn
die (Nicht-)Relation von Unendlichem und Endlichem - auch und
gerade in dieser abstrakten Weise - gedanklich ermittelt wird.

2. Gott wird nichts als Mensch

Ob es überhaupt möglich ist, daß der Mensch Gottes fähig sei als

eines solchen, der wirklich und nicht allein projiziert ist, wird von der
neuzeitlichen Religionskritik, die sich atheistisch und so schließlich
selber dogmatisch entwickelt23, nicht ausdrücklich allein auf dem
Hintergrund der platten negativen Dialektik des Unendlichen und Endlichen

thematisiert — wenngleich diese davon zweifellos nachhaltig motiviert

worden ist24 -, sondern diese Frage steht hier im Zeichen des

durch die Geschichte des Gottesgedankens verblendeten und entehrten
Menschen, der sich selber wiedergegeben werden soll; dies wird nun

20 Hegel G. W. F., Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie der Religion,
Frankfurt/Main 1969, 167-186.

21 Vgl. dazu Treitler W., Der dreieinige Gott - Schöpfer und Heil der Welt, in : 200

Jahre Theologiestudium in St. Pölten - Festschrift (hg. vom Professorenkollegium der

Philosophisch-Theologischen Hochschule der Diözese St. Pölten), St. Pölten 1991, 198—

205.
22 Vgl. Kienzler K. (Hg.), Der neue Fundamentalismus. Gefahr oder Rettung für

Gesellschaft und Religion, Düsseldorf 1990.
23 Vgl. dazu etwa: Schaeffler R., Die Religionskritik sucht ihren Partner. Thesen zu

einer erneuerten Apologetik, Freiburg 1974.
24 Vgl. Löwith K., Die philosophische Kritik der christlichen Religion im 19.

Jahrhundert, in: ders., Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie,
Stuttgart 1985 Sämtliche Schriften 3).



Homo capax Dei? 161

auch - und nur darauf wird hier Bezug genommen — so aufgefaßt, daß

bloß die Folgen des Christentums selber zusammengetragen werden
müssen, damit man zu dem in der Zeit nach Hegel und gleichzeitig mit
Schelling ernüchternden Resultat gelangt: «Gott ist Mensch, der
Mensch Gott; nicht ich, die Religion selbst verleugnet und verneint den

Gott, der nicht Mensch ist»25. Ist nun auszumachen, daß «das

Bewußtsein des Gegenstandes das Selbstbewußtsein des Menschen»26

ist, der sich in diesem als er selber weiß, ist weiterhin das

Selbstbewußtsein als Form indefinit, und ist insofern der höchste, ihm entsprechende

Gegenstand des Menschen das, was Gott genannt wird, so folgt
daraus für L. Feuerbach: «So weit dein Wesen, so weit reicht dein
unbeschränktes Selbstgefühl, so weit bist du Gott»21. «Gott ist das offenbare

Innere, das ausgesprochene Selbst des Menschen, die Religion ist die
feierliche Enthüllung der verborgenen Schätze des Menschen»28. «Das
göttliche Wesen ist nichts andres als das menschliche Wesen oder besser:
das Wesen des Menschen, gereinigt, befreit von den Schranken des

individuellen Menschen, verobjektiviert, d. h. angeschaut und verehrt, als ein

andres, von ihm verschiedenes, eigenes Wesen — alle Bestimmungen des
göttlichen Wesens sind darum menschliche Bestimmungen»29, woraus zu
schließen ist, «daß das Geheimnis der Theologie die Anthropologie ist»30.

Wenn also die Frage nach dem homo capax Dei so gesetzt wird, wie es

möglich sei, daß der Mensch Gottes fähig sei, wie also eine Vermittlung
beider gedacht werden und statthaben kann, so will Feuerbach eine
solche Relation, wenn sie als objektiv gültig und wirklich behauptet
würde, allein als verstelltes, unter der Chimäre Gottes verdecktes
Selbstverhältnis bestimmen — unter der für das Christentum so harten

Voraussetzung, daß Feuerbach gar nichts anderes denken will als die

Implikationen des Christentums.
F. Nietzsche faßt sich noch stärker als Verkündiger des Neuen, des

A-Theistischen auf. Die Dithyrambik, ja das Haltlose und auf allen
Linien Forcierte erweist den atheistischen Propheten in seinem Bild des

Zarathustra, der spricht: «Freilich: so ihr nicht werdet wie die Kindlein,
so kommt ihr nicht in das Himmelreich Aber wir wollen auch gar

25 Feuerbach L., Das Wesen des Christentums, Berlin 1973, 17.
26 A.a.O., 34.
27 A.a.O., 39.
28 A.a.O., 46.
29 A.a.O., 48f.
30 A.a.O., 7.



162 Homo capax Dei?

nicht in's Himmelreich: Männer sind wir worden, - so wollen wir das

Erdenreich »31. Die Kindesgesinnung Jesu verschattet die wahrhafte
Heroik, wie sie gefordert wird im Widerstand gegen den überkommenen

Ekel, wie sie gefordert wird vor allem auch angesichts des Sterbens:

Hier ist es nicht zu tun um sehnsüchtiges Einwilligen der frommen
Seele - das bliebe kindlich wie bei Jesus, dessen Todessehnsucht Zarat-
hustra für unreif hält -, sondern hier ist gefordert der Mann als «ein

heiliger Nein-sager, wenn es nicht Zeit mehr ist zum Ja: also versteht er
sich auf Tod und Leben»32. Der Heros steht im Anspruch, alles so zu
übernehmen, wie es von Natur aus ist, weil immer schon und an sich
alles aus ihm kam; deshalb auch war es nie wirklich etwas mit Gott, oder
der Gottesgedanke soll entlarvt werden als die Setzung des Hirngespinstes,

als welches Zarathustra es nun, da der Weg der Offenbarung der
menschlich-übermenschlichen Wahrheit sich vollzieht, auch

ausspricht: «Ach, ihr Brüder, dieser Gott, den ich schuf, war Menschen-
Werk und -Wahnsinn, gleich allen Göttern! Mensch war er, und nur ein
armes Stück Mensch und Ich: aus der eigenen Asche und Gluth kam es

mir, dieses Gespenst, und wahrlich! Nicht kam es mir vom
Jenseits!»33

E. Bloch nun bezog sich noch deutlicher als Feuerbach und Nietzsche

auf das Christentum, und zwar gemäß seiner eigenen Grundlegung
in den heiligen Schriften, und exegetisierte sich durch bis zum Atheismus

als der immanenten Wahrheit des Christentums34, das also von
Jesus von Nazareth her gar nicht im Sinn haben konnte, dasJudentum in
religiöser Absicht zu erneuern oder seine religiöse Wahrheit ans Licht zu
setzen. «Nein, er setzte sich durchaus als ein neuer, nämlich von Anfang

31 Nietzsche F., Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen, Berlin
1968, 389.

32 A.a.O., 91.
33 A.a.O., 31.
34 Diese Form der Kritik stellt sich darum für die christliche Theologie weit schneidender

dar als andere Weise, die sich doch sehr äußerlich und geistlos auf das Christentum
oder die Religion überhaupt - oft ununterschieden - bezogen hat wie etwa R. Carnaps
«Scheinproblem» des Gottsagens, welches aufgrund vorheriger methodischer Einstellung
nur noch die Sinnlosigkeit einer solchen Rede aufrechterhalten kann, sofern von Gott zu
reden als sinnloser Zeichenkomplex aufgefaßt wird, der, weil er nicht «sachhaltig», d. h.
nicht einmal als mögliches Erlebnis denkbar ist (Carnap R., Der logische Aufbau der
Welt, Scheinprobleme in der Philosophie, Hamburg 1961, 319), als so sinnlos gilt wie «bu
ba bi» (318).



Homo capax Dei? 163

bis Ende eschatologisch-umwerfender Exodus: —in Gott als Mensch»55;

damit hier kein Mißverständnis aufkommen kann, das noch immer eine
im Sinn unseres Versuchs theologisch akzeptable Interpretation zuließe,
verdeutlicht Bloch den Begriff des Menschen in Gott oder des

Menschensohnes, der erst durch Jesus mit dem Messias identifiziert werden
konnte36 und so selber auf das Judentum und seine atheistische Wahrheit

Licht reflektieren müßte, dergestalt, daß der Sohn des Menschen
Gott selber substituiert und an sein Ende bringt. So «hat das Christentum

den Menschen und seinen Anspruch, näher: den Menschensohn und
sein stellvertretendes Geheimnis in den Himmelsherrn von vordem
eingesetzt»37 und so die große Versuchung am Beginn der
Menschengeschichte, die doch in Wahrheit Verheißung war im Zeichen der
weisheitlichen Schlange38, das «Eritis sicut Deus (als) die Frohbotschaft

des christlichen Heils»39 ratifiziert. Darin war es apokalyptisch,
aufdeckend, und darin hat es «unsere stets gemeinte Identität selber
bedeutet und diese als Reich des Menschensohns überall»40.

Diese Linie der Kritik bestimmt also den homo capax Dei so, daß sie

als seine Wahrheit den homo capax hominis setzt und den traditionellen
Gottesgedanken des Christentums und in ihm der Religion allein schon,
noch vor jeder einzelnen Bestimmung, als verkehrtes Bewußtsein
entlarven will, um dem Menschen seine Wahrheit, d. h. sich selber wieder
zurückzugeben. Alles steht hier - auch wenn die Rückkehr zur Natur
erstrebt werden soll, die doch nur widersprüchlich geblieben ist, weil
auch bei Nietzsche der Mensch nur gewaltsam auf seine ihn von Natur
unterscheidende Bestimmtheit Verzicht tun kann und so selber noch als

Maß aller Bewegung aufsteht41 — im Zeichen der anthropologischen
Reduktion und der aus ihr folgenden Auffahrt des Menschengottes,
angesichts dessen sich neu bewahrheiten soll: homo homini mensura.
Die allenthalben feststellbare Kathastrophik der reinen Menschenwelt,

35 Bloch E., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs,
Frankfurt/Main 1968, 183.

36 A.a.O., 195.
37 Ders., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt/Main 1959, 1517.
38 A.a.O., 1493-1504; ders., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus

und des Reichs, Frankfurt/Main 1968, 116-120; 231-257.
39 Ders., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt/Main 1959, 1504.
40 Ders., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs,

Frankfurt/Main 1968, 218.
41 Vgl. Löwith K., Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des

19. Jahrhunderts, Stuttgart 1988, 404—408; 465.



164 Homo capax Dei?

in welcher auch die Spitze menschlicher Freiheit: das Gewissen, und
mit ihr die wahrhafte Autonomie verloren geht, sofern der Mensch im
Zeichen blinder Zwecke zum Mittel herabgesetzt wird und in solcher

Vermittlung sein Anlitz verliert42, legitimiert jedoch aus sich noch

keineswegs, die Möglichkeit des homo capax Dei nun wiederum einfach

vorauszusetzen oder zu postulieren; denn dadurch rückte der
Gottesgedanke wiederum in eine Position ein, welche die Religionskritik zu

Recht unmöglich gemacht hat: daß der Gottesgedanke durch den Rang
einer Hypothese bestimmt wird, welche kurzschlüssig die Heillosigkeit
der Menschen und mit ihr der Welt als Argument für eine vorgestellte
oder zumindest vage erhoffte Harmonisierung heranzieht. Daß damit
ein solcher theoretischer Versuch der anthropologischen Reduktion
noch keineswegs entronnen ist, ergibt sich von selber. Gott geriete auch

hier noch zum Anhängsel einer dunklen Welt und damit zu einer

Abhängigkeit aus ihr, womit zugleich mitgedacht sein muß, daß er
selber an der dialektischen Bestimmtheit von Welt und Mensch teilhat
und mit ihr zugrunde gehen muß. So resultierte also auch auf diesem

theologisch versuchten Weg, der sich aus der weltgeschichtlichen und

gesellschaftlichen Aporie der Religionskritik herausentwickelt, alles in
der anthropologischen Einsargung Gottes, und die Differenz zwischen
diesem und jenem der Religionskritik läge allein in der frömmeren
Absicht.

3. Das gerissene Band

Bestreitet also die nicht christliche Religionskritik die Möglichkeit
des homo capax Dei so, daß sie Gott das Fundament für das - hier noch

völlig unbestimmte — Wirklichsein entzieht und so zu einer Negation
des Sagbaren wie der Relation auf Gott hin gelangt, so kennt ein solches

Resultat auch eine christlich-innertheologische Bewegung, welche als

theologia negativa43 ihre große Tradition hatte. Auch in ihr wird das

Nichtwirklichsein Gottes behauptet, jedoch nicht, um Gott selber abzu-

tun, sondern um - in scharfer Betonung des «inconfuse» des Chalce-

42 Vgl. dazu etwa: Adorno Th. W., Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1967;
Ders./Horckheimer M., Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt
1969.

43 Vgl. dazu: Krähe M.-J., Von der Wesensart negativer Theologie. Ein Beitrag zur
Erhellung ihrer Struktur, München 1976.



Homo capax Dei? 165

donense44 — ihn aus allem Endlichen und also aus allem endenden Sein

herauszuhalten und in seiner Göttlichkeit und Absolutheit zu sichern.
Die Negation, welche theologisch zu vollziehen ist und alle Prädikation
überwalten muß - «Si comprehendis, non est Deus» (Augustinus)45 -,
dient also zur Ehrung Gottes selber und ist motiviert aus der Einsicht in
die Endlichkeit aller Rede und Begriffe; diese können — und müssen —

jedoch noch dazu verwendet werden, wenn auch in negativer, so doch
sprachlicher Vermittlung vom absoluten Geheimnis, das Gott «ist», zu
künden. Die Wahrheit der Erkenntnis Gottes liegt darum in genau
jenem Schritt, die Unangemessenheit des menschlichen als eines
endlichen Erkennens selber zu erkennen und auf positive Prädikation
schließlich zu verzichten. Wird in der atheistischen Religionskritik die
Dialektik des Unendlichen und Endlichen so abgespannt, daß das

Unendliche durch den behaupteten Bestand des Endlichen selber an
seine Schranke stößt und aufgelöst werden muß, so kehrt sich diese

Dialektik für die negative Theologie um, indem sie dialektisch sub

specie aeternitatis das Nichtsein des Endlichen und zugleich das Erfaßtsein

menschlichen Denkens und Erkennens durch die Bedingungen der
Endlichkeit begreift und als Resultat eine große epoché entwickelt.

So spricht sich in der negativen Theologie wiederum die Unmöglichkeit

des homo capax Dei aus, zumindest hinsichtlich einer positiven
Erkenntnis Gottes, den wir nicht kennen können wie das, was uns
täglich und unmittelbar begegnet. So schreibt etwa Origenes gegen
Celsus: «Wenn wir aber den Worten: <was wir kennen) einen höheren
Sinn beilegen, da alles, was wir kennen, geringer ist als Gott, so ist es

nicht widersinnig, wenn auch wir annehmen, daß Gott nichts hat von
dem, <was wir kennen). Denn das, was in ihm ist, ist höher als alles,
nicht nur höher als das, was den Menschen bekannt ist, sondern auch
höher als das, was jene Wesen kennen, die über dem Menschen
stehen»46. Für Dionysius Areopagita verschließt sich Gott nicht allein der

(aufsteigenden) Erkenntnis des Menschen, sondern zwingt geradezu als

Offenbarer in das negative Reden von Gott. Dieses «ist meines Erachtens

auch mehr berechtigt, weil wir... in Wahrheit sagen, daß die

Gottheit nicht nach Art eines der bestehenden Dinge existiere, daß wir
aber ihre überwesentliche, unerkennbare und unaussprechliche Unbe-

« S. Anm. 19.
45 Zit. in: Przywara E., Religionsphilosophische Schriften, Einsiedeln 1962, 227.
46 Origenes III 181.



166 Homo capax Dei?

grenztheit nicht kennen. Wenn also die verneinenden Aussagen in
Bezug auf das Göttliche wahr, die bejahenden dagegen unzutreffend
sind, so ist dem Dunkel der unaussprechlichen Dinge die Offenbarung
vermittels der unähnlichen Gebilde in dem Gebiet des Unsichtbaren
mehr angemessen»47. Dieses Übersein Gottes treibt bei Meister Eckhart
nicht nur dazu fort, daß von Gott niemand etwas aussagen und erkennen

kann, sondern daß Gott selber als Nichtsein «ist», sofern er als der
Überseiende das Sein, welches das Geschöpf bestimmt, nicht teilt.48

Homo capax Dei? Negative Theologie wird nach der Seite des

Auffassens Gottes einen homo /»capax Dei aussprechen müssen und die

Negation der Fähigkeit mit dem Begriff der theologischen Negation
ihres Vollzugs zu identifizieren haben. So dürfte Nikolaus von Kues eine

gültige Interpretation der Möglichkeiten der negativen Theologie am
Ende seiner Schrift «De docta ignorantia»49 gegeben haben, wenn er
schreibt: «... daß ich das Unbegreifliche unbegreiflicherweise in
wissendem Nichtwissen erkennend umfasse, und zwar durch das Übersteigen

der unauflöslichen Wahrheiten des menschlichen Wissens»50. Der
Taumel der Negationen, als dialektisches Kunstwerk51 vollzogen, in
welchem zugleich die Wahrheit der schon vor Nikolaus von Kues
definierten Analogieformel52 eingeholt wird, entreißt der Versuchung
zupackenden Wissens seine Zusieht und entsetzt es in eine offene
Sphäre, die durch ständige Mahnungen mittels gesetzter Negationen
bewahrt werden soll.

Werden allerdings die Linien der negativen Theologie konsequent

ausgezogen, so nähert sie sich nicht allein der Unsagbarkeit Gottes,
sondern schließlich doch dem Verlust des auch nur irgendwie - und sei

es nur noch negativ - bestimmbaren Gottesgedankens unweigerlich an.

Kann denn, so wäre zu fragen, der Wille zur Bewahrung des göttlichen

47 Dionysius Areopagita 10 f.
48 Vgl. Krähe M.-J., Von der Wesensart negativer Theologie. Ein Beitrag zur

Erhellung ihrer Struktur, München 1976, 234—242.
49 Nikolaus von Kues, De docta ignorantia. 1.-3. Buch, in: ders., Philosophischtheologische

Schriften. Bd. I, Wien 1982, 191-297; 311-517.
50 A.a.O., 517.
51 Vgl. dazu auch Nikolaus von Kues, De Deo abscondito, in: ders., Philosophischtheologische

Schriften. Bd. I, Wien 1982, 299—309, wo er das sokratische Bewußtsein des
wissenden Nichtwissens in seiner dialektischen Form — nicht zufällig in einem dargestellten

theologischen Dialog mit einem Heiden — wiedergebracht hat: «Nur den kann man für
einen Wissenden halten, der um sein Nichtwissen weiß.» (A.a.O., 303).

52 DS 806.



Homo capax Dei? 167

Geheimnisses so weit getrieben werden, daß der Gottesgedanke aus

jeder sprachlich bestimmten Vermittlung extrahiert wird, so daß
zunächst nur noch gesagt werden kann, wer oder was er nicht ist, und
schließlich übrigbleiben wird der unantastbare, ja unfehlbare, weil
durch den Zaun der Negationen selber geschützte Zweifel, oh Gott
überhaupt ist? Verrät die negative Theologie damit nicht zugleich, daß
sie die Mensch- und mithin die Sprach- und Geschichtenerdu ng Gottes
schließlich religionsphilosophisch aufhebt und erübrigt und über den
Gedanken einer allgemeinen Gotteslehre und -prädikation nicht zulassen

will, was die Substanz des christlichen Bekenntnisses bestimmt:
Verbum caro factum est? Ist damit nicht zugleich das «indivise» des

Chalcedonense verloren gegangen?
Die deutliche Nähe der negativen Theologie zumal in ihrer Gestalt

bei Eckhart und Nikolaus53 zur Analogielehre des 4. Laterankonzils, die
selber als eine ins Methodische fortlaufende Explikation und Verdeutlichung

der christologischen Aussage von Chalcädon gelten kann54,

wirft nun allerdings ein bestimmtes Licht auf dieselbe zurück. Wenn
nämlich alle bestimmte Prädikation zuletzt entzogen wird in eine
Unbestimmtheit, angesichts derer alles Ausgesagte nicht allein wie vorläufig,
sondern schließlich wie zufällig und beliebig entsteht und aufgefaßt
werden kann, so ist mit der Analogieformel selber die Theologie an die
Grenze des Negativen gebracht und könnte schließlich, konsequent
analogisch verfahrend, selber als negative Theologie enden. Wie dann

überhaupt noch, wenn man die Analogieformel in dieser Weise als

Hüterin des Geheimnisses sowie als «Zärtlichkeit für die Dinge»55

53 Der Umschlag des Ganz-Anderen Gottes zum Non-aliud soll nicht ausgeblendet
sein (vgl. Balthasar H. U. v., Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Bd. III/l: Im
Raum der Metaphysik. Teil 2: Neuzeit, Einsiedeln 1965, 552—592), tilgt aber das Erste
nicht.

54 Vgl. dazu Treitler W., Wahre Grundlagen authentischer Theologie, in:
Lehmann K./Kasper W. (Hg.), Hans Urs von Balthasar - Gestalt und Werk, Köln 1989,
183.

55 Lakebrink B., Zärtlichkeit für die Dinge, in: ders., Perfectio omnium perfectio-
num. Studien zur Seinskonzeption bei Thomas von Aquin und Hegel, Vatikanstadt 1984,
173—195; wenn Lakebrink analogisch dazu gelangt, die Statik des Seins herauszukehren, so
muß diese These selber, so kohärent sie in seinem Denken sein mag, aufs Ganze gesehen
zumindest bezweifelt werden können. Kann analogisch — im Zeichen der «maior dissi-
militudo» — wirklich so apodiktisch hingesetzt werden: «In seiner perfekten Einfachheit ist
das Sein auch nicht Bewegung, ist auch nicht geschichtliches Geschick, schon gar nicht
abgründiges <Ereignis> der Tiefe des Geschehens; das Sein ist die Erstlingsgabe Gottes an
die Welt.» (195)? Verdeckt diese über Thomas kommende und so die durch ihn vermittelte

Aufnahme des griechischen Begriffs der Physis nicht die durch K. Löwith allerdings



168 Homo capax Dei?

aufrechterhalten will, von einer doch wieder bestimmten Relation
Gottes und des Menschen sowie der Welt im Sinn der analogia pro-
portionalitatis gesprochen werden kann, läßt sich wohl nur noch
dialektisch vollziehen: als bestimmte oder eminente Negation der Negation

der maior dissimilitudo selber.56

4. Auffahrt des Menschen oder Selhstgabe Gottes

Doch dem analogischen Denken lag stets der andere, nähere Zug
inne, der jedoch zugleich zur negativen Formulierung der Analogie
geführt hat: dem «Rhythmus einer <je immer größeren Unähnlichkeit in
noch so großer Ähnlichkeit? zwischen Gott und dem geschaffenen
Seienden»57 «die Differenz einer inmitten noch so großer Unähnlichkeit

immer noch größeren Ähnlichkeit zwischen Gott und Mensch»58

zu begegnen. Wenn E. Jüngel diese theologische These allerdings in der

Zuschneidung der Perspektive von der Welt her auf den Menschen zu
aufstellt und damit eine nicht geringfügige Transposition des analogischen

Motivs vornimmt, so war doch unabhängig davon das theologische

Denken in der fundamentalen Frage «Homo capax Dei?» stets

bemüht, Vermittlungen zu schaffen, welche positiv inhaltliches
Auffassen Gottes gestatten oder ermöglichen. Der Versuch, gerade analogisch

eine Brücke zur Seite Gottes hin zu schlagen, stand zwar immer
unter der Voraussetzung, daß überhaupt im Zug einer Tradition von
Gott gewußt wurde, er wurde jedoch mit dem Willen durchgeführt, sich
dieses vorgeblichen Wissens theoretisch so zu versichern, daß die Tra-

überzeichnete Differenz von Natur/Physis der alten Philosophie einerseits und dem
christlichen Bewußtsein der bei Lakebrink zwar eingebrachten, jedoch zugleich geminderten

Schöpfung aus dem Nichts oder aus der reinen Willensabhängigkeit von Gott
andererseits, obgleich deren Inhalt Liebe ist (Löwith K., Schöpfung und Existenz, in:
ders., Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie, Stuttgart 1985,
256-273); daß die Bestimmtheit der Liebe jede Form der Übersicht verschließt und in ihre
unabsehbare Bewegung der Überraschung mitnimmt, hat H. U. v. Balthasar jedenfalls
deutlich herausgearbeitet (vgl. etwa: Balthasar H.U. v., In Gottes Einsatz leben,
Einsiedeln 1972, 32-114).

56 Wagner H., Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu transcendentalis,
München-Basel 1953, 135-227.

57 Jüngel E., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen' 1986, 387.
58 A.a.O., 393.



Homo capax Dei? 169

dition selber schließlich nicht nur formal, sondern ebenso sehr auf ihre
behaupteten Gehalte hin überprüft werden konnte.

Dieser in der hohen Theologie des Mittelalters breit ausgetretene
Weg zeigt sich gespurt von den Gottesbeweisen, klassisch dargeboten
etwa im ontologischen Argument Anselms von Canterbury59 oder in
den quinque viae des Thomas von Aquin60; die Koraiwsetzung des

Wissens von Gott oder die Gewißheit nicht allein, daß Gott ist, sondern
daß sein Wort sich ins Menschenwort verfügt hat, trägt den Gang, was
darum nicht als seltsam oder unzulänglich anzusehen ist, weil allein die
zunächst einmal aufgerichtete Behauptung, daß Gott gesprochen hat
und für die Menschen als Gott sich zu verstehen gab, überhaupt erst den
Prozeß ihrer Vergewisserung aus sich entläßt. Der Prozeß hebt darum
bei der zuerst gewissen Positivität Gottes für das Bewußtsein des

Menschen als eines Glaubenden an, weshalb die Gebetshaltung Anselms,
welche das Proslogion umrahmt, keine fromme Zutat darstellt, sondern
den genauen Anfang des interessierten «Beweises» enthält.61 Und wenn
Thomas etwa am Ende des zweiten Weges zu einer ersten Ursache

gelangt ist und schreibt: «Ergo est necesse ponere aliquam causam
efficientem primam: quam omnes Deum nominant»62, so erweist auch

er seine Denkbemühung als streng aufden bekannten Gott bezogen, um
diesen auf dem Weg eines kohärenten Arguments über das Bekenntnis
hinaus zur theoretisch gesicherten Wahrheit zu bringen. Zugleich
jedoch vollzieht das Argument einen Sprung, der zum Bewußtsein

bringt, daß die Wahrheit Gottes nicht in linearer Ableitung aufgehen
kann, daß sie aber auch nicht in negativer epoché enden müsse, sondern
die (behauptbare) positive Bestimmbarkeit dessen, was alle Gott
genannt haben, doch im Zeichen dieser «springenden», d. h. abbrechenden

und sich überschreitenden, über ihre «maior dissimilitudo»
hinausragenden Analogie zu setzen habe.

Dieser Überschritt verdankt sich also dem bewußten Glauben
selber, und damit ist das Weitere mitgesetzt: Sind die Gottesbeweise
Versuche des Glaubens, seine eigene Gewißheit, daß Gotteswort im
Menschenwort und als solches erweckt worden ist, zur vermittelten

59 S. Anselmi Cantuariensis Archepiscopi, Proslogion, in: ders., Opera omnia I
(hg.v. F. S. Schmitt), Stuttgart-Bad Cannstadt 1968, 89—122.

60 S. Th. I q 2,3.
61 Barth K., Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im

Zusammenhang seines theologischen Programms, Zürich 1981.
62 S. Th. I q 2,3.



170 Homo capax Dei?

Wahrheit zu bringen, so darf ihre Bewegung keine sein, die als äußeres

Räsonnement vollzogen wird, mittels welchem dem Gottesgedanken
und seiner immer mit ihm verbundenen anthropologischen Vermittlung

eine Krücke beigestellt wird; sondern ein solcher Erweis muß
immer in geschichtlich bestimmter Weise als fortschreitende Selbstvermittlung

des Glaubens und in ihm des absoluten, in der Einheit des

Hl. Geistes unendlich differenten Gottes63 gelten können. Die Kritik
der Gottesbeweise hat darum stets dann gezogen und Recht behalten,
wenn sie aus dieser Einsicht der Selbstvermittlung Gottes selber
entwickelt worden ist. Dies ist dann jedoch auch der Grund, weshalb

Gaunilo, wenn er Anselms Argument in die Aporie zu führen versucht,
durch seine Aufspaltung von Begriff und Sache im Bereich der gemeinen

Vorstellung64 gar nicht die zentrale Vermittlung Anselms trifft, der
eben eine solche Differenz im unendlichen Begriff Gottes als notwendig

überwunden denkt; Gaunilos Argument kämpft somit gegen sich
selber und die eigene Unterbietung und sagt, daß, wenn der Begriff
Gottes von sich her dergestalt wäre, daß er dem endlichen Begriff,
welcher sich aus der Vorstellung erbildet, kongruent ist, es in der Tat nichts
mit Anselms Argument auf sich hätte. Doch genau diese Verknüpfung
gilt für Anselm nicht, weil er nicht von irgendetwas her auf Gott zu

denkt, sondern auf seine Weise den Versuch unternimmt, die Selbstvermittlung

Gottes zu argumentieren65.
Umgekehrt wurde erst im Zeichen der beanspruchten Selbstvermittlung

die Kritik an den populäreren Gottesbeweisen Thomas' von
Aquin kräftig, deren Ziel nicht in der Destruktion des Gottesgedankens
lag, also nicht die atheistische Religionskritik selber in der Kritik der
Gottesbeweise durchzuführen gedachte, sondern im Gang der
Gottesbeweise eine unzumutbare Unterbestimmung oder Mindervermittlung
dessen vermutete, «was alle Gott nennen». So hat etwa Hegel genau an
diesem Punkt mit seiner Kritik der (thomanischen) Beweisführung
eingesetzt und ihre Problematik darin erkannt, daß im Zug ihrer Argu-

63 Diese Wendung verdankt sich der grandiosen H. U. v. Balthasars: Gott «als der

ewig Zwei-Eine, Vater und Sohn in der Einheit des Heiligen Geistes» (Balthasar H. U.

v., Offenbarung und Schönheit, in: ders., Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I,
Einsiedeln 1960, 124).

64 Vgl.: S. Anselmi Canturaiensis Archepiscopi, Opera omnia I (hg. v.
F. S. Schmitt), Stuttgart-Bad Cannstadt 1968, 125-129.

65 Vgl. Anselm Studies. An Occasional Journal. Bd. II, New York 1988, 185—271,

353-421.



Homo capax Dei? 171

mentation Gott in ein von der Welt her aufgerichtetes Dependenzver-
hältnis ein- und untergeht. «Erkennt man die Beziehung eines
Gegenstandes, so erkennt man die Natur des Gegenstandes selber»66, hat

Hegel in der knappen Behandlung der Frage nach der Möglichkeit der
Bestimmung von etwas formuliert und so die Kategorie der Relation
oder die allseitige Vermittlung durch einander, mithin den Prozeß der
Bestimmungen selber als Geschehnis der Wahrheit erkannt67. Wird
nun Gott von der endlichen Welt aus bestimmt, so fällt seine Wahrheit
dahin. So hält Hegel - etwa die Wendung des Kontingenzbeweises
(dritter Weg des Thomas68) betreffend - die Argumentationsfigur fest:

« Weil das Weltliche zufällig ist, so ist ein absolut notwendiges
Wesen»69, und weiter: « Weil das Eine, das Zufällige, existiert, ist, so ist das

Andere, das Absolut-Notwendige. Hier sind zwei Seiende im Zusammenhange

ein Zusammenhang, den wir als die äußere Notwendigkeit
gesehen haben. Diese äußere Notwendigkeit aber ist es eben, die
unmittelbar als Abhängigkeit, in welcher das Resultat von seinem Aus-

66 Hegel G. W. F., Werke 17. Vorlesungen über die Philosophie der Religion II.
Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 58.

67 Ders., Werke 3. Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970, 24: «Das
Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich vollendende

Wesen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, daß es wesentlich Resultat, daß es erst
am Ende das ist, was es in Wahrheit ist». Die Wahrheit als prozedurales Ganzes setzt mithin
ihre Momente frei und baut sich in deren Vermittlung selber auf, so daß schließlich gelten
muß, daß das Ende, an welchem das Absolute sich erreicht hat, in Wahrheit doch zugleich
der erwiesene, wahr gewordene absolute Anfang gewesen ist, welcher sich in diesem
Prozeß seiner selbst vollzog, daß also, wie Hegel in der Wissenschaft der Logik bemerkt,
«das Anfangende allem Folgenden zugrunde liegen bleibt und nicht daraus verschwindet

So ist der Anfang der Philosophie die in allen folgenden Entwicklungen
gegenwärtige und sich erhaltende Grundlage, das seinen weiteren Bestimmungen durchaus
immanent Bleibende» (ders., Werke 5. Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die objektive

Logik. Erstes Buch, Frankfurt/Main 1969, 71), das in seinem Prozeß seine Einseitigkeit

aufgibt, nur Anfang zu sein, wie er zunächst unbestimmt, leer und dämm
widersprüchlich ist (a.a.O., 72f) und doch schon hier die Wahrheit des Absoluten als eine Form
der «Coincidentia oppositorum» (Nikolaus von Kues, De visione Dei, in: ders.,
Philosophisch-theologische Schriften. Bd. III, Wien 1964, 132-138) setzt: den Begriff der
«Einheit des Unterschieden- und Nichtunterschiedenseins - oder der Identität der
Identität und Nichtidentität. Dieser Begriff könnte als die erste, reinste, d.i. abstrakteste
Definition des Absoluten angesehen werden» (Hegel G.W.F., Werke 5, Wissenschaft der

Logik I. Erster Teil, Die objektive Logik. Erstes Buch, Frankfurt/Main 1969, 74).
68 S. Th. I q 2,3.
69 Hegel G. W. F., Werke 17. Vorlesungen über die Philosophie der Religion.

Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 460.



172 Homo capax Dei?

gangspunkte steht, überhaupt aber der Zufälligkeit verfallend, für
unbefriedigend erkannt worden ist»70.

Die Tendenz der so gestalteten Gottesbeweise liegt demnach als

(unerkannt) vollzogene Neigung zur Umkehr des in Wahrheit sich
darbietenden Verhältnisses vor, so daß schließlich der Gottesgedanke
am endlichen Seienden widersprüchlich wird und zerfällt, weil er von
diesem selber und seiner Widersprüchlichkeit abhängig gemacht worden

ist. «Im gewöhnlichen Schließen erscheint das Sein des Endlichen
als Grund des Absoluten; dämm weil Endliches ist, ist das Absolute.
Die Wahrheit aber ist, daß dämm, weil das Endliche der an sich selbst

widersprechende Gegensatz, weil es nicht ist, das Absolute ist»71. Das

Endliche kann also in der Auffassung Hegels der plausiblen Argumentation

zugunsten des Absoluten oder Gottes, die allein Resultat der

Selbstvermittlung des Absoluten selber sein kann, nichts Wahrhaftes
und Taugliches beibringen, sondern jenes, das von ihm aus erwiesen
sein sollte, nur in die eigene untergehende Widersprüchlichkeit auflösen.

- Wenngleich das thomanische Denken innerhalb eines anderen

geistesgeschichtlichen Horizonts sich entwickelte als das Hegels, so

trifft die hegelsche Kritik an den bekannten «Beweisen» des Thomas
doch das Richtige dadurch, daß deutlich gemacht wird, daß dieser so

augenscheinlich wahrnehmbare Bestand der Welt in sich so fraglich
und dialektisch ist, daß alles von ihr aus sich aufrichtende und an ihr
sich haltende Denken notwendig diese Dialektik sich zu eigen machen
und alles in sie versetzen muß. Der thomanischen Argumentation fällt
diese Belastung umso schwerer zu, als sie noch vor aller Bemühung um
die theologische Bestimmung der Schöpfung von der unreflex bloß

gegebenen Welt ausgeht und so im Raum des theologisch noch
Unbestimmten Möglichkeiten der Gottesargumentation erwägt.

5. Gottes Selbstvermittlung

Ist dieser Versuch nun, mittels eines doch äußerlichen Erweisverfahrens

die Wahrheit des homo capax Dei darzutun, als unzureichend
und widersprüchlich einzusehen, so wies der Gang der Darstellung der

70 A.a.O., 461.
71 Ders., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive Logik.

Zweites Buch. Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 79 f.



Homo capax Dei? 173

hegelschen Kritik ebenso wie das anselmische Argument des sogenannten

ontologischen Beweises schon die Richtung, in welcher allein —

freilich auf unterschiedlichen Wegen des einzelnen theologischen
Zugangs und der Vermittlung - der Begriff des homo capax Dei
auszumachen ist. So haben die Väter als Reflex auf die von Gott gesetzte
Wirklichkeit des homo capax Dei das Anagogische als Spitze des

theologischen Denkens ausgemacht72; Kassian etwa nennt die Anagoge als

das dritte der Erkenntnis: «Die Arten der geistigen Erkenntnis aber

sind: die Tropologie, die Allegorie, die Anagoge»73; Tropologie leistet
die moralische Auslegung der Glaubensrede und -Wahrheiten, Allegorie

die Auslegung nach der Relation von Bild und wirklicher Gestalt,
Anagoge aber ist theologische Erkenntnis der göttlichen Wirklichkeit
selber, ist «Hinaufgesetztwerden» des Geistes in die Sphäre Gottes nach
Art der Prophétie, «durch welche eine Rede auf das Unsichtbare und

Zukünftige übertragen wird»74, ist also geistig vermitteltes Gotteswort
im Menschenwort oder sich verwirklichende Kapazität Gottes für den
Menschen in eminent eschatologischer Perspektive, in welcher die
absolute Wahrheit Gottes offenbar geworden ist. Dies vermag die

Anagoge zu antizipieren. Wenn Kassian nicht dem Verdacht verfallen
kann, wiederum das allein Endliche auf Gott hin zu projizieren und so

nur ein widersprüchlich als Gotteswott behauptbares Gotteswort im
Menschenwort denken zu können, so entweicht er diesem Problem
allein darum, weil er deutlich von der Offenbarung75 spricht, durch
welche die Gotteserkenntnis des Menschen konstituiert ist.

Wenn es nun erscheint, daß damit dem entscheidenden Problem
noch gar nicht nähergerückt, sondern ihm eher ausgewichen worden
ist, so stellt sich hier endlich die Frage, ob ihm überhaupt auf eine solche
Weise beigekommen werden kann, daß gleichsam vorweg die Möglichkeit

der Vermittlung Gottes für den Menschen so ausgemacht wird, daß
sie kohärent das Problem, die Offenbarung Gottes selber voraussetzen
zu müssen, in restloser Argumentation sowie in einem ihr folgenden
Entwurf, wie Offenbarung zu geschehen habe, auflöst. Wollte man das,

so hieße das, von einer Möglichkeit dieser Art doch nur widersprüchlich

Gebrauch machen zu können: Kann denn eine solche Möglichkeit

72 Vgl. Schildenberger J., Vom Geheimnis des Gotteswortes. Einführung in das

Verständnis der heiligen Schrift, Heidelberg 1950, 416ff; 452ff.
73 Johannes Cassianus, Unterredung mit den Vätern, Kempten 1879, 105. 1

74 A.a.O., 107.
75 A.a.O., 105.



174 Homo capax Dei?

entworfen und erdacht werden, noch bevor ihre Wirklichkeit, ihre
Positivität eingebrochen und zum Thema gemacht ist? Das hieße, sich
Chimären aus dem Geist saugen wollen, wollte man derart den homo

capax Dei (auf)lösen. In dieser Frage gibt es schlechterdings keinen
möglichen Standpunkt außerhalb der durch das Christentum aller
Konfessionen behaupteten Wirklichkeit der göttlichen Selbstgabe und
Selbstvermittlung; was Hegel für die Wahrheit festhielt: «Die Wahrheit
ist die Bewegung ihrer an ihr selbst»76, oder für den Bereich der Logik:
«So ist denn auch die Logik in der absoluten Idee zu dieser einfachen
Einheit zurückgegangen, welche ihr Anfang ist; die reine Unmittelbarkeit

des Seins ist die durch die Vermittlung, nämlich die Aufhebung
der Vermittlung zu ihrer entsprechenden Gleichheit mit sich gekommene

Idee. Die Methode ist der reine Begriff, der sich nur zu sich selbst

verhält»77, das ist im Bereich der theologischen Reflexion, welche die

Voraussetzung des homo capax Dei zu vermitteln hat, nicht anders: Es
muß - das ist zunächst zu postulieren - Gott selber seine eigene
Vermittlung und Gegenwart schaffen für das Bewußtsein des Menschen,
damit dieser angesichts einer solchen behaupteten Positivität und also

nachfolgend in Stand gesetzt wird, in die Selbstvermittlung einer
solchen Behauptung einzugehen und sie nachzudenken. So hängt an dieser

vorausgesetzten Positivität Gottes, die den Menschen erst ermächtigt,
Gott überhaupt zum Gegenstand zu haben, um nachher fragen zu können:

homo capax Dei?, alles folgende Denken, und dies allein sichert
den Gottesgedanken vor seinem Verlust in Widersprüchlichkeit, oder
Gott selber ist es, der als «wirklichender»78 die Kapazität des Menschen
als des der Gotteswirklichkeit fähigen Geistes setzt. Wollte man
abgesehen von diesem absoluten Prius der Selbstvermittlung Gottes die

Frage des homo capax Dei andenken, käme man, so hat der späte

Schelling deutlich gesehen, allein zu einem doppeldeutigen «Gott am
Ende»79, dessen Wahrheit schließlich durch die atheistische Religionskritik

formuliert wird. Die Selbstvermittlung Gottes, seine Verfügung

76 Hegel G. W. F., Werke 3. Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970, 47.
77 Ders., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive Logik.

Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 572.
78 Vgl. zu dieser Wendung etwa: Siewerth G., Philosophie der Sprache, Einsiedeln

1962, 13.
79 Gott darf darum nicht «an das Ende der Metaphysik verlegt» werden, ist es doch

allein dem Begriff Gottes angemessen, «daß in Wirklichkeit Gott nicht nach, sondern vor
den Dingen ist» (Schelling F. W. J. v., Zur Geschichte der neueren Philosophie (Wohl
1833/1834), in: ders., Ausgewählte Schriften Bd. 4, Frankfurt/Main 1985, 487).



Homo capax Dei? 175

in den Glauben der Menschen - dies ist das Erste und Gesetzte Gottes,
die Wirklichkeit, welche allein erst die Frage nach seiner Möglichkeit in
Gang bringt80; daß es nun zugleich nicht zu einer theologischen Selbst-

verhausung in das ein für allemal Positive und zu einer Immunisierung
aller Anfechtung kommen darf oder gar muß, liegt zunächst nur in der

Behauptung oder Voraussetzung, daß Gott selber sich offenbart und im
Ereignis der Selbstoffenbarung, die nirgends anders als in Jesus von
Nazareth sich endgültig verwirklicht hat, seinen Ort im Menschen setzt.
Damit tritt die Frage nach dem homo capax Dei in die entscheidende
Stelle ein und hat am Ort des Menschen und aller seiner Relationen in
sprachlicher, geschichtlicher, freiheitlicher und vernünftiger, aber
ebenso in naturaler oder kosmischer Hinsicht sich in je bestimmten
Versuchen von neuem zu entscheiden. Man muß die Offenheit, welche
in einem solchen Untersuchen des homo capax Dei, das immer nur
nachträglich zur behaupteten Wirklichkeit Gottes in seiner
Selbsterschließung geschehen kann, nicht so pointieren wie es etwa W.
Pannenberg getan hat81, um herausstellen zu können, daß jede Auswortung
und Bestimmung des homo capax Dei selber eine geschichtliche ist und
darum teilhaben muß an allem, was Geschichte bestimmt, bis hin zur
Überholung und revolutionären Differenz zum Bisherigen, daß also -
anders gewendet — in jeder solchen Untersuchung die (heils)geschicht-
lich sich je bestimmende Analogik der beweglichen Vermittlung Gottes
und des Menschen gemäß dem Chalcedonense82 neu aufgenommen
und als Selbstvermittlung Gottes gedacht wird, die alle theologischen
Versuche auf ihre Weise in Dienst nimmt; dies stellt dann auch deut-

80 Vgl. dazu Barth K., KD 1/1, Zürich 1947, 239, wo Barth diese Voraussetzung
gleich erwähnt und festmacht in einer scharfen Unterscheidung: «Unsere Frage kann
nicht sein: wie das [daß Gott sich offenbart]geschieht?, sondern nur, unter der Voraussetzung,

dc{ß dies geschieht, wie es geschehen kann, wie wir das verstehen wollen, daß

Menschen Subjekt oder Objekt dieses Geschehens werden.» Die Tatsächlichkeit des

Glaubens ist nicht zu deduzieren, sondern hinzunehmen und als Allgemeinheit zu denken,
als Möglichkeit, die aus der Tatsächlichkeit der Einzigkeit des Glaubens ersteht, von ihr
her bestimmt ist, aber als Möglichkeit diese Tatsächlichkeit nicht zugleich setzen kann:
Glaube bleibt Tat-Wort Gottes am Menschen.

81 Pannenberg W., Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt/Main 1987,

299-348, in welchem Abschnitt er den Rang der theologisch in bezug auf die Wahrheit
erreichbaren Aussagen - in der Aufnahme legitimer wissenschaftstheoretischer Erwägungen

des logischen Positivismus v.a. durch Popper - als den von Hypothese qualifiziert, die

im Zug der theoretischen Wahrheitsx»r^e formuliert werden müssen, aber nie für sich

endgültig und definitiv in Anspruch nehmen dürfen und können, die Wahrheitsr/bfw«»g
geleistet zu haben.

82 S. Anm. 19.



176 Homo capax Dei?

licher den notwendig geschichtlichen Charakter der Analogik heraus:
Kein theologischer Zugang zu dieser Frage darf sich als versuchte Uni-
vokation dogmatisieren wollen; das würde das «inconfuse» sofort
aufheben.

Zugleich aber haben wir festzuhalten: Wenn homo capax Dei, dann
homo capax Dei. Der Mensch hat Gott im Menschen83. Aber als homo

capax Z?« bleibt alle glaubende Vermittlung dieser bekannten Wahrheit
auf die Selbstvermittlung Gottes für uns verwiesen und ist im strengen
Sinn «Theologie als Nachfolge»84, damit der Nachfolgende nicht allein
den Gegenstand oder Inhalt, sondern zugleich damit dessen eigene
Form, wie sie sich für jeden in bestimmter Weise darbietet, auffassen

kann. Daß damit Theologie, die sich dieser fundamentalen Frage nach
dem homo capax Dei stellen will, wiederum nicht nur in der Nähe des

personalen Glaubens, sondern gar als dessen Auswortung und durch sie

hindurch als Sagen Gottes und in diesem als Selbstsagen Gottes im
Christusmysterium erscheint, in dem der Gottredende integriert ist,
hebt nicht ihren strengen wissenschaftlichen Charakter auf, sondern

verpflichtet geradezu auf ihn; denn in dieser Frage ist das Äußerste, an
sich zwar Undenkbare, aber denk- und sag- und lebbar Gewordene:
Gott selber ist zum Thema theoretischer Erwägung und Stringenz
geworden, und diesem Äußersten die ebenso äußerste Mühe des

wissenschaftlichen Geistes zu verwehren oder gar zu verbieten, käme
einem Entzug der Ehrung Gottes gleich. Allein die äußerste theoretische

Anstrengung ist dieser Frage und ihrer Durchführung entsprechend,

und als solche Anstrengung führt sie zugleich an die Grenze
ihrer selbst, stellt damit die poietische Einheit des Glaubens mit der Tat
dar oder drängt zumindest auf diese zu.

Homo capax Dei Das kurz angerissene anselmische Argument gibt
die gemeinte Form, diese Frage sich innerhalb der Selbstvermittlung
Gottes je und je beantworten zu lassen: von Gott kommend, in
vernünftiger Argumentation, die keine Konfrontation mit dem humanen
und naturalen Geist zu scheuen braucht, sondern in ihrer Integration
die eigene Kraft zugleich erweist und stärkt, die Wahrheit Gottes und in
ihm des homo capax Dei darzutun und so a priori einen Standpunkt

83 Balthasar H. U. v., Gott redet als Mensch, in: ders., Verbum Caro. Skizzen zur
Theologie I, Einsiedeln 1960, 73-99.

84 Vgl. Hemmerle K., Theologie, Bonaventura - ein Weg für heute, Freiburg
1975.



Homo capax Dei? 177

einzunehmen, welcher vernunftgemäß ist, weil er gottgemäß ist, und
auf welchem die auf ihrem Niveau ohnedies unlösbaren Aporien v.a.
der atheistischen Religionskritik, aber auch der negativen Theologie
sowie der Gottesbeweise bezüglich unserer Frage zuletzt vermieden
werden, weil sie von diesem höheren Standpunkt aus einer theologischen

Integration fähig sind. In einer solchen könnten sie als Momente
der Selbsterfassung des homo capax Dei gedacht werden, in welchen der
Mensch zunächst untergeht, um sich in und mit dem sich in ihm selber

vermittelnden Gott aus diesem Untergang wieder zu erheben85. Nicht
zu fliehen sind diese schließlich doch fremden Standpunkte, sondern
zunächst auszuhalten, um an ihnen die Beantwortung der Frage «homo

capax Dei ?» zu erproben. Denn die «wahrhafte Widerlegung muß in die

Kraft des Gegners eingehen und sich in den Umkreis seiner Stärke

stellen; ihn außerhalb seiner selbst anzugreifen und da Recht zu behalten,

wo er nicht ist, fördert die Sache nicht», schreibt Hegel86 und treibt
damit den Gedanken der Behütung des Geistes, damit dieser nicht
unsicher werde und falle, vollends aus. Wenn darum gesagt werden
kann, daß auch die Theologie als diese bestimmte Form der Selbstvermittlung

Gottes die Stärke hat, ihr Widersprechendes nicht allein
auszuhalten, sondern es aus sich zu überwinden und in dieser Aufhebung in
allem die alles überwaltende Wahrheit Gottes selber theoretisch
vermitteln zu können, welche Vermittlung umfangen bleibt von der
wirklichen Setzung der Selbstvermittlung Gottes sowie des Entschlusses, mit
dieser Positivität theoretisch auch ernsthaft umgehen zu wollen, - wenn
dem so ist und sein wird, dann kann sich Theologie unbekümmert
hinausstellen aus den mancherorts wieder gesuchten Reservaten ihrer
Zuflucht in die Welt, um dort den homo capax Dei zu denken und ihn in
dieser Bestimmtheit auch lebbar zu erhalten helfen.

Homo capax Dei? Ja, weil als wahr erwiesen werden kann im
unendlichen Prozeß von Theologie, die sich auf die allumfassende

göttliche Selbstvermittlung bezieht - nur aus ihr und aus sonst nichts
ist -, daß vorgängig wirklich ist: Dens capax hominis - als Identität der
Identität und Nichtidentität oder, heilsgeschichtlich gewendet, im
Christusmysterium. Diese absolute Differenz in der unendlichen, von

85 So könnte der Gedanke der geistlichen Wiedergeburt auch theologische Relevanz

gewinnen: 1 Petr 1,23; Joh 3,5.
88 Hegel G. W. F., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive

Logik. Zweites Buch. Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 250.



178 Homo capax Dei?

Gott gestifteten Identität, die immer christologisch vermittelt gedacht
werden muß, müßte sich dann, als zunächst behauptete und im
Bekenntnis ausgesagte, im Gang durch alle theologisch relevanten

Topoi darstellen und vermitteln und so als die zunächst nur gewisse

Voraussetzung — vermittelt über ihre Selbstauswirkung, ja als solche
selber - sich sowohl zum bestimmten Wissen wie auch zu bestimmter
Praxis und schließlich christlicher Poiesis als dem Darleben der
Wirklichkeit Gottes in den Glaubenden bringen lassen. So wäre die Frage
nach dem homo capax Dei also nur in einem versuchten Ganzen
annähernd zu bemeistern, das sich in inhaltlicher Durchführung auswor-
tet in den Einzelfragen der christologischen Offenbarung — dem
Vorzeichen aller christlichen Theologie —, des darin implizierten trinitari-
schen Gottesbegriffs (dem es, als Begriff, ebenso angemessen sein muß,
daß er geistesgeschichtliche Wandlungen durchmacht), des kirchlichen
Geistes und des kirchlichen Amtes, des Bleibens in der Wahrheit Gottes,

der Schrift, Tradition und lehrhaften Aussagen sowie deren
Interpretation, der Verkündigung, des Sakraments, des Kirchenrechts, der

Kirchengeschichte usw. In all diesen Themen wären die Korrespondenz

und die Kohärenz Gottes und des Menschen mit Blick auf den
homo capax Dei darzutun, wie in der Menschenwelt als solcher Gott
selber sich als Gott erweist, so daß er ebensowenig frommer Überbau
wie negierte Chimäre wird. Daß dies alles in der sich selber
vermittelnden Klammer steht, daß Gott nicht am Ende, sondern der sich
durchführende Anfang, mithin Anfang, Mitte und Ende, «alles in
allem» (1 Kor 15, 28) ist, und daß es dazu, wie Schelling87 deutlich
gemacht hat, keiner Ableitung bedürfen kann, um in diese Selbstver-

87 Bei Schelling ist dieser Entschluß als Anfang der positiven Philosophie negativ
vermittelt dadurch, daß von der negativen, d.i. von der rein logisch-begrifflichen
Philosophie her kein Weg zur Wirklichkeit führt. «Die erste [= negative] Philosophie war in
ihrem Ende auf etwas gekommen, das sich von ihrer Methode nicht mehr erkennbar
machen ließ; sie hat sich damit erschöpft, und überliefert, was ihr als Unerkanntes und für
sie Unerkennbares zuletzt stehen blieb, als Aufgabe der zweiten Wissenschaft, was aber für
diese nur äußere, nicht eine innere Abhängigkeit bedeutet», weil doch sonst diese zweite,
die positive Philosophie wiederum derselben Widersprüchlichkeit in bezug auf Gott
verfiele wie die negative Philosophie: Gott nur am und als Ende zu haben. «Die positive
Philosophie könnte möglicherweise rein für sich anfangen, mit dem bloßen Ausspruch:
<Ich will das, was über dem Seyn ist>, und wir werden sehen, wie der wirkliche Übergang in
sie in der That durch ein solches Wollen geschieht» (Schelling F. W. J. v., Zweites Buch.
Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythologie oder Darstellung der
reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852), in: ders., Ausgewählte Schriften. Bd.
5, Frankfurt/Main 1985, 574).



Homo capax Dei? 179

mittlung eintreten zu können, sondern allein des durch die absolute

Wahrheit, die Gott selber ist, gehaltenen Entschlusses, dessen
Wirklichkeit also hier den Anfang des Menschlichen in diesem Nachdenken
des Positiven markiert, ist die Voraussetzung, die sich im Gang der
vielfältigen Vermittlungen zu bewahrheiten haben wird als theologischer

Erweis des Deus capax hominis.


	Homo capax Dei?

