Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Homo capax Dei?

Autor: Klaghofer-Treitler, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WoLFGANG KLAGHOFER-TREITLER

Homo capax Dei?

Es mutet nur innerchristlich wenig verwegen an, wenn die Behaup-
tung formuliert wird, da3 der Mensch Gottes fihig sei: des Wortes, der
Zuwendung, der VerheiBung, der Tat Gottes an ihm, schlieBlich der
endgiiltigen Aufnahme in die gottliche Sphire ewigen Heils — von
welcher die Viter gar so gesprochen hatten, dal3 sie diese als die Theosis
des Menschen, als seine Vergottung ausgesagt hatten' — verstanden als
die gottliche Erfiillung dessen, wozu der Mensch von allem Anfang an
berufen worden sei. Zweifellos beriickten das michtige Vertrauen und
die Sicherheit, welche die Alten in dieser heute doch fraglich gewor-
denen Thematik geleitet hatten; die Fraglichkeit dieses Themas liegt
nun allerdings nicht darin, daf} boswillige Aufklirung ins theologische
Feld eingeschlagen und begonnen hitte, alles, was dereinst in heiliger
Dignitit verwahrt war und aus ihr drang, in humanwissenschaftliche
Auflosung tiberzufithren, wenn wahr ist, da3 Gott offenbar als Mensch,
mithin Offenbarer in und angesichts und durch Geschichte geworden

' Vgl. etwa: Hippolytus 290; Origenes II 236; die zweite Rede des Athanasius gegen
die Arianer in: Athanasius I 118-235; und tiberdeutlich bei Dionysius — mit Bezug auf das
alte apologetische Motiv der kirchlichen Hierarchie als der Wahrheit und des gottlichen
Zweckes der Kirche: « Wir sagen also, daB3 die urgéttliche Seligkeit, das von Natur gott-
liche Wesen, die Urquelle der Vergéttlichung, aus welcher fiir alle, die vergittlicht werden,
die Vergottung flieBt, in ihrer Gottesgiite zum Zwecke des Heils und der Vergottung aller
verniinftigen und geistigen Wesen die Hierarchie geschenkt hat» (Dionysos I 97f). — Diese
Zitationsverweise beziehen sich hier und im folgenden auf die 1931 abgeschlossene, in
Miinchen erschienene Ausgabe der «Bibliothek der Kirchenviter. Eine Auswahl patri-
stischer Werke in deutscher Ubersetzung» und nennen bloB die Autoren und gegebenfalls
den Band der Zihlung dieser Ausgabe.



156 Homo capax Dei?

ist. Mit dem geschichtlichen Proze3 kann man es also theologisch nicht
so aufnehmen, dafl man sich ihm verschlie3t oder gegen ihn polemi-
sisert aus der scheinsicheren Bastion einer auf ihre Weise wahrhaften
Frommigkeit, sondern vielmehr so, dall man iiber die Einsicht der
(heils-)geschichtlich und so gottlich bestimmten Notwendigkeit der
Fortentwicklung im Bereich der Lehre und der Theologie das Ge-
schichtliche selber als integrales Moment allen glaubenswissenschaftli-
chen Denkens zu begreifen versteht.? Damit konvergiert auch die For-
derung des II. Vatikanischen Konzils, die «Zeichen der Zeit»? lesen zu
lernen, was deutlich genug eine heologisch bestimmte Anerkenntnis der
Geschichte und ihres Sinngehalts impliziert.

Wenn also diese ehemals fast selbstverstindliche Auffassung, daf3
der Mensch Gottes fihig sei, heute wankend geworden ist, so ist die
Theologie gefordert, je aufs neue Vermittlungen zu versuchen, welche
gar nichts anderes als ihr Ziel kennen als dies: das in der Geschichte so
deutlich gesetzte und doch immer wieder verklungene Bekenntnis, dal3
der Mensch Gottes fihig und also Gott wahrhaft der Gott der Menschen
sei, wieder anzudenken mit der nimlichen Absicht, die Plausibilitit
dieser dem Christentum absolut notwendigen Relation neu darzutun.
Daf dies je nur fragmentarisch geschehen wird kénnen, sei hier nur
bemerkt; dem Gedanken einer «absoluten Methode»4, die sich aus sich
emportreibt, kann nichts abgewonnen werden.

1. Auflisung des Mythologischen

Das Problem nun entziindet sich in einfacher Zusicht an dem
Gedanken, dal3 der Begriff Gottes im Bekenntnis des Christentums und
seiner zunehmenden dogmatischen Formulierung wesentlich bestimmt
wird durch Negationen, welche davor bewahren sollten, seine Gottheit
als so in die Menschlichkeit seiner Offenbarung eingegangen zu denken,
dal3 das Resultat nur mehr eine unvermittelte Identitit A=A sein wiir-

2 Vgl. etwa: NEwMAN J. H., Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, Mainz 1969,
35-91; Kasper W., Zur Herkunft des geschichtlichen Denkens in der Theologie, in: DERs.,
Glaube und Geschichte, Mainz 1970, 9-32.

} «Ad tale munus exsequendum, per omne tempus Ecclesiae officium incumbit signa
temporum perscrutandi et sub Evangelii luce interpretandi ...» (GS 4; Hervorhebung v. V.).

* Vgl. HEGeL G. W. F., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil: Die objek-
tive Logik. Zweiter Teil: Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 548-573.



Homo capax Dei? 157

de. Die Hervorkehrung der Unterscheidung von Gott und Mensch in
beider Einheit war immer gefordert, um Gott Gott und den Menschen
Mensch sein zu lassen und den Gang des Kundwerdens Gottes nicht
mythisch und also tragisch enden lassen zu miissen, wie es tberall
geschieht, wenn die Differenz der Gottheit(en) und der Menschen nicht
adiquat gewahrt werden kann.

So erscheint etwa die seltsame Tragik des Prometheus konsequent,
der — weil die Gotter des Olymps so menschenihnlich, ja menschen-
gleich gewesen sind — als Kunde der Goétter zugleich Verrat an ihrem
Schein geiibt hatte und darum, wie die Mythologie erzihlt, strafweise an
den Felsen geschmiedet wurde. In grandioser Entwicklung der mytho-
logischen Bestimmtheit des Prometheus versucht F. W. J. Schelling?,
Prometheus als «jenes Prinzip der Menschheit» zu entwickeln, «das wir
den Geist genannt haben»®, «das himmlische, Gott entwandte Feuer ...
ist der freie Wille»”, und es ist des Prometheus Bestimmtheit, diesem
freien Willen Vernunft einzubilden, also die Menschheit in allem Scho-
nen zu unterrichten. Prometheus’ Tragik liegt nun darin, daB3 er tut,
wozu es an der Zeit war, nimlich die geistig zu sich kommende
Menschheit in und fiir ihr Hochstes, den Geist, zu erbilden. « Prome-
theus ist also in seinem Recht, und doch wird er von Zeus fiir seine That
durch unsigliche Qualen, auf unabsehliche Zeit verhingt, heimgesucht.
Aber auch Zeus ist in seinem Recht, denn nur um solchen Preis erkauft
er sich die Freiheit und Unabhingigkeit von Gott.»® Prometheus als der
zu den Menschen gekommene, sie lehrende Gottessohn vollzieht zwar,
was von Platon und Aristoteles her bekannt und durch Hegel wieder-
gebracht worden war — daB3 Gott nicht neidisch sei und sich kundtue?,
doch muf3 das Gottliche, eben weil es so menschlich, d.h. in seinen
Verhiltnissen so endlich und zufillig und leidenschaftlich ist'?, noch
versuchen, die schmale Grenze seines eigenen Untergangs im

> ScueLLING F. W. J. v., Zweites Buch. Philosophische Einleitung in die Philosophie
der Mythologie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (zwischen 1847 und
1852), in: DERS., Ausgewihlte Schriften. Bd. 5, Frankfurt/Main 1985, 263-582.

f A:aO,, 492,

7 Aa.O., 494.

& Aa.O,, 495.

® HeGceL G. W. F., Werke 10. Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830). Dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit miindlichen Zusitzen,
Frankfurt/Main 1970, 373 (= § 564).

1 HeGeL G. W. F., Werke 3. Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970,
540).



158 Homo capax Dei?

Menschlichen eiferstichtig zu bewahren, wenngleich in Wahrheit dieser
Versuch schon aporetisch geworden ist, weil das in der Mythologie
erzihlte Sakrileg — der Feuerraub des Prometheus — irreversibel ist und
der Menschheit zukommen liel3, was allein der scheinbaren Gétterwelt
vorbehalten schien: das Wissen um sich selber. Doch diese Wissens-
macht der Gottergestalten war selber nur Schein, sofern auch diese
durch die dunkle Moira iiberwaltet wurde und so an ihr zugrunde ging,
weil dies AufBlersichsein des Wissens noch die ganze, dem Wissen selber
unangemessene Fremdheit des Anderen an sich trug'!; wenn darum das
«Fatum, die kalte Notwendigkeit»!? die Welt der menschlich-endli-
chen Gétter allregierend iiberragt, so zeigt dies Verhiltnis die Dialektik
der Gotterwelt selber an. «Das eben ist das Tragische, der Zug tiefer
Schwermuth, der durch das ganze Heidenthum geht, daB3 mitten in der
volligen Abhingigkeit von den Goéttern, denen ein uniiberwindlicher
Wahn die Menschen zu dienen zwingt, das Gefiihl der Endlichkeit
dieser Gotter ihnen beiwohnt.»'?

In dieser Widerspriichlichkeit der Gotterwelt geht zugleich auch
Prometheus unter, und selbst wenn Hegel in bezug auf die griechische
Gotterwelt meint: « Der Hauptfehler ist nicht der, daf3 zuviel Anthro-
popathisches in diesen Gottern sei, sondern zawenign'4, weil doch
zuletzt alles im Asthetischen der «Religion der Schénheit»'® verharrt,
das den unendlichen, Gott selber bestimmenden Schmerz in seiner
Abgriindigkeit nicht kennt, so 148t sich die Linie der Argumentation
doch nicht direkt daraufhin verlingern, da erst die wahrhafte
Menschwerdung Gottes die gegenseitige Bewahrheitung Gottes und
des Menschen setzen wird, weil erst hier und von hier aus allein gesagt
werden kann, dall Gott die Crux menschlichen Daseins, den Tod, sich
zu eigen gemacht habe. «Gott ist gestorben, Gott ist tot — dies ist der
firchterlichste Gedanke, daf3 alles Ewige, alles Wahre nicht ist, die
Negation selbst in Gott ist; der hochste Schmerz, das Gefiihl der Ret-

1 A.a.0., 535

'? DEeRrs., Werke 17. Vorlesungen iber die Philosophie der Religion. Vorlesungen
itber die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 48.

'» ScHELLING F. W. ]. v., Philosophie der Mythologie (1842), in: DERs., Ausgewihlte
Schriften. Bd. 6, Frankfurt/Main 1985, 358.

"4 HeGeL G. W. F,, Werke 17. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion IL
Vorlesungen iiber die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 124.

5 A.a.0., 96-154.



Homo capax Dei? 159

tungslosigkeit, das Aufgeben alles Hoheren ist damit verbunden. — Der
Verlauf bleibt aber hier nicht stehen, sondern es tritt nun die Umkebrung
ein; Gott nimlich erbéilt sich in diesem Prozef3, und dieser ist nur der
Tod des Todes».'¢ «Dieser Tod ist die Liebe selbst, als Moment Gottes
gesetzt, und dieser Tod ist das Versdhnende. Es wird darin die absolute
Liebe angeschaut. Es ist die Identitit des Goéttlichen und Menschlichen,
daB3 Gott im Endlichen bei sich selbst ist und dies Endliche im Tod
selbst Bestimmung Gottes ist.»'’

Der Begriff der Identitit, bei Hegel subtiler vermittelt als seine nicht
immer sachlich argumentierenden Kritiker ihm zugestehen wollen'®,
nimmt nun den Ausgangspunkt unserer Frage insofern wieder auf, als in
ihm eine Vermittlung Gottes und des Menschen gedacht sein soll,
welche es in der Folge ermdglichen muf3, dal der Mensch von Gott in
(geschichtlich) giiltiger Weise zu sprechen vermag. Denn wenn Gott
sich mit dem einen Menschen Jesus von Nazareth identifiziert und in
ihm mit allen Menschen, so sieht, hért, glaubt und erkennt der Mensch
Gott wahrhaft im Menschen. Oder der unendliche Gott fiigt seine
Wahrheit, die er ist, in die endliche Zerbrechlichkeit des Menschen, um
in ihr als Gott sich selber anzusagen und durch sie als Gott erkannt und
gesagt zu werden. Dabei mul3 keineswegs die kritische Differenz iiber-
schritten werden, welche das Chalcedonense mit Blick auf Jesus Chri-
stus sich zu ziehen genétigt sah, weil doch in ihm eine sehr differenzierte
Einheit oder Identitit von Gott und Mensch bekannt wird, die es
erfordert, gerade an ihm deutlich darzustellen, in welcher Bestimmtheit
die Einigung von Gott und Mensch gedacht werden muf} unter der
Voraussetzung damaliger Denkkategorien: Den heiligen Vitern fol-
gend wird bestimmt, daf3 die Identitit der gottlichen und menschlichen
Natur «inconfuse, immutabiliter, indivise, inseparabiliter»'® zu erken-
nen sei. In dieser Auswortung wurde eine einfache negative Dialektik
vermieden, welche sich — nochmals mit Hegel — als der gerade Wider-
spruch des Unendlichen (der géttlichen «Natur») und des Endlichen
(der menschlichen «Natur») abzeichnen kénnte, der eine unmittelbare

% AaO: 29):

7 Aa.O., 295.

'® Fiir sie mag etwa B. Lakebrink stehen mit seinen Untersuchungen und Erarbei-
tungen schirfster Oppositionen von Analogie- und dialektischem Denken (LAke-
BRINK B., Hegels dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik, Diisseldorf
1968).

' DS 302.



160 Homo capax Dei?

AusschlieBung des jeweils anderen implizierte?® und in einem unmit-
telbaren Monismus enden miilite; dergestalt, dall entweder — im Zei-
chen des Unendlichen gedacht — das Endliche als reines Nichts zumin-
dest im Gedanken getilgt wiirde oder — im Zeichen des selber in seiner
Steigerung zum Unendlichen gewordenen Endlichen — das, was als
unendlich galt, Moment der endlichen Selbstvermittlung sein sollte. !
Im Zeichen des ersten stehen alle Formen des Fundamentalismus??, im
Zeichen des zweiten die Religionskritik atheistischen Denkens, welche
der eigentliche Probierstein in unserer Frage ist; und immer geht es
darum, die Bestimmtheit der Negation, die entweder das Urendliche ist
oder das Endliche selber als Aufhebung des durch das Endliche
beschrinkten, weil selber endlich gewordenen Unendlichen darstellt,
ausfindig zu machen, damit gewulit wird, was je gesagt sein soll, wenn
die (Nicht-)Relation von Unendlichem und Endlichem — auch und
gerade in dieser abstrakten Weise — gedanklich ermittelt wird.

2. Gott wird nichts als Mensch

Ob es iiberhaupt moglich ist, dal der Mensch Gottes fihig sei als
eines solchen, der wirklich und nicht allein projiziert ist, wird von der
neuzeitlichen Religionskritik, die sich atheistisch und so schlieBlich
selber dogmatisch entwickelt??, nicht ausdriicklich allein auf dem Hin-
tergrund der platten negativen Dialektik des Unendlichen und Endli-
chen thematisiert — wenngleich diese davon zweifellos nachhaltig moti-
viert worden ist?4 —, sondern diese Frage steht hier im Zeichen des
durch die Geschichte des Gottesgedankens verblendeten und entehrten
Menschen, der sich selber wiedergegeben werden soll; dies wird nun

20 HeceL G. W. F., Werke 16. Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion,
Frankfurt/Main 1969, 167-186.

2! Vgl. dazu TREITLER W., Der dreieinige Gott — Schépfer und Heil der Welt, in: 200
Jahre Theologiestudium in St. Pélten — Festschrift (hg. vom Professorenkollegium der
Philosophisch-Theologischen Hochschule der Didzese St. Polten), St. Pélten 1991, 198-
205.

22 Vgl. KienzLer K. (Hg.), Der neue Fundamentalismus. Gefahr oder Rettung fiir
Gesellschaft und Religion, Diisseldorf 1990.

23 Vgl. dazu etwa: ScHAEFFLER R., Die Religionskritik sucht ihren Partner. Thesen zu
einer erneuerten Apologetik, Freiburg 1974.

24 Vgl. Lowrra K., Die philosophische Kritik der christlichen Religion im 19. Jahr-
hundert, in: DERs., Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie,
Stuttgart 1985 (= Siamtliche Schriften 3).



Homo capax Dei? 161

auch — und nur darauf wird hier Bezug genommen — so aufgefalB3t, dal3
bloB die Folgen des Christentums selber zusammengetragen werden
miissen, damit man zu dem in der Zeit nach Hegel und gleichzeitig mit
Schelling erniichternden Resultat gelangt: «Gott ist Mensch, der
Mensch Gott; nicht ich, die Religion selbst verleugnet und verneint den
Gott, der nicht Mensch ... ist»?’, Ist nun auszumachen, dal} «das
BewuBtsein des Gegenstandes ... das Se/bstbewn/Stsein des Menschen»?®
ist, der sich in diesem als er selber weil3, ist weiterhin das Selbstbe-
wubtsein als Form indefinit, und ist insofern der héchste, ihm entspre-
chende Gegenstand des Menschen das, was Gott genannt wird, so folgt
daraus fiir L. Feuerbach: «So weit dein Wesen, so weit reicht dein unbe-
schrinfktes Selbstgefiibl, so weit bist du Gott»?". «Gott ist das offenbare
Innere, das ausgesprochene Selbst des Menschen, die Religion ist die
feierliche Enthiillung der verborgenen Schitze des Menschen»?8. « Das
gottliche Wesen ist nichts andres als das menschliche Wesen oder besser:
das Wesen des Menschen, gereinigt, befreit von den Schranken des indi-
viduellen Menschen, verobjektiviert, d.h. angeschant und verebrt, als ein
andres, von ithm verschiedenes, eigenes Wesen — alle Bestimmungen des gott-
lichen Wesens sind darum menschliche Bestimmungen»??, woraus zu
schlieBen ist, «daB3 das Gebeimnis der Theologie die Anthropologie ist»>°.
Wenn also die Frage nach dem homo capax Dei so gesetzt wird, wie es
moglich sei, daB3 der Mensch Gottes fihig sei, wie also eine Vermittlung
beider gedacht werden und statthaben kann, so will Feuerbach eine
solche Relation, wenn sie als objektiv giiltig und wirklich behauptet
wiirde, allein als verstelltes, unter der Chimire Gottes verdecktes
Selbstverhiltnis bestimmen — unter der fiir das Christentum so harten
Voraussetzung, dall Feuerbach gar nichts anderes denken will als die
Implikationen des Christentums.

F. Nietzsche fafit sich noch stirker als Verkiindiger des Neuen, des
A-Theistischen auf. Die Dithyrambik, ja das Haltlose und auf allen
Linien Forcierte erweist den atheistischen Propheten in seinem Bild des
Zarathustra, der spricht: «Freilich: so ihr nicht werdet wie die Kindlein,
so kommt ihr nicht in das Himmelreich ... Aber wir wollen auch gar

25 FruerBACH L., Das Wesen des Christentums, Berlin 1973, 17.
26 A0, 34,

7 A0, 39

2% A0, 46.

29 A.a.0., 48f.

30 Ay 7.



162 Homo capax Dei?

nicht in’s Himmelreich: Minner sind wir worden, — so wollen wir das
Erdenreich»'. Die Kindesgesinnung Jesu verschattet die wahrhafte
Heroik, wie sie gefordert wird im Widerstand gegen den tiberkomme-
nen Ekel, wie sie gefordert wird vor allem auch angesichts des Sterbens:
Hier ist es nicht zu tun um sehnsiichtiges Einwilligen der frommen
Seele — das bliebe kindlich wie bei Jesus, dessen Todessehnsucht Zarat-
hustra fiir unreif hilt —, sondern hier ist gefordert der Mann als «ein
heiliger Nein-sager, wenn es nicht Zeit mehr ist zum Ja: also versteht er
sich auf Tod und Leben»?3?. Der Heros steht im Anspruch, alles so zu
iibernehmen, wie es von Natur aus ist, weil immer schon und an sich
alles aus ihm kam; deshalb auch war es nie wirklich etwas mit Gott, oder
der Gottesgedanke soll entlarvt werden als die Setzung des Hirngespin-
stes, als welches Zarathustra es nun, da der Weg der Offenbarung der
menschlich-iibermenschlichen Wahrheit sich vollzieht, auch aus-
spricht: «Ach, ihr Brider, dieser Gott, den ich schuf, war Menschen-
Werk und -Wahnsinn, gleich allen Goéttern! Mensch war er, und nurein
armes Stiick Mensch und Ich: aus der eigenen Asche und Gluth kam es
mir, dieses Gespenst, und wahrlich! Nicht kam es mir vom Jen-
seits!»??

E. Bloch nun bezog sich noch deutlicher als Feuerbach und Nietz-
sche auf das Christentum, und zwar gemil seiner eigenen Grundlegung
in den heiligen Schriften, und exegetisierte sich durch bis zum Atheis-
mus als der immanenten Wahrheit des Christentums?34, das also von
Jesus von Nazareth her gar nicht im Sinn haben konnte, das Judentum in
religidser Absicht zu erneuern oder seine religidse Wahrheit ans Licht zu
setzen. «Nein, er setzte sich durchaus als ein neuer, nimlich von Anfang

3! NieTzscHE F., Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen, Berlin
1968, 389.

3% Al 91

¥ Aa0., 3.

34 Diese Form der Kritik stellt sich darum fiir die christliche Theologie weit schnei-
dender dar als andere Weise, die sich doch sehr duBerlich und geistlos auf das Christentum
oder die Religion iiberhaupt — oft ununterschieden — bezogen hat wie etwa R. Carnaps
«Scheinproblem» des Gottsagens, welches aufgrund vorheriger methodischer Einstellung
nur noch die Sinnlosigkeit einer solchen Rede aufrechterhalten kann, sofern von Gott zu
reden als sinnloser Zeichenkomplex aufgefalBt wird, der, weil er nicht «sachbaltigs, d.h.
nicht einmal als mogliches Erlebnis denkbar ist (CarNaP R., Der logische Aufbau der
Welt, Scheinprobleme in der Philosophie, Hamburg 1961, 319), als so sinnlos gilt wie «bu
ba bi» (318).



Homo capax Dei? 163

bis Ende eschatologisch-umwerfender Exodus: — in Gozt als Mensch»*?;
damit hier kein MiBBverstindnis aufkommen kann, das noch immer eine
im Sinn unseres Versuchs theologisch akzeptable Interpretation zulief3e,
verdeutlicht Bloch den Begriff des Menschen in Gott oder des Men-
schensohnes, der erst durch Jesus mit dem Messias identifiziert werden
konnte *¢ und so selber auf das Judentum und seine atheistische Wahz-
heit Licht reflektieren miilite, dergestalt, dal3 der Sohn des Menschen
Gott selber substituiert und an sein Ende bringt. So «hat das Christen-
tum den Menschen und seinen Anspruch, niher: den Menschensobn und
sein stellvertretendes Geheimnis in den Himmelsherrn von vordem
eingesetzt»®” und so die groe Versuchung am Beginn der Menschen-
geschichte, die doch in Wahrheit VerheiBung war im Zeichen der
weisheitlichen Schlange ®, das «Eritis sicut Deus ... (als) die Frohbot-
schaft des christlichen Heils»?? ratifiziert. Darin war es apokalyptisch,
aufdeckend, und darin hat es «unsere stets gemeinte Identitit selber
bedeutet und diese als Reich des Menschensobns diberall»*°.

Diese Linie der Kritik bestimmt also den homo capax Dei so, dal3 sie
als seine Wahrheit den homo capax hominis setzt und den traditionellen
Gottesgedanken des Christentums und in ihm der Religion allein schon,
noch vor jeder einzelnen Bestimmung, als verkehrtes BewuB3tsein ent-
larven will, um dem Menschen seine Wahrheit, d. h. sich selber wieder
zurlickzugeben. Alles steht hier — auch wenn die Riickkehr zur Natur
erstrebt werden soll, die doch nur widerspriichlich geblieben ist, weil
auch bei Nietzsche der Mensch nur gewaltsam auf seine ihn von Natur
unterscheidende Bestimmtheit Verzicht tun kann und so selber noch als
MafB aller Bewegung aufsteht*' — im Zeichen der anthropologischen
Reduktion und der aus ihr folgenden Auffahrt des Menschengottes,
angesichts dessen sich neu bewahrheiten soll: homo homini mensura.
Die allenthalben feststellbare Kathastrophik der reinen Menschenwelt,

35 BrocH E., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs,
Frankfurt/Main 1968, 183.

36 A0, 195

37 DERs., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt/Main 1959, 1517.

3% A.a.0., 1493-1504; pErs., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus
und des Reichs, Frankfurt/Main 1968, 116-120; 231-257.

3> Ders., Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt/Main 1959, 1504.

40 Ders., Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs,
Frankfurt/Main 1968, 218.

4 Vgl. Léwrta K., Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionire Bruch im Denken des
19. Jahrhunderts, Stuttgart 1988, 404-408; 465.



164 Homo capax Dei?

in welcher auch die Spitze menschlicher Freiheit: das Gewissen, und
mit ihr die wahrhafte Autonomie verloren geht, sofern der Mensch im
Zeichen blinder Zwecke zum Mittel herabgesetzt wird und in solcher
Vermittlung sein Anlitz verliert??, legitimiert jedoch aus sich noch
keineswegs, die Moglichkeit des homo capax Dei nun wiederum einfach
vorauszusetzen oder zu postulieren; denn dadurch riickte der Gottes-
gedanke wiederum in eine Position ein, welche die Religionskritik zu
Recht unmdéglich gemacht hat: daf3 der Gottesgedanke durch den Rang
einer Hypothese bestimmt wird, welche kurzschliissig die Heillosigkeit
der Menschen und mit ihr der Welt als Argument fiir eine vorgestellte
oder zumindest vage erhoffte Harmonisierung heranzieht. Dafl damit
ein solcher theoretischer Versuch der anthropologischen Reduktion
noch keineswegs entronnen ist, ergibt sich von selber. Gott geriete auch
hier noch zum Anhingsel einer dunklen Welt und damit zu einer
Abhingigkeit aus ihr, womit zugleich mitgedacht sein mul3, daf} er
selber an der dialektischen Bestimmtheit von Welt und Mensch teilhat
und mit ihr zugrunde gehen muB. So resultierte also auch auf diesem
theologisch versuchten Weg, der sich aus der weltgeschichtlichen und
gesellschaftlichen Aporie der Religionskritik herausentwickelt, alles in
der anthropologischen Einsargung Gottes, und die Differenz zwischen

diesem und jenem der Religionskritik lige allein in der frémmeren
Absicht.

3. Das gerissene Band

Bestreitet also die nicht christliche Religionskritik die Moglichkeit
des homo capax Dei so, daB3 sie Gott das Fundament fiir das — hier noch
vollig unbestimmte — Wirklichsein entzieht und so zu einer Negation
des Sagbaren wie der Relation auf Gott hin gelangt, so kennt ein solches
Resultat auch eine christlich-innertheologische Bewegung, welche als
theologia negativa*? ihre groBle Tradition hatte. Auch in ihr wird das
Nichtwirklichsein Gottes behauptet, jedoch nicht, um Gott selber abzu-
tun, sondern um — in scharfer Betonung des «inconfuse» des Chalce-

42 Vgl. dazu etwa: Aporno TH.W., Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1967;
Ders./HorckHEIMER M., Dialektik der Aufklirung. Philosophische Fragmente, Frankfurt
1969.

4 Vgl. dazu: KrRAHE M.-]., Von der Wesensart negativer Theologie. Ein Beitrag zur
Erhellung ihrer Struktur, Miinchen 1976.



Homo capax Dei? 165

donense** — ihn aus allem Endlichen und also aus allem endenden Sein
herauszuhalten und in seiner Géttlichkeit und Absolutheit zu sichern.
Die Negation, welche theologisch zu vollziehen ist und alle Pridikation
tiberwalten mul} — «Si comprehendis, non est Deus» (Augustinus)*® —,
dient also zur Ehrung Gottes selber und ist motiviert aus der Einsicht in
die Endlichkeit aller Rede und Begriffe; diese kénnen — und miissen —
jedoch noch dazu verwendet werden, wenn auch in negativer, so doch
sprachlicher Vermittlung vom absoluten Geheimnis, das Gott «ist», zu
kiinden. Die Wahrheit der Erkenntnis Gottes liegt darum in genau
jenem Schritt, die Unangemessenheit des menschlichen als eines end-
lichen Erkennens selber zu erkennen und auf positive Pridikation
schlieBlich zu verzichten. Wird in der atheistischen Religionskritik die
Dialektik des Unendlichen und Endlichen so abgespannt, dall das
Unendliche durch den behaupteten Bestand des Endlichen selber an
seine Schranke stoBt und aufgelost werden mul3, so kehrt sich diese
Dialektik fiir die negative Theologie um, indem sie dialektisch sub
specie aeternitatis das Nichtsein des Endlichen und zugleich das Erfaf3t-
sein menschlichen Denkens und Erkennens durch die Bedingungen der
Endlichkeit begreift und als Resultat eine grol3e epoché entwickelt.

So spricht sich in der negativen Theologie wiederum die Unmog-
lichkeit des homo capax Dei aus, zumindest hinsichtlich einer positiven
Erkenntnis Gottes, den wir nicht kennen kénnen wie das, was uns
tiglich und unmittelbar begegnet. So schreibt etwa Origenes gegen
Celsus: « Wenn wir aber den Worten: <was wir kennen»> einen hoheren
Sinn beilegen, da alles, was wir kennen, geringer ist als Gott, so ist es
nicht widersinnig, wenn auch wir annehmen, dafl Gott nichts hat von
dem, <was wir kennen>. Denn das, was in ihm ist, ist hdher als alles,
nicht nur hoher als das, was den Menschen bekannt ist, sondern auch
hoher als das, was jene Wesen kennen, die tiber dem Menschen ste-
henx»“¢. Fiir Dionysius Areopagita verschlie3t sich Gott nicht allein der
(aufsteigenden) Erkenntnis des Menschen, sondern zwingt geradezu als
Offenbarer in das negative Reden von Gott. Dieses «ist meines Erach-
tens ... auch mehr berechtigt, weil wir ... in Wahrheit sagen, dal3 die
Gottheit nicht nach Art eines der bestehenden Dinge existiere, dafl wir
aber ihre iiberwesentliche, unerkennbare und unaussprechliche Unbe-

4 S, Anm. 19.
# Zit. in: Przywara E., Religionsphilosophische Schriften, Einsiedeln 1962, 227.
46 OriGeNEs III 181.



166 Homo capax Dei?

grenztheit nicht kennen. Wenn also die verneinenden Aussagen in
Bezug auf das Gottliche wahr, die bejahenden dagegen unzutreffend
sind, so ist dem Dunkel der unaussprechlichen Dinge die Offenbarung
vermittels der unihnlichen Gebilde in dem Gebiet des Unsichtbaren
mehr angemessen»*’. Dieses Ubersein Gottes treibt bei Meister Eckhart
nicht nur dazu fort, daBl von Gott niemand etwas aussagen und erken-
nen kann, sondern dall Gott selber als Nichtsein «ist», sofern er als der
Uberseiende das Sein, welches das Geschopf bestimmt, nicht teilt. 48

Homo capax Dei? Negative Theologie wird nach der Seite des
Auffassens Gottes einen homo zzcapax Dei aussprechen miissen und die
Negation der Fihigkeit mit dem Begriff der theologischen Negation
ihres Vollzugs zu identifizieren haben. So diirfte Nikolaus von Kues eine
giltige Interpretation der Moglichkeiten der negativen Theologie am
Ende seiner Schrift «De docta ignorantia»*’ gegeben haben, wenn er
schreibt: «... daB3 ich das Unbegreifliche unbegreiflicherweise in wis-
sendem Nichtwissen erkennend umfasse, und zwar durch das Uberstei-
gen der unaufloslichen Wahrheiten des menschlichen Wissens»*°. Der
Taumel der Negationen, als dialektisches Kunstwerk®! vollzogen, in
welchem zugleich die Wahrheit der schon vor Nikolaus von Kues
definierten Analogieformel®? eingeholt wird, entreil3t der Versuchung
zupackenden Wissens seine Zusicht und entsetzt es in eine offene
Sphire, die durch stindige Mahnungen mittels gesetzter Negationen
bewahrt werden soll.

Werden allerdings die Linien der negativen Theologie konsequent
ausgezogen, so nihert sie sich nicht allein der Unsagbarkeit Gottes,
sondern schlieBlich doch dem Verlust des auch nur irgendwie — und sei
es nur noch negativ — bestimmbaren Gottesgedankens unweigerlich an.
Kann denn, so wire zu fragen, der Wille zur Bewahrung des gottlichen

47 Dionysius ArReorAciTA 10f.

4 Vgl. KRaAHE M.-].,, Von der Wesensart negativer Theologie. Ein Beitrag zur
Erhellung ihrer Struktur, Minchen 1976, 234-242.

4 Nikoraus voN Kues, De docta ignorantia. 1.-3. Buch, in: DERs., Philosophisch-
theologische Schriften. Bd. I, Wien 1982, 191-297; 311-517.

50 A.a.0,, 517.

! Vgl. dazu auch NikxorLaus von Kugs, De Deo abscondito, in: DERs., Philosophisch-
theologische Schriften. Bd. I, Wien 1982, 299-309, wo er das sokratische BewuBitsein des
wissenden Nichtwissens in seiner dialektischen Form — nicht zufillig in einem dargestell-
ten theologischen Dialog mit einem Heiden — wiedergebracht hat: «Nur den kann man fiir
einen Wissenden halten, der um sein Nichtwissen weill.» (A.a.0., 303).

52 DS 806.



Homo capax Dei? 167

Geheimnisses so weit getrieben werden, dall der Gottesgedanke aus
jeder sprachlich bestimmten Vermittlung extrahiert wird, so dal} zu-
nichst nur noch gesagt werden kann, wer oder was er nicht ist, und
schlieBlich iibrigbleiben wird der unantastbare, ja unfehlbare, weil
durch den Zaun der Negationen selber geschiitzte Zweifel, o6 Gott
iiberhaupt ist? Verrit die negative Theologie damit nicht zugleich, dal3
sie die Mensch- und mithin die Sprach- und Geschichtewerdung Gottes
schlieBlich religionsphilosophisch aufhebt und eriibrigt und tiber den
Gedanken einer allgemeinen Gotteslehre und -pridikation nicht zulas-
sen will, was die Substanz des christlichen Bekenntnisses bestimmt:
Verbum caro factum est? Ist damit nicht zugleich das «indivise» des
Chalcedonense verloren gegangen?

Die deutliche Nihe der negativen Theologie zumal in ihrer Gestalt
bei Eckhart und Nikolaus*? zur Analogielehre des 4. Laterankonzils, die
selber als eine ins Methodische fortlaufende Explikation und Verdeut-
lichung der christologischen Aussage von Chalcidon gelten kann’4,
wirft nun allerdings ein bestimmtes Licht auf dieselbe zuriick. Wenn
nimlich alle bestimmte Pridikation zuletzt entzogen wird in eine Unbe-
stimmtheit, angesichts derer alles Ausgesagte nicht allein wie vorldufig,
sondern schlieBlich wie zufillig und beliebig entsteht und aufgefal3t
werden kann, so ist mit der Analogieformel selber die Theologie an die
Grenze des Negativen gebracht und kénnte schlieBlich, konsequent
analogisch verfahrend, selber als negative Theologie enden. Wie dann
iberhaupt noch, wenn man die Analogieformel in dieser Weise als
Hiiterin des Geheimnisses sowie als «Zirtlichkeit fiir die Dinge»>’

>> Der Umschlag des Ganz-Anderen Gottes zum Non-aliud soll nicht ausgeblendet
sein (vgl. BaLtaasar H.U. v., Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. III/1: Im
Raum der Metaphysik. Teil 2: Neuzeit, Einsiedeln 1965, 552-592), tilgt aber das Erste
nicht.

** Vgl. dazu TrerrLer W., Wahre Grundlagen authentischer Theologie, in:
Leamann K. /Kasper W. (Hg.), Hans Urs von Balthasar — Gestalt und Werk, Kéln 1989,
183.

*> LAKEBRINK B., Zirtlichkeit fir die Dinge, in: DERs., Perfectio omnium perfectio-
num. Studien zur Seinskonzeption bei Thomas von Aquin und Hegel, Vatikanstadt 1984,
173-195; wenn Lakebrink analogisch dazu gelangt, die Statik des Seins herauszukehren, so
mul} diese These selber, so kohirent sie in seinem Denken sein mag, aufs Ganze gesehen
zumindest bezweifelt werden kénnen. Kann analogisch — im Zeichen der «maior dissi-
militudo» — wirklich so apodiktisch hingesetzt werden: «In seiner perfekten Einfachheit ist
das Sein auch nicht Bewegung, ist auch nicht geschichtliches Geschick, schon gar nicht
abgriindiges <Ereignis» der Tiefe des Geschehens; das Sein ist die Erstlingsgabe Gottes an
die Welt.» (195)? Verdeckt diese tiber Thomas kommende und so die durch ihn vermit-
telte Aufnahme des griechischen Begriffs der Physis nicht die durch K. Léwith allerdings



168 Homo capax Dei?

aufrechterhalten will, von einer doch wieder bestimmten Relation
Gottes und des Menschen sowie der Welt im Sinn der analogia pro-
portionalitatis gesprochen werden kann, 148t sich wohl nur noch dia-
lektisch vollziehen: als bestimmte oder eminente Negation der Nega-
tion der maior dissimilitudo selber. >

4. Auffabrt des Menschen oder Selbstgabe Gottes?

Doch dem analogischen Denken lag stets der andere, nihere Zug
inne, der jedoch zugleich zur negativen Formulierung der Analogie
gefiihrt hat: dem « Rhythmus einer <je immer grofleren Undhnlichkeit in
noch so groBer Ahnlichkeity zwischen Gott und dem geschaffenen
Seienden»’’ «die Differenz einer inmitten noch so groBler Unihnlich-
keit immer noch gréBeren Ahnlichkeit zwischen Gott und Mensch»*®
zu begegnen. Wenn E. Jiingel diese theologische These allerdings in der
Zuschneidung der Perspektive von der Welt her auf den Menschen zu
aufstellt und damit eine nicht geringfiigige Transposition des analogi-
schen Motivs vornimmt, so war doch unabhingig davon das theologi-
sche Denken in der fundamentalen Frage «Homo capax Dei?» stets
bemiiht, Vermittlungen zu schaffen, welche positiv inhaltliches Auf-
fassen Gottes gestatten oder erméglichen. Der Versuch, gerade analo-
gisch eine Briicke zur Seite Gottes hin zu schlagen, stand zwar immer
unter der Voraussetzung, daf} iiberhaupt im Zug einer Tradition von
Gott gewulit wurde, er wurde jedoch mit dem Willen durchgefiihrt, sich
dieses vorgeblichen Wissens theoretisch so zu versichern, daf3 die Tra-

iberzeichnete Differenz von Natur/Physis der alten Philosophie einerseits und dem
christlichen BewuBtsein der bei Lakebrink zwar eingebrachten, jedoch zugleich gemin-
derten Schopfung aus dem Nichts oder aus der reinen Willensabhingigkeit von Gott
andererseits, obgleich deren Inhalt Liebe ist (Lowrre K., Schépfung und Existenz, in:
DERS., Wissen, Glaube und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie, Stuttgart 1985,
256-273); daB die Bestimmtheit der Liebe jede Form der Ubersicht verschlieBt und in ihre
unabsehbare Bewegung der Uberraschung mitnimmt, hat H.U. v. Balthasar jedenfalls
deutlich herausgearbeitet (vgl. etwa: BaLtaasar H. U. v., In Gottes Einsatz leben, Ein-
siedeln 1972, 32-114).

>¢ WaGNER H., Existenz, Analogie und Dialektik. Religio pura seu transcendentalis,
Miinchen-Basel 1953, 135-227.

7 JonGeL E., Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tibingen® 1986, 387.

8 A.a.Q., 393



Homo capax Dei? 169

dition selber schlieBlich nicht nur formal, sondern ebenso sehr auf ihre
behaupteten Gehalte hin tberpriift werden konnte.

Dieser in der hohen Theologie des Mittelalters breit ausgetretene
Weg zeigt sich gespurt von den Gottesbeweisen, klassisch dargeboten
etwa im ontologischen Argument Anselms von Canterbury®® oder in
den quinque viae des Thomas von Aquin®®; die Voraussetzung des
Wissens von Gott oder die GewiBheit nicht allein, daB3 Gott ist, sondern
daB sein Wort sich ins Menschenwort verfigt hat, trigt den Gang, was
darum nicht als seltsam oder unzulinglich anzusehen ist, weil allein die
zunichst einmal aufgerichtete Behauptung, dafl Gott gesprochen hat
und fiir die Menschen als Gott sich zu verstehen gab, iiberhaupt erst den
Prozef3 ihrer Vergewisserung aus sich entli3t. Der Prozef3 hebt darum
bei der zuerst gewissen Positivitit Gottes fiir das BewuBtsein des Men-
schen als eines Glaubenden an, weshalb die Gebetshaltung Anselms,
welche das Proslogion umrahmt, keine fromme Zutat darstellt, sondern
den genauen Anfang des interessierten « Beweises» enthilt. ¢ Und wenn
Thomas etwa am Ende des zweiten Weges zu einer ersten Ursache
gelangt ist und schreibt: «Ergo est necesse ponere aliquam causam
efficientem primam: quam omnes Deum nominant»®?, so erweist auch
er seine Denkbemiihung als streng auf den bekannten Gott bezogen, um
diesen auf dem Weg eines kohidrenten Arguments iiber das Bekenntnis
hinaus zur theoretisch gesicherten Wahrheit zu bringen. Zugleich
jedoch vollzieht das Argument einen Sprung, der zum BewuBtsein
bringt, dafl die Wahrheit Gottes nicht in linearer Ableitung aufgehen
kann, daB sie aber auch nicht in negativer epoché enden miisse, sondern
die (behauptbare) positive Bestimmbarkeit dessen, was alle Gott
genannt haben, doch im Zeichen dieser «springenden», d. h. abbrechen-
den und sich iiberschreitenden, iiber ihre «maior dissimilitudo» hinaus-
ragenden Analogie zu setzen habe.

Dieser Uberschritt verdankt sich also dem bewuBten Glauben
selber, und damit ist das Weitere mitgesetzt: Sind die Gottesbeweise
Versuche des Glaubens, seine eigene GewiBlheit, dal Gotteswort im
Menschenwort und als solches erweckt worden ist, zur vermittelten

59 S. AnseLMI CANTUARIENSIS Archepiscopi, Proslogion, in: DERs., Opera omnia I
(hg.v. F. S. Scumrrr), Stuttgart-Bad Cannstadt 1968, 89-122.

& 5. Th. I q 2,3.

¢t BartH K., Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im
Zusammenhang seines theologischen Programms, Ziirich 1981.

2 5. Th.1g23



170 Homo capax Dei?

Wahrheit zu bringen, so darf ihre Bewegung keine sein, die als dulleres
Risonnement vollzogen wird, mittels welchem dem Gottesgedanken
und seiner immer mit ihm verbundenen anthropologischen Vermitt-
lung eine Kriicke beigestellt wird; sondern ein solcher Erweis mul3
immer in geschichtlich bestimmter Weise als fortschreitende Selbstver-
mittlung des Glaubens und in ihm des absoluten, in der Einheit des
Hl. Geistes unendlich differenten Gottes®® gelten kénnen. Die Kritik
der Gottesbeweise hat darum stets dann gezogen und Recht behalten,
wenn sie aus dieser Einsicht der Selbstvermittlung Gottes selber ent-
wickelt worden ist. Dies ist dann jedoch auch der Grund, weshalb
Gaunilo, wenn er Anselms Argument in die Aporie zu fithren versucht,
durch seine Aufspaltung von Begriff und Sache im Bereich der gemei-
nen Vorstellung® gar nicht die zentrale Vermittlung Anselms trifft, der
eben eine solche Differenz im unendlichen Begriff Gottes als notwen-
dig iberwunden denkt; Gaunilos Argument kimpft somit gegen sich
selber und die eigene Unterbietung und sagt, dal3, wenn der Begriff
Gottes von sich her dergestalt wire, dal3 er dem endlichen Begriff, wel-
cher sich aus der Vorstellung erbildet, kongruent ist, es in der Tat nichts
mit Anselms Argument auf sich hitte. Doch genau diese Verkniipfung
gilt fir Anselm nicht, weil er nicht von irgendetwas her auf Gott zu
denkt, sondern auf seine Weise den Versuch unternimmt, die Se/bstver-
mittlung Gottes zu argumentieren®.

Umgekehrt wurde erst im Zeichen der beanspruchten Selbstver-
mittlung die Kritik an den populireren Gottesbeweisen Thomas’ von
Aquin kriftig, deren Ziel nicht in der Destruktion des Gottesgedankens
lag, also nicht die atheistische Religionskritik selber in der Kritik der
Gottesbeweise durchzufithren gedachte, sondern im Gang der Gottes-
beweise eine unzumutbare Unterbestimmung oder Mindervermittlung
dessen vermutete, «was alle Gott nennen». So hat etwa Hegel genau an
diesem Punkt mit seiner Kritik der (thomanischen) Beweisfiithrung
eingesetzt und ihre Problematik darin erkannt, daBl im Zug ihrer Argu-

¢ Diese Wendung verdankt sich der grandiosen H. U. v. Balthasars: Gott «als der
ewig Zwei-Eine, Vater und Sohn in der Einheit des Heiligen Geistes» (BALTHASAR H. U.
v., Offenbarung und Schénheit, in: DERs., Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, Ein-
siedeln 1960, 124).

¢ Vgl.: S. ANseLMr CANTURAIENSIS Archepiscopi, Opera omnia 1 (hg. v.
F. S. Scamrrr), Stuttgart-Bad Cannstadt 1968, 125-129.

¢ Vgl. Anselm Studies. An Occasional Journal. Bd. II, New York 1988, 185-271,
353-421.



Homo capax Dei? 171

mentation Gott in ein von der Welt her aufgerichtetes Dependenzver-
hiltnis ein- und untergeht. «Erkennt man die Beziehung eines Gegen-
standes, so erkennt man die Natur des Gegenstandes selber»®®, hat
Hegel in der knappen Behandlung der Frage nach der Maglichkeit der
Bestimmung von etwas formuliert und so die Kategorie der Relation
oder die allseitige Vermittlung durch einander, mithin den Proze$ der
Bestimmungen selber als Geschehnis der Wahrheit erkannt®’. Wird
nun Gott von der endlichen Welt aus bestimmt, so fillt seine Wahrheit
dahin. So hilt Hegel — etwa die Wendung des Kontingenzbeweises
(dritter Weg des Thomas®®) betreffend — die Argumentationsfigur fest:
« Wei/ das Weltliche zufillig ist, so ist ein absolut notwendiges We-
sen»®?, und weiter: « Weil/ das Eine, das Zufillige, existiert, ist, so ist das
Andere, das Absolut-Notwendige. Hier sind gwe7 Seiende im Zusammen-
hange ..., ein Zusammenhang, den wir als die dufere Notwendigkeit
gesehen haben. Diese duBlere Notwendigkeit aber ist es eben, die
unmittelbar als Abhingigkeit, in welcher das Resultat von seinem Aus-

¢ HecerL G. W. F., Werke 17. Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion II.
Vorlesungen iiber die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 58.

7 Ders., Werke 3. Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970, 24: «Das
Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Entwicklung sich vollen-
dende Wesen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, daf es wesentlich Resx/taz, daB es erst
am Ende das ist, was es in Wahrheit ist». Die Wahrheit als prozedurales Ganzes setzt mithin
ihre Momente frei und baut sich in deren Vermittlung selber auf, so daB3 schlieBlich gelten
mul, daBl das Ende, an welchem das Absolute sich erreicht hat, in Wahrheit doch zugleich
der erwiesene, wahr gewordene absolute Anfang gewesen ist, welcher sich in diesem
Prozel3 seiner selbst vollzog, daf3 also, wie Hegel in der Wissenschaft der Logik bemerkt,
«das Anfangende allem Folgenden zugrunde liegen bleibt und nicht daraus verschwin-
det ... So ist der Anfang der Philosophie die in allen folgenden Entwicklungen gegen-
wirtige und sich erhaltende Grundlage, das seinen weiteren Bestimmungen durchaus
immanent Bleibende» (DERs., Werke 5. Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die objek-
tive Logik. Erstes Buch, Frankfurt/Main 1969, 71), das in seinem Prozel seine Einsei-
tigkeit aufgibt, nur Anfang zu sein, wie er zunichst unbestimmt, leer und darum wider-
spriichlich ist (a.a.O., 72f) und doch schon hier die Wahrheit des Absoluten als eine Form
der «Coincidentia oppositorum» (NikorAus von Kugs, De visione Dei, in: DERs., Philo-
sophisch-theologische Schriften. Bd. III, Wien 1964, 132-138) setzt: den Begriff der
«Einheit des Unterschieden- und Nichtunterschiedenseins — oder der Identitit der
Identitit und Nichtidentitit. Dieser Begriff konnte als die erste, reinste, d.i. abstrakteste
Definition des Absoluten angesehen werden» (HEGeL G.W.F., Werke 5, Wissenschaft der
Logik I. Erster Teil, Die objektive Logik. Erstes Buch, Frankfurt/Main 1969, 74).

¢ 8. Th. I q23.

¢ HeceL G. W. F., Werke 17. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Vor-
lesungen iiber die Beweise vom Dasein Gottes, Frankfurt/Main 1969, 460.



172 Homo capax Dei?

gangspunkte steht, iiberhaupt aber der Zufilligkeit verfallend, fir unbe-
friedigend erkannt worden ist»’°.

Die Tendenz der so gestalteten Gottesbeweise liegt demnach als
(unerkannt) vollzogene Neigung zur Umkehr des in Wahrheit sich
darbietenden Verhiltnisses vor, so daf3 schliefSlich der Gottesgedanke
am endlichen Seienden widerspriichlich wird und zerfillt, weil er von
diesem selber und seiner Widerspriichlichkeit abhingig gemacht wot-
den ist. «Im gewohnlichen SchlieBen erscheint das Seiz des Endlichen
als Grund des Absoluten; darum weil Endliches 7s#, ist das Absolute.
Die Wahrheit aber ist, daf3 darum, weil das Endliche der an sich selbst
widersprechende Gegensatz, weil es nicht ist, das Absolute ist»”'. Das
Endliche kann also in der Auffassung Hegels der plausiblen Argumen-
tation zugunsten des Absoluten oder Gottes, die allein Resultat der
Selbstvermittlung des Absoluten selber sein kann, nichts Wahrhaftes
und Taugliches beibringen, sondern jenes, das von ihm aus erwiesen
sein sollte, nur in die eigene untergehende Widerspriichlichkeit auflo-
sen. — Wenngleich das thomanische Denken innerhalb eines anderen
geistesgeschichtlichen Horizonts sich entwickelte als das Hegels, so
trifft die hegelsche Kritik an den bekannten «Beweisen» des Thomas
doch das Richtige dadurch, dal3 deutlich gemacht wird, daf3 dieser so
augenscheinlich wahrnehmbare Bestand der Welt in sich so fraglich
und dialektisch ist, daf3 alles von ihr aus sich aufrichtende und an ihr
sich haltende Denken notwendig diese Dialektik sich zu eigen machen
und alles in sie versetzen mufl. Der thomanischen Argumentation fillt
diese Belastung umso schwerer zu, als sie noch vor aller Bemiihung um
die theologische Bestimmung der Schopfung von der unreflex blof3
gegebenen Welt ausgeht und so im Raum des theologisch noch Unbe-
stimmten Moglichkeiten der Gottesargumentation erwigt.

5. Gottes Selbstvermittiung

Ist dieser Versuch nun, mittels eines doch dulBerlichen Erweisver-
fahrens die Wahrheit des homo capax Dei darzutun, als unzureichend
und widerspriichlich einzusehen, so wies der Gang der Darstellung der

0 A.a.0., 461.
7' DEeRrs., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive Logik.
Zweites Buch. Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 79f.



Homo capax Dei? 173

hegelschen Kritik ebenso wie das anselmische Argument des sogenann-
ten ontologischen Beweises schon die Richtung, in welcher allein —
freilich auf unterschiedlichen Wegen des einzelnen theologischen
Zugangs und der Vermittlung — der Begriff des homo capax Dei aus-
zumachen ist. So haben die Viter als Reflex auf die von Gott gesetzte
Wirklichkeit des homo capax Dei das Anagogische als Spitze des theo-
logischen Denkens ausgemacht’?; Kassian etwa nennt die Anagoge als
das dritte der Erkenntnis: «Die Arten der geistigen Erkenntnis aber
sind: die Tropologie, die Allegorie, die Anagoge»’?; Tropologie leistet
die moralische Auslegung der Glaubensrede und -wahrheiten, Allego-
rie die Auslegung nach der Relation von Bild und wirklicher Gestalt,
Anagoge aber ist theologische Erkenntnis der gottlichen Wirklichkeit
selber, ist «Hinaufgesetztwerden» des Geistes in die Sphire Gottes nach
Art der Prophetie, «durch welche eine Rede auf das Unsichtbare und
Zukiinftige tibertragen wird»’4, ist also geistig vermitteltes Gotteswort
im Menschenwort oder sich verwirklichende Kapazitit Gottes fiir den
Menschen in eminent eschatologischer Perspektive, in welcher die
absolute Wahrheit Gottes offenbar geworden ist. Dies vermag die
Anagoge zu antizipieren. Wenn Kassian nicht dem Verdacht verfallen
kann, wiederum das allein Endliche auf Gott hin zu projizieren und so
nur ein widerspriichlich als Gozteswort behauptbares Gotteswort im
Menschenwort denken zu konnen, so entweicht er diesem Problem
allein darum, weil er deutlich von der Offenbarung’ spricht, durch
welche die Gotteserkenntnis des Menschen konstituiert ist.

Wenn es nun erscheint, da3 damit dem entscheidenden Problem
noch gar nicht nihergeriickt, sondern ihm eher ausgewichen worden
ist, so stellt sich hier endlich die Frage, ob ihm iiberhaupt auf eine solche
Weise beigekommen werden kann, daf gleichsam vorweg die Moglich-
keit der Vermittlung Gottes fiir den Menschen so ausgemacht wird, daf3
sie kohirent das Problem, die Offenbarung Gottes selber voraussetzen
zu miissen, in restloser Argumentation sowie in einem ihr folgenden
Entwurf, wie Offenbarung zu geschehen habe, auflést. Wollte man das,
so hieBe das, von einer Moglichkeit dieser Art doch nur widerspriich-
lich Gebrauch machen zu kénnen: Kann denn eine solche Moglichkeit

72 Vgl. SCHILDENBERGER J., Vom Geheimnis des Gotteswortes. Einfithrung in das
Verstindnis der heiligen Schrift, Heidelberg 1950, 416 ff; 452ff.

73 JonANNEs Cassianus, Unterredung mit den Vitern, Kempten 1879, 105. !

H AaC), 107

5 A.a.0., 105.



174 Homo capax Dei?

entworfen und erdacht werden, noch bevor ihre Wirklichkeit, ihre
Positivitit eingebrochen und zum Thema gemacht ist? Das hiel3e, sich
Chimiren aus dem Geist saugen wollen, wollte man derart den homo
capax Dei (auf)lésen. In dieser Frage gibt es schlechterdings keinen
moglichen Standpunkt auBerhalb der durch das Christentum aller Kon-
fessionen behaupteten Wirklichkeit der gottlichen Selbstgabe und
Selbstvermittlung; was Hegel fiir die Wahrheit festhielt: « Die Wahrheit
ist die Bewegung ihrer an ihr selbst» ¢, oder fiir den Bereich der Logik:
«So ist denn auch die Logik in der absoluten Idee zu dieser einfachen
Einheit zuriickgegangen, welche ihr Anfang ist; die reine Unmittelbar-
keit des Seins ... ist die durch die Vermittlung, nimlich die Aufhebung
der Vermittlung zu ihrer entsprechenden Gleichheit mit sich gekom-
mene Idee. Die Methode ist der reine Begriff, der sich nur zu sich selbst
verhilt» 7, das ist im Bereich der theologischen Reflexion, welche die
Voraussetzung des homo capax Dei zu vermitteln hat, nicht anders: Es
mul} — das ist zunichst zu postulieren — Gott selber seine eigene Ver-
mittlung und Gegenwart schaffen fiir das Bewultsein des Menschen,
damit dieser angesichts einer solchen behaupteten Positivitit und also
nachfolgend in Stand gesetzt wird, in die Selbstvermittlung einer sol-
chen Behauptung einzugehen und sie nachzudenken. So hingt an dieser
vorausgesetzten Positivitit Gottes, die den Menschen erst ermichtigt,
Gott tiberhaupt zum Gegenstand zu haben, um nachher fragen zu kén-
nen: homo capax Dei?, alles folgende Denken, und dies allein sichert
den Gottesgedanken vor seinem Verlust in Widerspriichlichkeit, oder
Gott selber ist es, der als «wirklichender» 78 die Kapazitit des Menschen
als des der Gotteswirklichkeit fihigen Geistes setzt. Wollte man abge-
sehen von diesem absoluten Prius der Selbstvermittlung Gottes die
Frage des homo capax Dei andenken, kime man, so hat der spite
Schelling deutlich gesehen, allein zu einem doppeldeutigen «Gott am
Ende»?, dessen Wahrheit schlieBlich durch die atheistische Religions-
kritik formuliert wird. Die Selbstvermittlung Gottes, seine Verfiigung

76 HeceL G. W. F., Werke 3. Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/Main 1970, 47.

77 Ders., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive Logik.
Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 572.

78 Vgl. zu dieser Wendung etwa: SIEWERTH G., Philosophie der Sprache, Einsiedeln
1962, 13.

7% Gott darf darum nicht «an das Ende der Metaphysik verlegt» werden, ist es doch
allein dem Begriff Gottes angemessen, «daB in Wirklichkeit Gott nicht #ach, sondern vor
den Dingen ist» (ScHELLING F. W. ]. v., Zur Geschichte der neueren Philosophie (Wohl
1833,/1834), in: DERs., Ausgewihlte Schriften Bd. 4, Frankfurt/Main 1985, 487).



Homo capax Dei? 175

in den Glauben der Menschen — dies ist das Erste und Gesetzte Gottes,
die Wirklichkeit, welche allein erst die Frage nach seiner Maglichkeit in
Gang bringt®°; dal3 es nun zugleich nicht zu einer theologischen Selbst-
verhausung in das ein fiir allemal Positive und zu einer Immunisierung
aller Anfechtung kommen darf oder gar muB3, liegt zunichst nur in der
Behauptung oder Voraussetzung, da3 Gott selber sich offenbart und im
Ereignis der Selbstoffenbarung, die nirgends anders als in Jesus von
Nazareth sich endgiiltig verwirklicht hat, seinen Ort im Menschen setzt.
Damit tritt die Frage nach dem homo capax Dei in die entscheidende
Stelle ein und hat am Ort des Menschen und aller seiner Relationen in
sprachlicher, geschichtlicher, freiheitlicher und verninftiger, aber
ebenso in naturaler oder kosmischer Hinsicht sich in je bestimmten
Versuchen von neuem zu entscheiden. Man muf die Offenheit, welche
in einem solchen Untersuchen des homo capax Dei, das immer nur
nachtriglich zur behaupteten Wirklichkeit Gottes in seiner Selbster-
schlieBung geschehen kann, nicht so pointieren wie es etwa W. Pan-
nenberg getan hat®', um herausstellen zu kénnen, daf3 jede Auswortung
und Bestimmung des homo capax Dei selber eine geschichtliche ist und
darum teilhaben muf} an allem, was Geschichte bestimmt, bis hin zur
Uberholung und revolutioniren Differenz zum Bisherigen, daB also —
anders gewendet — in jeder solchen Untersuchung die (heils)geschicht-
lich sich je bestimmende Analogik der beweglichen Vermittlung Gottes
und des Menschen gemiBl dem Chalcedonense®? neu aufgenommen
und als Selbstvermittlung Gottes gedacht wird, die alle theologischen
Versuche auf ihre Weise in Dienst nimmt; dies stellt dann auch deut-

8¢ Vgl. dazu Bartr K., KD 1/1, Ziirich 1947, 239, wo Barth diese Voraussetzung
gleich erwihnt und festmacht in einer scharfen Unterscheidung: «Unsere Frage kann
nicht sein: wse das [daB Gott sich offenbart] geschieht 2, sondern nur, unter der Vorausset-
zung, daff dies geschieht, wie es geschehen kann, wie wir das verstehen wollen, dal3
Menschen Subjekt oder Objekt dieses Geschehens werden.» Die Tatsichlichkeit des
Glaubens ist nicht zu deduzieren, sondern hinzunehmen und als Allgemeinheit zu denken,
als Méglichkeit, die aus der Tatsichlichkeit der Einzigkeit des Glaubens ersteht, von ihr
her bestimmt ist, aber als Méglichkeit diese Tatsichlichkeit nicht zugleich setzen kann:
Glaube bleibt Tat-Wort Gottes am Menschen.

8! PANNENBERG W., Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt/Main 1987,
299-348, in welchem Abschnitt er den Rang der theologisch in bezug auf die Wahrheit
erreichbaren Aussagen — in der Aufnahme legitimer wissenschaftstheoretischer Erwigun-
gen des logischen Positivismus v.a. durch Popper — als den von Hypothese qualifiziert, die
im Zug der theoretischen Wahrheitssuche formuliert werden miissen, aber nie fiir sich
endgiiltig und definitiv in Anspruch nehmen diirfen und kénnen, die Wahrheitssicherung
geleistet zu haben.

82 S, Anm. 19.



176 Homo capax Dei?

licher den notwendig geschichtlichen Charakter der Analogik heraus:
Kein theologischer Zugang zu dieser Frage darf sich als versuchte Uni-
vokation dogmatisieren wollen; das wiirde das «inconfuse» sofort auf-
heben.

Zugleich aber haben wir festzuhalten: Wenn homo capai: Dez, dann
homo capax Dei. Der Mensch hat Gott im Menschen?®?. Aber als hozzo
capax Dez bleibt alle glaubende Vermittlung dieser bekannten Wahrheit
auf die Selbstvermittlung Gottes fiir uns verwiesen und ist im strengen
Sinn «Theologie als Nachfolge»®¢, damit der Nachfolgende nicht allein
den Gegenstand oder Inhalt, sondern zugleich damit dessen eigene
Form, wie sie sich fiir jeden in bestimmter Weise darbietet, auffassen
kann. Daf3 damit Theologie, die sich dieser fundamentalen Frage nach
dem homo capax Dei stellen will, wiederum nicht nur in der Nihe des
personalen Glaubens, sondern gar als dessen Auswortung und durch sie
hindurch als Sagen Gottes und in diesem als Selbstsagen Gottes im
Christusmysterium erscheint, in dem der Gottredende integriert ist,
hebt nicht ihren strengen wissenschaftlichen Charakter auf, sondern
verpflichtet geradezu auf ihn; denn in dieser Frage ist das AuBerste, an
sich zwar Undenkbare, aber denk- und sag- und lebbar Gewordene:
Gott selber ist zum Thema theoretischer Erwigung und Stringenz
geworden, und diesem AuBersten die ebenso duBerste Miihe des wis-
senschaftlichen Geistes zu verwehren oder gar zu verbieten, kime
einem Entzug der Ehrung Gottes gleich. Allein die duBlerste theoreti-
sche Anstrengung ist dieser Frage und ihrer Durchfiihrung entspre-
chend, und als solche Anstrengung fiihrt sie zugleich an die Grenze
ihrer selbst, stellt damit die poietische Einheit des Glaubens mit der Tat
dar oder dringt zumindest auf diese zu.

Homo capax Dei? Das kurz angerissene anselmische Argument gibt
die gemeinte Form, diese Frage sich innerhalb der Selbstvermittlung
Gottes je und je beantworten zu lassen: von Gott kommend, in ver-
niinftiger Argumentation, die keine Konfrontation mit dem humanen

und naturalen Geist zu scheuen braucht, sondern in ihrer Integration
die eigene Kraft zugleich erweist und stirkt, die Wahrheit Gottes und in

ihm des homo capax Dei darzutun und so a priori einen Standpunkt

83 Bavrtuasar H. U. v., Gott redet als Mensch, in: DERrs., Verbum Caro. Skizzen zur
Theologie I, Einsiedeln 1960, 73-99.

8 Vgl. HEMMeRLE K., Theologie, Bonaventura — ein Weg fiir heute, Freiburg
1975.



Homo capax Dei? 177

einzunehmen, welcher vernunftgemal ist, weil er gottgemil ist, und
auf welchem die auf ihrem Niveau ohnedies unlésbaren Aporien v.a.
der atheistischen Religionskritik, aber auch der negativen Theologie
sowie der Gottesbeweise beziiglich unserer Frage zuletzt vermieden
werden, weil sie von diesem hoheren Standpunkt aus einer theologi-
schen Integration fihig sind. In einer solchen kénnten sie als Momente
der Selbsterfassung des homo capax Dei gedacht werden, in welchen der
Mensch zunichst untergeht, um sich in und mit dem sich in ihm selber
vermittelnden Gott aus diesem Untergang wieder zu erheben?®’. Nicht
zu fliehen sind diese schlieBlich doch fremden Standpunkte, sondern
zunichst auszuhalten, um an ihnen die Beantwortung der Frage «<homo
capax Dei?» zu erproben. Denn die «wahrhafte Widerlegung muf3 in die
Kraft des Gegners eingehen und sich in den Umkreis seiner Stirke
stellen; ihn auBerhalb seiner selbst anzugreifen und da Recht zu behal-
ten, wo er nicht ist, fordert die Sache nichty, schreibt Hegel®¢ und treibt
damit den Gedanken der Behiitung des Geistes, damit dieser nicht
unsicher werde und falle, vollends aus. Wenn darum gesagt werden
kann, daf3 auch die Theologie als diese bestimmte Form der Selbstver-
mittlung Gottes die Stirke hat, ihr Widersprechendes nicht allein aus-
zuhalten, sondern es aus sich zu iberwinden und in dieser Aufhebung in
allem die alles iiberwaltende Wahrheit Gottes selber theoretisch ver-
mitteln zu kdnnen, welche Vermittlung umfangen bleibt von der wirk-
lichen Setzung der Selbstvermittlung Gottes sowie des Entschlusses, mit
dieser Positivitit theoretisch auch ernsthaft umgehen zu wollen, — wenn
dem so ist und sein wird, dann kann sich Theologie unbekiimmert
hinausstellen aus den mancherorts wieder gesuchten Reservaten ihrer
Zuflucht in die Welt, um dort den homo capax Dei zu denken und ihn in
dieser Bestimmtheit auch lebbar zu erhalten helfen.

Homo capax Dei? Ja, weil als wahr erwiesen werden kann im
unendlichen Proze8 von Theologie, die sich auf die allumfassende
gottliche Selbstvermittlung bezieht — nur aus ihr und aus sonst nichts
ist —, daB3 vorgingig wirklich ist: Deus capax hominis — als Identitdt der
Identitit und Nichtidentitit oder, heilsgeschichtlich gewendet, im
Christusmysterium. Diese absolute Differenz in der unendlichen, von

#5 So kénnte der Gedanke der geistlichen Wiedergeburt auch theologische Relevanz
gewinnen: 1 Petr 1,23; Joh 3,5.

8 HeceL G. W. F., Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive
Logik. Zweites Buch. Zweiter Teil. Die subjektive Logik, Frankfurt/Main 1969, 250.



178 Homo capax Dei?

Gott gestifteten Identitit, die immer christologisch vermittelt gedacht
werden mul}, miiite sich dann, als zunichst behauptete und im
Bekenntnis ausgesagte, im Gang durch alle theologisch relevanten
Topoi darstellen und vermitteln und so als die zunichst nur gewisse
Voraussetzung — vermittelt iiber ihre Selbstauswirkung, ja als solche
selber — sich sowohl zum bestimmten Wissen wie auch zu bestimmter
Praxis und schlieBlich christlicher Poiesis als dem Darleben der Wirk-
lichkeit Gottes in den Glaubenden bringen lassen. So wire die Frage
nach dem homo capax Dei also nur in einem versuchten Ganzen
annihernd zu bemeistern, das sich in inbaltlicher Durchfithrung auswor-
tet in den Einzelfragen der christologischen Offenbarung — dem Vor-
zeichen aller christlichen Theologie —, des darin implizierten trinitari-
schen Gottesbegriffs (dem es, als Begriff, ebenso angemessen sein mulB,
daB er geistesgeschichtliche Wandlungen durchmacht), des kirchlichen
Geistes und des kirchlichen Amtes, des Bleibens in der Wahrheit Got-
tes, der Schrift, Tradition und lehrhaften Aussagen sowie deren Inter-
pretation, der Verkiindigung, des Sakraments, des Kirchenrechts, der
Kirchengeschichte usw. In all diesen Themen wiren die Korrespon-
denz und die Kohirenz Gottes und des Menschen mit Blick auf den
homo capax Dei darzutun, wie in der Menschenwelt als solcher Gott
selber sich als Gott erweist, so da3 er ebensowenig frommer Uberbau
wie negierte Chimidre wird. Dal3 dies alles in der sich selber vermit-
telnden Klammer steht, da3 Gott nicht am Ende, sondern der sich
durchfithrende Anfang, mithin Anfang, Mitte und Ende, «alles in
allem» (1 Kor 15, 28) ist, und daB3 es dazu, wie Schelling®” deutlich
gemacht hat, keiner Ableitung bediirfen kann, um in diese Selbstver-

87 Bei Schelling ist dieser Entschluf3 als Anfang der positiven Philosophie negativ
vermittelt dadurch, daB3 von der negativen, d.i. von der rein logisch-begrifflichen Philo-
sophie her kein Weg zur Wirklichkeit fiihrt. «Die erste [= negative] Philosophie war in
ihrem Ende auf etwas gekommen, das sich von ihrer Methode nicht mehr erkennbar
machen lieB; sie hat sich damit erschopft, und tberliefert, was ihr als Unerkanntes und fir
sie Unerkennbares zuletzt stehen blieb, als Aufgabe der zweiten Wissenschaft, was aber fiir
diese nur dullere, nicht eine innere Abhingigkeit bedeutet», weil doch sonst diese zweite,
die positive Philosophie wiederum derselben Widerspriichlichkeit in bezug auf Gott
verfiele wie die negative Philosophie: Gott nur am und als Ende zu haben. «Die positive
Philosophie kénnte méglicherweise rein fiir sich anfangen, mit dem bloBen Ausspruch:
<Ich wi// das, was tiber dem Seyn ist>, und wir werden sehen, wie der wirkliche Ubergang in
sie in der That durch ein solches Wollen geschieht» (ScueLLiNG F. W. J. v., Zweites Buch.
Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythologie oder Darstellung der rein-
rationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852), in: DERs., Ausgewihlte Schriften. Bd.
5, Frankfurt/Main 1985, 574).



Homo capax Dei? 179

mittlung eintreten zu kénnen, sondern allein des durch die absolute
Wahrheit, die Gott selber ist, gehaltenen Entschlusses, dessen Wirk-
lichkeit also hier den Anfang des Menschlichen in diesem Nachdenken
des Positiven markiert, ist die Voraussetzung, die sich im Gang der
vielfaltigen Vermittlungen zu bewahrheiten haben wird als theologi-
scher Erweis des Deus capax hominis.



	Homo capax Dei?

