
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Plädoyer für eine "nach-klassische" Christologie

Autor: Pfüller, Woldgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Pfüller

Plädoyer für eine «nach-klassische»
Christologie

Sehe ich richtig, so häufen sich in jüngerer Zeit die Anzeichen dafür,
daß die Christologie im Umbruch begriffen ist. Es scheint sich ein

«Paradigmenwechsel», der Ubergang zu einer neuen christologischen
Theoriestruktur, anzukündigen. So wird man im Blick auf die neueren
christologischen Entwürfe mit Sicherheit nicht mehr sagen können,
was C.H. Ratschow anläßlich der Christologien maßgeblicher evangelischer

Dogmatiker der Jahrhundertmitte beobachtete: «Was mit und
durch Jesus wie in dem Zeugnis des Neuen Testamentes geschah, das

wird als solches nicht erörtert. Daß es in den letzten Jahrzehnten die
eminente Debatte über die Möglichkeit, das zu erfassen, was dort
geschah, gab, schlägt sich christologisch — abgesehen von der Erwähnung

dieser Tatsache — nicht nieder. Vielmehr sehen wir alle behandelten

Dogmatiken damit befaßt, der Christologie einen von diesen
Stürmen freien Raum zu gewinnen.»1 Im Gegenteil! Das vielfach
vertretene Konzept einer «Christologie von unten» setzt betont beim
historischen bzw. irdischen2 Jesus an, um von daher seine Bedeutung
theologisch zu erschließen. Nun möchte ich hier keinen Beitrag zur
Diskussion um die Problematik einer «Christologie von unten» oder
«von oben» leisten. Ein Hinweis aber scheint mir angebracht. Entscheidend

ist nicht der Ausgangspunkt der christologischen Überlegungen,
vielmehr deren theoretischer Begründungsrahmen. So kann man etwa
durchaus von der geschichtlichen Gestalt Jesu ausgehen, um sie dann

1 C.H.Ratschow, Jesus Christus, Gütersloh 1982 (HST 5), 195.
2 Die mögliche, m. E. im übrigen wenig erhellende Unterscheidung zwischen

«historischem» und «irdischem Jesus» lasse ich hier beiseite.



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 131

gleichwohl im Rahmen einer an Phil 2,5ff orientierten Kenosis- bzw.

Inkarnationschristologie zu verankern. Und umgekehrt stellt sich das

doch eindeutig «von oben» konzipierte Johannesevangelium immerhin
in Form einer Geschichte Jesu dar.3 Wie aber soll ein angemessener
christologischer Begründungsrahmen aussehen? Kann man sich
weiterhin an der in Chalcedon festgeschriebenen «klassischen Christologie»4

orientieren, oder muß man ein neues Paradigma entwickeln? Dies
sind m.E. die Fragen, auf die die christologischen Erneuerungsbemühungen

hinauslaufen (sollten).
Hinzu kommt ein Weiteres. Im oben bereits angegebenen

Zusammenhang moniert C.H. Ratschow: «Es fehlt in allen diesen Christolo-
gien auch eine Erwägung darüber, daß es sich bei Jesu Wort, Werk und
Person um ein Geschehen handelt, das religionsgeschichtlich viele
Entsprechungen hat. Es wird nicht gefragt, wie denn dieses Geschehen
im Lichte dieser Entsprechungen aussieht.» Und darüber hinaus dann
der herrlich-kritische Satz: «Die evangelische Theologie christologisiert
vor sich hin.»5 Dieser Satz aber dürfte mittlerweilen selbst auf die

evangelische Theologie «in Deutschland», auf die sich Ratschow
bezieht, nicht mehr ohne weiteres zutreffen. Viel weniger noch läßt er
sich analog für die katholische sowie die Theologie außerhalb des

deutschen Sprachraums6 behaupten. Was indes folgt aus den ins Blickfeld

gerückten interreligiösen Perspektiven und Vergleichen für den

christologischen Begründungsrahmen? Lassen sie sich in den überJahr-

3 Eins freilich sollte man nicht meinen, nämlich daß man gleichsam von Nazareth

ausgehen könne, um von dort (via Auferstehung) geradenwegs nach Chalcedon zu gelangen.

Für derlei Unternehmungen dürfte Barths bekannter, im Blick auf die Christologie
W. Herrmanns angestellter Vergleich mutatis mutandis noch immer zutreffen. «Die
orthodoxe Christologie ist ein aus der Höhe von 3000 m steil abfließendes Gletscherwasser;

damit kann man etwas schaffen. Die Herrmannsche Christologie, so wie sie dasteht, ist

der hoffnungslose Versuch, eine stehende Lagune mittelst einer Handpumpe auf dieselbe

Höhe zu treiben. Das geht eben nicht.» (Zit. bei W. Kasper, Christologie von unten?, in :

Grundfragen der Christologie heute, Freiburg 1975, 146).
4 Zum Begriff vgl. EKL3, 1, Göttingen 1986, 718: «Als Erbe des 19. Jh.s hat sich der

Ausdruck tklassische C(hristologie)> eingebürgert. Damit wird jegliche C(hristologie)
bezeichnet, die ungebrochen das christologische Dogma der Alten Kirche, wie es auf dem

Konzil von Chalcedon (451) formuliert worden war, anerkennt.»
5 Vgl. Anm. 1, 195.222.
6 Vgl. nur das jüngst in deutscher Übersetzung erschienene Buch von P. F. Knitter:

Ein Gott - viele Religionen, München 1988, auf das ich noch zu sprechen kommen
werde.



132 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

hunderte hin und weithin auch noch heute dominierenden klassischen

Rahmen einzeichnen, oder sprengen sie diesen, erfordern mithin ihrerseits

das erwähnte neue Paradigma?
Der Titel des Aufsatzes läßt keinen Zweifel darüber, in welcher

Weise derlei Fragen beantwortet werden sollen. Dabei soll in einem
ersten Argumentationsgang nachgewiesen werden, daß die an Chalce-
don orientierte klassische Christologie derart defizitär ist, daß ein
Paradigmenwechsel in der Tat angezeigt erscheint. Daraufhin wird in einem
zweiten Argumentationsgang versucht, Leitlinien eines neuen christo-
logischen Paradigmas zu entwickeln.

1. Die Aporie der klassischen Christologie

Die «chalcedonische Christologie ist im Grunde in die johanneisch-
nicaenische Logos-Sarx-Christologie hineingebaut».7 Die Dominanz
des johanneischen christologischen Modells (seit Nizäa) jedoch hält
E. Schillebeeckx für einseitig. Er möchte demgegenüber dem synoptischen

Modell zu seinem Recht verhelfen. «Die einseitige Entscheidung
hat auf die Dauer zu Aporien geführt, die auf dem einmal eingeschlagenen

Weg kaum zu lösen sind. Gerade deshalb verlangt sie nach neuer,
kritischer Erinnerung an vornizänische Tendenzen, wodurch nicht die
alte Entscheidung, aber ihr einseitiger Akzent und ihr Verschweigen
komplementärer, wesentlicher Aspekte ungeschehen gemacht werden.
Dadurch wird dann eine Erneuerung der Christologie möglich unter
einem neuen Erfahrungs- und Verstehenshorizont, in welchem trotzdem

definitives und entscheidendes Heil inJesus von Gott her erfahren
und zur Sprache gebracht wird. »8 Nun soll hier keine nähere Erörterung
des christologischen Konzeptes von Schillebeeckx erfolgen9, zumal ja
die Diskussion hierüber ohnedies beträchtlichen Umfang erreicht
haben dürfte. Geprüft werden soll vielmehr, ob die von Schillebeeckx
anvisierte Ergänzung des klassischen Modells überhaupt Aussicht auf
Erfolg haben kann, oder ob man nicht mit derartigen Bestrebungen

7 A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd 1, Freiburg 1979,
769.

8 E. Schillebeeckx, Jesus, Freiburg4 1977, 504f (Zit. 505).
9 Daß für Sch.s. Entwurf m. E. der in Anm. 3 zitierte Barthsche Vergleich in etwa

zutrifft, mag immerhin angemerkt werden.



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 133

erneut auf halbem Wege stehen bleibt, mithin aber gerade keine
durchgreifende Erneuerung der Christologie möglich wird.

Ich denke, die klassische christologische Lösung von Chalcedon läßt
sich gut mit einem Balanceakt vergleichen. Ausbalanciert werden mußten

die Intentionen antiochenischer und alexandrinischer Christologie,
ausbalanciert werden mußten Gottheit und Menschheit in Christus,
ohne daß einerseits eine der beiden Naturen auf Kosten der anderen
dominierte und daß andererseits der eine Christus in zwei Personen
zerfiel. Das Resultat dieses Balanceaktes ist eine in der Tat bewundernswert

genau ausbalancierte Kompromißformel - wenn man so will:
zwischen Antiochien und Alexandrien. «In dieser Uberkreuzung von
<unvermischt> und <ungetrennt>, vor allem aber in der Spannung von
<eine Hypostase — in zwei Naturen> kommt zum Ausdruck, daß die
Person Christi die höchste und unüberholbare Weise der Verbindung
zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt ist. Nun ist durch die

Theologie die rechte Mitte gefunden zwischen Monismus und Dualismus,

zwischen reiner göttlicher Transzendenz und nicht mehr zu
steigernder Immanenz.»10 Ob die zuletzt ausgesprochene Einschätzung
A. Grillmeiers stichhaltig ist, bleibe fürs erste noch dahingestellt.
Unübersehbar ist jedenfalls, daß der Grat, auf dem sich eine an
Chalcedon orientierte Christologie zu bewegen hatte, äußerst schmal war.
Daß dabei für eine in der Trinitätstheologie verankerte Christologie11
die Gefahr größer war, die Gottheit Christi auf Kosten seiner
Menschheit zu favorisieren, ist nur allzu verständlich und wird durch
die mit den Stichworten «Monophysitismus», «Monotheletismus»,
«Monenergetismus» oder auch «Anhypostasie» gekennzeichnete
Tendenzen nachdrücklich unterstrichen. Gleichwohl bestand bereits
damals offenbar ebenso die entgegengesetzte Gefahr, wie sich an Nesto-
rius zeigen läßt. «Der Eigenweg des Nestorius beginnt erst dort, wo er
die Einheit von Gott und Mensch in Christus positiv erklären will.... In
diesem Ringen um seine eigene Deutung prägt Nestorius Formeln, die

eine Pointierung der antiochenischen Auffassung bedeuten und eben

der Anlaß geworden sind, ihn als Häretiker zu verurteilen.»12

10 Grillmeier (Anm. 7), 774.
11 Vgl. ebd. 413: «In den christologischen Kontroversen um Ephesus und Chalcedon

wuchs dem Nicaenum rückschauend der Rufeiner Fundamentalaussage in der kirchlichen
Deutung der Inkarnation zu. »

12 Ebd. 653f.



134 Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie

Legt sich nicht schon an dieser Stelle der Gedanke nahe, daß der

Balanceakt offenbar am besten dann unversehrt zu bewältigen ist, wenn
man die chalcedonische Formel schlicht wiederholt? Denn will man
auf dem schmalen Grat des Chalcedonense denkerisch weitergehen,
scheint man beinahe unvermeidlich die Balance zu verlieren. Das

würde aber bedeuten, daß Chalcedon im Grunde keinen - theologisch
gangbaren - Weg weist, vielmehr Stagnation im Gefolge hat. Nun ist es

sicher verfrüht, diese Eindrücke bereits als triftige Argumente zu
betrachten. Das soll denn hier auch keineswegs geschehen. Immerhin
mögen uns derartige Eindrücke zu weiteren Überlegungen anleiten.

Hierzu scheinen mir einige Ausführungen K.-H. Ohligs sehr
hilfreich. Ohlig untersucht in seiner «Fundamentalchristologie»13
insbesondere auch die kulturelle Bedingtheit christologischer Konzepte, da

er von der Auffassung ausgeht, daß Christologie jeweils auf eine sote-

riologische Fragestellung zu antworten sucht, die ihrerseits jeweils
kulturell geprägt ist und als solche in der jeweiligen Kultur vorgefunden
wird. (15 f) Dabei sieht er die in Chalcedon ihre klassische Gestalt

gewinnende altkirchliche Christologie an den «soteriologischen
Hoffnungen des hellenistischen Kulturraumes» mit der ihm eigentümlichen
Theorie des «Tausches» (Gott wurde Mensch, damit wir göttlich würden)

orientiert. «Die zunehmende Orientierung christlicher Predigt an
den soteriologischen Hoffnungen des hellenistischen Kulturraumes
ließ die entsprechende Gott-Mensch-Christologie in den Vordergrund
treten.» (160) Damit aber war für diesen Ansatz das christologische
Grundproblem dergestalt gegeben, wie sich Göttlichkeit und

Menschlichkeit von ein und demselben Jesus aussagen lassen. Freilich
ergab sich dieses Problem nur aufgrund dessen, daß christliches Denken
sich dem hellenistischen Muster eben nicht vollständig anglich. Folglich

konnte Jesus nicht einfachhin als einer der «göttlichen Männer»
oder auch als deren hervorragendster Vertreter erscheinen. «Der hel-
Xtmsùsch-christliche Gott wurde abgegrenzt gegen eine rein monistische

Interpretation und gewann — wenigstens - eine in diesem (sc. helleni-

15 Vgl. zum folgenden K.-H. Ohlig, Fundamentalchristologie: Im Spannungsfeld
von Christentum und Kultur, München 1986, 135 ff. Die Seitenzahlen im Text beziehen
sich auf dieses Buch.



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 135

stischen, WP) Raum revolutionäre <Gegenständigkeit>; er ging somit
nicht einfachhin auf in seiner immanenten kosmischen Ursächlichkeit.
Infolgedessen konnte auch die Göttlichkeit Jesu nicht im üblichen
Sinne als eine besondere oder auch die besondere Erscheinung des ihn
immanent konstituierenden Göttlichen angesehen werden.» (161)
Kurz, das Grundproblem einer hellenistisch orientierten Christologie
wurde vor allem deshalb so gravierend, weil christliches Denken dabei

am alttestamentlich-jüdischen Erbe, nämlich der Transzendenz Gottes,
festhielt. Wollte man also unter diesen Gegebenheiten Heil in Jesus

aussagen, war man offenbar gezwungen, das Unvereinbare zu vereinbaren,

Einheit zwischen strikte Verschiedenem herzustellen; der
transzendente Schöpfer und das immanente Geschöpf mußten in Jesus zu
einer einmaligen Einheit verschmelzen. Das oben benutzte Bild vom
Balanceakt stellt sich wieder ein. Und in der Tat - die Analysen Ohligs
bestätigen den bereits formulierten Eindruck: Wer immer die konträren
Größen systematisch durchzureflektieren versuchte, glitt ab, sei es in
den Monarchianismus, den Subordinatianismus oder in den Adopti-
anismus. «Kurz: wer einen dieser — unvereinbaren — Ansatzpunkte
<beim Wort nahm) und systematisch reflektierte, wurde zum Häretiker.»

(179)
Chalcedon nun, so sieht es Ohlig, bringt «die hellenistische

Christologie in eine klassische und — in dieser Hinsicht - nicht mehr zu
übertreffende Gestalt». (276) Das Chalcedonense zieht das Fazit der
hellenistischen Christologie überhaupt. «Es greift die hellenistischchristliche

Soteriologie auf: Die Annahme einer menschlichen Natur
durch Gott ist um unseres Heils willen geschehen; nicht gesagt, aber

notwendig gemeint: damit wir <vergöttlicht> werden können. Kurz:
Jesus ist deswegen der Christus, weil er in sich zwischen Gott und
Geschöpf <seinshaft> vermittelt und wir im Glauben an Jesus in dieses

Mysterium einbezogen werden.» (282) Freilich war die Schwierigkeit
nicht gering, die seinshafte Einheit von Gottheit und Menschheit in
Christus positiv zu beschreiben. Wir erinnern uns, daß an dieser Stelle
bereits Nestorius in hoffnungslose Schwierigkeiten geraten war.
Chalcedon vermied diese Schwierigkeiten, indem es die positive Beschreibung

der Einheit in Christus vermied. Einerseits wird nachgerade
beteuert, daß es sich um ein und denselben Christus handelt, der so

unvermischt wie ungetrennt in zwei Naturen erkennbar ist; andererseits

sollen die Ausdrücke prösopon (persona) und hypostasis (subsi-

stentia) die Einheit kennzeichnen. Diese beiden Begriffe aber werden in



136 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

ihrer Bedeutung weder erläutert noch gleich gar definiert.14 Ohlig
kommt zu dem Schluß, daß eine positive Bestimmung der Einheit von
Gott und Mensch, göttlicher und menschlicher Natur, in Christus nicht
nur nicht gegeben wird, sondern auch gar nicht gegeben werden kann.

(283) «Prösopon» und «Hypostasis» sind s.E. Ausdruck der Verlegenheit,

ja der Aporie, in die die hellenistische Christologie geraten mußte,
sofern sie das Unvereinbare in einem Moment der Geschichte vermittels

naturaler, seinshafter Kategorien zu vereinbaren suchte. «Die
hellenistische Christologie endet mit Chalkedon in der Aporie; prösopon und

hypostasis sindaporetische Vokabeln. » (286f) Dieses aporetische Resultat

wird einmal mehr bestätigt durch die in der Wirkungsgeschichte von
Chalcedon seit Boëthius vorgenommene positive Bestimmung der
«hypostatischen Union» im Sinne des modernen Personenverständnisses.
Dies nämlich besagte für das mittelalterliche Verständnis des Chalce-

donense, daß der menschlichen Natur Christi keine eigenständige
Personalität zuerkannt werden konnte, da der personale Logos die Position
der Personalität gleichsam für sich besetzt hielt. (283) Erneut zeigt sich,
daß die von Chalcedon geübte Zurückhaltung Einseitigkeiten vermeidet

und somit — um das verwendete Bild wieder aufzugreifen - den
Balanceakt unbeschädigt besteht.

Nun ist - das sei hervorgehoben - mit alledem keine Beurteilung
der klassischen Christologie von Chalcedon intendiert. Vielmehr wurde
versucht, mittels einer analytischen Durchdringung der Strukturen
chalcedonischer Christologie eine solche Beurteilung vorzubereiten.
Will man denn zu einer Beurteilung kommen, so ist als erstes zu sagen,
daß Chalcedon sicher eine Meisterleistung darstellt, was das Ausbalancieren

konträrer Positionen betrifft. Zweitens jedoch ist zu sagen, daß

das Ergebnis der bisherigen Analyse durchaus noch nicht für eine

stichhaltig begründete Beurteilung ausreicht. Daß Chalcedon apore-
tisch endet, kann in gewisser Weise auch ein eindeutiger Befürworter
des Chalcedonense wie etwa A. Grillmeier akzeptieren. Jedenfalls darf

14 Vgl. auch A. Grillmeier, a.a.O. (Anm. 7), 762f. G. ist allerdings der Überzeugung,

daß ungeachtet dessen «der Sinn des Dogmas ganz klar» ist. «Die Väter wollten
sagen: obwohl hier ein realer Unterschied zwischen den Naturen von Gottheit und
Menschheit besteht, so ist Christus doch <einer>, <eine Person und Hypostase). Diese
Aussage kann sogar gemacht werden ohne die exakte Definition des metaphysischen
Gehalts dieser Begriffe. » - Gewiß, nur hat man damit natürlich nicht erklärt, me denn die
Einheit zu begreifen sei. Ist G.s Diktum nicht ein Beleg mehr dafür, daß man Chalcedon
dann am nächsten bleibt, wenn man es schlicht nachspricht, im Bild: wenn man den
schmalen Grat lieber nicht zu begehen versucht?



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 137

man seine Charakterisierung der Formel von der «einen Hypostase in
zwei Naturen» als «sprachlichen Ausweg» doch wohl in dieser Richtung
verstehen. Er schreibt: «Man muß aber zugeben, daß solche Sprache nur
von einer eingeschränkten Zahl von Gläubigen auch im griechischen
Raum mitvollzogen werden konnte. Immerhin konnte sie für diese den
Dienst leisten zu sagen, auf welcher Ebene in Christus die unverletzte
Einheit, und auf welcher die Unterscheidung von Gott und Mensch

auszusagen war. Anspruchsvollere Christen brauchten einen solchen

sprachlichen Ausweg (sie!), um sich eine gewisse Rechenschaft von
ihrem Glauben geben zu können.»15 Pointiert gesagt: Endet Chalcedon

aporetisch, dann ist es immer noch die Frage, ob dies nicht unumgänglich

oder gar theologisch angemessen ist.16

Um diese Frage beantworten zu können, ist es m.E. erforderlich, die
Problematik von Chalcedon noch einmal entschieden zu verschärfen.
Ich möchte zu diesem Zwecke zwei Behauptungen zu begründen
versuchen: 1. Die Formel von Chalcedon ist nicht nur aporetisch, sondern
läuft auf einen kontradiktorischen Widerspruch hinaus. 2. Der mit
Chalcedon unlösbar verbundene Anspruch eschatologischen, endgültigen

Heils in Jesus, nämlich «daß die Person Christi die höchste und
unüberholbare Weise der Verbindung zwischen Gott und Mensch, Gott
und Welt ist»17, ist unhaltbar. — 1. Nicht das ist jetzt die Frage, wie die

Einheit einer Zweiheit soll gedacht werden können bzw. — noch klarer —

wie aus zwei «Ganzen» (Gott und Mensch) ein «Ganzes» werden können

soll. Diese Fragestellung könnte man zumindest vorderhand als

aporetische betrachten, angesichts derer uns nichts bleibt, als unser
denkerisches Unvermögen einzugestehen. Viel schwerer jedoch wiegt
demgegenüber die Feststellung, die ich wie folgt formulieren möchte:
Die Behauptung, daß ein Mensch, der per definitionem Nicht-Gott ist, als

einer und derselbe zugleich Gott ist, der doch per definitionem Nicht-Mensch

ist, scheint mir eine contradictio in adiecto, ein kontradiktorischer Widerspruch

zu sein. — Nun ist es, wenn man wissenschaftstheoretischen

Erörterungen glauben darf, durchaus möglich, daß eine Theorie (bzw.

15 A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd 2/1, Freiburg usw.
1986, 378 f.

16 Ich erinnere an das wissenschaftstheoretische Konzept G. Sauters, das theologische
Theorie anhand von Aporien und entsprechenden Grundproblemen von Grund auf zu
rekonstruieren versucht. Vgl. G. Sauter u.a., Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie,

München 1973, 228 ff.
17 A. Grillmeier, a.a.O. (Anm. 7), 774.



138 Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie

ein Paradigma) zeitweilig auch einen (oder gar mehr als einen)
kontradiktorischen Widerspruch beinhalten kann, ohne daß sie deshalb

sogleich aufgegeben werden muß; vielmehr wird man sich bemühen,
den Widerspruch zu beheben. Indessen haben wir es in unserem Fall
nicht mit einem mehr oder weniger peripheren Widerspruch zu tun,
sondern offenkundig mit einem Widerspruch im Zentrum, im Kern der

christologischen Theorie (wenn ich denn einmal diesen anspruchsvollen

Begriff für das christologische Dogma verwenden darf). Ich sehe

infolge dessen nicht, wie eine mit einer derartigen Hypothek belastete

theoretische Position einen fruchtbaren, entwicklungsfähigen
christologischen Ansatz darstellen soll. Und dies umso weniger, als sich zeigen
lassen wird, daß diese Hypothek keineswegs unvermeidbar ist (s.u. 2.).

Darüber hinaus ist in Erinnerung zu rufen, daß die Christologie von
Chalcedon inkarnationstheologisch verankert ist. Gegen die Behauptung

der Menschwerdung Gottes aber richtet sich seit langem massiver
Protest. Ich verweise hier nur auf drei gewichtige Stimmen völlig
unterschiedlicher Herkunft, die sich jedoch trotz dessen in ihrer Kritik
am christlichen Inkarnationsgedanken treffen. Da ist zunächst die
Stimme der islamischen Religion. Für Mohammed mußte, so O.H.
Schumann, die christliche Christologie als der Versuch erscheinen, Gott
ein anderes Wesen an die Seite zu stellen (sirk). «Anders konnte er es

nicht verstehen, daß ein Mensch, der per definitionem ein geschaffenes
Wesen ist, Anteil an der Gottheit erhält. Der umgekehrte Weg, daß

Gott von sich aus seine Transzendenz überschreitet, war zwar nicht
prinzipiell undenkbar, konnte aber nicht so weit führen, daß die absolute

Andersartigkeit und Einzigkeit Gottes an irgend einem Punkte in
Frage gestellt wurde.»18 Da ist ferner die Stimme des Philosophen
K. Jaspers. Er schreibt in seiner Auseinandersetzung mit dem christlichen

Glauben zu unserer Frage: «Es ist nicht denkbar, daß die
Wirklichkeit der Transzendenz dergestalt Realität in der Welt werde, daß sie

als handelnder Gott leibhaftig, in Raum und Zeit lokalisiert, von diesem
historischen Punkt her in die Welt hineinwirkt, unterschieden von allen
anderen Realitäten, die sämtlich nicht Gott sind.» Mehr noch:
Gemessen am Gottesgedanken des philosophischen Glaubens, der
nicht nur in der Philosophie, sondern auch «in den Höhepunkten der
biblischen Schriften» zu finden ist, «müßte, wenn eine von
Offenbarungsgläubigen gebrauchte Ausdrucksweise von der Philosophie ange-

18 O.H. Schumann, Der Christus der Muslime, Gütersloh 1975, 28.



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 139

wendet werden dürfte und könnte, die Behauptung von der

Menschwerdung Gottes als Gotteslästerung erscheinen, wie sie dem
Menschen Jesus, soweit wir von ihm wissen, erschienen wäre».19

Schließlich mag P. Tillich, mithin die Stimme eines christlichen
Theologen, zu Wort kommen. S.E. ist die Behauptung «Gott ist Mensch

geworden» «sinnlos». «Es ist eine Kombination von Worten, die nur
dann einen Sinn geben, wenn sie nicht das meinen, was die Worte

sagen. Das Wort Gott ist Ausdruck für eine letzte Wirklichkeit, und
selbst der konsequenteste Scotist mußte zugeben, daß das einzige, was
Gott nicht tun kann, ist, aufzuhören, Gott zu sein. Aber das ist genau
das, was die Formel <Gott ist Mensch geworden) ausdrückt.»20

Es ist hier weder beabsichtigt noch erforderlich, in eine umfassendere

Erörterung der angedeuteten, durchaus verschiedenen Positionen
einzutreten. Wichtig ist momentan nur die Geschlossenheit, mit der

von den verschiedensten Seiten her die Behauptung der Menschwerdung

Gottes abgelehnt wird. Und ich kann nicht umhin, dem in alledem

ausgesprochenen Grundgedanken zuzustimmen: Will man nicht den

Gottesgedanken paralysieren und derart eine veritable «Gott-ist-tot-
Theologie» vertreten (etwa im Sinne Feuerbachs), dann impliziert die

Behauptung, Gott sei Mensch geworden, eine contradictio in adiecto.
Ebenso widersprüchlich ist aber folglich die umgekehrte Behauptung,
ein wahrhafter Mensch sei zugleich und als einer und derselbe wahrhaft
Gott gewesen. K.-H. Ohlig hat mithin recht (vgl. o.): Solange die
Transzendenz Gottes festgehalten wird - und gerade die Einwände des

Islam wie bekanntlich auch der jüdischen Religion belegen dies
nachdrücklich -, wird man in Widersprüche verwickelt, falls man die Identität

zwischen Gott und Mensch, und sei es auch nur in einem Punkt der
Geschichte, behaupten will. Es ist von daher überhaupt nicht verwunderlich,

daß in der altkirchlichen Christologie tendenziell die Gottheit
in Jesus auf Kosten seiner Menschheit dominierte, ja daß man von
Chalcedon her ohne weiteres eine Christologie zu konzipieren vermag,
in der das Leben des irdischen Jesus höchstens als bloßes Faktum eine
Rolle zu spielen braucht. Vielleicht wird in diesem Zusammenhang
auch der eher emotional gefärbte Einwand des jüdischen Denkers Sch.

Ben-Chorin begreiflich, den er in Anbetracht der Gethsemane-Szene

" Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, München 1962, 167.
483.

20 Systematische Theologie II, Stuttgart 21958, 104.



140 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

ausspricht: «Man kann diesen Bericht in den Evangelien nicht lesen,
ohne zu Tränen erschüttert zu sein: Hier steht kein Held, kein Halbgott,
kein Mythos. Hier zittert ein Mensch um sein Leben. Es ist mir
unfaßlich, wie man diese menschliche Tragödie auf dem Hintergrund
eines Dogmas von der Zweinaturenlehre Christi verstehen kann:
wahrer Mensch und wahrer Gott.»21 - Freilich werden manche längst
eingewandt haben, daß in der christlichen Theologie ja eben nicht toto
coelo von der Menschwerdung Gottes gesprochen worden sei, sondern

etwa von der Inkarnation des Logos.22 Ohne daß ich an dieser Stelle die

trinitätstheologische Problematik erörtern kann23, möchte ich dennoch
meinen, daß auch der Gedanke der Inkarnation des Logos den genannten

Widerspruch schwerlich beheben dürfte. Zugespitzt gesagt: Zwar

mag dann sehr wohl davon geredet werden können, daß Gott ganz
Mensch geworden sei, nicht aber davon, daß Gottganz Mensch geworden
ist.

2. A. Grillmeier konstatiert, daß sich mit Chalcedon jene die
Christologie bis heute belastende Entwicklung der Scheidung zwischen
Person und Werk Jesu, zwischen Christologie und Soteriologie,
angebahnt habe. Gleichwohl «lag es im Sinne der Formel von Chalcedon,
den Glauben der Kirche gerade auf den Bringer des Heils zu lenken und
in seiner Person das Wesen des Heils aufleuchten zu lassen»24. Damit
scheint mir ein entscheidendes, konstituierendes Moment der in
Chalcedon terminierenden Christologie bezeichnet: Sie reflektiert auf die

Bedeutung (Person) Jesu auf der Basis seiner eschatologischen Heilsbe-

deutung (Werk). Diese Begründungsstruktur ist vor allem im Neuen
Testament klar vorgezeichnet und dürfte auch in den manchmal ja recht

«spekulativen» christologischen Auseinandersetzungen der ersten
Jahrhunderte grundsätzlich nicht verlassen worden sein. Naturgemäß ging
dabei die noch verhältnismäßig junge, aufstrebende christliche Religion
davon aus, daß Jesus Christus der endgültige, ja alleinige Heilsbringer
sei, wie es beispielsweise ganz unbefangen in Apg 4,12 ausgesprochen
ist. Als staatlich sanktionierte, zudem in der ganzen «Ökumene» sich

21 Bruder Jesus, München 1972, 182.
22 Auch P. Tillich, a.a.O. (Anm. 20), 105, weist darauf hin und hält ein solches

Verständnis für angemessener. Freilich ist es wegen Tillichs eigengeprägtem Logosbegriff
nicht tunlich, hier in eine Auseinandersetzung mit seinen Darlegungen einzutreten.

23 Ich meine allerdings, daß die Trinitätstheologie von der Christologie aus beurteilt
werden muß, nicht umgekehrt.

24 A.a.O. (Anm. 15), 5.



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 141

ausbreitende Religion sah man für die Revision derartiger Ansprüche
verständlicherweise keinen Anlaß. Indessen sind mittlerweile die

Ansprüche des Christentums auf Absolutheit — jetzt nur verstanden im
Sinne von Endgültigkeit — oder gar Exklusivität zutiefst problematisch
geworden. Dabei ist die zunehmend in den Blick getretene Pluralität
der Religionen mit ihren jeweiligen Ansprüchen m.E. nur der
Ausgangspunkt dieser Problematisierung, nicht deren stichhaltige Begründung.

25 Denn allerdings besagt die Vielzahl und Vielfalt der Religionen
mit ihren entsprechenden Ansprüchen für deren Gültigkeit überhaupt
nichts. Jedoch sehe ich nicht — dies zum einen —, wie die bereits zu

Anfang unseres Jahrhunderts von E. Troeltsch gegen den Absolutheits-
anspruch des Christentums und vor allem für die Relativität aller
historischen Erscheinungen, also auch der Religionen samt deren Heilsbrin-

gern, also auch des Christentums samt Jesu, vorgetragenen Argumente
entkräftet werden könnten. Überdies wird - zum anderen — der

Exklusivitätsanspruch in der gegenwärtigen Theologie sicher nur noch selten

erhoben, und dies mit gutem. Grund. Denn er ist m.E. schon in Anbetracht

des doch wohl nach wie vor gültigen theologischen Axioms
«Deus semper maior» schlicht nicht zu begründen - es sei denn, man
hielte Autoritätsargumente für triftig. Bloße Behauptungen indes sollten

auch in der Theologie keinen Kredit mehr verdienen.
Gewiß sind im Zusammenhang dieser kurzen Argumentation manche

Fragen offen geblieben, und manchem mag die Argumentation
auch als allzu knapp erscheinen. Er sollte jedoch bedenken, daß es im
gegebenen Rahmen nicht um eine Auseinandersetzung mit dem Abso-
lutheits- bzw. Exklusivitätsanspruch des Christentums zu tun war,
sondern darum, eine entscheidende Stütze der in Chalcedon terminierenden

klassischen Christologie als brüchig zu erweisen. Dazu aber mag es

genügen — um im Bilde zu bleiben -, ihre Risse bloßzulegen, ohne sie

gänzlich abbrechen zu müssen.
Zum Schluß des ersten Teils dieses Aufsatzes mögen noch zwei in

der Theologie beliebte Verfahrensweisen kurz diskutiert werden, die
auch im Falle der klassischen Christologie sich als Auswege anbieten,
sich jedoch als Holzwege erweisen dürften. Zum einen könnte man in der
Weise einer hermeneutisch orientierten Theologie versuchen, zwar die

philosophische Gestalt von Chalcedon als zeitbedingt und zumindest

25 Vgl. zum Weiteren auch: W. Pfüller, Der Streit der Religionen - rational
entscheidbar?, Frankfurt/M. 1986.



142 Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie

heute stark problematisch aufzugeben, dafür aber die (kerygmatische)
Intention umso gewisser festzuhalten. Dabei käme einem, wenn man
A. Grillmeier folgen darf, Chalcedon sogar entgegen. Denn: «Chalce-
don selbst hat seine Aussage auf verschiedenen Ebenen gemacht, in der
Weise einer kerygmatischen Betonung der wahren Gottheit und der
wahren Menschheit im einen Christus und zugleich in einer der
griechischen Philosophie entnommenen Sprache, wobei der Akzent durchaus

auf der ersten Weise liegen konnte.»26 Nun wird freilich sofort
ersichtlich sein, daß sich die im bisherigen vorgebrachten Argumente
genau gegen die Intention von Chalcedon richten, nicht gegen dessen

heute unverständliche oder problematische oder veraltete usw.
philosophische Begrifflichkeit. Das Problem ist eben nicht, daß das Chalce-
donense kulturell bedingt ist o.ä., sondern daß es auf nicht stichhaltig
begründbaren Voraussetzungen beruht und in sich widersprüchlich,
mithin aber theologisch unangemessen ist. Der hermeneutische Ausweg

erweist sich folglich als Ausflucht, gleich gar dann, wenn er zur
theologischen Immunisierungsstrategie degeneriert, indem er den
Eindruck erweckt, theologische Traditionen solange zu interpretieren, bis
sie doch noch — angeblich ihrer ureigensten oder ursprünglichen Intention

entsprechend - als brauchbar erscheinen. — Einer
Immunisierungsstrategie zumindest täuschend ähnlich sieht — dies zum anderen -
der ebenfalls häufig begangene Ausweg einer reductio in mysterium.
Interessanterweise wurde er bereits in der altkirchlichen, hellenistischen

Christologie gewählt. «Die kulturgeschichtlich bedingte Aporie
hellenistischer Christologie wurde zur sachlichen Aporie objektiviert,
die im für menschliches Denken unerreichbaren Gegenstand der Theologie,

in Gott und im Gott Jesus Christus, wurzelt». Treffend bemerkt
K.-H. Ohlig zu diesem Versuch sowie zu entsprechenden späteren
Versuchen bis in die Gegenwart hinein: Die Aporetik von Chalcedon
darf «nicht, wie sehr beliebt, mit dem Hinweis auf den Geheimnischarakter

der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus beiseitegeschoben
und <bewältigt> werden. An dieser Aporetik ist nichts Mysteriöses, sie

ist vielmehr logisch stringent und mußte sich aus den Implikationen der
hellenistischen Christologie ergeben»27. Darüber hinaus ist zu sagen:
Sicher ist der Hinweis auf das Geheimnis Gottes sowie die Unzulänglichkeit

menschlichen Erkenntnisvermögens an sich völlig berechtigt.

26 A.a.O. (Anm. 15), 377.
27 A.a.O. (Anm. 13), 180 u. 288 i5°.



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 143

Nur wird er dann suspekt, wenn er faktisch steile theologische Ansprüche

(oder Traditionen) rechtfertigen soll, die angesichts des göttlichen
Geheimnisses sowie des unzulänglichen menschlichen Erkenntnisvermögens

besser aufgegeben würden, um sich mit dem Begründbaren zu
bescheiden. Noch anders gewendet: So sehr Gott geheimnisvoll sein

mag, so wenig haben es theologische Aussagen zu sein. Das Geheimnis
Gottes wahren sie doch wohl dann am ehesten, wenn sie sich nicht als

geheimnisvoll und somit als unverrückbares Abbild des göttlichen
Geheimnisses darstellen, vielmehr wenn sie ihrer Unzulänglichkeit
eingedenk sind und darum stets um bessere Begründungen sich bemühen.

Damit ist nun endlich das Stichwort für den zweiten Teil der

Erörterung gegeben. Deren Absicht ist ja nicht bloß, die klassische Christologie

aufgrund ihrer gravierenden Unzulänglichkeiten zu destruieren,
sondern darüber hinaus und vor allem die, eine konstruktive Alternative

zur Diskussion zu stellen. Und dies im Bewußtsein der seinerzeit

aus der Wissenschaftsgeschichte gewonnenen wissenschaftstheoretischen

Einsicht T.S. Kuhns, wonach alte Paradigmen in der Regel nicht
schon aufgrund ihrer mancherlei Defizite, sondern vornehmlich
aufgrund eines neuen, überzeugenderen Paradigmas aufgegeben
werden28.

2. Leitlinien einer nachklassischen Christologie

P.F. Knitter plädiert in seinem Buch «Ein Gott - viele Religionen»29

für eine «theozentrische Christologie», die gegenüber der
bisherigen Christozentrik eine Art «kopernikanische Wende» bedeutet.

(98 ff) Diese Wende scheint ihm schlichtweg an der Zeit zu sein. «So wie
die Christen im christlichen Ökumenismus eingestanden, daß ihr
eingeengtes Verständnis von Kirche ein Hindernis für den Dialog
darstellte, sehen sie auch im ökumenischen Ökumenismus allmählich ein,
daß ihr eingeengtes Verständnis von Jesus Christus ein ähnliches
Hindernis ist. Die traditionelle Christologie mit ihrer Betonung der
Endgültigkeit und Normativität paßt einfach nicht zu den Erfahrungen in

28 T.S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. 2 1973.
29 Vgl. Anm. 6. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Buch. Vgl. zu

diesem Buch auch meine Rez. in: ThLZ 113 (1988), 803ff.



144 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

der Arena des religiösen Pluralismus. Wir stecken mitten in der
Entwicklung von Christozentrismus zum Theozentrismus.» (99) Dabei
schließt eine theozentrische Christologie, in derJesus einer unter anderen

Heilsbringern und Offenbarern Gottes ist, nach der Uberzeugung
Knitters keineswegs «die persönliche Hingabe oder Bindung anJesus als

Inkarnation der erlösenden Absicht und Gegenwart Gottes» aus, ja sie

schmälert diese persönliche Bindung nicht einmal.(147) Die «Erfahrung

des Glaubens» nämlich «schließt die Überzeugung, daß Jesus die

Offenbarung und Gnade Gottes ist, notwendig ein. Sie schließt nicht
notwendig die Überzeugung ein, daß er allein diese Offenbarung und
Gnade ist». (148) Demnach geht das Bekenntnis des Christen zur
Offenbarung Gottes in Jesus Christus sehr wohl zusammen mit dem
Verzicht auf «irgendwelche Ansprüche hinsichtlich der Überlegenheit
Jesu über andere religiöse Gestalten oder seiner Maßstäblichkeit für
sie». (151)

Wir brauchen für unsere Zwecke Knitter nicht in die Einzelheiten
seiner Überlegungen zu folgen. Dies ist vor allem deshalb nicht
erforderlich, weil die Probleme seines Ansatzes bereits hinreichend zutage
liegen. Dabei sehe ich einmal davon ab, daß vom Phänomen des

religiösen Pluralismus her eine «kopernikanische Wende» bzw. ein
«Paradigmenwechsel» in der Christologie (vgl. 98) in ihrem/seinem Erfordernis

schwerlich begründbar sein dürfte (vgl. o. S. 140f). Gravierender
nämlich scheinen mir folgende Probleme zu sein: 1. Die von Knitter
befürwortete theozentrische Christologie scheint den Relativismus, den
sie durchaus als Gefahr wahrnimmt (vgl. 56 f), nicht wirklich überwinden

zu können. Zwar hofft Knitter, daß der Realtivismus im praktischen
Dialog (womöglich zugunsten des Christentums) überwunden werden
kann (193), aber die von ihm zu diesem Zweck am Ende seines Buches

knapp zusammengestellten Kriterien (194) erscheinen allzu vage und
zudem bloß statuiert. 2. Christliche oder doch zumindest theologische
Existenz scheint sich in der Konsequenz der Überlegungen Knitters
forthin nur noch in einer Art Schizophrenie vollziehen zu können,
indem sie einerseits im persönlichen Bekenntnis Jesus als den «Einzigen»

bekennt, ihn andererseits aber im theologischen Nachdenken für
einen unter anderen halten muß. Knitter scheint also um der Wahrung
der christlichen Identität willen sich der Kehrseite des Relativismus
versichern zu müssen: des Subjektivismus.

Nun können und wollen diese Problemanzeigen keine Widerlegung
der theozentrisch orientierten Christologie sein. Im Gegenteil, indem



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 145

die bei Knitter m.E. ungelösten Probleme möglichst klar und präzise
markiert werden, soll die Frage provoziert werden, ob auf dem von
Knitter avisierten Weg nicht weiterzukommen ist, will sagen, ob die
theozentrische Christologie nicht mit noch größerer Validität vertreten
werden kann. Einen bemerkenswerten Schritt in Richtung einer
Bejahung dieser Frage dürften die Überlegungen K.-H. Ohligs darstellen.30
— Ohlig sieht die Religion soteriologisch bestimmt. Die konkreten
Religionen stellen mithin «soteriologische Systeme» dar, «in denen die

Fragestellungen und Hoffnungen von Menschen auf eine spezifische
Weise artikuliert und somit soteriologische Traditionen ausgebildet
werden». (21) Ohlig unterscheidet dabei grundsätzlich natural und

geschichtlich orientierte soteriologische Systeme. (21 f) Während in den

ersteren, in monistisch strukturierten Religionen «Heil vermittelt wird
etwa durch Erkenntnis der wahren (Seins-) Zusammenhänge oder
durch die im Kult gefeierte oder in der (oft asketischen) Abwendung
von der Geschichte vollzogene Identität mit dem Göttlichen», vertreten

die letzteren, theistisch und zunehmend monotheistisch strukturierten

Religionen «eine Vermittlung des Heils durch geschichtliche Vehikel

oder Gestalten». (26) In bezug auf diese Religionen kann man denn
auch davon reden, daß sie als ein inhärierendes Moment eine Christologie

(im weiteren Sinne) ausbilden. Die Heilsbringer oder -ereignisse
werden ausgesagt als relevant für die Beantwortung der religiösen Frage
der Menschen. «Die religiöse Frage ist die Frage des Menschen nach
sich selbst in seiner letzten Sinnhaftigkeit für Kollektiv und Individuum.

Wenn nun geschichtliche Gestalten oder Epochen für diese Problematik

relevant werden, wird hierin die Überzeugung greifbar, daß ihre

Beantwortung nicht über den Sternen oder in den Geheimnissen der
Natur zu suchen ist. Vielmehr kann nur das Menschliche seihst einen

Fingerzeig geben, in welcher Richtung eine Lösung gefunden werden
kann. Nicht eine Theorie, ein Denksystem, ein Mythos oder ähnliches
führen weiter, sondern nur der Mensch in seiner eigenen Geschichte.»

(1974, 24)
Nun behandelt Ohlig in seiner groß angelegten Untersuchung zur

«Fundamentalchristologie» gleichwohl nur die Christologie im engeren

30 Vgl. zum folgenden: K.-H. Ohlig, a.a.O. (Anm. 13); ders., Jesus. Entwurf zum
Menschsein, Stuttgart 1974. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diese beiden
Bücher, wobei beim letztgenannten die Jahreszahl vorangestellt wird.



146 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

Sinne. Und zwar legt er eine Christologiegeschichte in systematischer
Absicht vor, von der Arbeitshypothese ausgehend, daß die christliche
Verkündigung die jeweilige soteriologische Fragestellung als kulturell
geprägte vorfindet. «Wenn das Christentum in einer Kultur auf Dauer
heimisch werden will, muß es auf diese konkrete Frage hören und Jesus
als <Antwort) verkünden.» (16) Die kulturellen Ausprägungen der

Christologie verfolgt Ohlig durch die Geschichte und hat damit nicht
nur ein strukturierendes Prinzip für die von ihm intendierte «Systematik

der Christologiegeschichte», sondern möchte darüber hinaus zeigen,
«daß es die kirchliche Christologie nicht gibt, wenigstens dann nicht,
wenn die inhaltlichen Aussagen des Bekenntnisses als Bezug gewählt
werden», und daß die jeweiligen christologischen Inhalte kulturbedingt
sind. (17) Wir brauchen Ohligs langen Weg durch die Geschichte der

Christologie hier nicht mitzugehen. Interessanter sind für uns die
systematischen Folgerungen, die er am Ende seiner Untersuchung zieht.
Nachdem die kulturelle Varianz der Christologien im Laufe der
Untersuchung unübersehbar geworden ist, stellt sich ihm verständlicherweise
die Frage nach einer möglichen Invariante, m.a.W. nach der Möglichkeit

einer «transkulturellen» oder «gesamtchristlichen Christologie».
(616 ff) Ohlig meint schon, daß eine solche Möglichkeit gegeben ist,
und aufschlußreich ist nun das Verfahren, mit dem er das «normative
christliche Jesus-Christus-Bekenntnis» ermitteln will. Er möchte es

nämlich ganz offensichtlich als gemeinsamen Nenner, als inhaltliche
Minimalbasis in all den vorliegenden, kulturell ausgeprägten, divergenten

christologischen Formeln verifizieren. (617f) Hierbei aber gerät er
in die altbekannten Schwierigkeiten. Zum einen droht ihm die Gefahr,
keinerlei gemeinsamen Nenner mehr ausmachen zu können, da das

Ausgangsmaterial zu divergent ist, zumal er auch radikal säkulare

Christologien, die von Gott absehen, in die Untersuchung einbezieht. Ohlig
behilft sich in dieser Schwierigkeit damit, daß er die säkularen
Christologien mittels eines zusätzlichen, normativen Kriteriums auszugrenzen

sucht. (633 ff) Zum andern aber vermag auch er dem Einwand nicht
zu entgehen, daß die Ableitung des Normativen (das «normative christliche

Jesus-Christus-Bekenntnis») aus dem Faktischen (gemeinsamer
Nenner verschiedener christologischer Formeln der Christologiegeschichte)

auf einem Fehlschluß beruht. Aufgrund dieser Schwierigkeiten
erscheint es mir für unsere Zwecke wenig ergiebig, Ohligs

Erwägungen zu den Elementen einer transkulturellen Christologie näher zu

analysieren. Weit aussichtsreicher dürfte es demgegenüber sein, seine



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 147

abschließenden Überlegungen zur «Begründung des christologischen
Bekenntnisses» (662ff) ausführlicher zu würdigen.

Bekanntlich ist für Ohlig die religiöse Frage «die Frage des
Menschen nach sich selbst in seiner letzten Sinnhaftigkeit für Kollektiv und
Individuum» (1974, 24). Will die Christologie dieser Frage Anwort
geben, ist mithin eine soteriologische Anthropologie ihr gegebener
Bezugspunkt. Dabei vertritt Ohlig die Auffassung, daß zunächst
zwischen natural (monistisch) und geschichtlich (tendenziell monotheistisch)

orientierter Soteriologiefreigewählt werden kann, wenn auch die

Erfahrung Jesu als des Christus allerdings die letztere Wahl erfordert.
(667ff) Fiat man diese Wahl getroffen, läßt sich nunmehr der «Christus

Jesus» als Antwort auf die soteriologisch-anthropologische Fragestellung

entfalten. Ohlig tut dies in dreifacher Weise: 1. von der «Sache»,
2. vom Leben und 3. von der Person Jesu her. 1. Die «Sache» Jesu
verhilft zur anthropologisch verifizierbaren Erfahrung der vernichtenden,

zerstörerischen Qualität von Schuld und Haß sowie umgekehrt des

tiefsten Sinnes in voraussetzungsloser Liebe, Barmherzigkeit, Verzeihen,

Solidarität. (670) 2. Das Leben Jesu befindet sich «in geradezu

optimaler Entsprechung» zu seiner «Sache». «Sein kurzes öffentliches
Wirken repräsentiert in kulminativer Form, was <jeder Mensch> mit
seinem Leben im Grunde will, sein Tod in seiner extremen Sinnlosigkeit

und Fürchterlichkeit stellt in <dichter> Gestalt dar, wie auch wir
unseren Tod erfahren.» Leben und Tod Jesu werden somit zu einem

geschichtlichen Realsymbol menschlicher Existenz überhaupt. (670f)
3. Ohlig hält die Folgerung im Blick auf die Person Jesu für die «wohl
schwierigste Implikation der Verkündigungjesu wie der Christologie».
Gleichwohl korrespondiert sie der «anthropologischen Hoffnung, daß

das bloß Faktische und <Zufällige> eine letzte Gültigkeit besitzt». (672,
bei Ohlig kursiv).

Ist damit eine anthropologisch-soteriologische Begründung des

christologischen Bekenntnisses versucht, so gesteht Ohlig allerdings
ein, daß eine rationale Begründung allein nicht hinreicht. Erfährt der
Christ Jesus als den Christus, so ist darin unweigerlich ein Moment
willentlicher Entscheidung involviert. Denn die im Blick auf Jesus

eruierte soteriologische Anthropologie ist nicht mehr als «eine kontin-

gente Möglichkeit». «Zwar kann sie viele sachliche (<humane>) Gründe
für sich ins Feld führen, ein Argumentieren und Überzeugen ist möglich,

aber - eben - nicht zwingend. Von welchem archimedischen
Punkt aus stünde denn fest, daß z.B. Verzeihen oder Pro-Existenz für



148 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

andere oder die Hoffnung auf eine absolute Zukunft die menschlichen
Wahrheiten sind? Es gibt nicht wenige Menschen und Religionen, die
das anders sehen.» (677)

Trotz dieser klaren Einschränkung ist Ohlig noch nicht am Ende
seiner Argumentation. Denn er meint über alles Bisherige hinaus, auch

Argumente für die christliche Behauptung «der soteriologischen
Unüberbietbarkeitjesu» anführen zu können, die s. E. zu jeder Christologie
gehört. (678) Dabei argumentiert er wie folgt: Die in Jesus sich zeigende

anthropologische Fundamentalität und geschichtliche Einfachheit
stellt eine Grundfigur dar, der zwar komplexere sowie differenziertere
Formen folgen mögen, die jedoch im Grunde dadurch keine Steigerung
mehr erfahren kann. «Was der Mensch ist und sein kann, nämlich —

trotz allem - angenommen von Gott, ist in Jesus schon erschienen.
Darüber hinaus ist — auf dieser soteriologischen Ebene — nichts mehr zu

sagen.» (679) Die Parenthese erinnert uns daran, daß die Argumentation

Ohligs nur in bezug auf geschichtlich orientierte soteriologische
Systeme gilt. Unter Beachtung dieser Einschränkung lassen sich nun
noch weitere Argumente für die von ihm vertretene «soteriologische
Unüberbietbarkeit Jesu» beiziehen. So unterscheidet Ohlig hinsichtlich
der als heilsrelevant eingestuften Gestalten die primären (originären)
sowie die sekundären. (1974, 41) Bringen die ersteren gewissermaßen
die Grundform in originärer, klassischer Einfachheit zur Erscheinung,
so variieren die letzteren diese Grundform. Dabei scheint es mit
fortschreitender Zeit immer seltener der Fall zu sein, daß neue Grundformen

entstehen. (Ebd, 42) In Jesus nun gewinnt, wie schon angedeutet,
die Grundform des Menschseins schlechthin Ausdruck, «die zwar an
Differenziertheit, Problembewußtsein und Wissen, nicht aber an
gültiger Humanität übertroffen werden kann». (Ebd, 43) Dabei ist es

nicht das innovatorische Potential an humanen Inhalten und
Verhaltensweisen, das die unüberbietbare Originarität Jesu ausmacht. Im
Gegenteil, was «es an Humanem bei Jesus und im Christentum gibt,
findet sich auch sonstwo in der Welt». Die von der originären
Einfachheitjesu ausgehende Faszination beruht demgegenüber auf folgendem:

«Einmal beeindruckt die Radikalität, mit der Jesus human gewesen

ist und Solidarität mit dem Humanen praktiziert hat in Predigt und
Leben.... Zum anderen beeindruckt Jesus durch eine dynamische <Zen-

tralität> seines humanen Engagements. Gemeint ist damit, daß Jesus

in einer singulären Weise die jeweilige gesellschaftliche Problematik

auf ihre Mitte hin, die letzte Sinnfrage des Menschen, Gott,



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 149

durchschaut und sich mit dieser zentralen Fraglichkeit befaßt hat.»

(Ebd, 52)
Ich denke, es ist ohne weiteres ersichtlich, in wie starkem Maße sich

Ohlig bemüht hat, die christologische Reflexion auf die Bedeutsamkeit
Jesu zu begründen und damit das Bekenntnis zu Jesus der subjektiven
Beliebigkeit zu entreißen. Dabei kommt sein Versuch völlig ohne die

unbegründeten sowie zudem schwerlich begründbaren Behauptungen
einer sich am klassischen Muster orientierenden Christologie aus. Deshalb

ist er für die Überlegungen des zweiten Teils dieses Aufsatzes nicht
nur einfach bemerkenswert, sondern wegweisend. Folgendes möchte
ich im Blick auf die des weiteren zu markierenden Leitlinien einer
nachklassischen Christologie an dieser Stelle festhalten: 1. Christologie
läßt sich dann (und nur dann rückhaltlos begründen, wenn sie einer
ihrerseits begründeten religiösen Fragestellung Antwort zu geben sucht.
2. Dabei läßt sich die Bedeutung Jesu nur dann ermessen, wenn er in
Beziehung gesehen wird zu den anderen originären Phänomenen, die
für die Beantwortung der religiösen Frage relevant erscheinen. (Die
Unterscheidung von originären und sekundären Phänomenen ist hier
wichtig!) 3. Die grundsätzliche Differenzierung in natural und
geschichtlich orientierte soteriologische Systeme ist zu beachten, um mögliche

Grenzen der Begründbarkeit von Christologie nicht zu überschreiten.

Diese wichtigen Einsichten bleiben unberührt, wenn jetzt gleichwohl

einige Einwände gegen Ohligs Überlegungen geltend gemacht
werden sollen. Sie verstehen sich als Bemühung, den von Ohlig gegangenen

Weg weiter auszubauen. - H. Verweyen hat m.E. mit Recht in
seiner Besprechung der « Fundamentalchristologie » zwei grundsätzliche
Fragen aufgeworfen.31 Es handelt sich dabei um den von Ohlig
verwendeten Religionsbegriff sowie um seine «Behauptung der Letztgültigkeit

des Jesus-Ereignisses». Verweyen moniert zum ersten eine

soteriologische Engführung des Religionsbegriffs, wodurch das

Gottesverständnis funktionalisiert werde. Dies habe zur Folge, daß
«Geschichte überhaupt und Jesus insbesondere nicht primär als Erscheinung

der Flerrlichkeit Gottes begriffen werden, sondern diese bestenfalls

als Metapher für die Erfüllung unseres Heilsverlangens gelten
kann». Zum zweiten aber beanstandet Verweyen die ungenügende
Begründungsleistung Ohligs. Demzufolge scheint ihm in dessen

31 ZKTh 110 (1988), 331 ff. Die folgenden Zitate: 331. 332.



150 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

«<antiochenisch> geprägten Ansatz... die Einheit zwischen Gott und
Jesus noch nicht recht <bis Chalcedon vorgedrungen> zu sein». Diese
kurzen Hinweise mögen als Anstöße zum Weiterdenken genügen.

M. E. hat Verweyen nicht recht, wenn er Ohlig die Funktionali-
sierung des Gottesverständnisses vorhält. Will man nämlich den Got-
tesgedanken begründen, muß er folgerichtig eine «Funktion» im
Begründungszusammenhang erhalten. Dennoch halte auch ich den Religionsbegriff

Ohligs für zu eng, und zwar insofern er den Horizont der
religiösen Frage auf die anthropologische Soteriologie reduziert. (Ich
komme gleich darauf zurück.) Hingegen beanstandet Verweyen die

ungenügende Begründungsleistung Ohligs hinsichtlich der «Behauptung

der Letztgültigkeit des Jesus-Ereignisses» m.E. völlig zu Recht.32

Freilich unternimmt Ohlig gerade hier beträchtliche Anstrengungen,
die allen Respekt verdienen. Indes, auch abgesehen von der freien Wahl
zwischen den beiden soteriologischen Grundmustern: Die durch Jesus

ausgeprägte Grundfigur des Menschseins mag noch so überzeugend
sein, so daß man sich in der Tat schwerlich eine Überbietung
vorzustellen vermag33; die originären Grundformen mögen mit zunehmender

geschichtlicher Entwicklung noch so sehr zur Rarität werden —

auch Ohlig ist nicht imstande, die Einsicht in die Relativität aller
historischen Erscheinungen zu widerlegen ; auch er vermag es nicht, die
Geschichte im ganzen zu überschauen und daraufhin ein endgültiges
Urteil zu fällen. Jedoch nur, wenn er zu beidem in der Lage wäre,
könnte er begründet davon reden, daß Jesus unüberbietbar, endgültig
sei. Sicher ist es sehr fraglich, ob Ohlig — wie Verweyen anscheinend
unterstellt — überhaupt «bis Chalcedon vordringen» will. Hingegen
scheint er mit seiner These von der «soteriologischen Unüberbietbarkeitjesu»

gleichsam ein Relikt der klassischen Christologie festhalten zu

wollen, was nach meinem Dafürhalten weder seinem Ansatz entspricht

32 Daß V. dabei den Bindruck erweckt, Theologie könne, ja müsse diese
Begründungsleistung erbringen, befindet sich im diametralen Gegensatz zu den Überlegungen
dieses Aufsatzes, kann freilich hier nicht weiter diskutiert werden.

33 Vgl. immerhin die aus feministischer Perspektive vorgetragene, relativierende
Sicht Jesu bei R.R. Ruether, Sexismus und die Rede von Gott, Gütersloh 1985, 143:
Leben und Tod Jesu sind ein Paradigma ganzheitlichen Menschseins. Und nun: «Es ist
nicht weniger paradigmatisch, wenn wir anerkennen, daß es unvollständig ist und zusammen

mit anderen Modellen gesehen werden muß, insbesondere mit solchen, die aus der
Erfahrung von Frauen die Reise zu erlösendem Mensch-sein verdeutlichen.»



Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie 151

noch Aussicht auf Erfolg hat. An dieser Stelle bleibt er trotz aller
sonstigen Weiterführung hinter der von Knitter verfolgten Perspektive
zurück.

Die folgende Argumentation geht davon aus, daß die religiöse
Grundir&ge., auf die die Menschheit seit Jahrtausenden eine Antwort
sucht und zu geben versucht, umfassender zu bestimmen ist als bei

Ohlig, was freilich hier nicht näher begründet werden kann.34 Die
religiöse Grundfrage ist m. E. im letzten und entscheidenden die Frage
nach Heil oder Unheil unserer Wirklichkeit überhaupt, worin die
menschliche Wirklichkeit als ein, wenngleich hervorragender Teil
integriert ist. «Gott» aber nennen wir die Wirklichkeit über unsere
Wirklichkeit hinaus, die in der Lage wie auch willens ist, unsere Wirklichkeit
zum Heil zu führen. Die göttliche Wirklichkeit nun ist in unserer
Wirklichkeit nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt, in «Zeichen»

(K.Jaspers redet von «Chiffern») erfahrbar. An dieser Stelle muß,
meine ich, die christologische Fragestellung ansetzen. Die zu beantwortende

Frage lautet dann: Welches der verschiedenen, originären
Zeichen für die umgreifende Heilswirklichkeit («Gott») bringt diese
Wirklichkeit am umfassendsten wie auch am intensivsten zur Sprache? Umfassend

heißt hier, kurz gesagt, daß die fraglichen Zeichen für das Heil in
der Welt gerade über unsere Wirklichkeit hinausweisen müssen auf das

Heil der Welt. Die Intention auf «vorletzte» Ziele würde hier dem

gegebenen Horizont also nicht entsprechen.35 Die Intensität
demgegenüber bemißt sich daran, inwieweit die Intention eines geschichtlichen

Phänomens, vorzüglich einer geschichtlichen Gestalt mit seiner

Realisierung übereinkommt, m. a.W. inwieweit die Lebensführung
einer solchen Gestalt ein Ausdruck ihrer Intention ist. Das, was Ohlig
über die von Jesus ausgehende Faszination zu sagen wußte (s. o.), ordnet
sich in die eben umrissene Perspektive ziemlich genau ein. Man könnte
Jesus von hierher auch zu begreifen versuchen als das originäre Zeichen

grenzenloser umfassender), hingebungsvoller intensiver) Liebe,
das damit der Heilsmacht Gottes in unserer Welt eindrucksvoll Gestalt
verliehen hat. Als solches Zeichen wäre es dann den anderen originären
Zeichen für die umgreifende Heilswirklichkeit («Gott») zu vergleichen.
Sicher wird ein solcher bewertender Vergleich nicht leicht sein. Den-

34 Vgl. dazu sowie auch zum Weiteren die in Anm. 25 genannte Arbeit.
35 Vgl. K.-H. Ohlig, a.a.O. (Anm. 13), 619.



152 Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie

noch sehe ich bis auf weiteres keine Veranlassung, ihn für aussichtslos

zu halten. Darüber hinaus aber sehe ich noch viel weniger eine
Möglichkeit, in anderer Weise dem Subjektivismus in bezug auf das christo-
logische Bekenntnis zu begegnen. — Von Interesse mag aufgrund des

eben Gesagten gewissermaßen als Kostprobe ein kurzer Vergleich
zwischen Buddha undJesus sein, und zwar in Gegenüberstellung zu einigen
einschlägigen Äußerungen S. Radhakrishnans, des bekannten Apologeten

indischen Geistes. Für ihn ist Jesus durchaus einer der Avataren,
«keineswegs aber der bedeutendste. Den Vergleich mit Buddha hält er
jedenfalls nicht aus». «Während z.B. Buddha seine Laufbahn mit der
Erkenntnis und Überwindung des <Durstes> beginnt, muß Jesus

immer wieder um solche Überwindung ringen. Mit der Bitte, daß der
Kelch des Leidens an ihm vorübergehen möge, bricht noch am Ende
<sein persönliches Begehren> durch, und erst am Kreuz lernt er
endgültig <die Kreuzigung des Ego>.»36 Gewiß ist dieser bewertende
Vergleich aller Beachtung wert. Freilich müßten seine Kriterien allererst

offengelegt werden, um gegebenenfalls den Eindruck tilgen zu können,
sie seien allzu sehr «indisch» präjudiziert. Dies kann hier natürlich nicht
geschehen. Hingewiesen werden soll indessen darauf, daß sich in der

Perspektive der oben angeführten Kriterien der Vergleich m. E. merklich

anders darstellt. Die Vorzüglichkeit Jesu besteht dann gerade darin,
daß er sich zu unserer, vornehmlich der menschlichen, gesellschaftlichen

Wirklichkeit nicht in vornehmer Distanz verhielt, sondern sich ihr
ganz zuwandte und derart die heilende Kraft Gottes überallhin zu

tragen versuchte.37 Daraus folgt nun auch, daß er den Gefährdungen und
Untiefen des menschlichen Lebens gerade nicht auswich, sondern sich

ihnen aussetzte, um sie so - bis hin zum heißen Ringen - überwinden zu
können. Gethsemane und Golgatha sind dafür - gerade im Unterschied

zum Tode Buddhas! — die sprechendsten Belege.
Indes, der Einwand ist nunmehr beinahe unausweichlich, wonach

die hier verfolgte Perspektive zwar nicht «indisch», aber dafür um so

mehr jüdisch-christlich präjudiziert sei. Und dies zumal, wenn man
C.H. Ratschow beipflichten muß, der konstatiert: «Der
religionsgeschichtliche Vergleich läßt die Eigenart des Gottes Israels, des Vatergottes

Jesu zumal daran erkennen, daß dieser Gott sein Welt- wie sein

36 O. Wolff, Christus unter den Hindus, Gütersloh 1965, 181.
37 Freilich würden hier sicher gerade die Vertreter des Buddhismus womöglich mit

einigem Recht die Vernachlässigung der Tierwelt einklagen.



Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie 153

Heilshandeln nur vermittelt erfaßbar werden läßt. Die Vermittlungen
seines Heilshandelns haben geschichtliche Raumzeitlichkeit und können

als solche nicht auf Unmittelbarkeit hin durchstoßen werden.»38 Ist
es damit nicht vollends deutlich, daß die vorgestellte Perspektive durch
das jüdisch-christliche Gottesverständnis präformiert ist? Und hatte

Ohlig nicht darauf hingewiesen, daß es zwischen naturaler (monistischer)

und geschichtlicher (monotheistischer) Perspektive keine rational

motivierte Entscheidung, vielmehr nur freie Wahl geben kann? So

sehr ich die erstere Frage ohne Zögern bejahe, so wenig skeptisch bin ich
im Blick auf die letztere Frage. Ich vermute vielmehr, daß es sich bei
einer weiteren Ausarbeitung der religiösen Grundfrage sehr wohl
zeigen läßt, daß der Gedanke einer umgreifenden, transzendenten, nur
vermittelt erfahrbaren Heilsmacht der gegebenen Konstellation am
besten gerecht wird. Sicher hat Ohlig recht, wenn er eine zwingende
Argumentation aufgrund des fehlenden archimedischen Punktes nicht
für möglich hält.39 Nur folgt daraus ebenso sicher nicht, daß die

Entscheidung durch Willensentschluß herbeigeführt werden muß. Denn
auch im wissenschaftlichen Bereich etwa kennt man den archimedischen

Punkt nicht und kann daher — zumindest oft — ebensowenig
zwingend argumentieren. Dennoch wüßte ich nicht, daß die Entscheidung

wissenschaftlicher Streitfragen rechtens durch Willensentschluß
herbeigeführt wird. D.h. positiv gewendet: Eine Argumentation, die
nicht zwingend ist, kann gleichwohl überzeugend sein.

Zusammenfassend lassen sich die Leitlinien einer nachklassischen

Christologie nach alledem wie folgt verdeutlichen: 1. Es ist selbstverständlich

die geschichtliche Gestalt des Jesus aus Nazareth so sorgfältig
wie möglich und so umfassend wie nötig (für ihr unverwechselbares

Profil) zu erfassen. Das besagt auch, daß die Christologie die Arbeit der
Geschichtswissenschaft nicht entbehren kann, will sie sich nicht allein
auf eine Idee von Jesus stützen (was gewiß auch schon einiges wäre und
jahrhundertelang offenbar genügt hat).40 2. Die Bedeutung Jesu ist zu
entwickeln in der Perspektive der religiösen Grundfrage und ihrer
grundsätzlichen Beantwortung durch die umgreifende Heilsmacht Got-

» A.a.O. (Anm. 1), 229.
39 Vgl. a.a.O. (Anm. 13), 677.
40 Dies auch gegen P. Tillichs Auseinandersetzung über «Glaube und historische

Skepsis», System. Theol. II, 123 ff, sofern die Christologie für den christlichen Glauben
jedenfalls zentral sein dürfte.



154 Plädoyer für eine « nach-klassische » Christologie

tes. Jesus erscheint dann als originäres Zeichen dieser Heilsmacht. 3. In
einem bewertenden Vergleich mit anderen originären Zeichen der

umgreifenden göttlichen Heilsmacht, in dem Extensität und Intensität
der «Zeichen» miteinander abgewogen werden, ist der Versuch zu
unternehmen, Jesus als mächtigstes Zeichen der umgreifenden göttlichen

Heilsmacht und damit als stärksten Impuls zur Bejahung der
religiösen Grundfrage nach dem möglichen Heil unserer Wirklichkeit
überhaupt zu erweisen.

Es wird unschwer ersichtlich sein, daß der Weg zur hier umrissenen
nachklassischen Christologie noch weit ist.41 Dennoch dürfte es sich

lohnen, das avisierte neue Paradigma auszuarbeiten. Nicht nur entgeht
es den kapitalen Schwierigkeiten der klassischen Christologie, ohne

sogleich in Relativismus und Subjektivismus zu geraten. Sondern
darüber hinaus eröffnet es einen weiten Horizont im Gespräch und in der

Verständigung mit den nichtchristlichen Religionen, nicht zuletzt mit
den verwandten Religionen des Judentums und des Islams. Dies aber
scheint mir dringend erforderlich zu sein, will man endlich über
festgefahrene Positionen hinauskommen, jedoch auch nicht lediglich in
wechselseitigen Verstehensbemühungen und Respektbezeigungen
verharren, vielmehr in einen unprätentiösen, freundschaftlichen, indes
eben auch streitbaren Dialog um die Wahrheit eintreten.

(abgeschlossen Februar 1989)

41 Genauer zu klären ist hierbei u.a. auch noch die Frage nach dem Stellenwert des

«Werkes Christi». Ich vermute freilich, daß in den oben angedeuteten Leitlinien das

aufgehoben sein könnte, was von diesem traditionellen christologischen Topos bewah-
renswert ist.


	Plädoyer für eine "nach-klassische" Christologie

