Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Pladoyer fur eine "nach-klassische” Christologie
Autor: Pflller, Woldgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WoLFGANG PFULLER

Pladoyer fiir eine «nach-klassische»
Christologie

Sehe ich richtig, so hiufen sich in jingerer Zeit die Anzeichen dafiir,
dal3 die Christologie im Umbruch begriffen ist. Es scheint sich ein
«Paradigmenwechsel», der Ubergang zu einer neuen christologischen
Theoriestruktur, anzukindigen. So wird man im Blick auf die neueren
christologischen Entwiirfe mit Sicherheit nicht mehr sagen kénnen,
was C.H. Ratschow anlidBlich der Christologien maf3geblicher evange-
lischer Dogmatiker der Jahrhundertmitte beobachtete: «Was mit und
durch Jesus wie in dem Zeugnis des Neuen Testamentes geschah, das
wird als solches nicht erdrtert. Dall es in den letzten Jahrzehnten die
eminente Debatte tiber die Moglichkeit, das zu erfassen, was dort
geschah, gab, schligt sich christologisch — abgesehen von der Erwih-
nung dieser Tatsache — nicht nieder. Vielmehr sehen wir alle behan-
delten Dogmatiken damit befaf3t, der Christologie einen von diesen
Stiirmen freien Raum zu gewinnen.»' Im Gegenteil! Das vielfach ver-
tretene Konzept einer «Christologie von unten» setzt betont beim
historischen bzw. irdischen? Jesus an, um von daher seine Bedeutung
theologisch zu erschlieBen. Nun mochte ich hier keinen Beitrag zur
Diskussion um die Problematik einer «Christologie von unten» oder
«von oben» leisten. Ein Hinweis aber scheint mir angebracht. Entschei-
dend ist nicht der Ausgangspunkt der christologischen Uberlegungen,
vielmehr deren theoretischer Begriindungsrahmen. So kann man etwa
durchaus von der geschichtlichen Gestalt Jesu ausgehen, um sie dann

' C.H.RaTscuHow, Jesus Christus, Giitersloh 1982 (HST 5), 195.
? Die mogliche, m. E. im iibrigen wenig erhellende Unterscheidung zwischen «hi-
storischem» und «irdischem Jesus» lasse ich hier beiseite.



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 131

gleichwohl im Rahmen einer an Phil 2,5ff orientierten Kenosis- bzw.
Inkarnationschristologie zu verankern. Und umgekehrt stellt sich das
doch eindeutig «von oben» konzipierte Johannesevangelium immerhin
in Form einer Geschichte Jesu dar.? Wie aber soll ein angemessener
christologischer Begriindungsrahmen aussehen? Kann man sich wei-
terhin an der in Chalcedon festgeschriebenen «klassischen Christolo-
gie»* orientieren, oder mul3 man ein neues Paradigma entwickeln? Dies
sind m.E. die Fragen, auf die die christologischen Erneuerungsbemii-
hungen hinauslaufen (sollten).

Hinzu kommt ein Weiteres. Im oben bereits angegebenen Zusam-
menhang moniert C.H. Ratschow: «Es fehlt in allen diesen Christolo-
gien auch eine Erwigung dariiber, dal3 es sich bei Jesu Wort, Werk und
Person um ein Geschehen handelt, das religionsgeschichtlich viele
Entsprechungen hat. Es wird nicht gefragt, wie denn dieses Geschehen
im Lichte dieser Entsprechungen aussieht.» Und dariiber hinaus dann
der herrlich-kritische Satz: «Die evangelische Theologie christologisiert
vor sich hin.»* Dieser Satz aber diirfte mittlerweilen selbst auf die
evangelische Theologie «in Deutschland», auf die sich Ratschow
bezieht, nicht mehr ohne weiteres zutreffen. Viel weniger noch lifit er
sich analog fiir die katholische sowie die Theologie auBerhalb des
deutschen Sprachraums® behaupten. Was indes folgt aus den ins Blick-
feld geriickten interreligiosen Perspektiven und Vergleichen fiir den
christologischen Begriindungsrahmen ? Lassen sie sich in den iiber Jahr-

* Eins freilich sollte man nicht meinen, nimlich dal man gleichsam von Nazareth
ausgehen kénne, um von dort (via Auferstehung) geradenwegs nach Chalcedon zu gelan-
gen. Fiir derlei Unternehmungen diirfte Barths bekannter, im Blick auf die Christologie
W. Herrmanns angestellter Vergleich mutatis mutandis noch immer zutreffen. «Die
orthodoxe Christologie ist ein aus der Hohe von 3000 m steil abflieBendes Gletscherwas-
ser; damit kann man etwas schaffen. Die Herrmannsche Christologie, so wie sie dasteht, ist
der hoffnungslose Versuch, eine stehende Lagune mittelst einer Handpumpe auf dieselbe
Hohe zu treiben. Das geht eben nicht.» (Zit. bei W. Kasper, Christologie von unten?, in :
Grundfragen der Christologie heute, Freiburg 1975, 146).

4 Zum Begriff vgl. EKL?, 1, Géttingen 1986, 718: «Als Erbe des 19. Jh.s hat sich der
Ausdruck <klassische C(hristologie)» eingebiirgert. Damit wird jegliche C(hristologie)
bezeichnet, die ungebrochen das christologische Dogma der Alten Kirche, wie es auf dem
Konzil von Chalcedon (451) formuliert worden war, anerkennt.»

> Vgl. Anm. 1, 195.222,

¢ Vgl. nur das jiingst in deutscher Ubersetzung erschienene Buch von P. F. KNITTER:
Ein Gott — viele Religionen, Miinchen 1988, auf das ich noch zu sprechen kommen
werde.



132 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

hunderte hin und weithin auch noch heute dominierenden klassischen
Rahmen einzeichnen, oder sprengen sie diesen, erfordern mithin ihrer-
seits das erwihnte neue Paradigma?

Der Titel des Aufsatzes 13t keinen Zweifel dariiber, in welcher
Weise derlei Fragen beantwortet werden sollen. Dabei soll in einem
ersten Argumentationsgang nachgewiesen werden, daf3 die an Chalce-
don orientierte klassische Christologie derart defizitir ist, dal3 ein Para-
digmenwechsel in der Tat angezeigt erscheint. Daraufhin wird in einem
zweiten Argumentationsgang versucht, Leitlinien eines neuen christo-
logischen Paradigmas zu entwickeln.

1. Die Aporie der klassischen Christologie

Die «chalcedonische Christologie ist im Grunde in die johanneisch-
nicaenische Logos-Sarx-Christologie hineingebaut».” Die Dominanz
des johanneischen christologischen Modells (seit Nizia) jedoch hilt
E. Schillebeeckx fiir einseitig. Er mochte demgegeniiber dem synopti-
schen Modell zu seinem Recht verhelfen. «Die einseitige Entscheidung
hat auf die Dauer zu Aporien gefiihrt, die auf dem einmal eingeschla-
genen Weg kaum zu l6sen sind. Gerade deshalb verlangt sie nach neuer,
kritischer Erinnerung an vornizinische Tendenzen, wodurch nicht die
alte Entscheidung, aber ihr einseitiger Akzent und ihr Verschweigen
komplementirer, wesentlicher Aspekte ungeschehen gemacht werden.
Dadurch wird dann eine Erneuerung der Christologie méglich unter
einem neuen Erfahrungs- und Verstehenshorizont, in welchem trotz-
dem definitives und entscheidendes Heil in Jesus von Gott her erfahren
und zur Sprache gebracht wird.»® Nun soll hier keine nihere Erorterung
des christologischen Konzeptes von Schillebeeckx erfolgen®, zumal ja
die Diskussion hieriiber ohnedies betrichtlichen Umfang erreicht
haben dirfte. Gepriift werden soll vielmehr, ob die von Schillebeeckx
anvisierte Erginzung des klassischen Modells iiberhaupt Aussicht auf
Erfolg haben kann, oder ob man nicht mit derartigen Bestrebungen

7 A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd 1, Freiburg 1979,
769.

 E. SCHILLEBEECKX, Jesus, Freiburg? 1977, 504f (Zit. 505).

? DaB fur Sch.s. Entwurf m.E. der in Anm. 3 zitierte Barthsche Vergleich in etwa
zutrifft, mag immerhin angemerkt werden.



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 133

erneut auf halbem Wege stehen bleibt, mithin aber gerade keine durch-
greifende Erneuerung der Christologie moglich wird.

Ich denke, die klassische christologische Losung von Chalcedon 1463t
sich gut mit einem Balanceakt vergleichen. Ausbalanciert werden muB-
ten die Intentionen antiochenischer und alexandrinischer Christologie,
ausbalanciert werden mullten Gottheit und Menschheit in Christus,
ohne dal3 einerseits eine der beiden Naturen auf Kosten der anderen
dominierte und daB3 andererseits der eine Christus in zwei Personen
zerfiel. Das Resultat dieses Balanceaktes ist eine in der Tat bewunderns-
wert genau ausbalancierte Kompromifformel — wenn man so will:
zwischen Antiochien und Alexandrien. «In dieser Uberkreuzung von
<unvermischt> und <ungetrennt>, vor allem aber in der Spannung von
<eine Hypostase — in zwei Naturen» kommt zum Ausdruck, dafB3 die
Person Christi die hochste und uniiberholbare Weise der Verbindung
zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt ist. Nun ist durch die
Theologie die rechte Mitte gefunden zwischen Monismus und Dualis-
mus, zwischen reiner gottlicher Transzendenz und nicht mehr zu stei-
gernder Immanenz.»'® Ob die zuletzt ausgesprochene Einschitzung
A. Grillmeiers stichhaltig ist, bleibe firs erste noch dahingestellt.
Uniibersehbar ist jedenfalls, dal3 der Grat, auf dem sich eine an Chal-
cedon orientierte Christologie zu bewegen hatte, dullerst schmal war.
Daf dabei fiir eine in der Trinitdtstheologie verankerte Christologie '
die Gefahr grofler war, die Gottheit Christi auf Kosten seiner
Menschheit zu favorisieren, ist nur allzu verstindlich und wird durch
die mit den Stichworten «Monophysitismus», «Monotheletismusy,
«Monenergetismus» oder auch « Anhypostasie» gekennzeichnete Ten-
denzen nachdriicklich unterstrichen. Gleichwohl bestand bereits da-
mals offenbar ebenso die entgegengesetzte Gefahr, wie sich an Nesto-
rius zeigen laBt. « Der Eigenweg des Nestorius beginnt erst dort, wo er
die Einheit von Gott und Mensch in Christus positiv erkldren will. ... In
diesem Ringen um seine eigene Deutung prigt Nestorius Formeln, die
eine Pointierung der antiochenischen Auffassung bedeuten und eben
der Anlafl geworden sind, ihn als Hiretiker zu verurteilen.»'?

1 Grillmeier (Anm. 7), 774.
' Vgl. ebd. 413: «In den christologischen Kontroversen um Ephesus und Chalcedon
wuchs dem Nicaenum riickschauend der Ruf einer Fundamentalaussage in der kirchlichen

Deutung der Inkarnation zu.»
12 Ebd. 653f.



134 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

Legt sich nicht schon an dieser Stelle der Gedanke nahe, daf der
Balanceakt offenbar am besten dann unversehrt zu bewiltigen ist, wenn
man die chalcedonische Formel schlicht wiederholt? Denn will man
auf dem schmalen Grat des Chalcedonense denkerisch weitergehen,
scheint man beinahe unvermeidlich die Balance zu verlieren. Das
wiirde aber bedeuten, dafl Chalcedon im Grunde keinen — theologisch
gangbaren — Weg weist, vielmehr Stagnation im Gefolge hat. Nun ist es
sicher verfriiht, diese Eindriicke bereits als triftige Argumente zu
betrachten. Das soll denn hier auch keineswegs geschehen. Immerhin
mogen uns derartige Eindriicke zu weiteren Uberlegungen anleiten.

Hierzu scheinen mir einige Ausfithrungen K.-H. Ohligs sehr hilf-
reich. Ohlig untersucht in seiner «Fundamentalchristologie»'? insbe-
sondere auch die kulturelle Bedingtheit christologischer Konzepte, da
er von der Auffassung ausgeht, dal3 Christologie jeweils auf eine sote-
riologische Fragestellung zu antworten sucht, die ihrerseits jeweils kul-
turell geprigt ist und als solche in der jeweiligen Kultur vorgefunden
wird. (15f) Dabei sieht er die in Chalcedon ihre klassische Gestalt
gewinnende altkirchliche Christologie an den «soteriologischen Hoff-
nungen des hellenistischen Kulturraumes» mit der ihm eigentiimlichen
Theorie des «Tausches» (Gott wurde Mensch, damit wir gottlich wiir-
den) orientiert. « Die zunehmende Orientierung christlicher Predigt an
den soteriologischen Hoffnungen des hellenistischen Kulturraumes ...
lief die entsprechende Gott-Mensch-Christologie in den Vordergrund
treten.» (160) Damit aber war fiir diesen Ansatz das christologische
Grundproblem dergestalt gegeben, wie sich Gottlichkeit #zd
Menschlichkeit von ein und demselben Jesus aussagen lassen. Freilich
ergab sich dieses Problem nur aufgrund dessen, daB3 christliches Denken
sich dem hellenistischen Muster eben nicht vollstindig anglich. Folg-
lich konnte Jesus nicht einfachhin als einer der «gottlichen Minner»
oder auch als deren hervorragendster Vertreter erscheinen. «Der hel-
lenistisch-christliche Gott wurde abgegrenzt gegen eine rein monistische
Interpretation und gewann — wenigstens — eine in diesem (sc. helleni-

'* Vgl. zum folgenden K.-H. OHLIG, Fundamentalchristologie: Im Spannungsfeld
von Christentum und Kultur, Miinchen 1986, 135ff. Die Seitenzahlen im Text beziechen
sich auf dieses Buch.



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 135

stischen, WP) Raum revolutionire <Gegenstindigkeity; er ging somit
nicht einfachhin auf in seiner immanenten kosmischen Ursichlichkeit.
Infolgedessen konnte auch die Gottlichkeit Jesu nicht im iblichen
Sinne als ezne besondere oder auch d7e besondere Erscheinung des ihn
immanent konstituierenden Gottlichen angesehen werden.» (161)
Kurz, das Grundproblem einer hellenistisch orientierten Christologie
wurde vor allem deshalb so gravierend, weil christliches Denken dabei
am alttestamentlich-jiidischen Erbe, nimlich der Transzendenz Gottes,
festhielt. Wollte man also unter diesen Gegebenheiten Heil in Jesus
aussagen, war man offenbar gezwungen, das Unvereinbare zu verein-
baren, Einheit zwischen strikte Verschiedenem herzustellen; der tran-
szendente Schopfer und das immanente Geschopf mufiten in Jesus zu
einer einmaligen Einheit verschmelzen. Das oben benutzte Bild vom
Balanceakt stellt sich wieder ein. Und in der Tat — die Analysen Ohligs
bestitigen den bereits formulierten Eindruck: Wer immer die kontriren
Grofen systematisch durchzureflektieren versuchte, glitt ab, sei es in
den Monarchianismus, den Subordinatianismus oder in den Adopti-
anismus. «Kurz: wer einen dieser — unvereinbaren — Ansatzpunkte
<beim Wort nahm> und systematisch reflektierte, wurde zum Hireti-
ker.» (179)

Chalcedon nun, so sieht es Ohlig, bringt «die hellenistische Chri-
stologie in eine klassische und — in dieser Hinsicht — nicht mehr zu
ubertreffende Gestalt». (276) Das Chalcedonense zieht das Fazit der
hellenistischen Christologie iiberhaupt. «Es greift die hellenistisch-
christliche Soteriologie auf: Die Annahme einer menschlichen Natur
durch Gott ist um unseres Heils willen geschehen; nicht gesagt, aber
notwendig gemeint: damit wir <vergottlicht> werden kénnen. Kurz:
Jesus ist deswegen der Christus, weil er in sich zwischen Gott und
Geschopf <seinshaft> vermittelt und wir im Glauben an Jesus in dieses
Mysterium einbezogen werden.» (282) Freilich war die Schwierigkeit
nicht gering, die seinshafte Einheit von Gottheit und Menschheit in
Christus positiv zu beschreiben. Wir erinnern uns, daf3 an dieser Stelle
bereits Nestorius in hoffnungslose Schwierigkeiten geraten war. Chal-
cedon vermied diese Schwierigkeiten, indem es die positive Beschrei-
bung der Einheit in Christus vermied. Einerseits wird nachgerade
beteuert, dal} es sich um ein und denselben Christus handelt, der so
unvermischt wie ungetrennt in zwei Naturen erkennbar ist; anderer-
seits sollen die Ausdriicke présopon (persona) und hypéstasis (subsi-
stentia) die Einheit kennzeichnen. Diese beiden Begriffe aber werden in



136 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

ihrer Bedeutung weder erliutert noch gleich gar definiert.'* Ohlig
kommt zu dem SchluB3, dal3 eine positive Bestimmung der Einheit von
Gott und Mensch, gottlicher und menschlicher Natur, in Christus nicht
nur nicht gegeben wird, sondern auch gar nicht gegeben werden &ann.
(283) «Présopon» und «Hypdstasis» sind s. E. Ausdruck der Verlegen-
heit, ja der Aporie, in die die hellenistische Christologie geraten mufite,
sofern sie das Unvereinbare in einem Moment der Geschichte vermit-
tels naturaler, seinshafter Kategorien zu vereinbaren suchte. «Die hel-
lenistische Christologie endet mit Chalkedon in der Aporie; prisopon und
hypdstasis ... sind aporetische Vokabeln. » (2861) Dieses aporetische Resul-
tat wird einmal mehr bestitigt durch die in der Wirkungsgeschichte von
Chalcedon seit Boéthius vorgenommene positive Bestimmung der «hy-
postatischen Union» im Sinne des modernen Personenverstindnisses.
Dies niamlich besagte flir das mittelalterliche Verstindnis des Chalce-
donense, dal3 der menschlichen Natur Christi keine eigenstindige Per-
sonalitit zuerkannt werden konnte, da der personale Logos die Position
der Personalitit gleichsam fiir sich besetzt hielt. (283) Erneut zeigt sich,
dal3 die von Chalcedon geiibte Zuriickhaltung Einseitigkeiten vermei-
det und somit — um das verwendete Bild wieder aufzugreifen — den
Balanceakt unbeschidigt besteht.

Nun ist — das sei hervorgehoben — mit alledem keine Beurteilung
der klassischen Christologie von Chalcedon intendiert. Vielmehr wurde
versucht, mittels einer analytischen Durchdringung der Strukturen
chalcedonischer Christologie eine solche Beurteilung vorzubereiten.
Will man denn zu einer Beurteilung kommen, so ist als erstes zu sagen,
dalBl Chalcedon sicher eine Meisterleistung darstellt, was das Ausbalan-
cieren kontrirer Positionen betrifft. Zweitens jedoch ist zu sagen, dal3
das Ergebnis der bisherigen Analyse durchaus noch nicht fiir eine
stichhaltig begriindete Beurteilung ausreicht. Dafl Chalcedon apore-
tisch endet, kann in gewisser Weise auch ein eindeutiger Befiirworter
des Chalcedonense wie etwa A. Grillmeier akzeptieren. Jedenfalls darf

'“ Vgl. auch A. GRILLMEIER, 2.2.0. (Anm. 7), 762f. G. ist allerdings der Uberzeu-
gung, dal} ungeachtet dessen «der Sinn des Dogmas ganz klar» ist. «Die Viter wollten
sagen: obwohl hier ein realer Unterschied zwischen den Naturen von Gottheit und
Menschheit besteht, so ist Christus doch <einer», <eine Person und Hypostase». Diese
Aussage kann sogar gemacht werden ohne die exakte Definition des metaphysischen
Gehalts dieser Begriffe.» — GewiB3, nur hat man damit natiirlich nicht erklirt, wie denn die
Einheit zu begreifen sei. Ist G.s Diktum nicht ein Beleg mehr dafiir, daB man Chalcedon
dann am nichsten bleibt, wenn man es schlicht nachspricht, im Bild: wenn man den
schmalen Grat lieber nicht zu begehen versucht?



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 137

man seine Charakterisierung der Formel von der «einen Hypostase in
zwei Naturen» als «sprachlichen Ausweg» doch wohl in dieser Richtung
verstehen. Erschreibt: « Man mul3 aber zugeben, dal3 solche Sprache nur
von einer eingeschrinkten Zahl von Gliubigen auch im griechischen
Raum mitvollzogen werden konnte. Immerhin konnte sie fiir diese den
Dienst leisten zu sagen, auf welcher Ebene in Christus die unverletzte
Einbeit, und auf welcher die Unterscheidung von Gott und Mensch aus-
zusagen war. Anspruchsvollere Christen brauchten einen solchen
sprachlichen Ausweg (sic!), um sich eine gewisse Rechenschaft von
ihrem Glauben geben zu kénnen.»'’ Pointiert gesagt: Endet Chalcedon
aporetisch, dann ist es immer noch die Frage, ob dies nicht unumging-
lich oder gar theologisch angemessen ist.'¢

Um diese Frage beantworten zu kénnen, ist es m.E. erforderlich, die
Problematik von Chalcedon noch einmal entschieden zu verscharfen.
Ich mochte zu diesem Zwecke zwei Behauptungen zu begriinden ver-
suchen: 1. Die Formel von Chalcedon ist nicht nur aporetisch, sondern
lauft auf einen kontradiktorischen Widerspruch hinaus. 2. Der mit
Chalcedon unlosbar verbundene Anspruch eschatologischen, endgiilti-
gen Heils in Jesus, nimlich «daB die Person Christi die hochste und
uniiberholbare Weise der Verbindung zwischen Gott und Mensch, Gott
und Welt ist»'’, ist unhaltbar. — 1. Nicht das ist jetzt die Frage, wie die
Einheit einer Zweiheit soll gedacht werden kénnen bzw. — noch klarer —
wie aus zwei «Ganzen» (Gott und Mensch) ein «Ganzes» werden kon-
nen soll. Diese Fragestellung kénnte man zumindest vorderhand als
aporetische betrachten, angesichts derer uns nichts bleibt, als unser
denkerisches Unvermogen einzugestehen. Viel schwerer jedoch wiegt
demgegenitiber die Feststellung, die ich wie folgt formulieren mochte:
Die Bebauptung, daf3 ein Mensch, der per definitionem Nicht-Gott ist, als
einer und derselbe zugleich Gott ist, der doch per definitionem Nicht-Mensch
ist, scheint mir eine contradictio in adiecto, ein kontradiktorischer Wider-
spruch zu seim. — Nun ist es, wenn man wissenschaftstheoretischen
Erorterungen glauben darf, durchaus moglich, daf3 eine Theorie (bzw.

15 A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd 2/1, Freiburg usw.
1986, 378f1.

16 Ich erinnere an das wissenschaftstheoretische Konzept G. Sauters, das theologische
Theorie anhand von Aporien und entsprechenden Grundproblemen von Grund auf zu
rekonstruieren versucht. Vgl. G. SAUTER u.a., Wissenschaftstheoretische Kritik der Theo-
logie, Miinchen 1973, 228 f.

7 A. GRILLMEIER, 2.2.0. (Anm. 7), 774.



138 Pliadoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

ein Paradigma) zeitweilig auch einen (oder gar mehr als einen) kontra-
diktorischen Widerspruch beinhalten kann, ohne daB3 sie deshalb
sogleich aufgegeben werden muf}; vielmehr wird man sich bemiihen,
den Widerspruch zu beheben. Indessen haben wir es in unserem Fall
nicht mit einem mehr oder weniger peripheren Widerspruch zu tun,
sondern offenkundig mit einem Widerspruch im Zentrum, im Kern der
christologischen Theorie (wenn ich denn einmal diesen anspruchsvol-
len Begriff fiir das christologische Dogma verwenden darf). Ich sehe
infolge dessen nicht, wie eine mit einer derartigen Hypothek belastete
theoretische Position einen fruchtbaren, entwicklungsfihigen christo-
logischen Ansatz darstellen soll. Und dies umso weniger, als sich zeigen
lassen wird, daB3 diese Hypothek keineswegs unvermeidbar ist (s.u. 2.).

Dariiber hinaus ist in Erinnerung zu rufen, da3 die Christologie von
Chalcedon inkarnationstheologisch verankert ist. Gegen die Behaup-
tung der Menschwerdung Gottes aber richtet sich seit langem massiver
Protest. Ich verweise hier nur auf drei gewichtige Stimmen vollig
unterschiedlicher Herkunft, die sich jedoch trotz dessen in ihrer Kritik
am christlichen Inkarnationsgedanken treffen. Da ist zunichst die
Stimme der islamischen Religion. Fiir Mohammed muBte, so O.H.
Schumann, die christliche Christologie als der Versuch erscheinen, Gott
ein anderes Wesen an die Seite zu stellen ($irk). « Anders konnte er es
nicht verstehen, dafl ein Mensch, der per definitionem ein geschaffenes
Wesen ist, Anteil an der Gottheit erhilt. Der umgekehrte Weg, dal3
Gott von sich aus seine Transzendenz uberschreitet, war zwar nicht
prinzipiell undenkbar, konnte aber nicht so weit fithren, daf3 die abso-
lute Andersartigkeit und Einzigkeit Gottes an irgend einem Punkte in
Frage gestellt wurde.»'® Da ist ferner die Stimme des Philosophen
K. Jaspers. Er schreibt in seiner Auseinandersetzung mit dem christli-
chen Glauben zu unserer Frage: «Es ist nicht denkbar, dal3 die Wirk-
lichkeit der Transzendenz dergestalt Realitit in der Welt werde, dal3 sie
als handelnder Gott leibhaftig, in Raum und Zeit lokalisiert, von diesem
historischen Punkt her in die Welt hineinwirkt, unterschieden von allen
anderen Realititen, die simtlich nicht Gott ... sind.» Mehr noch:
Gemessen am Gottesgedanken des philosophischen Glaubens, der
nicht nur in der Philosophie, sondern auch «in den Héhepunkten der
biblischen Schriften» zu finden ist, «miillte, wenn eine von Offenba-
rungsglaubigen gebrauchte Ausdrucksweise von der Philosophie ange-

'8 O.H. ScauMmAaNN, Der Christus der Muslime, Giitersloh 1975, 28.



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 139

wendet werden diirfte und konnte, die Behauptung von der
Menschwerdung Gottes als Gotteslisterung erscheinen, wie sie dem
Menschen Jesus, soweit wir von ithm wissen, erschienen wire».'?
SchlieBlich mag P. Tillich, mithin die Stimme eines christlichen Theo-
logen, zu Wort kommen. S.E. ist die Behauptung «Gott ist Mensch
geworden» «sinnlos». «Es ist eine Kombination von Worten, die nur
dann einen Sinn geben, wenn sie nicht das meinen, was die Worte
sagen. Das Wort Gott ist Ausdruck fiir eine letzte Wirklichkeit, und
selbst der konsequenteste Scotist mulite zugeben, daB3 das einzige, was
Gott nicht tun kann, ist, aufzuhoren, Gott zu sein. Aber das ist genau
das, was die Formel <Gott ist Mensch geworden» ausdriickt.»?°

Es ist hier weder beabsichtigt noch erforderlich, in eine umfassen-
dere Erorterung der angedeuteten, durchaus verschiedenen Positionen
einzutreten. Wichtig ist momentan nur die Geschlossenheit, mit der
von den verschiedensten Seiten her die Behauptung der Menschwer-
dung Gottes abgelehnt wird. Und ich kann nicht umhin, dem in alledem
ausgesprochenen Grundgedanken zuzustimmen: Will man nicht den
Gottesgedanken paralysieren und derart eine veritable «Gott-ist-tot-
Theologie» vertreten (etwa im Sinne Feuerbachs), dann impliziert die
Behauptung, Gott sei Mensch geworden, eine contradictio in adiecto.
Ebenso widerspriichlich ist aber folglich die umgekehrte Behauptung,
ein wahrhafter Mensch sei zugleich und als einer und derselbe wahrhaft
Gott gewesen. K.-H. Ohlig hat mithin recht (vgl. 0.): Solange die
Transzendenz Gottes festgehalten wird — und gerade die Einwinde des
Islam wie bekanntlich auch der jiidischen Religion belegen dies nach-
driicklich —, wird man in Widerspriiche verwickelt, falls man die Iden-
titidt zwischen Gott und Mensch, und sei es auch nur in einem Punkt der
Geschichte, behaupten will. Es ist von daher tiberhaupt nicht verwun-
derlich, daB in der altkirchlichen Christologie tendenziell die Gottheit
in Jesus auf Kosten seiner Menschheit dominierte, ja dal man von
Chalcedon her ohne weiteres eine Christologie zu konzipieren vermag,
in der das Leben des irdischen Jesus hochstens als bloBes Faktum eine
Rolle zu spielen braucht. Vielleicht wird in diesem Zusammenhang
auch der eher emotional gefirbte Einwand des jidischen Denkers Sch.
Ben-Chorin begreiflich, den er in Anbetracht der Gethsemane-Szene

' Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, Miinchen 1962, 167.
483.

20 Systematische Theologie II, Stuttgart 21958, 104.



140 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

ausspricht: «Man kann diesen Bericht in den Evangelien nicht lesen,
ohne zu Tranen erschiittert zu sein: Hier steht kein Held, kein Halbgott,
kein Mythos. Hier zittert ein Mensch um sein Leben. ... Es ist mir
unfafllich, wie man diese menschliche Tragodie auf dem Hintergrund
eines Dogmas von der Zweinaturenlehre Christi verstehen kann:
wahrer Mensch und wahrer Gott.»?' — Freilich werden manche lingst
eingewandt haben, daf3 in der christlichen Theologie ja eben nicht toto
coelo von der Menschwerdung Gottes gesprochen worden sei, sondern
etwa von der Inkarnation des Logos. 2> Ohne daf3 ich an dieser Stelle die
trinititstheologische Problematik erdrtern kann??, mochte ich dennoch
meinen, dafl auch der Gedanke der Inkarnation des Logos den genann-
ten Widerspruch schwerlich beheben diirfte. Zugespitzt gesagt: Zwar
mag dann sehr wohl davon geredet werden kdnnen, dall Gott ganz
Mensch geworden sei, nicht aber davon, dal} Go#z ganz Mensch geworden
1st.

2. A. Grillmeier konstatiert, dal3 sich mit Chalcedon jene die Chri-
stologie bis heute belastende Entwicklung der Scheidung zwischen
Person und Werk Jesu, zwischen Christologie und Soteriologie, ange-
bahnt habe. Gleichwohl «lag es im Sinne der Formel von Chalcedon,
den Glauben der Kirche gerade auf den Bringer des Heils zu lenken und
in seiner Person das Wesen des Heils aufleuchten zu lassen»?%. Damit
scheint mir ein entscheidendes, konstituierendes Moment der in Chal-
cedon terminierenden Christologie bezeichnet: Sie reflektiert auf die
Bedeutung (Person) Jesu auf der Basis seiner eschatologischen Hez/sbe-
deutung (Werk). Diese Begriindungsstruktur ist vor allem im Neuen
Testament klar vorgezeichnet und diirfte auch in den manchmal ja recht
«spekulativen» christologischen Auseinandersetzungen der ersten Jahr-
hunderte grundsitzlich nicht verlassen worden sein. Naturgemil3 ging
dabei die noch verhiltnismiBig junge, aufstrebende christliche Religion
davon aus, dalB3 Jesus Christus der endgiiltige, ja alleinige Heilsbringer
sei, wie es beispielsweise ganz unbefangen in Apg 4,12 ausgesprochen
ist. Als staatlich sanktionierte, zudem in der ganzen «Okumene» sich

2! Bruder Jesus, Miinchen 1972, 182.

22 Auch P. TiLLicH, 2.2.0. (Anm. 20), 105, weist darauf hin und hilt ein solches
Verstindnis fiir angemessener. Freilich ist es wegen Tillichs eigengeprigtem Logosbegriff
nicht tunlich, hier in eine Auseinandersetzung mit seinen Darlegungen einzutreten.

23 Ich meine allerdings, da3 die Trinititstheologie von der Christologie aus beurteilt
werden muB, nicht umgekehrt.

24 A.a.0. (Anm. 15), 5.



Pladoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 141

ausbreitende Religion sah man fiir die Revision derartiger Anspriiche
verstindlicherweise keinen AnlaB. Indessen sind mittlerweile die An-
spriiche des Christentums auf Absolutheit — jetzt nur verstanden im
Sinne von Endgiiltigkeit — oder gar Exklusivitit zutiefst problematisch
geworden. Dabei ist die zunehmend in den Blick getretene Pluralitit
der Religionen mit ihren jeweiligen Anspriichen m.E. nur der Aus-
gangspunkt dieser Problematisierung, nicht deren stichhaltige Begriin-
dung. > Denn allerdings besagt die Vielzahl und Vielfalt der Religionen
mit ihren entsprechenden Anspriichen fiir deren Giiltigkeit iiberhaupt
nichts. Jedoch sehe ich nicht — dies zum einen —, wie die bereits zu
Anfang unseres Jahrhunderts von E. Troeltsch gegen den Absolutheits-
anspruch des Christentums und vor allem fiir die Relativitit aller histo-
rischen Erscheinungen, also auch der Religionen samt deren Heilsbrin-
gern, also auch des Christentums samt Jesu, vorgetragenen Argumente
entkriftet werden konnten. Uberdies wird — zum anderen — der Exklu-
sivititsanspruch in der gegenwirtigen Theologie sicher nur noch selten
erhoben, und dies mit gutem Grund. Denn er ist m.E. schon in Anbe-
tracht des doch wohl nach wie vor giiltigen theologischen Axioms
«Deus semper maior» schlicht nicht zu begriinden — es sei denn, man
hielte Autorititsargumente fiir triftig. BloBe Behauptungen indes soll-
ten auch in der Theologie keinen Kredit mehr verdienen.

Gewil} sind im Zusammenhang dieser kurzen Argumentation man-
che Fragen offen geblieben, und manchem mag die Argumentation
auch als allzu knapp erscheinen. Er sollte jedoch bedenken, daB3 es im
gegebenen Rahmen nicht um eine Auseinandersetzung mit dem Abso-
lutheits- bzw. Exklusivititsanspruch des Christentums zu tun war, son-
dern darum, eine entscheidende Stiitze der in Chalcedon terminieren-
den klassischen Christologie als briichig zu erweisen. Dazu aber mag es
geniigen — um im Bilde zu bleiben —, ihre Risse blofizulegen, ohne sie
ginzlich abbrechen zu miissen.

Zum Schluf3 des ersten Teils dieses Aufsatzes mégen noch zwei in
der Theologie beliebte Verfahrensweisen kurz diskutiert werden, die
auch im Falle der klassischen Christologie sich als Auswege anbieten,
sich jedoch als Holzwege erweisen diirften. Zum einen konnte man in der
Weise einer hermeneutisch orientierten Theologie versuchen, zwar die
philosophische Gestalt von Chalcedon als zeitbedingt und zumindest

2 Vgl. zum Weiteren auch: W. PFOLLER, Der Streit der Religionen — rational ent-
scheidbar?, Frankfurt/M. 1986.



142 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

heute stark problematisch aufzugeben, dafiir aber die (kerygmatische)
Intention umso gewisser festzuhalten. Dabei kime einem, wenn man
A. Grillmeier folgen darf, Chalcedon sogar entgegen. Denn: «Chalce-
don selbst hat seine Aussage auf verschiedenen Ebenen gemacht, in der
Weise einer kerygmatischen Betonung der wahren Gottheit und der
wahren Menschheit im einen Christus und zugleich in einer der grie-
chischen Philosophie entnommenen Sprache, wobei der Akzent durch-
aus auf der ersten Weise liegen konnte.»?® Nun wird freilich sofort
ersichtlich sein, dal3 sich die im bisherigen vorgebrachten Argumente
genau gegen die Intention von Chalcedon richten, nicht gegen dessen
heute unverstindliche oder problematische oder veraltete usw. philo-
sophische Begrifflichkeit. Das Problem ist eben nicht, da3 das Chalce-
donense kulturell bedingt ist o.4., sondern dafl es auf nicht stichhaltig
begriindbaren Voraussetzungen beruht und in sich widerspriichlich,
mithin aber theologisch unangemessen ist. Der hermeneutische Aus-
weg erweist sich folglich als Ausflucht, gleich gar dann, wenn er zur
theologischen Immunisierungsstrategie degeneriert, indem er den Ein-
druck erweckt, theologische Traditionen solange zu interpretieren, bis
sie doch noch — angeblich ihrer ureigensten oder urspriinglichen Inten-
tion entsprechend — als brauchbar erscheinen. — Einer Immunisie-
rungsstrategie zumindest tiuschend dhnlich sieht — dies zum anderen —
der ebenfalls hiufig begangene Ausweg einer reductio in mysterium.
Interessanterweise wurde er bereits in der altkirchlichen, hellenisti-
schen Christologie gewihlt. «Die kulturgeschichtlich bedingte Aporie
hellenistischer Christologie wurde zur sachlichen Aporie objektiviert,
die im fiir menschliches Denken unerreichbaren Gegenstand der Theo-
logie, in Gott und im Gott Jesus Christus, wurzelt». Treffend bemerkt
K.-H. Ohlig zu diesem Versuch sowie zu entsprechenden spiteren
Versuchen bis in die Gegenwart hinein: Die Aporetik von Chalcedon
darf «nicht, wie sehr beliebt, mit dem Hinweis auf den Geheimnischa-
rakter der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus beiseitegeschoben
und <bewiltigt> werden. An dieser Aporetik ist nichts Mysterioses, sie
ist vielmehr logisch stringent und m#/5te sich aus den Implikationen der
hellenistischen Christologie ergeben»?’. Dariiber hinaus ist zu sagen:
Sicher ist der Hinweis auf das Geheimnis Gottes sowie die Unzuling-
lichkeit menschlichen Erkenntnisvermogens an sich vollig berechtigt.

2% A0k (Anm. 18), 377
27 Aa.O. (Anm. 13), 180 u. 28815,



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 143

Nur wird er dann suspekt, wenn er faktisch steile theologische Ansprii-
che (oder Traditionen) rechtfertigen soll, die angesichts des gottlichen
Geheimnisses sowie des unzulinglichen menschlichen Erkenntnisver-
mogens besser aufgegeben wiirden, um sich mit dem Begriindbaren zu
bescheiden. Noch anders gewendet: So sehr Gott geheimnisvoll sein
mag, so wenig haben es theologische Aussagen zu sein. Das Geheimnis
Gottes wahren sie doch wohl dann am ehesten, wenn sie sich nicht als
geheimnisvoll und somit als unverriickbares Abbild des gottlichen
Geheimnisses darstellen, vielmehr wenn sie ihrer Unzulinglichkeit
eingedenk sind und darum stets um bessere Begriindungen sich bemii-
hen.

Damit ist nun endlich das Stichwort fiir den zweiten Teil der Eror-
terung gegeben. Deren Absicht ist ja nicht bloB, die klassische Christo-
logie aufgrund ihrer gravierenden Unzulinglichkeiten zu destruieren,
sondern dariiber hinaus und vor allem die, eine konstruktive Alterna-
tive zur Diskussion zu stellen. Und dies im Bewuftsein der seinerzeit
aus der Wissenschaftsgeschichte gewonnenen wissenschaftstheoreti-
schen Einsicht T.S. Kuhns, wonach alte Paradigmen in der Regel nicht
schon aufgrund ihrer mancherlei Defizite, sondern vornehmlich auf-

grund eines neuen, iiberzeugenderen Paradigmas aufgegeben wer-
den?®,

2. Leitlinien einer nachklassischen Christologie

P.F. Knitter plidiert in seinem Buch «Ein Gott — viele Religio-
nen»?’ fiir eine «theozentrische Christologie», die gegentiber der bis-
herigen Christozentrik eine Art «kopernikanische Wende» bedeutet.
(98 ff) Diese Wende scheint ihm schlichtweg an der Zeit zu sein. «So wie
die Christen im christlichen Okumenismus eingestanden, daB ihr ein-
geengtes Verstindnis von Kirche ein Hindernis fiir den Dialog dar-
stellte, sehen sie auch im 6kumenischen Okumenismus allmihlich ein,
daB ihr eingeengtes Verstindnis von Jesus Christus ein dhnliches Hin-
dernis ist. Die traditionelle Christologie mit ihrer Betonung der End-
giiltigkeit und Normativitit paB3t einfach nicht zu den Erfahrungen in

28 'T'S. Kunn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt/M. 21973,
» Vgl. Anm. 6. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Buch. Vgl. zu
diesem Buch auch meine Rez. in: 7ALZ 113 (1988), 803ff.



144 Pliadoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

der Arena des religiosen Pluralismus. Wir stecken mitten in der Ent-
wicklung von Christozentrismus zum Theozentrismus.» (99) Dabei
schlieBt eine theozentrische Christologie, in der Jesus einer unter ande-
ren Heilsbringern und Offenbarern Gottes ist, nach der Uberzeugung
Knitters keineswegs «die persénliche Hingabe oder Bindung an Jesus als
Inkarnation der erlésenden Absicht und Gegenwart Gottes» aus, ja sie
schmilert diese personliche Bindung nicht einmal.(147) Die «Erfah-
rung des Glaubens» nimlich «schlieBt die Uberzeugung, daB Jesus die
Offenbarung und Gnade Gottes 757, notwendig ein. Sie schlieBt nicht
notwendig die Uberzeugung ein, dal er a//ein diese Offenbarung und
Gnade ist». (148) Demnach geht das Bekenntnis des Christen zur
Offenbarung Gottes in Jesus Christus sehr wohl zusammen mit dem
Verzicht auf «irgendwelche Anspriiche hinsichtlich der Uberlegenheit
Jesu iiber andere religiose Gestalten oder seiner Maf3stiblichkeit fiir
sien. (151)

Wir brauchen fiir unsere Zwecke Knitter nicht in die Einzelheiten
seiner Uberlegungen zu folgen. Dies ist vor allem deshalb nicht erfor-
derlich, weil die Probleme seines Ansatzes bereits hinreichend zutage
liegen. Dabei sehe ich einmal davon ab, da3 vom Phinomen des reli-
giosen Pluralismus her eine «kopernikanische Wende» bzw. ein «Para-
digmenwechsel» in der Christologie (vgl. 98) in ihrem/seinem Erfor-
dernis schwerlich begriindbar sein diirfte (vgl. 0. S. 140f). Gravierender
nimlich scheinen mir folgende Probleme zu sein: 1. Die von Knitter
befiirwortete theozentrische Christologie scheint den Relativismus, den
sie durchaus als Gefahr wahrnimmt (vgl. 56f), nicht wirklich iiberwin-
den zu kénnen. Zwar hofft Knitter, dal3 der Realtivismus 77 praktischen
Dialog (womdglich zugunsten des Christentums) iiberwunden werden
kann (193), aber die von ihm zu diesem Zweck am Ende seines Buches
knapp zusammengestellten Kriterien (194) erscheinen allzu vage und
zudem bloB statuiert. 2. Christliche oder doch zumindest theologische
Existenz scheint sich in der Konsequenz der Uberlegungen Kanitters
forthin nur noch in einer Art Schizophrenie vollziechen zu kénnen,
indem sie einerseits im persénlichen Bekenntnis Jesus als den «Einzi-
gen» bekennt, ihn andererseits aber im theologischen Nachdenken fiir
einen unter anderen halten muf. Knitter scheint also um der Wahrung
der christlichen Identitit willen sich der Kehrseite des Relativismus
versichern zu miissen: des Subjektivismus.

Nun kénnen und wollen diese Problemanzeigen keine Widerlegung

der theozentrisch orientierten Christologie sein. Im Gegenteil, indem



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 145

die bei Knitter m. E. ungelosten Probleme moglichst klar und prizise
markiert werden, soll die Frage provoziert werden, ob auf dem von
Knitter avisierten Weg nicht weiterzukommen ist, will sagen, ob die
theozentrische Christologie nicht mit noch groflerer Validitit vertreten
werden kann. Einen bemerkenswerten Schritt in Richtung einer Beja-
hung dieser Frage diirften die Uberlegungen K.-H. Ohligs darstellen. *°
— Ohlig sieht die Religion soteriologisch bestimmt. Die konkreten
Religionen stellen mithin «soteriologische Systeme» dar, «in denen die
Fragestellungen und Hoffnungen von Menschen auf eine spezifische
Weise ... artikuliert und somit soteriologische Traditionen ausgebildet
werden». (21) Ohlig unterscheidet dabei grundsitzlich natural und
geschichtlich orientierte soteriologische Systeme. (21f) Wihrend in den
ersteren, in monistisch strukturierten Religionen «Heil vermittelt wird
etwa durch Erkenntnis der wahren (Seins-) Zusammenhinge oder
durch die im Kult gefeierte oder in der (oft asketischen) Abwendung
von der Geschichte vollzogene Identitit mit dem Géttlichen», vertre-
ten die letzteren, theistisch und zunehmend monotheistisch strukturier-
ten Religionen «eine Vermittlung des Heils durch geschichtliche Vehi-
kel oder Gestalten». (26) In bezug auf diese Religionen kann man denn
auch davon reden, dal3 sie als ein inhirierendes Moment eine Christo-
logie (im weiteren Sinne) ausbilden. Die Heilsbringer oder -ereignisse
werden ausgesagt als relevant fiir die Beantwortung der religiésen Frage
der Menschen. «Die religiose Frage ist die Frage des Menschen nach
sich selbst in seiner letzten Sinnhaftigkeit fiir Kollektiv und Individu-
um. Wenn nun geschichtliche Gestalten oder Epochen fiir diese Proble-
matik relevant werden, wird hierin die Uberzeugung greifbar, daf3 ihre
Beantwortung nicht iiber den Sternen oder in den Geheimnissen der
Natur zu suchen ist. Vielmehr kann nur das Menschliche selbst einen
Fingerzeig geben, in welcher Richtung eine Losung gefunden werden
kann. Nicht eine Theorie, ein Denksystem, ein Mythos oder dhnliches
fithren weiter, sondern nur der Mensch in seiner eigenen Geschichte.»
(1974, 24)

Nun behandelt Ohlig in seiner grof3 angelegten Untersuchung zur
«Fundamentalchristologie» gleichwohl nur die Christologie im engeren

30 Vgl. zum folgenden: K.-H. OnLiG, 2.2.0. (Anm. 13); ders., Jesus. Entwurf zum
Menschsein, Stuttgart 1974. Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diese beiden
Biicher, wobei beim letztgenannten die Jahreszahl vorangestellt wird.



146 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

Sinne. Und zwar legt er eine Christologiegeschichte in systematischer
Absicht vor, von der Arbeitshypothese ausgehend, daf3 die christliche
Verkiindigung die jeweilige soteriologische Fragestellung als kulturell
geprigte vorfindet. « Wenn das Christentum in einer Kultur auf Dauer
heimisch werden will, mul} es auf diese konkrete Frage héren und Jesus
als <Antwort> verkiinden.» (16) Die kulturellen Ausprigungen der
Christologie verfolgt Ohlig durch die Geschichte und hat damit nicht
nur ein strukturierendes Prinzip fiir die von ihm intendierte «Systema-
tik der Christologiegeschichte», sondern méchte dariiber hinaus zeigen,
«dal} es die kirchliche Christologie nicht gibt, wenigstens dann nicht,
wenn die inhaltlichen Aussagen des Bekenntnisses als Bezug gewihlt
werdeny, und dal3 die jeweiligen christologischen Inhalte kulturbedingt
sind. (17) Wir brauchen Ohligs langen Weg durch die Geschichte der
Christologie hier nicht mitzugehen. Interessanter sind fiir uns die syste-
matischen Folgerungen, die er am Ende seiner Untersuchung zieht.
Nachdem die kulturelle Varianz der Christologien im Laufe der Unter-
suchung uniibersehbar geworden ist, stellt sich thm verstindlicherweise
die Frage nach einer moglichen Invariante, m.a.W. nach der Moglich-
keit einer «transkulturellen» oder «gesamtchristlichen Christologien.
(616ff) Ohlig meint schon, daf eine solche Mdglichkeit gegeben ist,
und aufschluBlreich ist nun das Verfahren, mit dem er das «normative
christliche Jesus-Christus-Bekenntnis» ermitteln will. Er méchte es
nimlich ganz offensichtlich als gemeinsamen Nenner, als inhaltliche
Minimalbasis in all den vorliegenden, kulturell ausgeprigten, divergen-
ten christologischen Formeln verifizieren. (617f) Hierbei aber gerit er
in die altbekannten Schwierigkeiten. Zum einen droht ihm die Gefahr,
keinerlei gemeinsamen Nenner mehr ausmachen zu kénnen, da das
Ausgangsmaterial zu divergent ist, zumal er auch radikal sikulare Chri-
stologien, die von Gott absehen, in die Untersuchung einbezieht. Ohlig
behilft sich in dieser Schwierigkeit damit, da} er die sikularen Chri-
stologien mittels eines zusitzlichen, normativen Kriteriums auszugren-
zen sucht. (633ff) Zum andern aber vermag auch er dem Einwand nicht
zu entgehen, daf3 die Ableitung des Normativen (das «normative christ-
liche Jesus-Christus-Bekenntnis») aus dem Faktischen (gemeinsamer
Nenner verschiedener christologischer Formeln der Christologiege-
schichte) auf einem Fehlschlu3 beruht. Aufgrund dieser Schwierigkei-
ten erscheint es mir fiir unsere Zwecke wenig ergiebig, Ohligs Erwi-
gungen zu den Elementen einer transkulturellen Christologie niher zu
analysieren. Weit aussichtsreicher diirfte es demgegeniiber sein, seine



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 147

abschlieBenden Uberlegungen zur «Begriindung des christologischen
Bekenntnisses» (662£f) ausfiihrlicher zu wiirdigen.

Bekanntlich ist fiir Ohlig die religiose Frage «die Frage des Men-
schen nach sich selbst in seiner letzten Sinnhaftigkeit fiir Kollektiv und
Individuum» (1974, 24). Will die Christologie dieser Frage Anwort
geben, ist mithin eine soteriologische Anthropologie ihr gegebener
Bezugspunkt. Dabei vertritt Ohlig die Auffassung, dal} zunichst zwi-
schen natural (monistisch) und geschichtlich (tendenziell monothei-
stisch) orientierter Soteriologie frei gewdihlt werden kann, wenn auch die
Erfahrung Jesu als des Christus allerdings die letztere Wahl erfordert.
(6671f) Hat man diese Wahl getroffen, 1a3t sich nunmehr der «Christus
Jesus» als Antwort auf die soteriologisch-anthropologische Fragestel-
lung entfalten. Ohlig tut dies in dreifacher Weise: 1. von der «Sache»,
2. vom Leben und 3. von der Person Jesu her. 1. Die «Sache» Jesu
verhilft zur anthropologisch verifizierbaren Erfahrung der vernichten-
den, zerstorerischen Qualitit von Schuld und Hal3 sowie umgekehrt des
tiefsten Sinnes in voraussetzungsloser Liebe, Barmherzigkeit, Verzei-
hen, Solidaritit. (670) 2. Das Leben Jesu befindet sich «in geradezu
optimaler Entsprechung» zu seiner «Sache». «Sein kurzes 6ffentliches
Wirken reprisentiert in kulminativer Form, was <jeder Mensch> mit
seinem Leben im Grunde will, sein Tod in seiner extremen Sinnlosig-
keit und Fiirchterlichkeit stellt in <dichter» Gestalt dar, wie auch wir
unseren Tod erfahren.» Leben und Tod Jesu werden somit zu einem
geschichtlichen Realsymbol menschlicher Existenz tiberhaupt. (670f)
3. Ohlig hilt die Folgerung im Blick auf die Person Jesu fiir die «wohl
schwierigste Implikation der Verkiindigung Jesu wie der Christologie».
Gleichwohl korrespondiert sie der «anthropologischen Hoffnung, dal3
das blof3 Faktische und <Zufillige» eine letzte Giiltigkeit besitzt». (672,
bei Ohlig kursiv).

Ist damit eine anthropologisch-soteriologische Begriindung des
christologischen Bekenntnisses versucht, so gesteht Ohlig allerdings
ein, daf eine rationale Begriindung allein nicht hinreicht. Erfihrt der
Christ Jesus als den Christus, so ist darin unweigerlich ein Moment
willentlicher Entscheidung involviert. Denn die im Blick auf Jesus
eruierte soteriologische Anthropologie ist nicht mehr als «eine kontin-
gente Moglichkeit». «Zwar kann sie viele sachliche (¢humane») Griinde
fiir sich ins Feld fiihren, ein Argumentieren und Uberzeugen ist mog-
lich, aber — eben — nicht zwingend. Von welchem archimedischen
Punkt aus stiinde denn fest, daB3 z.B. Verzeihen oder Pro-Existenz fiir



148 Pliddoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

andere oder die Hoffnung auf eine absolute Zukunft d7e menschlichen
Wahrheiten sind? Es gibt nicht wenige Menschen und Religionen, die
das anders sehen.» (677)

Trotz dieser klaren Einschrinkung ist Ohlig noch nicht am Ende
seiner Argumentation. Denn er meint iiber alles Bisherige hinaus, auch
Argumente fiir die christliche Behauptung «der soteriologischen Un-
tiberbietbarkeit Jesu» anfithren zu kénnen, die s. E. zu jeder Christologie
gehort. (678) Dabei argumentiert er wie folgt: Die in Jesus sich zeigende
anthropologische Fundamentalitit und geschichtliche Einfachheit
stellt eine Grundfigur dar, der zwar komplexere sowie differenziertere
Formen folgen mégen, die jedoch iz Grande dadurch keine Steigerung
mehr erfahren kann. « Was der Mensch ist und sein kann, nimlich —
trotz allem — angenommen von Gott, 57 in Jesus schon erschienen.
Dariiber hinaus ist — auf dzeser soteriologischen Ebene — nichts mehr zu
sagen.» (679) Die Parenthese erinnert uns daran, daf3 die Argumenta-
tion Ohligs nur in bezug auf geschichtlich orientierte soteriologische
Systeme gilt. Unter Beachtung dieser Einschrinkung lassen sich nun
noch weitere Argumente fiir die von ithm vertretene «soteriologische
Uniiberbietbarkeit Jesu» beiziehen. So unterscheidet Ohlig hinsichtlich
der als heilsrelevant eingestuften Gestalten die primiren (originiren)
sowie die sekundiren. (1974, 41) Bringen die ersteren gewissermaf3en
die Grundform in originirer, klassischer Einfachheit zur Erscheinung,
so variieren die letzteren diese Grundform. Dabei scheint es mit fort-
schreitender Zeit immer seltener der Fall zu sein, dal3 neue Grundfor-
men entstehen. (Ebd, 42) In Jesus nun gewinnt, wie schon angedeutet,
die Grundform des Menschseins schlechthin Ausdruck, «die zwar an
Differenziertheit, Problembewul3tsein und Wissen, nicht aber an giil-
tiger ... Humanitit tbertroffen werden kann». (Ebd, 43) Dabei ist es
nicht das innovatorische Potential an humanen Inhalten und Verhal-
tensweisen, das die uniiberbietbare Originaritit Jesu ausmacht. Im
Gegenteil, was «es an Humanem bei Jesus und im Christentum gibt,
findet sich auch sonstwo in der Welt». Die von der originiren Ein-
fachheit Jesu ausgehende Faszination beruht demgegeniiber auf folgen-
dem: «Einmal beeindruckt die Radikalitit, mit der Jesus human gewe-
sen ist und Solidaritit mit dem Humanen praktiziert hat in Predigt und
Leben. ... Zum anderen beeindruckt Jesus durch eine dynamische «Zen-
tralitit> seines humanen Engagements. Gemeint ist damit, dal3 Je-
sus ... in einer singuliren Weise die jeweilige gesellschaftliche Proble-
matik auf ihre Mitte hin, die letzte Sinnfrage des Menschen, Gott,



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 149

durchschaut und sich mit dieser zentralen Fraglichkeit befal3t hat.»
(Ebd, 52)

Ich denke, es ist ohne weiteres ersichtlich, in wie starkem Male sich
Ohlig bemiiht hat, die christologische Reflexion auf die Bedeutsamkeit
Jesu zu begriinden und damit das Bekenntnis zu Jesus der subjektiven
Beliebigkeit zu entreilen. Dabei kommt sein Versuch vollig ohne die
unbegriindeten sowie zudem schwerlich begriindbaren Behauptungen
einer sich am klassischen Muster orientierenden Christologie aus. Des-
halb ist er fiir die Uberlegungen des zweiten Teils dieses Aufsatzes nicht
nur einfach bemerkenswert, sondern wegweisend. Folgendes mochte
ich im Blick auf die des weiteren zu markierenden Leitlinien einer
nachklassischen Christologie an dieser Stelle festhalten: 1. Christologie
148t sich dann (und nur dann?) riickhaltlos begriinden, wenn sie einer
ithrerseits begriindeten religitsen Fragestellung Antwort zu geben sucht.
2. Dabei 146t sich die Bedeutung Jesu nur dann ermessen, wenn er in
Beziehung gesehen wird zu den anderen origindren Phinomenen, die
fiir die Beantwortung der religiosen Frage relevant erscheinen. (Die
Unterscheidung von originiaren und sekundiren Phinomenen ist hier
wichtig!) 3. Die grundsitzliche Differenzierung in natural und ge-
schichtlich orientierte soteriologische Systeme ist zu beachten, um mog-
liche Grenzen der Begriindbarkeit von Christologie nicht zu iiberschrei-
ten.

Diese wichtigen Einsichten bleiben unberiihrt, wenn jetzt gleich-
wohl einige Einwinde gegen Ohligs Uberlegungen geltend gemacht
werden sollen. Sie verstehen sich als Bemiihung, den von Ohlig gegan-
genen Weg weiter auszubauen. — H. Verweyen hat m. E. mit Recht in
seiner Besprechung der « Fundamentalchristologie» zwei grundsitzliche
Fragen aufgeworfen.?! Es handelt sich dabei um den von Ohlig ver-
wendeten Religionsbegriff sowie um seine «Behauptung der Letztgiil-
tigkeit des Jesus-Ereignisses». Verweyen moniert zum ersten eine
soteriologische Engfiihrung des Religionsbegriffs, wodurch das Gottes-
verstindnis funktionalisiert werde. Dies habe zur Folge, dall «Ge-
schichte iiberhaupt und Jesus insbesondere nicht primir als Erschei-
nung der Herrlichkeit Gottes begriffen werden, sondern diese besten-
falls als Metapher fiir die Erfiillung unseres Heilsverlangens gelten
kann». Zum zweiten aber beanstandet Verweyen die ungentigende
Begriindungsleistung Ohligs. Demzufolge scheint ihm in dessen

3 ZKTh 110 (1988), 331ff. Die folgenden Zitate: 331. 332.



150 Pladoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

«(antiochenisch» geprigten Ansatz... die Einheit zwischen Gott und
Jesus ... noch nicht recht <bis Chalcedon vorgedrungen» zu sein». Diese
kurzen Hinweise mégen als Anstofe zum Weiterdenken gentigen.
M. E. hat Verweyen nicht recht, wenn er Ohlig die Funktionali-
sierung des Gottesverstdndnisses vorhilt. Will man niamlich den Got-
tesgedanken begrinden, mul3 er folgerichtig eine « Funktion» im Begriin-
dungszusammenhang erhalten. Dennoch halte auch ich den Religions-
begriff Ohligs fiir zu eng, und zwar insofern er den Horizont der reli-
giosen Frage auf die anthropologische Soteriologie reduziert. (Ich
komme gleich darauf zuriick.) Hingegen beanstandet Verweyen die
ungeniigende Begriindungsleistung Ohligs hinsichtlich der «Behaup-
tung der Letztgiiltigkeit des Jesus-Ereignisses» m. E. v6llig zu Recht. 3
Freilich unternimmt Ohlig gerade hier betrichtliche Anstrengungen,
die allen Respekt verdienen. Indes, auch abgesehen von der freien Wahl
zwischen den beiden soteriologischen Grundmustern: Die durch Jesus
ausgepriagte Grundfigur des Menschseins mag noch so iiberzeugend
sein, so daBl man sich in der Tat schwerlich eine Uberbietung vorzu-
stellen vermag??; die originiren Grundformen mogen mit zunehmen-
der geschichtlicher Entwicklung noch so sehr zur Raritit werden —
auch Ohlig ist nicht imstande, die Einsicht in die Relativitit aller
historischen Erscheinungen zu widerlegen; auch er vermag es nicht, die
Geschichte it ganzen zu iiberschauen und daraufhin ein endgiiltiges
Urteil zu fillen. Jedoch nur, wenn er zu beidem in der Lage wire,
konnte er begriindet davon reden, dal3 Jesus untiberbietbar, endgiltig
sei. Sicher ist es sehr fraglich, ob Ohlig — wie Verweyen anscheinend
unterstellt — iiberhaupt «bis Chalcedon vordringen» wi//. Hingegen
scheint er mit seiner These von der «soteriologischen Uniiberbietbar-
keit Jesu» gleichsam ein Relikt der klassischen Christologie festhalten zu
wollen, was nach meinem Dafiirhalten weder seinem Ansatz entspricht

32 Dal} V. dabei den Eindruck erweckt, Theologie kénne, ja miisse diese Begriin-
dungsleistung erbringen, befindet sich im diametralen Gegensatz zu den Uberlegungen
dieses Aufsatzes, kann freilich hier nicht weiter diskutiert werden.

33 Vgl. immerhin die aus feministischer Perspektive vorgetragene, relativierende
Sicht Jesu bei R.R. RUETHER, Sexismus und die Rede von Gott, Giitersloh 1985, 143:
Leben und Tod Jesu sind ein Paradigma ganzheitlichen Menschseins. Und nun: «Es ist
nicht weniger paradigmatisch, wenn wir anerkennen, da3 es unvollstindig ist und zusam-
men mit anderen Modellen gesehen werden muB, insbesondere mit solchen, die aus der
Erfahrung von Frauen die Reise zu erlosendem Mensch-sein verdeutlichen.»



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 151

noch Aussicht auf Erfolg hat. An dieser Stelle bleibt er trotz aller
sonstigen Weiterfiihrung hinter der von Knitter verfolgten Perspektive
zurtick.

Die folgende Argumentation geht davon aus, daf3 die religitse
Grundfrage, auf die die Menschheit seit Jahrtausenden eine Antwort
sucht und zu geben versucht, umfassender zu bestimmen ist als bei
Ohlig, was freilich hier nicht niher begriindet werden kann.?* Die
religivse Grundfrage ist m. E. im letzten und entscheidenden die Frage
nach Heil oder Unheil unserer Wirklichkeit tiberhaupt, worin die
menschliche Wirklichkeit als ein, wenngleich hervorragender Teil inte-
griert ist. «Gott» aber nennen wir die Wirklichkeit iiber unsere Wirk-
lichkeit hinaus, die in der Lage wie auch willens ist, unsere Wirklichkeit
zum Heil zu fithren. Die gottliche Wirklichkeit nun ist in unserer
Wirklichkeit nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt, in «Zeichen»
(K. Jaspers redet von «Chiffern») erfahrbar. An dieser Stelle muf,
meine ich, die christologische Fragestellung ansetzen. Die zu beantwor-
tende Frage lautet dann: Welches der verschiedenen, originiren Zei-
chen fiir die umgreifende Heilswirklichkeit («Gott») bringt diese Wirk-
lichkeit a7 umfassendsten wie auch am intensivsten zur Sprache? Umfas-
send heil3t hier, kurz gesagt, dal3 die fraglichen Zeichen fiir das Heil 7z
der Welt gerade tiber unsere Wirklichkeit hinausweisen miissen auf das
Heil der Welt. Die Intention auf «vorletzte» Ziele wiirde hier dem
gegebenen Horizont also nicht entsprechen.?’ Die Intensitit demge-
geniiber bemif3t sich daran, inwieweit die Intention eines geschichtli-
chen Phinomens, vorziiglich einer geschichtlichen Gestalt mit seiner
Realisierung iibereinkommt, m.a.W. inwieweit die Lebensfiihrung
einer solchen Gestalt ein Ausdruck ihrer Intention ist. Das, was Ohlig
tiber die von Jesus ausgehende Faszination zu sagen wullte (s.0.), ordnet
sich in die eben umrissene Perspektive ziemlich genau ein. Man kénnte
Jesus von hierher auch zu begreifen versuchen als das originire Zeichen
grenzenloser (=umfassender), hingebungsvoller (= intensiver) Liebe,
das damit der Heilsmacht Gottes in unserer Welt eindrucksvoll Gestalt
verliehen hat. Als solches Zeichen wire es dann den anderen originiren
Zeichen fiir die umgreifende Heilswirklichkeit («Gott») zu vergleichen.
Sicher wird ein solcher bewertender Vergleich nicht leicht sein. Den-

** Vgl. dazu sowie auch zum Weiteren die in Anm. 25 genannte Arbeit.
3 Vgl. K.-H. O#nLig, 2.2.0. (Anm. 13), 619.



152 Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie

noch sehe ich bis auf weiteres keine Veranlassung, ihn fiir aussichtslos
zu halten. Dariiber hinaus aber sehe ich noch viel weniger eine Mog-
lichkeit, in anderer Weise dem Subjektivismus in bezug auf das christo-
logische Bekenntnis zu begegnen. — Von Interesse mag aufgrund des
eben Gesagten gewissermallen als Kostprobe ein kurzer Vergleich zwi-
schen Buddha und Jesus sein, und zwar in Gegentiberstellung zu einigen
einschligigen AuBerungen S. Radhakrishnans, des bekannten Apologe-
ten indischen Geistes. Fiir ihn ist Jesus durchaus einer der Avataren,
«keineswegs aber der bedeutendste. Den Vergleich mit Buddha hilt er
jedenfalls nicht aus». « Wihrend z B. Buddha seine Laufbahn mit der
Erkenntnis und Uberwindung des <Durstes> ... beginnt, muf} Jesus
immer wieder um solche Uberwindung ringen. Mit der Bitte, daf3 der
Kelch des Leidens an ihm voriibergehen moge, bricht noch am Ende
<sein personliches Begehreny durch, und erst am Kreuz lernt er end-
giiltig <die Kreuzigung des Ego».»*¢ Gewil3 ist dieser bewertende Ver-
gleich aller Beachtung wert. Freilich miiliten seine Kriterien allererst
offengelegt werden, um gegebenenfalls den Eindruck tilgen zu kénnen,
sie seien allzu sehr «indisch» prijudiziert. Dies kann hier natiirlich nicht
geschehen. Hingewiesen werden soll indessen darauf, daf} sich in der
Perspektive der oben angefiihrten Kriterien der Vergleich m. E. merk-
lich anders darstellt. Die Vorziiglichkeit Jesu besteht dann gerade darin,
dal} er sich zu unserer, vornehmlich der menschlichen, gesellschaftli-
chen Wirklichkeit nicht in vornehmer Distanz verhielt, sondern sich ihr
ganz zuwandte und derart die heilende Kraft Gottes iiberallhin zu tra-
gen versuchte. 3’ Daraus folgt nun auch, daf3 er den Gefihrdungen und
Untiefen des menschlichen Lebens gerade nicht auswich, sondern sich
ihnen aussetzte, um sie so — bis hin zum heiBlen Ringen — iiberwinden zu
konnen. Gethsemane und Golgatha sind dafiir — gerade im Unterschied
zum Tode Buddhas! — die sprechendsten Belege.

Indes, der Einwand ist nunmehr beinahe unausweichlich, wonach
die hier verfolgte Perspektive zwar nicht «indisch», aber dafiir um so
mehr jidisch-christlich prijudiziert sei. Und dies zumal, wenn man
C.H. Ratschow beipflichten muf3, der konstatiert: «Der religionsge-
schichtliche Vergleich 1463t die Eigenart des Gottes Israels, des Vater-
gottes Jesu zumal daran erkennen, dafB3 dieser Gott sein Welt- wie sein

3¢ O. WoLrrr, Christus unter den Hindus, Giitersloh 1965, 181.
37 Freilich wiirden hier sicher gerade die Vertreter des Buddhismus womdéglich mit
einigem Recht die Vernachlissigung der Tierwelt einklagen.



Plidoyer fiir eine «nach-klassische» Christologie 153

Heilshandeln nur vermittelt erfaBBbar werden 1ifit. Die Vermittlungen
seines Heilshandelns haben geschichtliche Raumzeitlichkeit und kén-
nen als solche nicht auf Unmittelbarkeit hin durchstoBen werden.»?® Ist
es damit nicht vollends deutlich, daf3 die vorgestellte Perspektive durch
das jidisch-christliche Gottesverstindnis priformiert ist? Und hatte
Ohlig nicht darauf hingewiesen, dal3 es zwischen naturaler (monisti-
scher) und geschichtlicher (monotheistischer) Perspektive keine ratio-
nal motivierte Entscheidung, vielmehr nur freie Wahl geben kann? So
sehr ich die erstere Frage ohne Zogern bejahe, so wenig skeptisch bin ich
im Blick auf die letztere Frage. Ich vermute vielmehr, daf3 es sich bei
einer weiteren Ausarbeitung der religidsen Grundfrage sehr wohl zei-
gen lift, dall der Gedanke einer umgreifenden, transzendenten, nur
vermittelt erfahrbaren Heilsmacht der gegebenen Konstellation am
besten gerecht wird. Sicher hat Ohlig recht, wenn er eine zwingende
Argumentation aufgrund des fehlenden archimedischen Punktes nicht
fiir moglich hilt. ** Nur folgt daraus ebenso sicher nicht, daf3 die Ent-
scheidung durch Willensentschluf3 herbeigefiihrt werden muf3. Denn
auch im wissenschaftlichen Bereich etwa kennt man den archimedi-
schen Punkt nicht und kann daher — zumindest oft — ebensowenig
zwingend argumentieren. Dennoch wiilite ich nicht, daf3 die Entschei-
dung wissenschaftlicher Streitfragen rechtens durch Willensentschluf3
herbeigefiihrt wird. D.h. positiv gewendet: Eine Argumentation, die
nicht zwingend ist, kann gleichwohl iiberzeugend sein.
Zusammenfassend lassen sich die Leitlinien einer nachklassischen
Christologie nach alledem wie folgt verdeutlichen: 1. Es ist selbstver-
standlich die geschichtliche Gestalt des Jesus aus Nazareth so sorgfiltig
wie moglich und so umfassend wie notig (fiir ihr unverwechselbares
Profil) zu erfassen. Das besagt auch, daf3 die Christologie die Arbeit der
Geschichtswissenschaft nicht entbehren kann, will sie sich nicht allein
auf eine Idee von Jesus stiitzen (was gewill auch schon einiges wire und
jahrhundertelang offenbar geniigt hat).® 2. Die Bedeutung Jesu ist zu
entwickeln in der Perspektive der religivsen Grundfrage und ihrer
grundsitzlichen Beantwortung durch die umgreifende Heilsmacht Got-

3% A.a.0. (Anm. 1), 229.

3 Vgl a.a.0. (Anm. 13), 677.

40 Dies auch gegen P. TiLricHs Auseinandersetzung iiber «Glaube und historische
Skepsis», System. Theol. II, 123ff, sofern die Christologie fiir den ¢hristlichen Glauben
jedenfalls zentral sein diirfte.



154 Plidoyer fir eine «nach-klassische» Christologie

tes. Jesus erscheint dann als originires Zeichen dieser Heilsmacht. 3. In
einem bewertenden Vergleich mit anderen originiren Zeichen der
umgreifenden gottlichen Heilsmacht, in dem Extensitit und Intensitit
der «Zeichen» miteinander abgewogen werden, ist der Versuch zu
unternehmen, Jesus als michtigstes Zeichen der umgreifenden gottli-
chen Heilsmacht und damit als stirksten Impuls zur Bejahung der reli-
giosen Grundfrage nach dem moglichen Heil unserer Wirklichkeit
tiberhaupt zu erweisen.

Es wird unschwer ersichtlich sein, dafl der Weg zur hier umrissenen
nachklassischen Christologie noch weit ist.*’ Dennoch diirfte es sich
lohnen, das avisierte neue Paradigma auszuarbeiten. Nicht nur entgeht
es den kapitalen Schwierigkeiten der klassischen Christologie, ohne
sogleich in Relativismus und Subjektivismus zu geraten. Sondern dar-
iiber hinaus eroffnet es einen weiten Horizont im Gesprich und in der
Verstindigung mit den nichtchristlichen Religionen, nicht zuletzt mit
den verwandten Religionen des Judentums und des Islams. Dies aber
scheint mir dringend erforderlich zu sein, will man endlich iiber fest-
gefahrene Positionen hinauskommen, jedoch auch nicht lediglich in
wechselseitigen Verstehensbemithungen und Respektbezeigungen ver-
harren, vielmehr in einen unpritentiosen, freundschaftlichen, indes
eben auch streitbaren Dialog um die Wahrheit eintreten.

(abgeschlossen Februar 1989)

‘' Genauer zu kliren ist hierbei u.a. auch noch die Frage nach dem Stellenwert des
«Werkes Christi». Ich vermute freilich, daB in den oben angedeuteten Leitlinien das
aufgehoben sein kénnte, was von diesem traditionellen christologischen Topos bewah-
renswert 1st.



	Plädoyer für eine "nach-klassische" Christologie

