
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: "Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen, die wir aus innerer
Notwendigkeit denken, zu leben." : Albert Schweitzers elementares
ethisches Vernunftdenken

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Kern

«Es ist uns aber bestimmt,
von Überzeugungen, die wir aus innerer

Notwendigkeit denken, zu leben.»
(A. Schweitzer)

Albert Schweitzers elementares ethisches Vernunftdenken

1. Dimensionen der Vernunft

Vernunft ist für Albert Schweitzer «Bedürfnis nach Erkennen und
Bedürfnis nach Glück, beide innerlich geheimnisvoll zusammenhängend.

Bedürfnis nach Erkennen! Suche zu ergründen alles, was um dich
herum ist, gehe bis an die äußersten Grenzen des menschlichen
Wissens, und immer stößt du zuletzt auf etwas Unergründliches - und dies

Unergründliche heißt: Leben! Und dies Unergründliche ist so

unergründlich, daß der Unterschied zwischen Wissend und Unwissend ein

ganz relativer ist.»1 Vernunft hat es nach Schweitzer mit dem Bedürfnis
nach Leben zu tun. Durch Vernunft geschieht Erkennen von Leben.
Vernunft ist nicht zu verwechseln mit abstraktem in sich selbst gekehrtem

Gedankenspiel. Sie ereignet sich nicht um ihrer selbst willen. Die
unvernünftige Vernunft treibt das selbsteigene Spiel. Sie bleibt und

versteigt sich in sich selbst. Aber diese bei sich selbst bleibende
Vernunft ist nicht Vernunft, weil ihr die essentielle Relation zum Leben
fehlt. Vernunft ist zu verstehen als «ein in die Tiefe der Dinge gehender
und die Gesamtheit der Dinge umfassender, in das Gebiet des Willens
hinübergreifender Verstand»2. Vernunft ist für Schweitzer «Leiden-

1 A. Schweitzer, Ausgewählte Werke in fünf Bänden, Berlin 1971 (im folgenden
nur mit Bandangabe in römischen und Seitenangabe in arabischen Ziffern zitiert), hier:
V, 123.

2 V, 121.



78 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

schaft der großen und tiefen Ideale»3 des Lebens. Hieraus ergibt sich
Schweitzers leidenschaftliches Plädoyer für die Vernunft. Nicht der
dürren Vernunft leerer, d.h. dem Leben entfremdeter, Selbigkeit,
sondern der sich an der Leidenschaft des Lebens entzündeten Vernunft gilt
es Raum zu geben. Diese Vernunft ist allerdings lebensnotwendig. Wo
sie nicht Gestalt gewinnt, kommt es zur «romantischen» Zerstörung
von Wirklichkeit. «In keinem Falle dürfen romantische Gefühle und
Phrasen unser Geschlecht abhalten, sich vorzustellen, was Vernunft
eigentlich sei. Sie ist nicht dürrer Verstand, der die vielgestaltigen
Regungen unseres Seelenlebens nicht aufkommen läßt, sondern der

Inbegriff aller Funktionen unseres Geistes in ihrem lebendigen
Zusammenwirken.»4 In der Vernunft kommt es zur fruchtbaren Kooperation
zwischen Erkennen und Willen, denn in der Vernunft «halten unser
Erkennen und unser Wille die geheimnisvolle Zwiesprache miteinander,

die unser geistiges Wesen bestimmt»5. Vernunft ist charakterisiert
durch die Begeisterung, die aus dem Denken erwächst. «Die Begeisterung,

die aus dem Denken kommt, verhält sich zu der, die aus wirren
Gefühlen besteht, wie der Wind der ragenden Höhen zu dem, der
zwischen Hügeln weht.»6 Es gilt, das Wagnis der Vernunft einzugehen,
um aus den Gefährdungen und Destruktionen des Lebens herausgehen
und der Leidenschaft des Lebens entsprechen zu können. «Wenn wir
wieder wagen, das Licht der Vernunft zu suchen, verkümmern wir
nicht zu einem Geschlecht, das keines Enthusiasmus' mehr fähig ist,
sondern wir gelangen zu der großen und tiefen Leidenschaft der großen
und tiefen Ideale.»7 Hoch wertet Schweitzer die Kraft des Denkens.

«Jede Zeit lebt bewußt oder unbewußt von dem, was die Denker, unter
deren Einfluß sie steht, hervorgebracht haben.»8 «Nur was, aus dem
Denken geboren, sich an das Denken wendet, kann eine geistige Macht
für die ganze Menschheit werden.»9 Diesem Denken dient die
Vernunft.

Wenn ich vom Vernunftargument in Schweitzers Ethik rede, ist das

dem Leben dienende, das auf das Leben orientierte Denken im Sinne
Albert Schweitzers gemeint. Schweitzer ist in seiner Begrifflichkeit
nicht immer philosophisch exakt (das gilt z.B. auch hinsichtlich der

Bestimmung und Differenzierung von Vernunft und Verstand). Er ist
darauf aus, zuweilen in unscharfer Terminologie, das dem Leben
dienende Denken vernünftig zur Sprache zu bringen.

3 11,81. MI, 81. '11,81. MI, 81. 7 11,81. 8 II, 77. MI, 80.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 79

«Das letzte Wissen, nach dem wir trachten, ist das Wissen vom
Leben. Weil das Leben letzter Gegenstand des Wissens ist, wird das

letzte Wissen notwendigerweise denkendes Erleben des Lebens. Dieses

aber liegt nicht aus der Richtung der Vernunft heraus, sondern in ihr. »10

Geschäft der Vernunft ist das Wissen vom Leben. Weil das so ist, muß
auch das Wollen des Menschen auf das vernünftige Erkennen bezogen
sein. «Nur wenn das Wollen sein Verhältnis zum Erkennen klar durchdacht

hat, sich, soweit es konnte, mit ihm auseinandergesetzt hat, durch
es hindurchgegangen und in ihm logisch geworden ist, ist es fähig, sich,
soweit es ihm verliehen ist, in dem universellen Willen zum Leben und
in dem Sein überhaupt zu begreifen. Setzt das Wollen das Erkennen
einfach beiseite, so kommt es in unklares Phantasieren.»11 Das Wissen
des Lebens durch das vernünftige Denken erkennt, «daß es, um das

Leben zu begreifen, zuletzt in denkendes Erleben übergehen muß»'2.
Geschieht dieses, dann hat das zur Folge, daß entscheidend die durch
das Denken profilierte (qualitative, nicht quantitative) Tat ist.13

Notwendig ist, daß «unser Tätigkeitswille zum Bewußtsein seiner selbst

komme und aufhöre, blind zu sein»14. Erkennen des «Geheimnis(ses)
des sich überall regenden Willens zum Leben» ist entscheidend, nicht,
ob jemand gelehrt oder ungelehrt ist.15 Denn es gilt: «Alles Wissen ist
zuletzt Wissen vom Leben und alles Erkennen Staunen über das Rätsel
des Lebens — Ehrfurcht vor dem Leben in seinen unendlichen, immer
neuen Gestaltungen.»16 Die Aufgabe des Denkens ergibt sich von
diesem Basis-Axiom. «Zwei Dinge hat das Denken zu leisten: uns aus der
naiven zur vertieften Welt- und Lebensbejahung zu führen und uns von
ethischen Regungen zu einer denknotwendigen Ethik gelangen zu
lassen.»17 So ist das vernünftige Denken als Denken des Lebens in einer

unbedingten Beziehung zur Leiblichkeit - oder wie Schweitzer sagt:

Körperlichkeit — zu entfalten, aus der es nicht ohne Substanzverlust

aussteigen kann, denn das «Geistige ist in einer grausamen Abhängigkeit

von dem Körperlichen»18. Wir finden bei Albert Schweitzer ähnlich

wie bei Ludwig Feuerbach19 die unbedingte Angewiesenheit der

10 11,83. 12 II, 83f. 14 11,92. 16 V,123. 18 11,342.
11 11,83. 13 Vgl. 11,92. " 11,376. "11,341.
19 Vgl. U. Kern, Ludwig Feuerbachs Religionsverständnis in seiner theologischen

Bedeutung. Sinnlichkeit, Konkretheit und Praxis als Qualität der «neuen Religion»
L. Feuerbachs, theol. Dissertation A, Halle 1974, 153 ff., und K. E. Bockmühl, Leiblichkeit

und Gesellschaft, Studien zur Religionskritik und Anthropologie im Frühwerk von
Ludwig Feuerbach und Karl Marx, Göttingen 1961.



80 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

Vernunft auf die Leiblichkeit. Nur wenn dieser entsprochen wird, kann
sich vernünftiges Denken als Denken qualifizieren und ratifizieren, das

der Wahrheit korreliert. «Anfang alles wertvollen geistigen Lebens ist
der unerschrockene Glaube an die Wahrheit und das offene Bekenntnis
zu ihr.»20 Aber dem Anspruch, Denken der Wahrheit zu sein, entspricht
das Denken nur, wenn es sich als Wissen des Lebens in seinen unendlichen

Gestaltungen erweist und nicht durch Abständigkeit und
Entfremdung vom Leben gekennzeichnet ist.

Unzureichendes vernünftiges Denken und damit Diskreditierung
der Vernunft beinhaltet für Schweitzer der traditionelle Rationalismus.
Dieser verkennt, daß Erkenntnis des Lebens «in denkendes Erleben

übergehen muß»21. Allerdings will Schweitzer mit seiner Kritik an dem

traditionellen Rationalismus des 18. und 19. Jahrhunderts keineswegs
die Berechtigung der «Denkbewegung» Rationalismus erledigt sein

lassen. Für ihn ist Rationalismus mehr als eine erledigte vergangene
philosophische Epoche.22 Rationalismus ist Schweitzer «eine notwendige
Erscheinung jeglichen normalen Geisteslebens»23. Auf ihn kann und
darf nicht verzichtet werden, denn er ist Konstitutivum des Geisteslebens,

das tatsächlich dem Leben korreliert. Darüber hinaus sind für
Schweitzer Fortschritt und Rationalismus einander verbunden. «Aller
wirkliche Fortschritt in der Welt ist im letzten Grunde durch Rationalismus

gewirkt.»24 Das durch den Rationalismus «aufgestellte Prinzip,
Weltanschauung auf Denken und nur auf Denken zu gründen, ist das

wahre»25. Aber dieser, wenn man so will, neue oder besser ewige
Rationalismus bringt sein Prinzip ein und entfaltet es in der cooperatio
vitae. Es ist ein auch für das Irrationale offener Rationalismus. «Denkt
das rationale Denken sich zu Ende, so gelangt es zu einem
denknotwendigen Irrationalen.»26 Dieser «Paradoxie» unseres geistigen
Lebens27 gilt es gerecht zu werden. «Versucht man ohne dieses Irrationale
auszukommen, so entsteht leblose und wertlose Weltanschauung und

Lebensanschauung. »28

Der neue, ewige Rationalismus, das rechte Vernunftdenken ist «zu
Ende gedachte(s) Denken» und führt im Gegensatz zu dem aktuellen
modernen, dürren, pathologischen Denken «zu einer lebendigen, für
alle Menschen denknotwendigen Mystik»29. Der Weg des Denkens
endet nicht vor der Mystik, vielmehr gehören Vernunftdenken und

20 II, 90f. 22 II, 81 f. 24 11, 82. 26 II, 110. 28 II, 110.
21 II, 83f. 23 11, 82. 25 11, 82. 27 11, 110. 29 11,84.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 81

Mystik zusammen.30 Mystik wird von Schweitzer denkerisch-vernünftig

aufgeschlossen und so als «der tiefste Begriff des Lebens» definiert,
der das Leben als «Miterleben» versteht, «wo in einer Existenz der

Wellenschlag der ganzen Welt gefühlt wird, in einer Existenz das Leben
als solches zum Bewußtsein seiner selbst kommt,... das Einzelwesen
aufhört, das Dasein außer uns in das unsrige hereinflutet»31. Erst dieses

aus der Mystik hervorwachsende Denken ermöglicht tiefe tätige
Ethik.32 Aber es ist nicht Mystik, die sich für Schweitzer abgrenzend
gegenüber dem Vernunftdenken etabliert33, die ethisch fruchtbar ist.
Diese hat vielmehr einen außerordentlich geringen ethischen Gehalt.34
Nur die durch das Vernunftdenken aufgeschlossene Mystik ist ethisch
fruchtbar. Der neue Rationalismus, das neue Vernunftdenken ist so

unbedingt erforderlich. Zu ihm gilt es sich zu bekennen. «Mit Zuversicht

trete ich daher als ein Erneuerer des voraussetzungslosen Ver-
nunftdenkens auf. Wohl weiß ich, daß unsere Zeit zu allem, was

irgendwie <rationalistisch> ist, absolut kein Verhältnis hat.»35 Gelernt
muß das Wagnis des Denkens werden, um der aus der Mystik
hervorwachsenden Ethik entsprechen zu können. «Wir alle müssen wieder

wagen, <Denkende> zu werden, um zur Mystik zu gelangen, die die

einzig unmittelbare und einzig tiefe Weltanschauung ist. Alle müssen

wir in dem Erkennen bis dahin wandeln, wo es in Erleben der Welt
übergeht. Alle müssen durch Denken religiös werden.»36 «Der Weg zur
wahren Mystik führt durch das rationale Denken hindurch zum tiefen
Erleben der Welt und unseres Willens zum Leben hinauf.»37 In diesem

Sinne endet das «voraussetzungslose Vernunftdenken in der
Mystik»38. Konsequentes Vernunftdenken führt also zur «lebendigen
denknotwendigen Mystik», die für alle Menschen denknotwendig
ist.39

«Alle tiefe Weltanschauung ist Mystik», denn dieser ist es wesentlich,

«daß aus meinem unbefangenen naiven Sein in der Welt durch das

Denken über das Ich und über die Welt geistige Hingebung an den

geheimnisvollen unendlichen Willen wird, der im Universum in die

Erscheinung tritt.»40. Die wahre Weltanschauung der durch das Denken

definierten Mystik unterscheidet sich vom Systemzwang der alten

«11,83. 31 V, 130. »11,371.
33 A. Schweitzer kennt nicht die intellektuelle Mystik Meister Eckharts.
34 II, 369. «11,111. 38 II, 109 40 II, 109.
35 II, 109 f. 37 11, 1 1 1. 39 II, 84.



82 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

einheitlichen geschlossenen Weltanschauungen.41 Abschied zu nehmen

gilt es von einer dem «vielgestaltigen Willen zum Leben»42 nicht
entsprechenden Weltanschauung. Unsere Weltanschaung ist
Lebensanschauung43, die uns verpflichtet, «von Uberzeugungen, die wir aus

innerer Notwendigkeit denken, zu leben»44. Da sich unsere
Weltanschauung als Lebensanschauung erweist, ist ihr entscheidender Punkt
nicht «Erkenntnis der Welt, sondern die Bestimmtheit des Wollens, das

in unserem Willen zum Leben gegeben ist»45. Wir korrelieren in unserem

Willen zum Leben der geheimnisvollen, rätselhaften, kreativen
Dynamis der in der Natur des Lebens sich entfaltenden Gestaltung von
Wirklichkeit.46 Das bisherige abendländische Denken war in seiner
Suche nach Weltanschauung deshalb ohne Erfolg, weil es fasziniert war
von den lebensbejahenden Elementen des Lebens47, sich festmachte an

an «optimistisch-ethische(r) Deutung der Welt» und gestand sich so

nicht ein, daß es unmöglich ist, der Welt «Sinn beizulegen»48. Allerdings

scheint A. Schweitzer selbst von dem Verdikt, unter dem er die
abendländischen Weltanschauungen sieht, betroffen zu sein, denn er
selbst optiert auch für die «Erneuerung» von «optimistisch- ethische(r)»
Weltanschauung.4811 Hier scheint eine der Unausgewogenheiten in
Schweitzers ethischem Denken zu liegen. Einerseits sieht Schweitzer
das Nichtgenügen, Scheitern einheitlicher, optimistisch-ethischer
Sinngebung, andererseits plädiert er für optimistisch-ethische weltanschauliche

Erneuerung. Nun gibt es doch eine Möglichkeit, diese disparaten
Elemente aufeinander zu beziehen, obwohl Unausgewogenheiten bleiben.

«Die letzte Einsicht des Erkennens ist also, daß die Welt uns eine
in jeder Hinsicht rätselhafte Erscheinung des universellen Willens zum
Leben ist.»49 Diese Aussage beinhaltet beides: die Unmöglichkeit
einheitlicher ethischer Sinnhaftigkeit von Welt und optimistische
Weltanschauung. Denn für Schweitzer50 ist die absolute Skepsis und Resignation

unseres Wissens von der Welt das eine, neben oder besser vor dem
aber die optimistische Welt- und Lebensbejahung als Frucht der
Ehrfurcht vor dem Leben elementar ist. Albert Schweitzer versteht diese
seine Synthese als elitär im abendländischen Denken.51 Es ist bei
Schweitzer aber substantieller Überschuß und Mehrwert von für ihn im
Leben gegründetem Optimismus, allerdings unter Berücksichtigung der

41 11, 339.
42 11,340.
48 II, 107.

44 11, 340.
45 II, 107.
46 II, 107.

47 II, 102.
48 II, 104.
488 II, 333, vgl. II, 86.

49 II, 105.
50 II, 105.
51 II, 105.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 83

absoluten Skepsis unseres Erkennens, bedingt durch die Rätselhaftigkeit
des Lebens. So muß für ihn «die denkende Weltanschauung»

«optimistisch und ethisch» sein, aber optimistisch in bestimmter Qualität:
«Optimistisch ist diejenige Weltanschauung, die das Sein höher als das

Nichts stellt und so die Welt und das Leben als etwas an sich Wertvolles
bejaht.»52 Es hängt nach Schweit2er alles daran, diese «denkende
Weltanschauung zu Ende zu denken», nur so kommen wir aus der substan-
tialen «Verirrung» heraus.53 Weltanschauung, die Schweitzer definiert
als den «Inbegriff der Gedanken, die die Gesellschaft und der einzelne
über Wesen und Zweck der Welt und über Stellung und Bestimmung
der Menschheit und des Menschen in ihr in sich bewegen»54, ist als neue
denkende Weltanschauung grundorientiert auf den Willen zum Leben,
zum lebendigen Sein.

2. Gefährdungen und Chancen der ethischen Vernunft

Denken und Wissenschaft sind heute für Albert Schweitzer in einem
tiefen Hiatus zueinander. «Heute hat das Denken nichts mehr von der
Wissenschaft», weil die Wissenschaft dem Denken gegenüber
«selbständig und indifferent geworden ist»55. Wissenschaftliches Wissen, das

sich als «fortgeschrittenstes Wissen jetzt mit gedankenlosester Welt-
anschaung» «verträgt», beschränkt sich für Schweitzer auf
«Einzelfeststellungen», «da nur bei diesen sachliche Wissenschaftlichkeit gewahrt
sei»56. Es verzichtet bewußt auf die «Zusammenfassung der Erkenntnisse

und die Geltendmachung ihrer Konsequenzen für die
Weltanschauung»57 und damit auf die dieser wesentlichen Ethik. «Früher war
jeder wissenschaftliche Mensch zugleich ein Denker, der im allgemeinen

geistigen Leben seiner Generation etwas bedeutete. Unsere Zeit ist
bei dem Vermögen angelangt, zwischen Wissenschaft und Denken
scheiden zu können. Darum gibt es bei uns wohl noch Freiheit der

Wissenschaft, aber fast keine denkende Wissenschaft mehr.»58 Ein
heutiges, an Einzelfeststellungen versklavtes wissenschaftliches Wissen
ist für Schweitzer nicht mehr produktiver Partner ethischer Vernunft.
Die Wissenschaft denkt als wissenschaftliches Wissen nicht mehr.
Indem sie sich hier substantiell verweigert, fällt sie als produktiver

»11,85. 54 II, 76. "11,71. 58 II, 71.

»11,82. »11,71. 57 II, 71.



84 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

Gestaltungsträger ethisch-verantwortlichen vernünftigen Denkens aus.

Die begrenzte Freiheit des wissenschaftlichen Wissens ist fundamental

geschieden von der notwendigen vernunftethischen Freiheit.
Neben der Verweigerung des wissenschaftlichen Wissens der

Einzelwissenschaften ist «das Versagen» der (neuesten) Philosophie zu

konstatieren.59 Während «früher die Philosophie sich nicht nur auf die

Kulturwerte besann, sondern sie auch als wirkende Ideen in die öffentliche

Meinung ausgehen ließ», wurden diese der Philosophie «von der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts an immer mehr zu einem gehüteten,

unproduktiven Kapital»60. Die Philosophie degenerierte. Zum
einen reduzierte sie sich zum weltanschaulichen Ort der Sichtung und

Sammlung der «Ergebnisse der Naturwissenschaften und der historischen

Wissenschaften», zum anderen war sie reaktionär fasziniert von
ihrer eigenen Vergangenheit, aber der «schöpferische Geist» hatte die

Philosophie «verlassen. Mehr und mehr wurde sie eine Philosophie
ohne Denken», genauer: ohne «das elementare Denken»51.

Das wissenschaftliche Wissen in den Einzelwissenschaften und der

Philosophie partizipierte am Niedergang der Kultur und produzierte
ihn. Indem es nicht mehr elementar, d.h. in strenger Implikation in
bezug auf das Leben dachte, etablierte es den ethisch-kulturellen,
vernünftigen Verfall. «Trunken von den Fortschritten des Wissens und
Könnens vergaßen wir, uns um den Fortschritt in der Geistigkeit der
Menschen zu sorgen.»62 Da «das wahrhaft Ethische wahrhaft
vernunftgemäß» ist63, bedingt das Nichtdenken, das nicht der ethischen
Vernunft korrelierende Denken, Destruktion der Kultur. Dem Verfall
ist nur durch wahrhafte Erneuerung zu begegnen; das aber heißt:
«Erneuerung der Kultur ist nur dadurch möglich, daß die Ethik wieder die
Sache der denkenden Menschen wird.»64. So wird wahrhafter
Fortschritt erreicht, denn Kultur ist «Fortschritt, materieller und geistiger
Fortschritt der einzelnen wie der Kollektivitäten»65. Die Kultur
verwirklicht sich gemäß ihrem zwiefachen Wesen «in der Herrschaft der
Vernunft über die Naturkräfte und in der Herrschaft der Vernunft über
die menschlichen Gesinnungen»66. Aber entscheidend ist nach
Schweitzer für das Errichten einer ethischen Kultur und deren
Fortschritt die «Herrschaft der Vernunft über die menschlichen Gesinnungen»67.

Die notwendige «Erneuerung unserer Welt», einer Welt, die

59 11, 25. 61 11,28. « 11,401. 65 11,45. 67 11, 46.
60 11, 28. 62 11,4 1 2. 64 11,400. 66 11,46.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 85

heute kulturell-ethischer Verfall zeichnet, die «von einer nie zuvor
erreichten Unsinnigkeit» charakterisiert ist, «mit einer Kultur ohne
Ethik auskommen» zu wollen, kann nur durch eine Erneuerung des

Menschen unter den alten, vom ethisch-kulturellen Niedergang
gekennzeichneten Verhältnissen Gestalt gewinnen als eine menschliche
«Gesellschaft mit erneuerter Gesinnung»68. So wird die Notwendigkeit
einer ethischen Kultur und das Abweisen einer nicht-ethischen
Kultur69 vom Postulat zur Realität. Der Ausgang aus der selbstverschuldeten

durch Beschränkung, ja Verzicht auf das Vernunftdenken gebauten
«Unkultur» ist uns nur möglich durch «ethische Bewegung».70 Die
Einsicht in den nichtpartiellen, sondern totalen Niedergang unserer
ethischen Kultur, der die Natur als ganze betrifft71, ist bei Schweitzer

gepaart mit der Erkenntnis, daß «Regeneration unserer Kultur» «nur in
einem inneren, nicht auch in einem äußeren Geschehen vor sich zu

gehen hat», d.h. durch «die Autorität der Vernunft und der
Vernunftgesinnung»72. Schweitzer ist der Überzeugung, daß selbst die «schweren
Probleme auf materiellem und wirtschaftlichem Gebiete im letzten

Sinne nur durch Gesinnung zu lösen» sind.73 Diese notwendige
innere, durch die Autorität der Vernunft bestimmte Gesinnung erfordert

«radikale Umkehr» und Abkehr von den «auf Grund wirtschaftlicher

Theorien und Utopien geführten» unzweckmäßigen «Machtkämp-
fe(n)» «durch zweckmäßiges Verstehen und Vertrauen», wie es sich als

notwendige Gesinnung Raum und Geltung verschafft in der Lehre der
Ehrfurcht vor dem Leben74, die in ihrer «Einfachheit» «Tiefe»75
artikuliert.

Träger einer ethischen Kultur, die am Leben grundorientiert ist,
kann der Mensch nur werden, wenn «er zugleich ein Denkender und
ein Freier»76 ist. «Die Kultur setzt Freie voraus. Nur von diesen kann sie

gedacht und verwirklicht werden.»77 Dem widerspricht der Lebensentwurf

des heutigen überbeschäftigten Menschen, der nicht auf Bildung
und Kulturentfaltung, sondern auf Unterhaltung aus ist.78 Der
überbeschäftigte moderne Mensch ist durch Verkümmerung des Geistes und
damit auch durch Verlust des sittlichen Wertes der Arbeit charakterisiert.79

Er ist als der «Unfreie, Ungesammelte und Unvollständige»80
geprägt durch «Überorganisation unserer öffentlichen Verhältnisse»81.

68 11,63.
69 11,64.
70 II, 72.

71 II, 65.
72 11, 70.
73 11, 62.

74 11,411
75 11, 29.
76 II, 32.

77 11, 33.
78 II, 34.
79 11, 34.

80 II, 37.
81 11,39.



86 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

Durch Überanpassung an die Gesellschaft und übertriebene
Disziplinierung82 ist er in der «Gefahr, der Humanitätslosigkeit zu verfallen»83.
Der Geist der sich kumulativ gebärdenden unfreien Ungesammelten
gewinnt heute wachsende Macht.84 Das materialistische85 Vertrauen
auf die «immanente(n) Fortschrittsprinzipien in den Tatsachen» involviert

«unser Vertrauen auf die Organisationen» und blendet uns in dem
Wahn, der ethisch-kulturellen Krise durch die «fixe Idee» einer
kumulativen Umgestaltung der «Institutionen unseres öffentlichen und
gesellschaftlichen Lebens» entgegentreten zu können und so ethischen
Fortschritt zu erreichen.86 Diesem «furchtbaren Irren», daß durch
«Neuorganisation der Gesellschaft»87 — sei es durch demokratische,
antidemokratische, sozialistische und kommunistische88 -, daß «aus

neuen Institutionen auch neuer Geist käme»89, muß elementar begege-
net werden. Indem wir die Organisationen und Institutionen vergötzen,
verlieren wir unsere geistige Denkfreiheit.90 Wir sind in «ein neues
Mittelalter eingetreten», indem wir qua «allgemeinen Willensakt... die
Denkfreiheit außer Gebrauch gesetzt» haben. Die «vielen» «versagen»
sich hier «das Denken als freie Persönlichkeiten» und lassen sich «in
allem nur von der Zugehörigkeit zu Gemeinschaften leiten». So wird
geistige Freiheit aufgegeben und Mittelalter gebaut. Schwierig ist die

Befreiung aus diesem aktuellen geistigen Mittelalter, schwieriger als die
im historischen, denn bei diesem «ging der Kampf gegen geschichtlich
gegebene äußere Autoritätsgewalten. Heute handelt es sich darum, die

vielen einzelnen dazu zu bringen, sich aus der selbstgeschaffenen
geistigen Unselbständigkeit herauszuarbeiten. Kann es eine schwerere

Aufgabe geben?»91 Im Duktus und Pathos Kantscher Aufklärungsdefinition

postuliert Schweitzer den Ausgang aus der selbstproduzierten
geistigen Unmündigkeit. Verheerend ist Schweitzer die Uneinsichtig-
keit in dieses «unser geistiges Elend», verursacht durch kumulative
«Ausschaltung des Denkens» durch die «Kollektivitäten»92. Findet
etwas Anknüpfung und Dimension in den Kollektivitäten, so hat dieses

auch ohne solide Rechtfertigung, oft «auch das Unsinnigste»,
Geltung93. Die Faszination des modernen Menschen durch die Massenautoritäten,

der Verzicht auf die eigene Denkfreiheit führt zur fundamentalen

ethischen Störung, ja Krise, denn mit «der eigenen Meinung gibt

82 II, 41 f.
83 11, 37.
84 II, 35.

85 11, 62.
86 11,61.
87 11, 62.

88 11,61.
89 11, 62.
90 Vgl. zum Folgenden II, 42.

91 11,42.
92 11,42.
93 11, 43.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 87

der moderne Mensch auch das eigene sittliche Urteil auf», er «verliert

sein Urteil an das der Masse und seine Sittlichkeit an die ihre»94.

Da der einzelne auf das mündige Vernunftdenken verzichtet, kommt es

zur kritiklosen Akzeptanz der «Handlungen des Gemeinwesens», die als

solche gelten und die «nicht so sehr nach den Maßstäben der Sittlichkeit
als nach denen der Opportunität... bemessen» sind95. Für Schweitzer
wird das exemplarisch evident an der nationalistischen Opferung der

«persönliche(n) Sittlichkeit auf dem Altar des Vaterlandes»96.

«Der große Irrtum des bisherigen ethischen Denkens» ist für
Schweitzer die Nichtakzeptanz der «Wesensverschiedenheit der Ethik
der ethischen Persönlichkeit und der vom Standpunkt der Gesellschaft

aufgestellten Ethik»97. Die Folge ist, «daß die Ethik der ethischen
Persönlichkeit der Ethik der Gesellschaft geopfert wird»98. So aber ist
ethisches «Unheil» angerichtet, wirkliche Ethik unmöglich, denn
«wirkliche Ethik» ist für Schweitzer nur die «Ethik der ethischen
Persönlichkeit»99. Vom Standpunkt der Gesellschaft aus konzipierte Ethik
ist nur «uneigentliche Ethik»100; d.h. sie hat die unbedingte Priorität
der eigentlichen Ethik, der Ethik der ethischen Persönlichkeit zu
akzeptieren, wenn sie denn ethisch «auferbauend» sein soll. Angesichts des

heutigen ethischen Desasters, bedingt durch die unbedingte Anpassung
an die Gesellschaft und die Institutionen des gesellschaftlichen «man»,
besteht der aktuell notwendige «Fortschritt der Ethik darin, daß wir
uns entschließen, pessimistisch von der Ethik der Gesellschaft zu
denken»101. Für Schweitzer ist Ethik der Gesellschaft immer sekundär, nie

primär. Sie ist nur dann ethisch integer, wirksam und legitim in bezug
auf das Leben, wenn sie definiert wird in Auseinandersetzung mit der
Ethik der ethischen Persönlichkeit. «Wirklicher Ethik nähert sich diese

Ethik der Gesellschaft nur, wenn sie sich mit der Ethik der ethischen
Persönlichkeit auseinandersetzt und ihre Forderungen an die Individuen

nach Möglichkeit mit dieser in Einklang zu bringen sucht.»102

Nur, wenn «die Gesellschaft den Charakter einer ethischen Persönlichkeit

annimmt, wird ihre Ethik zur Ethik der ethischen Gesellschaft»103.
So wird dem Zerstörerischen der Kollektivitäten gewehrt. Durch öko-

94 II, 43. — Gemeinsamkeiten mit der Kierkegaardschen Kritik an der Masse und der

Profilierung des einzelnen als entscheidender Größe sind bei Schweitzer nicht zu
übersehen.

" 11, 44. 98 11, 359. 101 11,359.
96 11, 44. 99 11, 359. 102 11,360.
97 II, 358 f. 100 11, 359. 103 11, 360.



88 «Es ist uns abet bestimmt, von Überzeugungen,

nomischen Zwang «erziehen» die Kollektivitäten mit «grausiger Härte

den modernen Menschen zum unfreien, zum ungesammelten, zum
unselbständigen, zum humanitätslosen Wesen»104. Die durch die
Kollektivitäten unethisch gemachten wirtschaftlichen Verhältnisse sind
ethisch zu machen, d. h. hier in Korrelation mit den Lebensverhältnissen

zu bringen. Dies wird uns, wenn auch nur langsam und nicht
vollständig, gelingen, wenn der Geist des ethischen Primärsubjektes,
also der ethischen Persönlichkeit, mit seinem Geist105 der Freiheit,
Gesammeltheit, Selbständigkeit, Humanität und Wahrheit die
Kollektivitäten bestimmt. Dieser Geist wird «wieder Verständnis für die
wahre Wahrheit schaffen» dort, «wo nur noch die Wahrheit der
Propaganda» mit ihrem «unedlen Patriotismus» gilt106.

Die kritisch-denkende Vernunft der Persönlichkeit in ihrer
ethischen Dimensionalität gilt es auch zu entfalten gegenüber den
«Modalitäten der Vergesellschaftung des Menschen zur Menschheit»;
das sind für Schweitzer Staat und Kirche.107 Die Faszination den
Kollektivitäten gegenüber hat dazu geführt, daß «der einzelne dem Staate

und der Kirche gegenüber immer mehr von seiner geistigen Selbständigkeit

aufgegeben»108 hat. Er brachte nicht die Freiheit seines Ver-
nunftsdenkens diesen kollektiven Modalitäten der Vergesellschaftung
gegenüber fruchtbar zur Gestaltung, nein, er versiegte und versagte hier
immer mehr und empfing die Gestaltungen seiner Gesinnung vom
Staat und von der Kirche.109 Die so von den Kollektivitäten empfangene,

den einzelnen prägende Gesinnung ist unfähig zur ethischen

Verantwortung. Sie ist gefangen in der opportunistischen Anpassung
gegenüber den Kollektivitäten. Der notwendige Ausgang aus diesem
Kerker der Kollektivitäten ist nur möglich durch Eigenbestimmung.
« feste und wertvolle Eigenbestimmtheit» erhält der einzelne in «der
Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht vordem Leben»110. Durch
sie wird dem einzelnen «selbstverständlich, daß alle zwischen
Menschen sich ausbildende Gemeinschaft der Erhaltung, Förderung und

104 II, 73. - «In den überorganisierten Kollektivitäten, die ihn (sc. den modernen
Menschen) auf hundert Arten in ihrer Gewalt haben, soll er wieder zur selbständigen
Persönlichkeit werden und auf sie zurückwirken. Durch alle Organe werden sie es

unternehmen, ihn in der ihnen genehmen Unpersönlichkeit zu erhalten. Sie fürchten die
Persönlichkeit, weil der Geist und die Wahrheit, die sie stumm haben möchten, in ihr zu
Worte kommen können. Ihre Macht aber ist so groß wie ihre Furcht.» (II, 73).

105 Vgl. II, 74. 107 II, 413. 109 II, 414.
106 II, 74. 108 II, 414. 110 II, 415.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 89

Höherentwicklung von Leben und dem Aufkommen wahrer Geistigkeit

dienstbar sein muß»111. Durch die «Gesinnung der Ehrfurcht vor
dem Leben», die «selber tief religiös ist», wird «die Umgestaltung» der
oft dem Zeitgeist erliegenden Kirche (Vermengung von Religion,
Nationalismus112 und Wirklichkeit) «zum Ideal religiöser Gemeinschaft»,

zur Kirche, die wie die Gemeinschaft der Quäker geprägt ist

von der «absolute (n) Gültigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben, wie sie

in der Religion Jesu enthalten ist», erarbeitend möglich.113
A. Schweitzer stellt die Frage nach der Unfähigkeit des heutigen

Menschen zum Sittlichen und beantwortet sie: Da es den heutigen
Menschen «an einer auf Vernunft gegründeten, in der Vernunft logisch
begründeten Sittlichkeit fehlt; weil ihnen Sittlichkeit nicht etwas mit
dem Vernunftwesen als selbstverständlich Gegebenes ist»114, wächst
bei ihnen die Unfähigkeit zum Sittlichen und die Fähigkeit zum
Aufgeben der sittlichen Vernunft. So verlieren die Menschen aber den Sinn
für die Wirklichkeit, denn der «wahre Wirklichkeitssinn besteht in der
Einsicht, daß wir allein durch ethische Vernunftideale in ein normales
Verhältnis zur Wirklichkeit kommen»115. Der moderne Mensch
verliert mit «dem Aufgeben der ethischen Vernunftideale» die vernünftige
«Sachlichkeit»116. Er, der sich illusionärer Weise als «der kühle
Beobachter und Rechner vorkommt», «steht unter der Wirkung der

Gesinnungen und Leidenschaften, die ihm von den Tatsachen
entgegengebracht werden. Ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, mengt
er dem Verständnismäßigen so viel Gefühlsmäßiges bei, daß das eine
das andere verfälscht.»117 - Das Aufgeben der ethischen Vernunft
bedingt auch den Mißbrauch der Geschichte. Das Geschichtsverständnis

wird destruiert durch den unvernünftigen Umgang mit der
Geschichte, die sich z. B. in unzulässiger «Religionisierung» der Geschichte
und in nationalistischer Verzerrung der Geschichte äußert, die sittlich
zerstörend in ihrer Unvernünftigkeit sind.118

111 11,415.
112 Der Nationalismus zerstört die Erkenntnis, daß wir Erben der griechisch-römischen

Welt sind, daß wir als Völker «eine untrennbare kulturelle Einheit bilden», daß wir
in unserer Geschichte substantiell an dieser Einheit partizipieren (vgl. Renaissance,
Aufklärung, neuzeitliches Denken) (II, 59). Der Nationalismus widerspricht als solcher der
Vernunft.

113 11,416. 115 11,63. 117 II, 50 f.
1U V, 120. 1,6 II, 50. "s II, 53f., 55f.



90 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

Der Gedankenlosigkeit119, die das Aufheben der ethischen
Vernunft involviert, gilt es zu wehren. Wir haben uns von dem
«gedankenlosen Dahinleben»120, das in seiner Vernunftelimination, in seiner
vernunftlosen Gedankenlosigkeit sittliche Verelendung hervorbringt,
zu befreien. Notwendig ist die Abgrenzung, das Nicht-Raum-Geben
gegenüber dem permanenten Umherirren, das der «gedankenlose (n)
Welt- und Lebensbejahung in Idealen des Wissens, des Könnens und
des Mächtigwerdens» entspringt.121 Der zerstörerischen, ethisch
verwerflichen Gedankenlosigkeit wird Einhalt geboten durch das in der

Ehrfurcht vor dem Leben definierte «Selbsterleben»; also Selbsterleben

contra Gedankenlosigkeit.122 Die Dimensionen des durch die
Ehrfurcht vor dem Leben definierten Selbsterlebens, das dem Vernunftdenken

elementar korreliert, gilt es zu entfalten.

3. Elementares Denken

Um ihr notwendiges Selbstsein zu erreichen, müssen die «vielen
einzelnen denkend werden über ihr Leben»123. Ihr Denk-Vergessen,
das verursacht ist durch ihr Entfremden in bezug auf «das elementare
Denken über sich selbst» und befördert wird durch das etablierte
mittelbare Denken des «man», das «so gar nichts» zu tun hat mit dem, was
die vielen «notwendig unmittelbar erfaßt», muß um des Lebens willen
beendet werden.124 Aus der Abständigkeit vom elementaren Denken
können die vielen - die Religiösen und die Nichtreligiösen125 -
herausgeführt werden, wenn «die Gedanken der Ehrfurcht vor dem Leben

119 «Mit drei Gegnern hat sich die Ethik auseinanderzusetzen: mit der Gedankenlosigkeit,

mit der egoistischen Selbstbehauptung und mit der Gesellschaft.» (II, 385f.)
120 V, 182.
121 V, 182.
122 11, 38 3.

I2i 11,410.
,24 11,410.
125 «Der Irreligiösen sind viele unter uns. Sie sind es geworden zum Teil durch

Gedankenlosigkeit und Weltanschauungslosigkeit, zum Teil dadurch, daß sie aus
Wahrhaftigkeitsbedenken nicht in einer überlieferten religiösen Weltanschauung verbleiben
konnten. Diese Irreligiösen läßt die Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht vor dem
Leben erfahren, daß alle wahrhaft denkend werdende Welt- und Lebensanschauung mit
Notwendigkeit religiös wird. Die ethische Mystik eröffnet ihnen das Denknotwendige der
Religion der Liebe und führt sie damit auf Pfade zurück, denen sie sich auf immer
entfremdet glaubten.» (II, 416).



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 91

unter uns gedacht werden» und «damit ein Denken gegeben» wird, «das

an allen arbeitet»126. «Das Grundprinzip des Sittlichen muß sich als

denknotwendig ergeben und den Menschen in unaufhörliche, lebendige

und sachliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit
bringen.»127 Die Denknotwendigkeit des Sittlichen ist verbunden mit
unmittelbarem «in die Tiefe gehende (m) Denken», das «zu unerschütterlicher

Welt- und Lebensbejahung» gelangt128 — die aber zu
unterscheiden ist von optimistischer Idealisierung von Lebenswirklichkeit —

und einfach die unbedingte Korrelation mit der Wirklichkeit des

Lebens repräsentiert. Die bisherigen durch das philosophische Denken
«aufgestellten Grundprinzipien des Sittlichen sind absolut unbefriedigend»129.

Das gilt sowohl für das antike Denken, das «das Ethische als

das vernunftgemäß Lustbringende begreifen» will130, als auch für das

«von vornherein sozial-utilitaristisch (e)»131 neuzeitliche ethische Denken

mit seiner angestrebten, aber nicht greifenden Ethik «als Hingabe
an die Mitmenschen und an die Gesellschaft»132. Auch der dritte
Versuch, denkerisch zum Grundprinzip des Ethischen zu gelangen, die

«Selbstvervollkommnungsethik im Abendlande», die «wie die Inder,
Welt- und Lebensverneinung zum Grundprinzip des Ethischen»
erhebt, die in Plato ihren ersten Vertreter hat und als deren Repräsentanten

A. Schweitzer Schopenhauer, Kant, Fichte, Nietzsche ansieht,
«ergibt nicht Ethik, sondern setzt Ethik außer Kraft»133.

Da das «Wesentliche des Denkens das Ringen um Weltanschauung»

ist134, gilt es, die «Ergebnislosigkeit» des abendländischen Denkens

in seiner Suche nach Weltanschauung zu sehen, denn diese
«bestand in nichts anderem als darin, daß man die Welt im Sinne der
Welt- und Lebensbejahung deutete»135. Unser Philosophieren erwies
sich, da ihm der «Zusammenhang mit den elementaren Fragen, die der
Mensch an das Leben und an die Welt zu stellen hat», fremd wurde, als

virtuose Schulphilosophie, die durch «Weltanschauungslosigkeit und
damit... Kulturlosigkeit» geprägt ist.136 Auch der «verhängnisvolle (r)
Irrtum», qua Metaphysik Weltanschauung zu finden, partizipierte an
diesem.137 «Unser Philosophieren wurde unelementar.»138 Wir brauchen

aber elementares Denken, das gründend die Fragen nach Leben
und Welt stellt. Aber «elementare (n) und lebendige (n) Geistlichkeit»

126 II, 410. 129 II, 350. 132 11,352. 133 11, 102. 138 II, 100.
127 II, 350. 130 II, 350. 133 11, 352. 136 II, 100.
128 II, 350. 131 II, 351. 134 11, 103. 137 II, 101.



92 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

wird «nur in denkender Ehrfurcht vor dem Leben» möglich.139 Wahres

Vernunftdenken, d.h. elementares Denken, erhält seine Ermöglichung
in denkender Ehrfurcht vor dem Leben. Das sich als elementar
ausweisende Vernunftdenken ist damit nicht substituierbar ethisch
grundorientiert. Es kommt darum alles auf das Gelingen des elementaren
Denkens an. Diesem Dimension zu geben, ist auch die Kirche
verpflichtet. «Soll die Kirche ihre Aufgabe erfüllen, so muß sie die
Menschen in elementarer, denkender, ethischer Religiosität einigen.»140

Elementares Denken ist Denken des einzelnen. Es ist darauf aus,
daß der einzelne «geistig selbständig sein»141 kann, «auf die Wirklichkeit

wirkende Ideale zu denken», indem er zugleich Abschied nimmt
von dem unfruchtbaren selbstischen Ideal sich selbst idealisierender
Wirklichkeit.142 «In der Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht
vor dem Leben erhält er... eine feste und wertvolle Eigenbestimmtheit»

und tritt so gestaltend «an die Wirklichkeit heran»143. Indem
Ethik und damit Kultur hier «wieder Sache der denkenden Menschen»
werden144, «die geistige und sittliche Wertigkeit des einzelnen»145 sich

entfaltet und aus den kollektiven Beeinträchtigungen146 herausgeht, ist
wahre, durch elementares Denken definierte Ethik möglich, denn für
A. Schweitzer gilt: «Das Ethische kommt nur im einzelnen zustande.»147

Der einzelne ist ihm das nichtsubstituierbare ethische Subjekt.
Sie, die vielen einzelnen, lernen in der Ehrfurcht vor dem Leben
elementar denken.148 Die denkenden einzelnen realisieren durch ihr
elementares Denken «die auf den Fortschritt des Ganzen» gehenden
«Vernunftideale» und werden so befähigt, realistisch sozusagen im
Angesicht der Wirklichkeit, ethisch-kulturelle Gestaltung auszuführen.149

Indem «die Urrechte der Individualität»150 prägen, wird die
schlimme ethische Störung des Lebens151, das Verlieren des eigenen
sittlichen Urteils an das Urteil der Masse152, aufgehoben.

«Ethisch-Werden heißt wahrhaft denkend werden.»153 Drei Punkte
sind hier zu beachten: (1) Verzicht «auf ethische Deutung der Welt»,
(2) die kosmische und mystische Dimensionalität des Ethisch-Werdens,
id est, «daß alle in der Ethik waltende Hingebung als Erscheinung
eines innerlichen, geistigen Verhältnisses zur Welt zu begreifen» ist, und

139 11,413.
140 11,415.
191 11,414.

142 II, 414f.
143 11,415.
144 11,400.

143 II, 72.
14,3 II, 72 f.
147 11, 72.

148 II, 409 f.
149 II, 32.
"° 11,42.

151 11,43.
132 11, 43.
133 II, 375.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 93

(3) nicht abstraktes, sondern elementares Denken prägt, «indem es

Hingebung an die Welt auffaßt als Hingebung des menschlichen Lebens

an alles lebendige Sein, zu dem es in Beziehung treten kann»154.

Als Grundprinzip des Sittlichen ergibt sich angesichts der Ehrfurcht
vor dem Leben die durch diese definierte denknotwendige Vernunft.155
Das so bestimmte ethische Vernunftdenken greift in bezug aufdie Ethik
auch das im Instinkt Vorgebildete auf, «um es auszudehnen und zur
Vollkommenheit zu bringen»156. Das ethische Vernunftdenken im
Angesicht der Ehrfurcht vor dem Leben verzichtet auf (rationalistische)
«optimistisch-ethische Deutung der Welt»157 und deren Sinnhaftig-
keit158. Ihm ergibt sich als «letzte Einsicht des Erkennens daß die

Welt uns eine in jeder Hinsicht rätselhafte Erscheinung des universellen
Willens zum Leben ist»159. A. Schweitzer sieht sich als «der erste im
abendländischen Denken» an, «der dieses niederschmetternde Ergebnis

des Erkennens (sc. die Rätselhaftigkeit der Welt) anzuerkennen

wagt und in bezug auf unser Wissen von der Welt absolut skeptisch ist,
ohne damit zugleich auf Welt- und Lebensbejahung und Ethik zu
verzichten»160. Schweitzer ist «Resignation in bezug auf das Erkennen der
Welt... nicht der rettungslose Fall» in einen zerstörerischen «Skeptizismus»,

sondern zu wagende «Wahrhaftigkeitsleistung»161. Wo
Weltanschauung «nicht von der Resignation des Erkennens ausgeht», kommt
es zu «einer unzulässigen», der Vernunft nicht entsprechenden «Deutung

der Welt»162. Das frühere oder, wie Schweitzer sagt, «vormalige
Vernunftdenken» war in seinem Wissen und Erkennen von Welt auf
Harmonie zwischen Welt und uns als Erkennenden aus, indem es

teleologisch das Weltganze zu begreifen suchte.163 Solch eine Harmonie
aber ist Irrtum, wird der substantialen Resignation unseres Erkennens
nicht gerecht. Entscheidend für unsere Lebensanschauung, aus der

Weltanschauung definiert wird, ist nicht unsere harmonische Erkenntnis

der Weltwirklichkeit, «sondern die Bestimmtheit des Wollens, das

in unserem Willen zum Leben gegeben ist. In der Natur tritt uns der
unendliche Geist als rätselhaft schöpferische Kraft entgegen. In unserem

Willen zum Leben erlebt er sich in uns als weit- und lebenbejahendes

und als ethisches Wollen.»164 «Aus der Ehrfurcht vor dem

154 II, 375.
155 Vgl. II, 350.
156 11, 356.

157 II, 104.
158 II, 104.
•" II, 105.

160 II, 105.
161 II, 105.
"" II, 105.

163 II, 106.
164 II, 107.



94 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

Willen zum Leben kommt zuerst die tiefe Lebensbejahung der
Resignation», ja, die «Resignation ist die Halle, durch die wir in die Ethik
eintreten»165. Unkritisches Denken verdrängt die Realität der Resignation

durch erkenntnistheoretischen Perfektionismus. Es west aus

diesem und erweist sich so als Alienation der Lebensanschauung.
Lebensanschauung «kommt nicht aus dem Erkennen», «sie wurzelt in unserem
Willen zum Leben.»166 Die ihr gemäße Vernunft betrachtet es als das

«höchste Wissen zu wissen, daß ich dem Willen zum Leben treu sein
muß»167.

«Das neue Vernunftdenken jagt also nicht dem Phantom nach, über
den Sinn der Welt wissend zu werden. Es läßt die Erkenntnis der Welt
als etwas für uns ewig Unerreichbares dahingestellt und sucht über den
Willen zum Leben in uns zur Klarheit zu kommen.»168 Das neue
Vernunftdenken — also die Vernunft, bestimmt durch die «veneratio
vitae»169 - ist nicht agnostizistisch, sondern berücksichtigt elementar
die Rätselhaftigkeit der Welt und kommt in Aufnahme dieses Faktums

zur Klarheit. Dieses «voraussetzungslose» neue Vernunftdenken170 ist
als «zu Ende gedachte(s)»171, im Angesicht der Ehrfurcht vor dem
Leben geprägtes Denken «denknotwendige Mystik»172.

Das neue, das voraussetzungslose Vernunftdenken west aus der
Ehrfurcht vor dem Leben: «Die elementare, uns in jedem Augenblick
unseres Daseins zum Bewußtsein kommende Tatsache ist: Ich bin
Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will.»173 —

Ehrfurcht vor dem Leben «gebietet» hauptsächlich «dasselbe wie der
ethische Grundsatz der Liebe»174. Aber sie ist doch andererseits für
Schweitzer unterschieden von dieser. Zum einen «trägt die Ehrfurcht

165 II, 38 3. 167 II, 345. 169 II, 108. "'II, 84.
166 II, 105f. 168 II, 107f. II, 109.
172 II, 84, vgl. oben. — A. Schweitzer schreibt: «Von meiner Jugend an war es mir

gewiß, daß alles Denken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik ende. In der Stille des

Urwaldes Afrikas ward ich fähig, diesen Gedanken durchzuführen und auszusprechen.»
(II, 109).

173 V, 158, vgl. V, 181, II, 377. Zur Diskussion der Ehrfurcht vor dem Leben als

ethischem Prinzip vgl. H. Groos, Albert Schweitzer. Größe und Grenzen. Eine kritische
Würdigung des Forschers und Denkers, München/Basel 1974, 519ff. (insbesondere
538 f.), und die dort angegebene Literatur. - Ich kann H. Groos nicht zustimmen, wenn er
letztlich A. Schweitzers Ehrfurcht-vor-dem-Leben-Ethik als Verrennen «in eine
unmögliche Ethik» (Groos, 539) ansieht. Hier werden die Schwierigkeiten und Unausge-
wogenheiten der Schweitzerschen Ethik absolut gesetzt und ihr LebenAmpuh unzulässig
verstellt.

"4 V, 158.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 95

vor dem Leben die Begründung des Gebotes der Liebe in sich und

verlangt Mitleid mit aller Kreatur», und zum anderen unterscheidet sich
die Ehrfurcht vor dem Leben von der Ethik der Liebe darin, daß sie im
Gegensatz zu dieser, «die uns nur unser Verhalten zu den anderen, nicht
auch (sc. das) gegen uns selbst eingibt», «Ehrfurcht» auch «unserem
eigenen Dasein» wahrhaftigerweise entgegenbringt.175 Hier muß nun
Schweitzer klar entgegengehalten werden, daß zumindest die neutesta-
mentliche Liebe, das, was Schweitzer nur für die Ehrfurcht vor dem

Leben reserviert, Ehrfurcht vor dem eigenen Dasein, streng
impliziert.176 — Durch das aus der Ehrfurcht vor dem Leben geformte
ethische Verhalten zu aller Kreatur kommen wir nach A. Schweitzer
«in ein geistiges Verhältnis zum Universum» und werden «in elementarer,

tiefer und lebendiger Weise fromm»177. In der Kirche muß die

Ehrfurcht vor dem Leben universal und absolut Gültigkeit erlangen,
wie es bisher leider nur bei den Quäkern178 der Fall war. Dadurch, daß

die Ehrfurcht vor dem Leben «selber tief religiös ist», ermöglicht sie die

«Umgestaltung der Kirche zum Ideal religiöser Gemeinschaft»179.
Ehrfurcht vor dem Leben kommt nicht aus einer Naturethik. «Die Natur
kennt keine Ehrfurcht vor dem Leben. Sie bringt... Leben hervor in der
sinnvollsten Weise und zerstört es... in der sinnlosesten Weise.»180

Ehrfurcht vor dem Leben, und zwar «vor allem, was Leben heißt», zu

haben, das «ist der Anfang und das Fundament aller Sittlichkeit»181.
Damit entspricht sie dem Gebot «Du sollst nicht töten», indem sie das

Miterleben und Erhalten des Lebens als «das größte Gebot in seiner
elementarsten Form» zum Ausdruck bringt.182 Durch Ehrfurcht vor
dem Leben wird Erkennen in Erleben überführt und das ethisch Gute
bzw. Böse klar definiert; jenes besteht «in dem Erhalten, Fördern und

Steigern von Leben», und dieses im «Vernichten, Schädigen und Hemmen

von Leben»183. «Ehrfurcht vor dem Leben ist Ergriffensein von

175 V, 158.
176 Matthäus 19,19: «Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst.»
177 V, 159.
178 Auf die «innerlich-gute(n) Beziehung» A.Schweitzers zu den Quäkern weist

O. Spear (Albert Schweitzers Ethik. Ihre Grundlinien in seinem Denken und Leben,
Hamburg 1978, 11 Anm. 9) hin, der sich auf H. Spiegelberg (Albert Schweitzer and

Quakerism, in: FriendsJournal, Philadelphia/PA. 1975, Febr. 1), und Th. Heuss (Ansprache

zur Friedenspreisverleihung [an Schweitzer 1951], in: H. Bott, Hg., Würdigungen.
Reden, Aufsätze und Briefe aus den Jahren 1949-1955, Tübingen 1955) beruft.

" II, 416. 181 V, 125. >8> II, 108; vgl. II, 378.
180 V, 128. 182 V, 125.



96 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

dem unendlichen, unergründlichen, vorwärtstreibenden Willen, in
dem alles Sein gegründet ist.»184 In ihr «liegt die Frömmigkeit in ihrer
elementarsten und tiefsten Fassung vor»185. Sie ist aus sich heraus

«Hingebung an Leben», und als solches Grundprinzip des Sittlichen,
Ethischen in lebendiger und sachlicher Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit denknotwendig.186 Indem wir durch dieses «denknotwendige

Grundprinzip des Sittlichen»187 zum aus «Erleben werdende(n)
Erkennen» geführt werden, werden wir nicht darauf begrenzt, «als rein
erkennendes Subjekt» der Welt gegenüber zu «verharren», sondern wir
werden in «ein innerliches Verhalten» in bezug auf die Lebenswelt
gedrängt.188 Somit wird rechte Ethik ermöglicht, denn «Ethik ist ins

Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles, was lebt»189 und
«besteht also darin, daß ich die Nötigung erlebe, allem Willen zum
Leben die gleiche Ehrfurcht vor dem Leben entgegenzubringen wie
dem eigenen. Damit ist das denknotwendige Grundprinzip des Sittlichen

gegeben.»190 Ehrfurcht vor dem Leben ist notwendigerweise
rigoristische Ethik. Relativierung von Leben läßt sie nicht gelten und
wehrt aller Schädigung von Leben.191 «Wo ich irgendwelches Leben

schädige, muß ich mir darüber klar sein, ob es notwendig ist. Über das

Unvermeidliche darf ich in nichts hinhausgehen, auch nicht in scheinbar

Unbedeutendem.»192 Dieses Unvermeidliche kann ich nur durch
die Vernunft sehen, die durch die Ehrfurcht vor dem Leben geprägt
ist.

«Nur die allgemeinste und absolute Zweckmäßigkeit der Erhaltung
und Förderung von Leben, auf die die Ehrfurcht vor dem Leben

gerichtet ist, ist ethisch.»193 Anschaulich beschreibt Albert Schweitzer
seine Entdeckung der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben194 : Aufeiner
Schleppkahnfahrt auf dem Ogowefluß 1915 kommt A. Schweitzer beim
Anblick vier wandernder Nilpferde mit ihren Jungen «plötzlich auf das

Wort <Ehrfurcht vor dem Leben), das ich nie gehört und nie gelesen
hatte. Klar war mir daß diese elementare völlige Ethik eine ganz
andere Tiefe, eine ganz andere Lebendigkeit, eine ganz andere Energie

184 II, 347. 188 II, 377. 192 11,388.
185 11, 347. 189 11, 379. 193 11, 396.
186 11,374. 190 11,378.
187 11, 378. 191 11, 387.
194 Vgl. A. Schweitzer, Die Entstehung der Lehre der Ehrfurcht vor dem Leben

und ihre Bedeutung für unsere Kultur, in: V, 172-191. Er erzählt hier auch sein oft
zitiertes Kindheitserlebnis des Schleuderschießens auf Vögel (V, 172 f.).



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 97

besitze, als die sich nur mit dem Menschen abgebende.»195 Diese Ethik
tritt heraus aus der anthropologischen Beschränkung europäischer
Ethik196, die sich erschöpft in dem Verhalten des Menschen zum
Menschen und zur menschlichen Gesellschaft und ist geprägt - wie die
indische und chinesische Ethik — durch gütiges Verhalten zu allen
Geschöpfen.197 Allerdings ist das keine Naturmystik, denn alle Kreaturen

«müssen in dem Dunkel leben», «nur» der Mensch «darf hinaus, das

Licht schauen», nur er kann «aus der Unwissenheit heraustreten, in der
die übrige Kreatur schmachtet», indem er zur «Erkenntnis der
Ehrfurcht vor dem Leben» gelangt.198 Der so «unbefangen denkende
Mensch» tritt aber — wie gesagt - aus der anthropologischen Begrenzung

der Ethik heraus, seine Liebe erstreckt sich auf alle Kreatur.199 Das

entspricht für A. Schweitzer dem von Jesus proklamierten Liebesgebot,
das zu «unserem natürlichen Mitempfinden gegen die Geschöpfe»
führt. 200 Die Klarheit der Ehrfurcht vor dem Leben wehrt elementar
der Unvollkommenheit der anthropologischen Begrenzung von
Ethik.201 Der von ihr aus vernünftig denkende und handelnde Mensch
bestimmt Ethik von der ihm Ereignis werdenden Heiligkeit aller
Schöpfung, einschließlich des Menschen. 202 So ist und wird der Mensch
«nicht... Herr, sondern Bruder der Geschöpfe». 203 Da «unser Nächster

nicht nur der Mensch» ist, sondern «alle Wesen»204, genügt für
Albert Schweitzer ethisch der Begriff der Nächstenliebe nicht. «Die
Ethik, die wir verlassen, ist die Nächstenliebe, die nur ein Bruchteil ist;
sie war wie eine Harmonie, die in der Luft schwebte, aber unvollständig
war, weil ihr der Grundton fehlte. Die Ehrfurcht vor dem Leben bringt
diesen Grundton mit. Und die Wurzeln sind stark und tief genug, damit
der Baum, der wachsen soll, ungestört wachsen kann.»205 Die Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben bringt, wie erwähnt, auch die der Ethik der
Liebe fehlende ethisch-notwendige Ehrfurcht vor dem eigenen Dasein

zum Tragen. 206 Durch die Ehrfurcht vor dem Leben wird das auch noch

1,5 V, 179f. - A. Schweitzer erinnert sich an den «kairös» der Entstehung von der
Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben: «Im September 1915 wagte ich, die Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben zu skizzieren. Ich erinnere mich an Tag und Stunde.»

(V, 164).
196 Die durch die europäische Philosophie zur Sprache gebrachte Ethik ist durch den

«Grundsatz(e)» bestimmt, «daß die Ethik es nur mit dem Verhalten des Menschen zu den
Nebenmenschen und zur menschlichen Gesellschaft zu tun habe und daß die Liebe zu den

Geschöpfen nur einen Anbau an die wirkliche Ethik bedeute». (V, 141).
197 II, 364. 199 V, 138. 201 V, 181. 203 V, 170. 205 V, 165.
198 V, 129f. 200 V, 138. 202 V, 181. 204 V, 165. 206 V, 158.



98 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

in der Nächstenliebe reglementierte Prinzip der Liebe zur grenzenlosen

Verantwortung durch Liebe entfaltet. 207 Dem entspricht die durch die

Ehrfurcht vor dem Leben definierte Vernunft. Dieses Vernunftdenken
ist unbedingte Anerkennung dessen, «daß gütiges Verhalten» der

Schöpfung «gegenüber eine natürliche Forderung der Ethik ist»208. Es

ist qualifiziert als Denken, von dem gilt, daß es «der Ehrfurcht vor allem
Leben und der Liebe zu allem Leben nicht entgehen»209 kann. Dieses

Vernunftdenken ist unverstelltes und universales Denken, denn die

Ehrfurcht vor dem Leben — und nur sie — ist ethisch «vollständig»210.
Sie ist darum «vollständig und echt und lebendig», weil «sie alle lebenden

Wesen mit einschließt»211. Nur das philosophische Denken
entrinnt dem Untergang, das in dieser Weise «in geistiger Verbindung mit
der Welt»212 ist und durch «ethisches Verhalten zu aller Kreatur in
ein geistiges Verhältnis zum Universum»213 gelangt.

«Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen, die wir aus innerer
Notwendigkeit denken, zu leben.»214 Die «Umgestaltung» der religiösen,

sozialen und politischen Dimensionen der Gesellschaft hat darum

«vor allem von innen heraus (sc. zu) erfolgen»215. Die aus innerer
Notwendigkeit gedachten Überzeugungen fundieren die Lebensgestaltung.

Indem das Vernunftdenken mit Notwendigkeit auf die Ehrfurcht
vor dem Leben bezogen ist, kommt es zur Umgestaltung auf das Leben
hin. So wird Übereinstimmung von Herz und Vernunft, denn diese

stimmen darin überein, «daß das Gute im letzten Grunde in der
elementaren Ehrfurcht vor dem Rätselhaften, das wir Leben nennen,
besteht»216. Zu wahrer Sittlichkeit kommt es, wenn «Vernunft und
Herz miteinander wirken»217. Das Herz als «ein höherer Gebieter als

der Verstand» verlangt von uns Vernunft, «verlangt von uns zu tun, was
den tiefsten Regungen unseres geistigen Wesens entspricht»218. «Herz
und Vernunft stimmen zusammen, wenn wir wollen und wagen,
Menschen zu sein, die die Tiefe der Dinge zu erfassen suchen! Und die
Vernunft entdeckt das Mittelstück zwischen der Liebe zu Gott und der
Liebe zu den Menschen - die Liebe zur Kreatur, die Ehrfurcht vor
allem Sein, das Miterleben allen Lebens ...»21S> Das Miterleben allen
Lebens ermöglicht das notwendige Erleben des «großen Schmerz(es)»

207 V, 140.
208 V, 154f.
209 V, 142.

210 V, 159.
211 V, 164.
212 V, 164.

216 V, 127.
217 V, 120 f.
218 V, 167.

213 V, 159.
214 11,340.
215 11,417.

219 V, 124 f.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 99

der Kreatur; so werden wir «wissend im Mitleiden»220. Aus innerer
Notwendigkeit muß dieses Mitleiden gedacht werden. Geschieht dieses,

dann wird «das große Ereignis für die Welt» in der Ehrfurcht vor
dem Leben und dem Miterleben, auch Mitleiden erkennend sittlich
prägend.221 Unser Schuldigwerden am Leiden und Tod von Lebewesen
wird durch die cooperatio des Verstandes und des Herzens zur
vernehmenden Vernunft, die uns wissend macht in der uns auferlegten Sühne

unserer Schuld, die dort anfängt, wo wir «keine Gelegenheit... versäumen,

um in Not befindlicher Kreatur beizustehen»222.

Albert Schweitzer geht es um «elementare(r) Denkfrömmigkeit»223.
Das Christentum, das mit seiner an Jesus orientierten Sittlichkeit wahrhaft

«Unvergängliche(s)»224 hervorgebracht hat, ist aber mehr äußerlich

akzeptiert als wahrhaft in der Tat geübt worden; so muß man
konstatieren: «Die christliche Sittlichkeit ist zu keiner Macht in der
Welt geworden.»225 «Von sich aus» vermag das Christentum auch nicht,
«der Gedankenlosigkeit und des Skeptizismus Herr zu werden»226.

Denn es gilt für Schweitzer: «Das Christentum kann das Denken nicht
ersetzen, sondern muß es voraussetzen.»227 Das Christentum «bedarf...
der Grundwasserströmung elementarer Denkfrömmigkeit. Zu wirklich
geistiger Macht gelangt es nur, wenn den Menschen der Weg vom
Denken zur Religion nicht versperrt ist. Von mir selbst weiß ich, daß
ich durch Denken religiös und christlich blieb.» 228 Christentum (Reli-

220 V, 134. - «Der Betätigung des Mitleids sind bei Buddha Grenzen gesetzt. Die
Ethik Jesu aber fordert grenzenloses Tun des Guten.» (V, 149).

221 V, 128. 228 1, 24 7. 22' V, 118f. 227 1, 247.
222 V, 155. 224 1, 24 7. 226 1,247.
228 I, 247. - Zu Schweitzers Verhältnis zum Christentum vergleiche H. Gross, a.a.O.,

466 ff. Exemplarisch für Schweitzers Abgrenzung vom christlichen Dogma (E. Grässer
[Albert Schweitzer als Theologe, Tübingen 1979, 226] gibt Schweitzers Meinung richtig
wieder, wenn er von der «Kraftlosigkeit des dogmatisch verschlüsselten Christentums»
spricht) sei hier aus einem Brief A. Schweitzers vom 1.6.1956 an L. Weber zitiert: «Das
christliche Dogma von Jesus geht auf die griechische Metaphysik zurück, die uns ganz
fremd geworden ist. Für uns ist Jesus der Bringer des Reiches Gottes durch den Geist, der
in seinen Worten lebt. Denn das Geistige und Ethische, das er uns gebracht hat und in uns
weckt, ist das Wesentliche. Nicht durch den Glauben an das Dogma, sondern durch den
Geist Christi werden wir wahrhaft Christen. Die dogmatischen Vorstellungen sind etwas
Relatives, zeitlich Gewordenes, zeitlich Bedingtes. Diejenigen, die das Dogma für wichtig
halten, sollen es tun, aber dabei doch wissen, daß der Geist Jesu das wahre Christentum
ausmacht. Diejenigen, die sich nicht mehr in das Dogma hineinfinden können, brauchten
es sich nicht auflegen zu lassen, sondern dürfen ganz auf das Wesentliche ausgehen, den
Geist Jesu, den Geist der Liebe in sich zur Macht kommen zu lassen. Sie können sich, was
ich tue, auf das 13. Kapitel im 1. Brief an die Korinther berufen, wo Paulus von der Liebe



100 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

gion) und Vernunft koinzidieren in der Orientierung auf elementares
Menschsein. 229 Für Schweitzer ergibt sich die «Denknotwendigkeit der
Grundideen des Christentums»230. Die elementare Vernunft führt zur
Religion. Die Elementarität von Vernunft und Religion koinzidiert in
dem elementaren Sinn des Menschseins als Ehrfurcht vor dem Leben.

«Ich will», schreibt Albert Schweitzer am 12. Oktober 1923 an Martin
Werner, «durchdenken, wie weit das voraussetzungslose Denken von
sich aus zu ethischen und religiösen Gedanken kommt. Ich glaube zu

zeigen, daß wenn man das Denken bis ans Ende zu denken wagt, es zur
absoluten EthikJesu und zur Mystik kommt. Dies ist das Entscheidende
für mich. Die tiefsten Uberzeugungen des Christentums sind denknotwendig.

Aber weil ich zu dieser Gewißheit durchgedrungen bin, rede ich
so kalt und nüchtern wie möglich, um nicht mit den gewöhnlichen
Apologeten des Christentums, die gar nicht überzeugen können,
verwechselt zu werden. Mein Beruf ist, diesen Gedanken der
Denknotwendigkeit der Grundideen des Christentums zu Ende zu denken und
zu erweisen, daß alles konsequente Denken religiös und ethisch wird!
Eine unausgesprochene, schlichte Christlichkeit umschwebt meine
Philosophie.»231 «Ich lebe mein Leben in Gott, in der geheimnisvollen
ethischen Gottespersönlichkeit, die ich so in der Welt nicht erkenne,
sondern nur als geheimnisvollen Willen in mir erlebe. Das voraussetzungslose

Vernunftdenken endet also in Mystik»232, auf deren Berechtigung

und Grenze wir oben hinwiesen. Die Denknotwendigkeit, die

Vernunftgemäßheit des Christentums erweist letzteres nicht als
Produkt der Vernunft, sondern ergibt sich aus dessen Elementarität.
Elementares Denken und Elementarität des Christentums entsprechen
einander, in der Tiefe gibt es keinen Hiatus.

Für A. Schweitzer erwächst aus der «Ehrfurcht zu dem unbegreiflich

Unendlichen und Lebendigen, das wir Gott nennen», Ehrfurcht
vor dem Leben, indem diese «uns zu helfendem Miterleben» zwingt.233
«Das Ahnen und das Sehnen aller tiefen Religiosität ist in der Ethik der

als dem wahren Wesen des Christentums redet und mit den Worten schließt: <Nun aber
bleibt Glauben, Hoffnung, Liebe, diese drei. Aber die Liebe ist die größte unter ihnen> ...»
(Zitiert nach E. Grässer, a.a.O., 226f.).

229 E. Grässer, a.a.O., 261, der sich auf U. Neuenschwander, Denker des Glaubens

I, Gütersloh 1974, 62, beruft.
230 E. Grässer, a.a.O., 260f.
231 Zitiert nach E. Grässer, a.a.O., 260.
232 II, 109.
233 V, 122.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 101

Ehrfurcht vor dem Leben enthalten. Aber diese baut es nicht zu einer
geschlossenen Weltanschauung aus, sondern ergibt sich darein, den
Dom unvollendet lassen zu müssen. Nur den Chor bringt sie fertig. In
diesem aber feiert die Frömmigkeit lebendigen und unaufhörlichen
Gottesdienst ...234

Elementar denkend verlassen wir als Denkendgewordene im Angesicht

der Ehrfurcht vor dem Leben das «gedankenlose(n) Dahinleben»235

mit seiner Unkultur und seinem Verlieren der Humanität. Wir
werden durch «die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben andere

Menschen»236, menschliche Menschen, wir werden «für Menschen
Mensch»237, Menschen, die in «einer durch Menschlichkeit erleuchteten

Gerechtigkeit» gegen kalte, «ein für allemal festgelegte(n) Prinzipien»

angehen, indem sie «in jedem einzelnen Falle um Humanität
kämpfen»238. Durch dieses «Ringen um Humanität» wird wahrhafte

Vernunftgesinnung für uns geltend. 239 Die elementare Vernunft, die

Vernunft definiert durch die Ehrfurcht vor dem Leben, fundiert in uns
die jedem Menschen zukommende «Menschenwürde» und den jeden
Menschen betreffenden «Menschenwert»240. Der vernunftlose Affir-
mismus, der gebaut wird durch kritiklose Faszination unseres Wissens,

unseres Könnens und unserer Macht, führt in die Irre und zur Installation

des Unfriedens.241 Die fundamentale Vernunft dagegen orientiert

auf «die geistige und ethische Vollendung des Menschen und der
Menschheit und das Aufkommen einer ethischen Kultur, die den Frieden

will und dem Krieg entsagt. Nur das Denken, in dem die Gesinnung

der Ehrfurcht vor dem Leben zur Macht kommt, ist fähig, die Zeit
des Friedens in unserer Welt anbrechen zu lassen. Alle diplomatische
äußerliche Bemühung um den Frieden bleibt erfolglos.»242 Denn durch
die Ehrfurcht vor dem Leben werden der einzelne und die Völker
«ethische Persönlichkeiten»243. Dem dient das elementare Vernunftdenken.

Dieses ist für Albert Schweitzer in principio ethisch. Es ist nicht
verengter Rationalismus, sondern durch und durch gestaltet und defi-

254 II, 382.
235 V, 182 — Selbst bei Kant, dem Schweitzer so viel verdankt und dessen Größe als

«Ethiker» und «Erkenntnistheoretiker» er betont, konstatiert Schweitzer eine Philosophie,

in der «grausige Gedankenlosigkeit in tiefstes Denken eingewoben» ist. (II, 236 f.)
Vgl. H. Groos, a.a.O., 605f.

236 V, 180. 239 II, 399f. 242 V, 182.
237 II, 39 3. 240 II, 409f. 243 V, 191.
238 II, 399. 241 V, 182.



102 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

niert von der Ehrfurcht vor dem Leben. So denkt die Vernunft, die auf
das Leben bezogen ist. Dieses Vernunftdenken, das die Wahrheitselemente

von Rationalität und Mystik in fruchtbarer Inkorporation
integriert, ist für A. Schweitzer teleologisiert durch ethische Eindeutigkeit,
kompromißlose Klarheit. Es dient der Erhaltung von Leben inmitten
von Leben. Dieses ethische Vernunftdenken ist gekennzeichnet durch
Einfachheit im Gegensatz zu dem verirrten, verstiegenen, abstrakten -
d.h. vom Leben abgetrennten - ethischen Denken. 244 Einfach ist es

durch seine Fundamental-Teleologie, d.h. durch seine «Hingebung
an alles lebendige Sein»245. Indem wir so ethisch werden, werden wir
nach A. Schweitzer «wahrhaft denkend»246. Das Schweitzersche

Vernunftpathos beeindruckt durch seine ethische Aktualität. 247 Wahrhaft
Denkende werden für Schweitzer in principio ständig neu geboren,
indem sie ethisch in der Verantwortung, die aus der Ehrfurcht vor dem
Leben kommt, handeln. Für A. Schweitzer ist so nicht nur der Hiatus
zwischen Vernunft und Ethik überwunden, sondern für ihn werden wir
überhaupt erst dort wahrhaft die Vernunft Gebrauchende, wo wir
durch unser ethisches Handeln Denkende werden. Denkende,
Vernunft richtig Gebrauchende, können wir nicht abseits von unserer
Ethik sein. Albert Schweitzer bringt hier tatsächlich Elementares intentional

eindrücklich zur Sprache. Das gilt trotz seines zuweilen
vereinfachenden Verständnisses philosophischer und theologischer
Problemstellungen und Sachverhalte. Das Schweitzersche Denken wehrt als

elementares Vernunftdenken der schlimmen Naivität neuzeitlichen
(wissenschaftlichen) Denkens, Vernunft neutral, losgelöst von

244 11, 375.
245 11, 375.
246 11,375.
247 E. Grässer, a.a.O., Vf., konstatiert die aktuelle Relevanz des Denkers Albert

Schweitzer: «Vor dem Hintergrund der gegenwärtigen Weltsituation gibt es kaum einen
aktuelleren Denker als Albert Schweitzer. In einer Zeit, in der Altes vergeht, Neues aber
noch nicht richtig sichtbar ist, die Technik zur alles beherrschenden Macht wird, das

Machbare gegenüber dem Verantwortbaren verselbständigt wird, der Zwang zum
Weltfrieden ebenso etwas Erstmaliges ist wie der Zwang, eine Wirtschafts- und Lebensordnung
herzustellen, die der Plünderung des Planeten Einhalt gebietet, in einer solchen Zeit wird
Albert Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben zum entscheidenden Richtungsweiser,

ja, zum zwingenden Gebot. Auch in diesem Punkte ist sein Denken eine bleibende
Herausforderung für die Theologie. Weder darf die neutestamentliche Wissenschaft
Albert Schweitzer leichtfertig als überholt zur Seite legen - das wäre schlimm -, noch kann
eine theologische Ethik ihn ignorieren - das wäre unentschuldbar. Es wäre gut, zu
Schweitzer in die Schule zu gehen — um der Glaubwürdigkeit der Theologie willen!»



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 103

ethischer Verantwortung, gleichsam «ethisch-kastriert» zur Sprache zu

bringen. Dieses «wissenschaftliche Denken» ist für Albert Schweitzer
vernunftlos, es entbehrt das Fundamentale, die Verantwortung für das

Leben. Darum gibt es für Schweitzer «keine wissenschaftliche, sondern
eine denkende Ethik»248. Rechtes vernünftiges Denken und Wissen ist
nach Albert Schweitzer «denkendes Erleben des Lebens»249.

Albert Schweitzer versteht sich als «ein schlichter Wegbereiter»
einer neuen großen «Renaissance», in der das Ethische als «die höchste
Wahrheit und Zweckmäßigkeit», gegründet auf eine «aus elementarem

Denken», d.h. also aus Ehrfurcht vor dem Leben kommenden,
weltanschaulich überzeugenden «Gesinnung der Humanität» Geltung
gewinnt. 250 So werden nach A. Schweitzer «normale», den Menschen
fördernde «Daseinsbedingungen» errichtet, indem wir das nicht-rationale

«Prinzip der Betätigung, das uns das rationale Denken» als «das

einzig rationale und zweckmäßige Prinzip des durch Menschen zu
produzierenden Geschehens» gibt251, fruchtbar gestalten.252

Hat Werner Picht Recht, wenn er 1960 konstatiert: «Es ist Schweitzer

nicht gelungen, die Denknotwendigkeit seiner Ethik evident zu
machen»253 Gewiß kann und muß man bei A. Schweitzer auf
Unzulänglichkeiten hinsichtlich seines ethischen Grundaxioms der
Ehrfurcht vor dem Leben - einschließlich ethischer Begründung konkreter

Einzelphänomene - hinweisen254, aber das schließt nicht das

Scheitern des Vernunftarguments in der Schweitzerschen Ethik ein.
Dessen Denknotwendigkeit ergibt sich eben aus dem unbedingten
Ausgeliefertsein der denkenden Vernunft in bezug auf das Leben. Es geht
Schweitzer nicht um einen bestimmten Methodos normativer Gestal-

248 A. Schweitzer, Kultur und Ethik. Sonderausgabe mit Einschluß von <Verfall
und Wiederaufbau der Kultur>, 1960, 115, zitiert nach U. H.J. Körtner, Ehrfurcht vor
dem Leben - Verantwortung für das Leben. Bedeutung und Problematik der Ethik Albert
Schweitzers, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 85, Tübingen 1988, 329-348, hier:
335.

245 II, 83.
250 II, 114f.
251 Vgl. E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft,

München 1980, 3. Aufl. 155.
252 II, 113f.
2,3 W. Picht, Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960, 122;

zustimmend zitiert bei H. Groos, a.a.O., 519 und - wenn auch differenzierend - bei
U. Körtner, a.a.O., 342.

254 Vgl. H. Groos, a.a.O., 513ff.



104 «Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen,

tungsethik. 255 Schweitzers denkerisch-vernünftig ethisches Grundprinzip
«Ehrfurcht vor dem Leben» substituiert prinzipiell nicht das «indi-

viduatur», die konkrete individuelle ethische Gestaltung. Schweitzers
leidenschaftliches Plädoyer für die ethische Verantwortung des einzelnen

wird nicht aufgehoben durch ein dogmatisch-normierendes Prinzip
«Ehrfurcht vor dem Leben». Die Kritik an der Denknotwendigkeit von
Schweitzers Ethik vernachlässigt dieses Argument. Gerade weil
Ehrfurcht vor dem Leben Ehrfurcht vor dem Leben, d. h. für Schweitzer vor
dem Mysterium, dem Rätselhaften, dem je und je konkreten Leben und
nicht vor einem abstrakten principium Leben ist — und somit Schweitzers

Philosophie trotz «starke(r) Berührungen mit der Lebensphilosophie»256

von dieser prinzipiell unterschieden ist -, kann es keinen
normierenden, nicht den Weg geben, um der Ethik der Ehrfurcht vor
dem Leben zu entsprechen. Sie muß in diesem Sinne leer bleiben,
vergleichbar dem bekannten antiken und scholastischen Denkmodell
der leeren Tafel, auf der - gerade, weil sie leer ist - alles geschrieben
werden kann. Die Denknotwendigkeit bezieht sich auf diese notwendige

«leere» Ehrfurcht-vor-dem-Leben-Ethik. Schweitzers
Denknotwendigkeit, Vernünftigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben als «denkendes

Erleben»257 von Leben ist (religions-) philosophisch generell akzeptabel

und m. E. allgemein überzeugend. Theologisch gesehen ist
Ehrfurcht vor dem Leben trinitarisch zur Sprache zu bringen. 258 Indem
vertrauend Gott als der Vater, der Sohn und der Heilige Geist gepriesen
wird, erwächst Ehrfurcht vor dessen Gabe des Lebens.

255 Insofern genügt auch Ulrich Körtners Interpretation nicht. Körtner meint
nachgewiesen zu haben, «daß die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben», die auch für Körtner
hohe aktuelle Relevanz hat, «auf dem von Schweitzer eingeschlagenen Weg nicht
argumentativ als denknotwendig ausgewiesen werden kann», «daß diese Ethik in der Gestalt,
die sie bei Schweitzer hat, zwar in ihrer Problemstellung, nicht aber in ihrer Durchführung
wirklich über das 19. Jahrhundert hinausweist». Vgl. U. Körtner, a.a.O., 345.

256 U. Körtner, a.a.O., 335.
257 II, 84.
258 U. Körtners (a.a.O., 347) Ansatz, daß es eine Ethik der Verantwortung für das

Leben nur als eine durch «ethische Verlängerung des Rechtfertigungsglaubens» definierte
«sogenannte Schöpfungsethik» gäbe, ist partiell auf dem richtigen Wege, genügt aber

theologisch nicht.



Michael Egerding

Johannes Taulers Auffassung
vom Menschen

Daß Johannes Tauler1 (1300—1361) sich in seinen Predigten so

ausgiebig mit dem Menschen, seinen Einstellungen und Verhaltensweisen

befaßt, liegt in der Zielperspektive begründet, die in allen
Predigten jeweils anders, d. h. im Rahmen von bestimmten menschlichen
Situationen, Handlungsweisen und Verhaltensdispositionen entfaltet
wird:

Tauler geht es - wie allen Mystikern - um die erfahrungshafte
Erkenntnis Gottes, die der Mensch nur dann erlangen kann, wenn er
bereit ist, als Voraussetzung für das Zustandekommen dieser Erkenntnis

bestimmte Konsequenzen in Hinblick auf sein Denken und Handeln
zu realisieren. Diese Konsequenzen resultieren aus der Eigenart der in
den Predigten immer wieder thematisierten Unmittelbarkeit des

Gotterkennens, dessen spezifische Struktur darin besteht, daß die bei jedem
Erkennen mehr oder weniger vorhandene Beziehung von Nähe und

gleichzeitiger Distanz eines Erkenntnissubjektes zum intentionalen
Gegenüber hier unter Wegfall jeglicher Differenz gesteigert ist zur

1 Zitiert wird nach: F. Vetter: Die Predigten Taulers. Berlin 1910 (Deutsche Texte
des Mittelalters XII) ; zitiert als V mit Predigtnummer, Seiten- und Zeilenzahl. Zu Leben,
Werk und Lehre s. L. Gnädinger: Art. Tauler, in: DS 15, 1990, Sp. 57-79. Dies.:
Einführung, in: Johannes Tauler. Herausgegeben, eingeleitet und übersetzt von L.
Gnädinger, Ölten 1983, 9-59. Dies.: Johannes Tauler in Straßburg, in: Gestalten der
Kirchengeschichte. Hg. v. M. Greschat. Stuttgart 1983. Bd. 4/Mittelalter II, 176—198. A. M.
Haas: Deutsche Mystik, in: H. de Boor/I. Glier: Die deutsche Literatur im späten
Mittelalter (1250—1370), 2. Teil: Reimpaargedichte, Drama, Prosa. Hg. v. I. Glier. München

1987, 234—305; zu Johannes Tauler 268—275.



106 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Vereinigung von Gott und Mensch. Damit der Prozeß der Einswer-
dung mit Gott aber überhaupt für den Menschen existentiell relevant
werden kann, muß der Mensch davon überzeugt sein, daß all seine

Sinnmöglichkeiten, sein Heil, ausschließlich in Gott als dem alles

bestimmenden Grund der Wirklichkeit ihre Erfüllung finden. Der
Mystiker, dessen Interesse sich auf den «direkten Bezug zu seinem Heil»2
konzentriert, präzisiert die Beziehung des Menschen zu diesem
Sinngrund dahingehend, daß er fragt: Welche Handlungen sind erforderlich,

damit die anvisierte menschliche Vollkommenheit, die unio des

Menschen mit Gott, erreicht werden kann? Wie läßt sich genauer der
Verhaltensentwurf bestimmen, in dem Gott die absolute Wertposition
innehat, dem Menschen, seiner Zeit und Geschichte dagegen nur ein
relativer Wert eingeräumt wird? Genauerhin: Welche Bedeutung
haben der Mensch und seine Welt in Hinblick auf Gott und hat umgekehrt

Gott für den Menschen, seine Welt und sein Tun darin?
Indem Tauler in seinen Predigten konventionelles Verhalten in der

alltäglichen Lebenswelt seiner Zuhörer thematisiert, werden diese mit
ihrem eigenen Verhalten konfrontiert und zugleich zum Sprung veranlaßt

von ihren Selbstverständlichkeiten weg über die - an den Mitmenschen

entdeckten — Motivationszusammenhänge hin zu den eigenen
Einstellungen, die ihr Handeln und Verhalten bestimmen. Im einzelnen

geht Tauler dabei in der Weise vor3, daß er sein — aus der
dauernden Beschäftigung mit dem Evangelium sich ergebendes — ideelles,
Gott und Welt umfassendes Konzept der menschlichen Selbstauslegung
immer wieder mit Handlungsdispositionen und Verhaltensweisen, die
diesem Konzept widersprechen, in Beziehung setzt. Die Aufmerksamkeit

der Predigtzuhörer wird dabei im besonderen Maße dadurch
evoziert, daß Tauler die verschiedensten Alltagssituationen des von ihm
seelsorgerlich betreuten Zuhörerkreises aus dem Lebenszusammenhang,

in dem sie stehen, herausnimmt, sie in der Predigt vorstellt und an
dem Anspruch des Evangeliums mißt. Die zitierten Beispiele, die konkret

gelebtes Leben mit all seinen Motivationen und Intentionen erneut
Gegenwart werden lassen, ermöglichen dem Zuhörer, daß er aus

seinem eigenen Alltag heraustritt, Einblick in den Glaubensvollzug seiner

2 K. Ruh, in: ders. (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984. Diskussionsbericht. Stuttgart 1986, 342—346, hier: 344.

3 Im folgenden greife ich auf Überlegungen zurück, die ich in GuL 63 (1990),
99—110, hier 100, unter dem Aspekt der Demut bei Johannes Tauler entfaltet habe.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 107

Mitchristen erhält und anhand des zitierten Lebensausschnittes sein

eigenes Leben auf die von Tauler im Zusammenhang mit dem jeweiligen

Beispiel entwickelte Perspektive des Evangeliums hin durchzugehen

beginnt. Dabei fühlt er sich nicht allein, sondern findet sich oft in
der Schwäche des anderen wieder, kann sich freuen über das, was ihm
bislang an Irrwegen erspart geblieben ist, oder auch schon etwas ahnen

von dem, was ihm noch alles an Gelingen oder Mißlingen auf seinem

Weg zu Gott bevorsteht. Somit läuft der Zuhörer von Taulers Predigten
über die unterschiedlichsten Erfahrungen von Menschen, die sich in
ähnlicher Situation unter dem Anspruch des Evangeliums befinden,
geistig auf seinem eigenen Glaubensweg mit all seinen Möglichkeiten
bis zum Ziel voraus. Dabei macht er in den Erfahrungen der anderen
seine eigenen Erfahrungen, indem ihm möglich wird zu sehen, wovon
er im einzelnen jeweils gelenkt ist, wenn er handelt.4 Für Tauler ist die

Analyse des eigenen Verhaltens und der zugrundeliegenden
Motivationsstruktur unumgänglich, da der Mensch nur auf diese Weise für sich

klären kann, ob sein tatsächliches Verhalten mit seinem Verhaltensentwurf,

seinen Grundeinstellungen und seinen Handlungszielen
übereinstimmt. Im Kontext seiner - von gleichen oder ähnlichen
Grundüberzeugungen gekennzeichneten — Hörergemeinde stellt für Tauler
die Form der Predigt eine Möglichkeit dar, u.a. über den Weg der
Mitmenschen die eigenen Motivationszusammenhänge aufzudecken,
die das jeweilige Handeln bestimmen.

I.

Die von Tauler betriebene Problematisierung selbstverständlicher
Denk- und Handlungsmuster5 basiert auf einer Umwertung
konventioneller Wertsetzungen, die - aus seiner Sicht - jeder Mensch in
Anbetracht seiner Geschöpflichkeit vollziehen muß; denn wenn — wie

4 W. Iser: Der Akt des Lesens. München 21984, 100.
5 In diesem Zusammenhang verdient auch die Relativierung und Kritik zahlreicher

Rollenfixierungen durch Tauler Beachtung, z. B. die Feststellung: «Die lute wellent rechte

pfaffen und provinciale sin, einen ieglichen berichten, und enwissent wer sü selber sint» (V 16;
74, 9f; vgl. auch: V 41, 16-22; 87, 7-10; 119, 28-33; 127, 23-36; 202, 23-27; 208, 23-
29). Zur Abhaltung der Eucharistiefeier bemerkt Tauler: «Das zuo dem amtegehoert, das ist
das opher. In der wise geistlichen so mag es als wol tuon einrfrouwen persone als ein man, und in
weler zit si das tuon wil, nacht und tag ...» (V 40; 165, 15-17).



108 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Tauler selbstverständlich voraussetzt - akzeptiert werden kann, daß

Welt und Mensch nur sind, weil sie von Gott her sind, heißt dies

zugleich, daß sie von sich und aus sich selbst heraus nichts6 sind.
A. M. Haas faßt diesen Sachverhalt in Bezug auf den Menschen
folgendermaßen zusammen: «Nach Tauler hat der Mensch von sich aus

nichts, das sein eigen wäre; eigen ist ihm im letzten eben dieses

Nichts ...»7. Der Mensch vermag zur Einsicht über seine tatsächliche

Verfassung zu kommen, wenn er mit seinen Fehlern, Mängeln und
Unzulänglichkeiten konfrontiert wird, in die er verstrickt ist. Tauler
meint dazu: «Dis ensol dich nüt entsetzen; es enist dir nüt ufgevallen ze

schaden, sunder zuo eime bekentnisse dines nichtes und zuo einer versmehunge

din selbes ...» (V 65; 355, 38—356,2). Insbesondere aber ermöglicht die

in der Begegnung mit Gott gewonnene Kontrasterfahrung den wahren
Gottesfreunden eine realistische Einschätzung ihrer selbst: « Wan ie me

si bekennent sin hocheit, ie me si erkennent irkleinheit und vernûtheit» (V 50;
229, lOf). Allerdings ist die Erkenntnis, daß wir sowohl «von naturen
nicht ensint» als auch der Sünde unterworfen sind, «das uns ze nichte

gemacht hat» (V 67;365, 21 f), auch erfahrungs-und standpunktbedingt.
Denn wenn jemand etwas Geringeres als Gott groß und hoch hält, für
den kann - so folgert Tauler - Gott niemals hoch und groß sein. Wer
aber die Höhe Gottes erfahren hat, «dem get sin gemuete so hoch uf in
minnen und danknemkeit und in hoher wirdikeit Götz, das ime nüt enmag

gesmacken das under dem ist. Wan alles das geschaffen ist, das ist als

unsprechlich verre under Gotte als ein luter nicht gegen vollem wesende ...»
(V 67; 368, 28-32). Gott selbst spricht Tauler bei diesem Prozeß der
Selbsterkenntnis eine entscheidende Rolle zu, insofern er es seiner

Meinung nach ist, der dem Menschen jede vermeintliche sichere Basis

des Lebens entzieht, wie z.B. das Vertrauen in die eigene Leistung
(s. V 13; 64,20), durch die viele Werke - auch religiöser Art wie
Fasten, Wachen, Beten, das Tragen von härenen Hemden -
hervorgebracht werden, so daß das Selbstwertgefühl aufgrund des eigenen
Tuns den vielen Erfolgen entsprechend steigt. Tauler bemerkt: «... was

si daruf dis haltent, das brichet Got dicke von grosser truwen, und geschiht
dicke das der mensche nüt vermag ...so muos er anders sin, umb das ime alles
enthalt gebrochen werde und uf sin blos luter niht gewiset werde und uf Got

6 Zu diesem Axiom vgl. Bernhard von Clairvaux: De diligendo Deo II 4; 122,8;
Meister Eckhart DW I, 69,8 ; 70 Anm. 1 (weitere Stellen).

7 A. M. Haas: Deutsche Mystik. aaO. 272.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 109

wesenlichen hlihe und sin vergehen alleine in eime simpeilen einveltigen gelouhen

unde enthalt von nichte nüt me» (V 21; 86, 32—87, 1.3—6).

1. Die Konsequenzen8 aus der Einsicht des Menschen in seine

kreatürliche Verfaßtheit bestimmen nach Tauler nicht so sehr das, was
der — sich als Geschöpf Gottes begreifende — Mensch tut; vielmehr ist
Tauler der Auffassung, daß die Anerkennung der eigenen Geschöpf-
lichkeit - da jede Praxis zurückgebunden ist an das Bewußtsein, mit
dem man etwas tut — in der alles Denken und Tun bestimmenden

Einstellung zum Ausdruck kommen muß. Die Anerkennung der

eigenen Nichtigkeit garantiert, daß der Mensch keine Grenzüberschreitung

begeht; indem er sich keine Dinge mehr zuschreibt, die von Gott
sind, realisiert er in seinem Bewußtsein, daß er ein Nichts ist, läßt Gott
den Herrn sein und unterwirft sich ihm (s. V 67; 366, 2f).

Im Kontext dieser Sichtweise der menschlichen Existenz haben

Taulers kritische Bemerkungen zum Stellenwert, den viele Menschen
der Vernunft geben, desillusionierende Funktion. Statt sich in Demut
unter Gottes Willen zu beugen und sich ihm ganz anzuvertrauen,
überlassen sich viele, so die Beobachtung Taulers, der vernünftigen
Selbstgefälligkeit und bilden sich ein, Leiden und andere Arten von Bedrängnis

mit ihrer Weisheit von sich abwenden zu können. Taulers
Kommentar: «Sü wellent Gotte zuo wise sin und in leren und in meistern, und
enkunnent nit die ding von ime genemen; die hant gros liden ...» (V 3;
19, 22-24). Denn, so führt Tauler weiter aus, wenn ernsthafte
Widerwärtigkeiten auf den Menschen treffen, bleibt nur noch Jammern und

Wehklagen bei denjenigen übrig, die wegen ihrer hohen Worte und
ihres hohen Verstandes einen großen Namen haben und sich auch
selber für gut und viel von sich halten, so daß sie alles ihrer Beurteilung
unterziehen und ihre eigene Art, ihren eigenen Willen und ihre
Gewohnheiten sogar für göttliche Forderungen und gottreichen Willen
halten (s. V 9 ; 41, 13—21.26 f) : «AIzehant verstübet und verflüget alles das

do was, das ein traben nüt do blibet... Si wolten etwas schinen und üt sin, und
do enwas nüt inné.» (V 60b; 288, 11—14)

2. Wie für den Menschen im besonderen gilt auch für die kreatürliche

Wirklichkeit insgesamt, daß sie nur im Zusammenhang mit Gott

8 Vgl. dazu auch A. M. Haas: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der
Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Fribourg 1971.

Zu Johannes Tauler 76-153. Siehe auch L. de Bazelaire : Art. Connaissance de soi, in : DS

II, 1953, Sp. 1511-1543.



110 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

einen Wert besitzt, aus sich selbst heraus aber nichts ist. Legt man eine

derartige Verhältnisbestimmung von Gott und Welt zugrunde, ist

bezüglich des Welthandelns des Menschen zu fragen9, welchen Bezug
der Mensch überhaupt zur Welt mit all ihren Geschöpfen haben darf.
Taulers Predigten können allesamt als Antwort auf diese Frage gelesen
werden; es geht in ihnen nämlich darum, herauszustellen, worauf der

Schwerpunkt des menschlichen Interesses zu liegen hat im Umgang mit
der Welt, mit sich selber, in der Arbeit, in Freud und Leid. Grundsätzlich

steht für ihn fest: Wer sich ganz der Welt, den Dingen und der
Arbeit hingibt, kann sich nicht mehr aufGott hin orientieren und räumt
Gott keinen Platz mehr in seinem rein diesseits orientierten Leben ein.
Daher empfiehlt Tauler, da man nicht ausschließlich Gott liebt, wenn
man diese Liebe teilt mit der Liebe zu den Kreaturen: «Antweder du

muost dich Gotte zuomole ergehen, oder dich sin getroesten ...» (V 26;
106, 18 f). Gegenüber der Reizüberflutung, die den Menschen von Gott
ablenkt, so daß die Gottsuche verblaßt und an die Stelle Gottes die Lust
am Irdischen tritt, fordert Tauler immer wieder dazu auf, daß man sich
auf Gott hin konzentriert. Dazu ist erforderlich, daß man sich vor der

Zerstreuung durch menschliche Gesellschaft oder durch menschliche

Liebenswürdigkeit hütet; denn wo man sich derart anhänglich gegenüber

der irdischen Wirklichkeit zeigt, «daz ist alles weit» (V 16; 72, 24)
und nicht Gott. Auch sollte man darauf achten, daß der Ursprung des

Lustempfindens niemals ausschließlich in der Zeit anzusiedeln ist; denn

«wo din schätz ist, do ist ouch din hertze» (V 20; 81, 1). Vielmehr hat der
Mensch dem Trost und der Annehmlichkeit der Welt zu entsagen
(s. V 19; 70, 33f); sein Herz muß von der Erde, d.h. von der Liebe zu
irdischen Dingen entfernt werden: « Wenne der mensche Got erkriegen wil,
der sol einen steten unhewegelichenflis haben, also nüt das er hütte an hebe und

morne abe losse, sunder er sol sin stete an der uebunge alle zit, alle stunde und
alle tage, ob er zuo sinem besten komen wil; nüt hütte leben Gotte und morne
der naturen oder den creaturen» (V 63; 342, 30-343, 3). Darum muß der
Mensch sich auch - will er, daß Gott in ihm wirklich wird - genau
prüfen, was ihn am meisten zu Lust oder Leid bewegt: «Kinder, wellent ir
üch selber werlichen bekennen wie ir sint an ganzen waren zeichen, so besehent

was das si das üch aller meist bewegen mag ze liebe oder ze leide oder zefroeiden
oder ze jamer; das si was das si, das ding ist din bestes, das si Got oder

creature» (V 41; 173, 14—17). Dementsprechend kann man feststellen,

5 Vgl. dazu M. Egerding: aaO. 106 f.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 111

ob der Mensch die Bedeutung Gottes für sein eigenes Leben erkannt hat
und infolgedessen der geschöpflichen Wirklichkeit nur noch eine relative

Bedeutung zumißt, Gott dagegen absolute. Allgemein gilt für den

auf Gott hin orientierten Menschen: Er darf nie den Dingen so viel
Wertschätzung entgegenbringen, daß er ohne sie nicht mehr leben
kann.10 Damit erteilt Tauler dem Besitz keine Absage, wohl aber dem

aus egoistischen Motiven gespeisten Besitzdenken; denn der Mensch

vermag seiner Meinung nach, ohne Schaden zu nehmen, ein Königreich

zu besitzen, wenn er nur frei vom Eigenwillen und der
abhängigmachenden Gewöhnung an die Dinge ist. Die Dinge hindern den

Gottesbezug demnach nur dann, wenn der Mensch sie zum Instrument
seines Eigenwillens macht. Die Beziehung, die der für Gott offene
Mensch zur Welt haben sollte, verdeutlicht Tauler mit einem Rückgriff
auf die Altväter: «Man vindet von eime heiligen vatter, der waz also hildelos

daz ime kein bilde enbleip; do kloppfete einer an siner türen und hiesch ime

ettewaz; er sprach er wolte es ime holen; do er hinin kam, do waz es ime

zuemole vergessen; genre kloppfete aber; er sprach: <was wiltu ?> Diser hiesch

aber; er meinde aber er wolte es ime holen und vergas es aber; zuo dem dirten

molegienre kloppfete aber; do sprach diser: <kum und nim selber, ich enkan des

bildes also lange in mir nit entalten, also blos ist min gemuete aller bilde>»

(V 6; 27,3-10).
3. Aus der Gott anvisierenden Sinnperspektive ergibt sich auch, daß

der Mensch selbst nicht das Ziel seines Handelns sein darf. Denn daraus

resultieren nur — so Tauler — die Verabsolutierung des Eigenwillens
und der Versuch, allen menschlichen Vollzügen Ewigkeitscharakter zu
verleihen: «Nu merkent was das si das wening ieman Gotte der alle ding

vermag, getargetrüwen, und sorgent und schajfent und würkent und tuont ein

ieklichs als ob er eweklich leben sülle man moechte sich es wol erschrecken wie

der mensche das sine suochet in allen dingen engegen allen menschen, in Worten,

in werken, in gaben ...» (V 66; 359, 30-34).
Aber selbst bei Menschen, die Gott zur Zielperspektive ihres

Handelns gemacht haben — «in allen werken und wisen und meinungen Götz

verjehen(t)» (V 21;86, 21) -, kann es, so die Erfahrung Taulers, zu einer

10 Nach Chr. Pleuser: Die Benennungen und der Begriff des Leides bei J. Tauler.
Berlin 1967,59, ist dies nur durch einen Weg des Leidens zu erreichen. «Vom Leid der
Kreaturbesessenheit kommt der Mensch nach einer inneren Umkehr zum Leid des

schmerzhaften Entwerdens von aller <besitzunge mit eigenschaft> und erreicht vielleicht
am Ende die Vollkommenheit eines wahren gotlidens, in dem ihm alles Leid Freude
ist. »



112 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Fehlorientierung kommen. Die fehlerhafte Einstellung dieser
Menschen besteht darin, daß sie, solange alles nach ihrem Willen geht, Gott
loben, ehren und lieben; sobald aber Anfechtungen und Leiden kommen,

wissen sie nicht mehr, woran sie sind. Hier wird für Tauler die

eigentliche Motivation ihres Verhaltens offensichtlich: «... daz enwas

nüt wesenliche Got, sunder irgefuelen das waz ein kräng fundamente und ein

risende sant» (V 21; 86, 27f). Mit dem Kriterium der Gottes- und
Selbstliebe vermag man auch eine religiöse Praxis der Beurteilung zu

unterziehen, deren Sinn darin besteht, den Menschen von allem frei zu

halten, was nicht Gott ist (s. V 57; 271, 13f). Für Tauler handelt es sich
dabei dann um ein tinneres Pharisäertum), wenn solche Menschen in
ihren auf Gott bezogenen Übungen der Frömmigkeit letztlich doch nur
an sich selbst denken; Tauler beschreibt folgendermaßen: «Aber als man

ir werk recht an sieht, so sint si es alles selber das si minnent und meinent in dem

gründe, es sigebet und was es ist... Dise tuont vilgrosser schinender werke und

louffent umbe iren aplas, und bettent und slahent sichfür ir herze und sehent die
schoenen bilde an, und knüwent und louffent die stat umbe. Und dis ennimet
sich alles Gott nüt an, wan ir minne und ir meinunge enist nüt zuo im gekert.
Aber sigant her nider zuo den creaturen: do ist ir lust undgenuegde mit willen
und mit wissende, oder es ist ir eigen guot oder gemach oder lust oder nutz •••

Dis enist nüt dis wort dis gebotz, das man sol Got minnen von allem herzen

und seien und von allem gemuete» (V 54; 246, 25—27; 247, 2—9; vgl.
Dtn 6, 5).

Allgemein gilt für alles Tun, jegliche Form von Arbeit, daß die
Intention des Handelns darüber entscheidet, ob das Tun zur Ehre
Gottes geschieht, oder ob es, wenn das Ziel nicht Gott ist, «Abgötterei»
ist (s. V 56; 26, 19f). Es geht demnach nicht darum, daß der Mensch
nichts tut, sondern dämm, daß er das, was er tut, in der rechten

Ordnung durchführt. Nicht die Werke hindern auf dem Weg zu Gott,
sondern ihre fehlende Hinordnung auf ihn. Die Hinordnung erreicht

man, wenn man seinen Sinn in all seinem Tun ganz auf Gott und sonst
nichts richtet (s. V 60e; 309, 20f) sowie in allen Werken und jeglicher
Absicht Gott bekennt" (s. V 21; 86, 20f). Nur wenn die Arbeit
ausschließlich zur Ehre Gottes geschieht und der Mensch nicht Ruhe und

11 Jeglicher Vollzug muß daher von einem entwerden begleitet sein; d.h. «die
vollständige Loslösung des Menschen aus seinen <mit eigenschaft) besessenen irdischen
Haftungen ...». Entwerden «bedeutet das Aufgeben der scheinbaren Ichheit und neue
wesenhafte Ichfindung durch essentielles Aufgehen in einem anderen, in Gott.»
(Chr. Pleuser: aaO. 210)



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 113

Vollkommenheit in etwas sucht, «das nüt luter Got enist» (v46;
203, 22f), wird er auf Dauer auch zufrieden bleiben. Darum muß der
Mensch darauf achten, was ihn zu seiner Arbeit treibt; denn nicht die
Arbeit läßt unzufrieden werden, sondern falsche Sinnorientierungen
wie Karriere und Anerkennung durch die Mitmenschen, die oftmals zur
Arbeit motivieren. Daher muß der Mensch, damit er zufrieden bleibt,
lernen, Gott in seine Arbeit zu tragen (s. V 42; 178,26f): «Unddo ansolt
du och bekennen und bekant werden, weder din tuon allein uf Got gegangen
habe, ob du ir ze friden blibest oder nüt» (V 42; 178, 21 f).

II.

Eine zentrale Bedeutung in Hinblick auf eine sinnvolle
Verhältnisbestimmung von Gott-Mensch-Welt spricht Tauler der Vernunft zu.
Der Mensch soll — der eigenen Grundoption für Gott entsprechend —

mit seiner Vernunft prüfen «alles sin tuon und sin leben, obe üt do inne lebe

und wone daz Got nüt ensi ...» (V 24; 97, 11; vgl. V 23; 91, 26-28).
Insbesondere empfiehlt Tauler dem Menschen, daraufzu achten, womit
er umgeht und was seine gewohnheitsmäßigen Neigungen sind
(S. V 52; 236, 14f). Mit der Fähigkeit der Vernunft, menschliches
Denken und Handeln auf ihre Motive hin zu analysieren, ist die Aufgabe

verbunden, hinter das Sichtbare zurückzugehen, um im Inneren
des Menschen die jeglichem Selbstvollzug zugrundeliegende Motivation

aufdecken zu können. Durch die reflexive Fähigkeit der Vernunft
wird zu gleich die Außenorientierung des Menschen zugunsten einer
Wendung nach innen verändert. Damit wird ebenfalls auch der

Vorgang der Aufhebung des Konventionellen — von Tauler durch die
Präsentation der verschiedenen Lebensweisen und -einstellungen in
Form von Beispielen evoziert - dadurch weitergeführt, daß bei dem in
der Predigt sich ereignenden Ubergang vom Fraglosen zum Fragwürdigen

die Distanzierung von allem selbstverständlich Gegebenen der
sichtbaren, äußeren Wirklichkeit erfolgt. Dem Menschen wird auf diese

Weise bewußt, was ihn bestimmt, wenn er handelt, und wer er selbst im
Grunde ist, in dem alle körperlichen und geistigen Aktivitäten, alle

Zielsetzungen und Dispositionen versammelt sind. Mangelnde
Selbstreflexion meint Tauler aber gerade bei Christen ausmachen zu können:
«Das ist ein gros laster und schände, das wir armen verbliben volk, die cristen

sint und alsgrosse helfe haut, diegnade Götz und den heiligenglouben und das



114 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

heilig sacrament und als manig grosse helfe, und gont recht umhe als blinde

huenr und erkennent unser selbes nüt das in uns ist, und enwissent dannan ab ze

mole nüt...» (V 61; 332, 27-32). Da sich der Mensch vorwiegend mit
dem befaßt, was ihm gegenwärtig ist, entfremdet er sich von sich selbst,

solange ihn infolge seiner Außenorientierung nur sinnlich Gegebenes
interessiert (s. V 52; 236, 30 f). Wendet sich der Mensch dagegen an die

Vernunft, löst diese ihn von den Sinnen mit dem Ergebnis, daß die
Seele ihren Grund erkennt, in dem sie jenseits aller Sinnlichkeit,
Mannigfaltigkeit (s. V 60 d ; 300, 32 f; 301, 7-9) und Geschöpflichkeit
außerhalb von Raum und Zeit (s. V 61 ; 331, 25 f) und über alle Vernunft
(s. V 60 d; 300, 34 f) ganz eins sein kann mit dem Einen, das Gott selbst

ist (s. V 60d; 300, 33.35). Tauler hebt ausdrücklich hervor, daß die

Annahme dieses Bereichs im Inneren des Menschen Allgemeingültigkeit

beanspruchen dürfe, da vor den Christen auch Piaton, Aristoteles
und Proklos davon gesprochen hätten (s. V 64; 347, 20f): «Disem

gründe woren die beiden heimlich und versmochten ze mole zergengkliche ding

undgiengen disemgründe nach. Aber do kamen diegrossen meister als Proculus

und Plato undgabent des ein klor underscheit den die dis underscheit als verre

nüt vinden enkonden. Sant Augustinus sprach das Plato das ewangelium In
principio al zemole hette vorgesprochen bis an das wort: <fuit homo missus a

Deo>, und das was doch mit verborgen bedekten Worten, und dise f.undent
underscheit von der heiligen drivaltikeit. Kinder, dis kam alles us disem

inwendigen gründe: dem lebtent si und wartent des» (V 61; 332, 19—27).12

Mit grünt ist die zweite (neben der Sicht des Menschen als Nichts)
entscheidene Prämisse Taulers13 genannt, die er mit der breiten mystischen

Tradition vor ihm teilt: Im Inneren des Menschen liegt der

Bereich, in dem Gott und Mensch eins werden können; der Grund, das

Bild Gottes und Teil von Gott im Menschen (s. V 64; 351, 30—352, 1),

ist zugleich Ursprung wie Ziel des Menschen; Archäologie und
Eschatologie fallen hier zusammen; der Mensch hat also, wenn er in den

12 Zur Idee der heidnischen Weisheit im 14. Jahrhundert vgl. die Diskussion zur
Vorlage L. Sturlese, in: K. Ruh (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter, aaO.

227.
13 Vgl. die Charakterisierung der Seelengrundlehre Taulers durch L. Sturlese als

einer «Lehre, die bekanntlich den wichtigsten und persönlichsten Beitrag Taulers zum
intellektuellen Instrumentarium der deutschen Mystik bildet.» (L. Sturlese: Tauler im
Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen des <Seelengrundes> in der Lehre des

deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg, in : Beiträge zur Geschichte der
deutschen Sprache und Literatur 109 [1987], 390—426, hier 401).



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 115

Ursprung seines Seins zurückkehrt, gleichermaßen das Ziel seines

Lebens erreicht: «In disen grünt muost du komen; süllent dine ougen selig

werden, so muost dugruntlichen leren sehen in disengrunt» (V 64; 347, 30 f).
Und: «So wenne das sich die sele dar in kert, so wirt sigoetlieh und lebet eins

goetliehen lebendes Disgemuet, disergrünt das ist als in pflanzet das die

pflanze hat ein ewig reissen und ziehen nach ir...» (V 64, 350, 22f.26-28).
Daraus folgt: Ziel und Richtung sind dem Menschen, der an seiner
Vollkommenheit interessiert ist, vorgegeben. Das Eschaton steht nicht
am Ende der Geschichte, auch nicht der persönlichen Lebensgeschichte,

sondern kann im Jetzt durch einen auf das Innere gerichteten Prozeß
erfahren werden. Initiiert wird dieser Prozeß durch eine Unterbrechung

der vielfach im Menschen vorhandenen Neigung zu allem, was
Genuß, Lust und sinnliche Befriedigung bereitet (s. V 69, 377, 9—15).

Tauler empfiehlt: «Halt dich als ein slaffent mensche zuo allem dem das dir
gelüchten odergesmaken mag alles das dofliegen oder stieben mag, do enker
dich zemole nüt an...» (V 38, 152, 12-15).

Ein anderes Bild für diese Ablösung von der Liebe zu vergänglichen
Dingen ist der andauernde, zeitlich von Tauler nicht begrenzte Kampf
(s. V 66; 361, 5-7). Gesteigert wird diese Vorstellung durch die Forderung

nach Abbruch und Beendigung der bisherigen Existenzweise, die
außenorientiert alles aus Selbstliebe tut; erst dann ist der Mensch, so

Tauler, in der Lage, ausschließlich Gottes Willen zu tun: «Kinder, dise

gelicheit enmag nüt sin in dem ussern menschen noch in der nature, aber man

mag wole werden gelich. Kinder, es muos manig bitter tot ufdie nature Valien

ussewendig in diseme unglicheme; ouch sint wir Gotte also manigen tot schuldig,
dem ieklicheme antwurtet ein wunnenklich goettelich leben, obe wir es wole

warnement» (V 28; 115, 16-20). Dies bedeutet: Die Beendigung der
ausschließlich vom Kreatürlichen bestimmten Existenzweise stellt die

Bedingung für die Entstehung von etwas Neuem dar, das im Vergleich
mit der kreatürlichen Verfassung des Menschen ganz anders ist: «Liebes

kint, du muost sterben, so der minnecliche Got din leben one mittel werden und
din wesen werden» (V 20; 84, 8f). Dies beinhaltet genauerhin den Bruch
mit den bisherigen Gewohnheiten und der bisherigen, selbstbezogenen
Lebensart (s. V 65; 356, 36-357, 2) innerhalb eines Zeitraumes, der
nicht genau abzuschätzen ist: «... do muos ufdie nature manig swinde dot
Valien ussewendig und innewendig. Dem tode antwurtet ewig leben. Kinder, dis

wil nüt eins tages, eins jores zuogon, nüt enverrent üch, es nimmet zit und

harzuogehoert simpelheit und luterkeit undgelossenheit. Und dise ist der aller
volkomenste weg» (V 15; 71, 20-24). Wenn es dem Menschen mit der



116 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Zeit gelingt, mit allem Geschöpflichen zu brechen, hat er in sich die

Ursprungssituation der Wirklichkeit insgesamt wiederhergestellt, in der
Gott mit seinem kreativen Handeln begonnen hat, so daß alle

Bedingungen für die Wiederholung dieses Handelns im Menschen geschaffen
sind: «Do Got alle ding schaffen und machen wolte, do en waz im nicht vor wan
nüt. Er enmachte mit nüt allein ein ding von üte: er machte alle ding von nüte.

Wo Got eigenlichen würken sol und wil, do enbedarfer nüt zuo wan nütes. Das

nüt das ist sin werk in lidender wise, enphengklicher wan dehein üt. Wiltu ane

alle underlos enphengklich sin alles des so Gotgehen und würken mag oder wil
in sinen aller usgenomensten fründen wesens und lebens, und zemole in dich

stürze alle sine gohen, so flisse dichfür alle ding das du in der worheit in dinem

gründe nüt ensist; wan unser ichtikeit und annemlicheit die hindert Got sines

edelen Werkes in uns» (V 46; 205, 3—12). Die von Tauler immer wieder
postulierte Vernichtung und Verkleinerung seiner selbst (s. V 22;
90, 18—22), die in der demütigen Unterwerfung unter Gott und alle

Geschöpfe besteht14 (s. V 45; 200, 24 f), ist die Konsequenz, die sich aus
der Geschöpflichkeit des Menschen ergibt. Denn nur wenn der Mensch
sich keine unabhängige Eigenständigkeit gegenüber Gott anmaßt,
macht er deutlich, wie sehr er in seinem kreatürlichen Verhalten zu

jedem Zeitpunkt infolge seiner - aus der Geschöpflichkeit resultierenden

- existentiellen Armut (s. V 57; 273,20-23) auf das kreative
Wirken Gottes angewiesen15 ist. «So wo och das tal aller tieffest ist, da

flüsset des wassers aller meist. Die telre sint vilfruchtberergemeinlichen wan die

berge» (V 45; 200, 33 f). Diese Erkenntnis darf jedoch nie auf das

menschliche Bewußtsein beschränkt bleiben, sondern muß vom
Menschen in jedem Selbstvollzug existentiell ratifiziert werden. Wichtig ist
Tauler demnach, daß man mit der Erkenntnis des eigenen Nichts im
Leben umgeht und dieser Einsicht nicht nur den Wert einer theoreti-

14 Der Rückgang auf die geschöpfliche Ursprungssituation ist zugleich als Akt des

Sich-Vernichtens ein Abbild der göttlichen Kenosis; die Demut ist infolgedessen sowohl
von der Schöpfungstheologie als auch von der Christologie her bei Tauler begründet. Zur
christologischen Begründung s. V 45; 199, 9—21.

15 Die Angewiesenheit des Menschen aufGott findet ihren höchsten Ausdruck in der
deipassio, demgotliden. A. Haas umschreibt das von Tauler mit diesem Begriff Gemeinte
folgendermaßen: «Gotliden meint die Absenz allen menschlichen würkens (es ist besser
liden denne wurken, V 315, 30 f.) und damit die schrankenlose Offenheit und Empfänglichkeit

für die von Gott gewirkte Einigung des Menschen mit Gott ...» (A. M. Haas:
<Trage Leiden geduldiglich>. Die Einstellung der deutschen Mystik zum Leiden, in: W.
Böhme (Hg.): Lerne leiden. Leidensbewältigung in der Mystik. [Herrenaiber Texte 67]
Karlsruhe 1985, 49).



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 117

sehen Erkenntnis16 zukommen läßt, wie dies bei etlichen Leuten zu
beobachten ist. Diese «künnen als vernünfieklichen sagen von irem nicht und
als demuetklichen, recht als ob si die edel tugent weselichen besessen haben, und
die selben sint in irem gründe noch grosser wan der tuom si. Dise wellent gros
schinen; triegent si die lûte, si triegent aller meist sich selber...» (V45;
197, 12-16).

Die Schwierigkeit besteht darin, die Umorientierung auf Gott hin
gegen alle geschöpflichen Neigungen in einer die ganze Existenz
betreffenden Weise zu vollziehen. Da dies zur Konsequenz hat, daß der
Mensch - mit seiner Personmitte, der Seele, ein Wesen zwischen Zeit
und Ewigkeit (s. V 6; 26,3f), Himmel und Erde (S. V 21; 88,7f) — alle
kreatürlichen Obsessionen, seine Egozentrik, aber auch seine natürliche,

endliche Verfaßtheit in der Weise relativieren muß, daß sie für ihn
ganz bedeutungslos werden, ist ein Denken und Tun des ganz anderen
erforderlich. Dem Menschen muß es nämlich gelingen, die endliche
Beschaffenheit der Seele abzulegen, um «alzemole gotvar, gotlich, gottig»
zu werden (V 37; 146, 21). Dies verlangt einen Prozeß, der sich auf die
Grenze des Endlichen zubewegt, um diese dann — verwandelt — hinter
sich lassen zu können. Alle Probleme der Gottesbeziehung sind mit
dieser Grenze verknüpft. Wie ist, so muß mit Tauler gefragt werden,
menschliches Erkennen, Sprechen und Tun des Göttlichen angesichts
dieser Grenze zwischen Geschöpf und Schöpfer möglich? Wie kann der
Mensch sich so auf Gott beziehen, daß der in der Endlichkeit seines

Wesens begründete Konflikt mit der göttlichen Dimension aufgehoben
und er mit Gott vereinigt wird? Eine Möglichkeit wurde bereits

genannt: die Wiederherstellung der geschöpflichen Ursprungssituation
durch die Vernichtung, d.h. den Tod alles kreatürlich Definierten.
Denn dort sind Schöpfer und Geschöpf ununterschieden präsent, da

Gott noch nicht gewirkt und den Menschen noch nicht als ein anderes

Wesen bestimmt hat, als er — Gott selbst - ist. Wenn dann der Mensch
durch die Schöpfung als geschöpfliches, d.h. endliches Wesen definiert
ist, fungiert der überkategoriale Grund im Menschen ständig als noch
unbestimmter göttlicher Rest, der dem Menschen in seiner kreatürlichen

Bestimmtheit die Offenheit für das Unbestimmbare dadurch läßt,

16 Vgl. A. Haas: <Die Arbeit der Nacht>. Mystische Leiderfahrung nach Johannes
Tauler, in: G. Fuchs (Hg.): Die dunkle Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christliche
Mystik. Düsseldorf 1989, 30: «Selbsterkenntnis ist in diesem Kontext» — A. Haas verweist
auf V 199, 30-32 - «keine unverbindliche philosophische Selbstbestimmung, sondern
existentielles Eintreten in die Kontingenz menschlichen Daseins. »



118 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

daß er als Mensch in sich etwas Unbestimmtes enthält, das zum alles

bestimmenden Prinzip der menschlichen Existenz zu werden vermag.17
Die Restitution der geschöpflichen Ursprungssituation läßt sich

infolgedessen als Rückkehr des Menschen in seinen Grund präzisieren.
Durch die Thematisierung des Grundes in der Predigt erfährt sich der
Mensch - im Kontrast - als begrenzt und zugleich, an der Grenze des

Begrenzten, offen für das Unbegrenzte. Somit vermag der Mensch in der
bewußten Einsicht seiner Grenze bewußt seine kreatürliche Faktizität
und ebenso bewußt seine göttlichen Möglichkeiten zu erkennen.

Eine weitere Weise des relativierenden Umgangs mit dem Endlichen

besteht darin, zwischen der Menschheit und Gottheit Jesu Christi,
also zwischen reiner Diesseitsbezogenheit und ausschließlicher Jenseitigkeit

(s. V 23; 95, 14—17), sein Leben zielbezogen durch die Übungen
der Tugend wie Demut, Gottesfurcht, Gelassenheit, Sanftmut zu gestalten

(s. V 40; 167, 26 f). Mit dem Tugendweg ist ein Verhalten
angesprochen, bei dem der Mensch weder in seiner kreatürlichen Situation
aufgeht noch diese überspringt, sondern vor dem Horizont der
Transzendenz seine Situation umso schärfer als endlich begrenzte, aber nicht
endgültig definitive versteht. Im tugendhaften Verhalten verifiziert der
Mensch durch die Praxis seine Einsicht in den begrenzten Stellenwert
alles Geschöpflichen: die Dinge, die Gesellschaft und das eigene Selbst.

Er gelangt damit zu einer Einstellung, die Schöpfer und Geschöpf
gleichermaßen entspricht, weil sie die Unterscheidung von beiden ernst
nimmt. Je mehr der Mensch seinen Unterschied zu Gott realisiert, desto
mehr erweist er sich angewiesen auf göttliches Handeln; je mehr er sich
in seinem Selbstvollzug als selbständig gegenüber Gott behauptet,
vernachlässigt er seine geschöpfliche Begrenztheit und setzt sich absolut.
Demnach geht es Tauler bei den verschiedenen Tugendübungen vor

17 Bezeichnend für die Funktion des Grundes ist — worauf L. Sturlese: Tauler im
Kontext. aaO. 421, aufmerksam macht - «die anscheinend verblüffende Verdeutschung
von Proklos' Spruch: in nobis iniacet aliquod secretum unius vestigium durch: uns ist ein

verborgen suochen des einen» (s. V 64; 350, 21). L. Sturlese hält diese Übertragung für sehr
gelungen, da nach Berthold von Moosburg, an den Tauler sich in seinen philosophischen
Grundanschauungen eng anlehnt, «das <Eine in uns> keine Substanz im Sinne einer
Trägerin von Akzidentien, sondern ein begründendes dynamisches Prinzip ist, das, sofern
es noch nicht völlig bewußt wird, sich als Streben nach dem Einen zeigt, und sofern es
bewußt wird, als bereits geeint mit dem Einen selbst erscheint. » Vgl. auch V 64 ; 350, 27 f :

« der grünt der hat ein ewig neigeny ein grünt neigen wider in den Ursprung. »



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 119

allem darum, daß der Mensch sich im richtigen, d. h. gottentsprechenden
Verhältnis zu sich selbst, seiner Welt und seinen Mitmenschen

vollzieht.
Dies geschieht am ehesten, wenn man bei sich selber bleibt, seine

Geschöpflichkeit akzeptiert, internalisiert und nicht ausbricht (s. V 38 ;

152, 26). Daher Taulers Selbstkritik: «Also ir nu mit flisse hantgelouffen
und das wort Gottes gehoert hant, und e man es wenet, so enwisset ir nüt me
darumhe und louffent denne eime andern noch und wissent wederjens noch dis
und kerent uz, and ist des leiden gerummeis also vil. Wir sint rechte wispe-
lechter naturen, ich mit üch und ir mit mir, unstete, wanckelsam» (V 33;
129, 37-130,5).

Während es bisher um die Selbsterkenntnis des Menschen und die
daraus resultierende Einstellung zur geschöpflichen Wirklichkeit und
zum Schöpfergott ging - d.h. um die Realisierung der Forderung:
«... so bis nüt in dime gründe, in dinen ougen sunder alle glose» (V 60d;
303, 20f) —, soll im Folgenden der Frage nachgegangen werden, welche
Bedeutung die theologischen Meister in der Sicht Taulers für den
Menschen bei der Realisierung seiner geschöpflichen Grundverfassung
haben können, ob ihre Lehren das Referenzsystem abzugeben vermögen,

an dem der Mensch sich als begrenztes Wesen in seinem auf den
nicht erkennbaren, unsagbaren und unvorstellbaren Gott hin abzielenden

Handeln orientieren kann.
Tauler ist der Meinung, daß theologische Lehrmeister dann wichtig

sind, wenn es gilt, den Glauben zu verteidigen (s. V 60d; 299, 22-24).
Allerdings — so sein Vorwurf — werden sie in ihrer Vernunft immer
spitzfindiger, indem sie z.B. disputieren, ob Erkenntnis oder Liebe

wichtiger und edler sei (s. V 45; 196, 28 f). Auch wenn die großen
Lehrmeister von Paris in großen Büchern lesen und viele Seiten
umwenden (s. V 78; 421, 1 f), kommt keiner - so Tauler - an der
Einsicht vorbei, daß die göttliche Einheit für die menschliche Erkenntnis
unbegreifbar bleibt. Von daher verschieben sich für Tauler die Prioritäten:

Wichtig ist allein, was man nicht von Lehr-, sondern nur von
Lebemeistern lernen kann: das eigene Nichts zu erkennen, «was du bist
und wer du bist von dir selber» (V 45; 197, 2), sowie sich ausschließlich
Gott zu überlassen (s. V 60d; 299, 29f). Entsprechend lautet Taulers

Empfehlung an seine Zuhörer: «Liebes kint, los varn alles das ich und alle
lerer iegelerten, und alle würklicheit und schouwelicheit und hoch contemplacie,
und lerent allein dis ein, das üch das werde ...» (V 45; 197, 7—9). Dann

vermag auch die Dreifaltigkeit im Inneren des Menschen präsent zu



120 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

werden, «... nüt in vernünftiger wise, sunder in weselicher wise, in der worheit,

nüt in redende, sunder in wesende» (V 60d; 299, 32-34). Daraus ergibt
sich: Keine theologisch vernünftige Rede ist in der Lage, den Menschen
über die geschöpfliche Grenze hinaus in Beziehung zu Gott zu bringen.
Dies ist allein den «Menschen des inneren Lebens möglich», die «...
lèsent das lebende buoch, do es alles inne lebet, sü kerent den himel und das ertrich
umb und lesent daz wunderliche werg Gottes...» (V 78; 421,

2-4). Demnach gilt: nicht Wissen führt zu Erfahrung, sondern Erfahrung

zu Wissen: « Wer dis befunden hat, der weis dis alleine; dis ist allen

kunstenrichen meistern noch den wisen unbekant» (V 78; 421, 14f).
Damit stellt sich die Frage erneut: Wie gewinnt der Mensch eine

neue Sicht der Wirklichkeit, so daß es zur Umkehr des Menschen
kommt? Was bewirkt die Umorientierung von der Liebe zu vergänglichen

Dingen auf die Liebe zu Gott hin? Tauler verweist dazu auf den

LebenswegJesu Christi: « Ohe alle meister tot werent und alle buoch verbrant

werent, so vindent wir an sime heilige lebende iemer lere genuog, wan er selber ist
der weg und kein ander» (V 20; 81, 19—21). Anders als theoretische

Konzepte, deren normative Setzungen erst noch in die Lebenswirklichkeit

überführt und auf ihren Wert hin in einem Erfahrungsweg erprobt
werden müssen, bietet das Leben Jesu die Möglichkeit, als Lebensmuster

für das eigene Leben bestimmend zu werden in der Weise, daß das

Leben Jesu den Horizont abgibt, innerhalb dessen sich ein auf die

Vereinigung mit Gott abzielender Mensch versteht, weil er sich im
Fremden, Anderen selbst zu erkennen vermag18. Die Erfahrungen, die
der Mensch am Leben Jesu macht, evozieren eine neue Sichtweise, die
auf der Einsicht beruht, daß man bislang verblendeterweise im sinnlich
Gegebenen der endlichen Wirklichkeit befangen war19. «Rechte als der

agestein der zühet noch ime daz isen, also zühet der minnecliche Cristus nach

ime alle hertzen die von ime ie beruert wurdent» (V 20; 81, 22—24) aus dem

bisherigen konventionellen Denken und Handeln heraus. Dies ist darin
begründet, daß die intensive Betrachtung Jesu Christi (s. V 15; 70, 15—

29) nicht nur ein besseres Wissen über ihn, sondern vor allem über das,

was man vorher richtigerweise zu wissen und zu tun glaubte20, ermöglicht:

Der außenorientierte Mensch muß in der Konfrontation mit dem

18 H. G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Tübingen 19752, 337. S. V 47; 209,
26-34.

19 Ders. : aaO. 338.
20 Ders.: aaO. 336.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 121

Lebensbild Jesu die Negativerfahrung machen, wie sehr sich dieser von
allem anderen sinnlich Gegebenen, vor allem von der eigenen Person
und der bisherigen Lebenspraxis unterscheidet. Der Mensch erkennt,
wie unähnlich er diesem Bild Jesus Christus ist: «... wie ungelich du sigest

disem bilde ...» (V 15; 70, 28f). Der Mensch sieht sich infolgedessen
entsprechend seiner Zielperspektive und/oder aufmerksam geworden
durch die (sinnlich) erfahrene Andersheit Jesu vor die Aufgabe gestellt,
die gewohnten Verhaltensmuster, Handlungsvorstellungen zu «... ver-
triben mit den minneklichen bilden unsers herren Jhesu Christi und sol recht

einen val mit dem anderen us slahen und sol die als innerlichen mit grosser
andacht in sich ze gründe trucken und ziehen, das alle ungelicheit in im
verwerde und verloesche» (V 52; 237, 31—34).

Dieser Prozeß der Veränderung, durch den im zeitlichen Rahmen
eines ganzen Lebens Neues realisiert wird, entfaltet sich in drei
unterschiedlichen Perspektiven auf Gott hin: am Anfang steht die sinnenhafte

Liebe, in der Menschen «in biltlicher wise nach dem sinne ...» (V 54;

247, 19) an Jesus Christus denken, an seine zeitliche Geburt, an sein
Leben und seine Werke (s. V 54; 247, 13—15). Die Gefahr besteht darin,

daß man in dieser Phase der Nachfolge verharrt, weil man als

sinnlich orientierter Mensch seiner Lust und dem bei der Betrachtung
entstehenden wohligen Gefühl nachgibt (s. V 54; 247, 22-24) und
somit seiner vihelicheit21 (v 67; 366,1) verfällt. Daher muß der Mensch—

wie es der geistigen Dimension seines Menschseins entspricht (s. V 67;
367,30—34) — durch die vernünftige Liebe die sinnlich konkreten,
bildhaften Vorstellungen von Jesus Christus transzendieren auf die Stufe

der Bildlosigkeit hin22, wo die Verschiedenheit Jesu Christi von allem
sinnlich Gegebenen erfaßt wird; auf dieser Stufe geht es um die

Betrachtung seines inneren Lebens, seiner ewigen Geburt, des göttlichen

Prozesses jenseits von Raum und Zeit in Ewigkeit (s. V 54; 249,

5—9). Bedingt durch diese Perspektive, die als unsichtbare Dimension in
der sinnlich erfaßbaren Person Jesu von Nazareth enthalten ist, gelingt

21 S. dazu G. Wrede: Unio mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler.
Uppsala 1974, S. 96: «Die Sinnlichkeit ist bei Mensch und Tier dieselbe. Der sinnliche
Mensch wird deshalb tierisch genannt. Diese Bezeichnung braucht nicht als negative
Bewertung aufgefaßt werden.» Allerdings ist die Orientierung des Menschen an den
nidersten kreften «nicht als ein ein für alle Mal endgültiges Stadium gedacht. Tauler stellt
sich nämlich vor, daß der Mensch sich in einer Entwicklung befindet. »

22 Tauler beschreibt diesen Vorgang als ein «her durch gon durch die bilde in über
bilde ...» (V 54; 248, 22; vgl. 249, 18f), bzw. als einen durbruch tun «in den grunt do die
lebende worheit lüchtet.» (V 55; 248, 29)



122 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

die völlige Distanzierung von allen zeitlichen Dingen, indem der
Mensch in einem Akt der Selbsttranszendierung alles Zeitliche, sein
wandelbares Leben und seinen unbeständigen Seelengrund der
Ewigkeitsperspektive unterwirft und (in Anbetracht der alles bestimmenden

Ewigkeitssicht) bedeutungslos, d.h. zu nichts werden läßt. Tauler
beschreibt diesen Vorgang folgendermaßen: «Als der mensche dis ge-
smakt innerlichen, das tuot in versinken und versmelzen in sin eigen nicht und

in sin kleinheit; wan so im ie klerlicher und hloslicher in lücht Gottesgrosheit,

so im ie hekentlicher wirt sin kleinheit und sin nichtkeit» (V 54; 249,33—

250,1; vgl. V 47; 210,31-34).
In der letzten Phase kommt es zur Vereinigung Gottes mit dem

menschlichen Geist, der über alle Sinne und den Verstand erhoben
wird (s. V 54; 252,21—24); der Mensch geht in Gottes Innerstes mit
seiner Geschaffenheit in der Weise ein, wie er «was eweklichen in Gotte

Got in siner ungeschaffenheit...» (V 56; 262,32), und wird infolge seiner
Rückkehr «wider bilt und ernûwet» (V 56; 263,9).

III.

Fragt man nach dem besonderen Beitrag Taulers in Bezug auf seine

Sicht vom Menschen, so liegt dieser sicherlich nicht vorrangig darin,
daß er die Vorstellung einer möglichen Erneuerung des Menschen
durch den Rückgang aus der Zeit in die ursprüngliche Ewigkeit
entwickelt. Vielmehr fällt bei ihm gerade auf, daß er die einlinige
konfliktlose Schematik von drei Stufen in der Nachfolge Jesu und
dementsprechend von drei Dimensionen des Menschseins — äußerer, in der

Formulierung Taulers tierischer, sinnlicher Mensch; geistiger Mensch
mit seiner Erkenntniskraft und à&sgemuete, der oberste Teil der Seele23

(V 64; 348, 23—25) - problematisiert, indem er

23 S. Plotin, Enn VI, 7,6; vgl. I. Weilner: Johannes Taulers Bekehrungsweg.
Regensburg 1961, 80-86, bes. 84: Nach I. Weilner ist die neuplatonisch-biblische Sicht,
die den Menschen als ein komplexes, in den Wesensbezügen zu Natur, Geist und
Transzendenz sich beziehendes Gebilde betrachtet, «unverkennbar geprägt vom
griechischchristlichen Idealbild des <erkennenden> Menschen und seiner Tendenz zur Abwertung
des Biologischen ...».



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 123

1. seine diesbezüglichen Aussagen durch das Bekenntnis
einschränkt, selbst noch nie die unio erfahren zu haben: «Nüt wenent das ich

mich dis üt anneme das ich üt her zuo komen si, allein enkein lerer nüt ensülle

leren das er selber von lebende nüt enhabe. Doch ist es ze noeten gnuog das er es

minne und meine und nüt do wider entuo. Doch wissent das es nüt anders enmag
sin» (V 41; 175, 4—7). Dadurch, daß Tauler gegenüber der abstrakten
Struktur des mystischen Prozesses die eigene Erfahrung zur Geltung
bringt, wird die konsequente Systematik durch die Rückbindung an
konkrete Lebenserfahrung relativiert. Indem Tauler aber nicht den

Widerspruch zwischen der in mehreren Predigten zum Ausdruck
gebrachten24 eigenen Erfahrungslosigkeit und seinem in jeder Predigt
mit zentralen Elementen vertretenen systematischen Konzept der
mystischen Erfahrung einseitig auflöst, behalten beide ihre Berechtigung.

Die in diesem Nebeneinander beider Positionen evident
werdende Diskrepanz zwischen tatsächlicher Nicht-Erfahrung und dem in
der Predigt theoretisch beschriebenen mystischen Erfahrungsprozeß
evoziert beim mystisch unerfahrenen Zuhörer das Interesse an dem in
der Predigt jeweils immer neu anvisierten Ziel der unio mit Gott.
Dadurch, daß Tauler unaufhörlich von diesem Ziel predigt, präsentiert
sich dieses dem Zuhörer, der wegen Taulers Bekenntnis zur eigenen
Erfahrungslosigkeit sich in enger Erfahrungsgemeinschaft mit dem

Prediger25 weiß, durch die ständige Wiederholung als eine noch
unentschiedene Möglichkeit; er ist sich bewußt, daß das systematische
Erfahrungskonzept in der Realisierung zwar sehr schnell — wie beim Prediger
ersichtlich — an die Grenzen der individuellen Existenz stößt; trotzdem
aber bleibt die unio solange als prinzipiell erfahrbare Möglichkeit für
das irdische Dasein des Menschen erhalten, wie davon glaubwürdig
gepredigt wird und der Zuhörer sich als so offen zeigt, daß er sich in
seinem Selbstvollzug um den Abbau der Diskrepanz zwischen seiner

bisherigen Nicht-Erfahrung und den theoretisch aufgewiesenen mystischen

Erfahrungsmöglichkeiten bemüht.26

24 Zur genaueren Verhältnisbestimmung von Sprache, Erfahrung und Wirklichkeit
bei Tauler, s. V 298, 24-299, 1-17.21; 197, 7-9.18f; 421, 14f. 30-32; 175, 4-7; 299,
20 f.24-27; 301,1-3; 316,15 f.23-26; 119,20-28; 120,11-17; 79, 22-25; 129, 37-130, 5;
168, 30-169, 20 u.a.

25 Vgl. V 33; 129, 37-130, 5.
26 Daß es neben der menschlichen Bemühung um die unio bei Tauler auch die

umgekehrte, vomgrunt zum Menschen hin erfolgende Bewegung gibt, s. Anm. 17. Tauler
selbst bemüht sich an anderer Stelle — in allgemeiner, nicht auf seine Person bezogenen
Weise - um eine Integrierung der Erfahrung, die wesentlich Nicht-Erfahrung Gottes ist,



124 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Taulers Bekenntnis zur eigenen Unerfahrenheit in bezug auf den

Bereich der unio steht im Kontext von generellen Aussagen zum
Wirklichkeitsbezug seines Redens von Gott.27 Mit diesen Aussagen grenzt er
sich im Hinblick auf den Wahrheitsgehalt seiner Aussagen ab von den

Lehrmeistern, die das, was sie verkündigen, selbst erlebt haben und sich

in ihrer Lebenspraxis davon bestimmen lassen (s. V 60 d; 299, 20 f.

24-27). Tauler grenzt sich damit auch von denen ab, die von der

Umwandlung des Menschen in Gott deshalb wissen, weil sie diese

erlebt haben (s. V 60f;316, 15f. 23-26), sowie von demjenigen inneren
Menschen, der von der eucharistischen Unio zu wissen in der Lage ist,
aber nicht davon zu sprechen vermag: «Aber von disen hohen, wunderlichen,

verborgenen, türen dingen so enkan ich nüt gedencken noch gepruefen mit
welicher kunne Worten dazman hievon mugegesprechen, das so unwortlichen ist
und verre über allen gedang und Vernunft menschen und engelen und allen

creaturen in himmele und in erden. Lieben kint, hettent wir nu einen zuomole

rechten lutern indewendigen menschen, der werlichen innig were, der moehte

hievon wissen in gefuelender, smackender und in wesenlicher wisen, aber er
enmoehte es nüt zuo Worten bringen noch nieman dervon gesagen, noch er enkan

es mit sinnen noch mit Vernunft nüt begriffen» (V 32; 119, 20—28). Daraus
erwächst für Tauler zunächst die Forderung für den Menschen, die Gott
meinende alte Redeweise in Zucht zu nehmen und in neuen Sprachen,
d.h. lobend und dankend aus dem Antrieb der Tugend heraus28 von
Gott zu reden (s. V 60e; 308, 30—35; 309, 5—9). Auf keinen Fall sollte

man disputieren über die Gottheit nach den Sätzen der Vernunft oder
mit spitzfindigen Worten: «Ir mügent üch also halten und reden in tw¬

in sein religiöses Erfahrungskonzept, indem er ihr den höchsten Wert zuspricht. « Es ist ein

finsterer, trostloser Weg ; ein Weg, der aber letztlich der allerbeste ist, weil er weselicbe

kere (V 169, 3), eine seinshafte Umkehr, welche die ganze Personstruktur in ihre Abkünf-
tigkeit von Gott hineinverfügt. Das bedeutet ein Überschreiten aller scbouwelichen oder
gebruchlichen (V 168, 31) Weisen, Gott zu erfahren; gerade im höchsten Grad der
Gottverbundenheit, die ein getrenge (V 169, 20) ist, ist grundsätzlich auf die Möglichkeit, Gott
in smackender oder in bevindender wise (V 168, 30 f) kennen und liebenzulernen, Verzicht zu
leisten. » (A. M. Haas : Sprache und mystische Erfahrung nach Tauler und Seuse, in : ders. :

Geistliches Mittelalter. Fribourg 1984, 241).
27 Zu Taulers Unerfahrenheit in Hinblick auf den grünt, s. seinen Kommentar zum

«grunt-erfahrenen» Proklos in V 60d; 301, 1—3: «Kinder, das ein beiden dis verstunt und
dazuo kam, das wir dem also verre und also ungelich sint, das ist uns laster und grosse schände.

»
28 D.h. in einer dem göttlichen grünt - soweit dies dem Menschen möglich ist -

adäquaten Sprechweise.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 125

nünftiger wise, ir vertuement lieh domitte unde ouch die den ir es intragent. »

(V 60 e; 309, 9f) Da für Tauler grundsätzlich jedes Reden über Gott, die

göttliche Dreifaltigkeit, die Umwandlung des Menschen in Gott, die

Signatur des Göttlichen im Menschen sowie das SterbenJesu Christi ein
problematisches Reden bleiben muß, entweder wegen der fehlenden
Erfahrung oder der Unzulänglichkeit der menschlichen Worte oder der

Unfähigkeit des rationalen Verstehens, besteht für Tauler der Sinn
seines Predigens vor allem in der perlokutiven Funktion menschlicher
Rede; es geht um Motivation zur Erfahrung29, nicht um Mitteilung des

Inhaltes einer derartigen Erfahrung: «Hinnan ab ist besser ze bevindende

wan ze sprechende. Und es ist nit lustlich von diser materien ze redende noch ze
hoerende, aller meist do die wort in getragen sint, und och von der ungelicheit

wegen, wan es alles ungesprochen verre und froemde ist und in uns ungeborn

ist...» (V 60d; 299, 18—21). Und in bezug auf den Tod Jesu heißt es:
«Das künden ist nüt mit Worten noch mit gedenckende, sunder ez ist mit
sterbende unde entwerdende in der kraft sines todes» (V 60 f; 314,

36-315, 2). Dadurch, daß auf diese Weise der Realitätsgehalt der
theologischen Rede eingeschränkt wird und Sprache, Denken und
Wirklichkeit auseinandertreten30, sieht der Predigtzuhörer sich vor die
Notwendigkeit der eigenen Erfahrung31 gestellt ; an die Stelle der allgemeinen

Aussage muß der konkrete Mensch treten, in und mit dessen Leben
allein wahrgenommen und wahr gemacht werden kann, was Gott ist.
Theorie entbindet nicht mehr von der Notwendigkeit der eigenen
Erfahrung, sondern fordert in Bezug auf Gott infolge ihrer Unzulänglichkeit

diese geradezu heraus32. Das Theoridefizit eröffnet somit einen

29 Hierin findet auch die Forderung Taulers ihre Begründung: «Nu sich in das min-
nencliche bilde unsers herrenJhesu Cristi vil neber und vil tieffer wenn ich dich geleren kann ...»
(V 15; 70, 25-27).

30 « das es in üchgeborn werde in demgründe, nüt in vernünftiger wise, sunder in weselicher

wise, in der worheit, nüt in redende, sunder in wesende» (V 60 d; 299, 32—34).
31 Zur veränderten Position des mystischen Sprechens von Tauler im Vergleich zu

Meister Eckhart s. A. M. Haas: Deutsche Mystik. aaO. 260. Zum grundsätzlichen Aspekt
vgl. W. Haug: Zur Grundlegung einer Theorie des mystischen Sprechens, in: Abendländische

Mystik im Mittelalter. Hg. von K. Ruh. aaO. 494—508.
32 Vgl. L. Gnädinger, in: Johannes Tauler. Hg. v. L. Gnädinger, aaO. 35: «Ziemlich

sicher verstand sich Tauler selbst nur mit Vorbehalt als Lehrer, und was er in seiner

Predigt mit Insistenz darlegte, hätte er kaum als Lehre, keinesfalls als Theorie, höchstens
als Lebenslehre bezeichnet wissen wollen Die Vorbereitung zu einem geistigen,
geistlichen Leben, wie Tauler es vorschwebte, konnte durch seine Predigt veranlaßt, in
gewissem Sinn auch gelernt werden. Das Ziel dieses Lernens hingegen war ein Geschenk
und als solches weder zu erarbeiten noch gar zu erzwingen. Die Erfüllung ist nämlich
nichts anderes als Gott selbst mit seinem unfaßlichen Leben ...».



126 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Freiraum für die eigene mystische Lebenspraxis, die von vielen Impulsen

aus den Predigten zwar angeregt, jedoch nicht festgelegt ist. Dies
bedeutet, daß der Mensch nur mit dem Experiment des eigenen Lebens

gotterfahren werden kann; nicht als Lese-, sondern als Lebemeister,
nicht durch das Wort der Predigt oder die Lehren der Theologen,
sondern im Vollzug des eigenen Lebens allein gelangt der Mensch zur
göttlichen Wahrheit, indem er sich von ihr in seinem Verhalten bestimmen

läßt (s. V 60d; 299, 29f. 32 f).
Für Tauler bedeutet das Bekenntnis seiner mangelnden Erfahrungskompetenz,

daß er in Flinblick auf seine Rolle als Prediger nachvollzieht,

was er generell von jedem Menschen fordert: daß er sich als ein
Nichts erkennt und damit umgeht. Bei Tauler geschieht dies, indem er
sich seinem geschöpflichen Status entsprechend verhält und seine
persönliche Aporie thematisiert, nichts erfahren zu haben von Gott und
doch aus Not in Liebe zu ihm über ihn reden zu müssen, obwohl diese

Rede in Bezug auf Gott völlig unzulänglich, jedoch nicht unnütz ist, da

dadurch das Denken seiner Zuhörer in Bewegung gesetzt wird.

2. Die Notwendigkeit, durch mannigfache Lebenserfahrung erst
noch erfahren zu werden für die neue Erfahrung Gottes, führt dazu, daß

gegenüber der Ewigkeit die Zeit des Lebens eine eigenständige Bedeutung

erhält. Die beim Hören und Lesen von Taulers Predigten sich oft
einstellende Erfahrung der Diskrepanz zwischen der thematisierten
Zielperspektive sowie eines dementsprechenden Handlungsvollzuges
und den tatsächlichen menschlichen Lebensbedingungen resultiert daraus,

daß die Predigt als Auslegung des Gotteswortes mit dem göttlichen
Extrem der menschlichen Existenz befaßt ist, so daß in ihr infolgedessen,

wenn sie im Verlauf der Predigt die Annäherung des Menschen an
seine äußerste — göttliche — Möglichkeit aufzeigt, die existentielle Zeit
vernachlässigt wird. Um so wichtiger sind die Aussagen, in denen
ausdrücklich hervorgehoben wird, daß der Mensch eine bestimmte Zeit
seines Lebens braucht, um durch seine Erfahrung die Offenheit für die

Erfahrung Gottes lernen zu können. Tauler spricht davon, daß alle
Mühe um Gott vor dem vierzigsten Lebensjahr33 umsonst sei: der

33 Die Zeitangabe ist nicht unbedingt wörtlich zu verstehen, da Tauler in Pr 19

(s. V 19; 79, 17—30) — aufjoh 16, 7 und Apg 1, 3—8 Bezug nehmend — die Zeit zwischen
Auferweckung, Himmelfahrt und Geistsendung im typologischen Sinn auslegt. Dennoch
ist nicht auszuschließen, daß die Anwendung des sensus typologicus eine reale
Erfahrungsgrundlage besitzt.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 127

Mensch «... enkummet niemer zuo worem friden noch enwurt niemer ein

wesenlich himmelsch mensche, es ensi denne daz der mensche kumme an sine

viertzig jor. Es ist so maniger kummer mit dem menschen, und tribet in die

nature nu bar nu dar, und ist manigerleige daz die nature dicke do regnie-

ret...» (V 19, 79,22—26). Dann allerdings ist er zur Besonnenheit

gelangt, himmlisch und göttlich geworden und hat seine Natur
weitgehend - wie Tauler meint - überwunden (s. V 19; 80, 4—7). Wie bei
den Jüngern, die in der sinnlichen Liebe der vergänglichen Menschheit
Jesu gefangen waren, mit Notwendigkeit die Trennung Jesu von ihnen
durch seine Himmelfahrt erfolgen mußte, damit sie auch zu seiner
Gottheit gelangten, indem sie - bedingt durch seinen Selbstentzug —

die Perspektive und ihre Liebe vom menschlichen auf den göttlichen
Bereich veränderten (s. V 19; 79, 13-18), muß auch der mit vierzig
Jahren besonnen gewordene Mensch ungefähr zehn Jahre noch ohne

Gotteserfahrung mit seiner Natur umgehen, diese auf Gott ausrichten
und in seinen Ursprung zurückkehren, wo er schließlich den Heiligen
Geist empfängt, der ihn die göttliche Wahrheit lehrt.

3. Indem Tauler immer wieder an die Realität der Leiden erinnert,
die zu jedem Leben gehören34 - wenn man bewußt lebt, kann man
zwanzigmal am Tag ein neues Kreuz in sich entdecken —, sagt er die
«innere Geschichtlichkeit der Erfahrung» des Menschen mit Gott
aus35. Der Mensch gewinnt durch das Leiden «die Einsicht in die
Grenzen des Menschseins, die Einsicht in die Unaufhebbarkeit der
Grenze zum Göttlichen hin»36. Er weiß, daß er nicht Herr über seine

Zeit und seine Zukunft ist, sondern diese ganz Gott überlassen muß, so
daß ihm nur bleibt, in das, was Gott über ihn verhängen will,
einzuwilligen, d.h. nichts anderes zu meinen, zu wollen und zu begehren als

Gott. Er wird dann « selber Götz rieh, und got richset in ime» (V 66;
363, 3). Dies erfordert anstelle einer eigenbestimmten vita activa eine
vita passiva37, in der der Mensch die im Leiden aufbrechende Erfahrung

der menschlichen Endlichkeit nicht überspringt, sondern als wirk-

34 Leid ist für Tauler ein «das menschliche Leben prägendes Grundphänomen, das
dem menschlichen Glücksstreben in massiver Weise entgegensteht» (A. M. Haas mit
Verweis auf V 327, 11-328, 2 in: G. Fuchs: Die dunkle Nacht der Sinne. aaO. 21).

33 H. G. Gadamer: aaO. 339.
36 Ders. : aaO. 339.
37 Vgl. V 46; 205, 5-12; V 43; 190, 14—19 u. V 60f; 315, 30f: « wan es ist besser

liden denne würken. »



128 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

lieh anerkennt.38 Der Erfahrung des Leidens kommt dabei die Funktion
zu, den Menschen mit seinen bisherigen Einstellungen in eine Krise39

zu führen, die die Ablösung der bisherigen Perspektive durch eine völlig
neue Sicht bedeutet40, d.h. eine Sicht, in der die Beziehung von Gott-
Welt-Mensch grundlegend anders bestimmt ist aufgrund der im Leiden
eintretenden Erkenntnis in das, was und wer der Mensch ist. Negativ
formuliert: Die Unfähigkeit zum Leiden hat zwei Ursachen: «Die eine

sache ist das der mensche nüt zuo gründe sins selbes gestorben enist noch nüt tot
enist. Die andere sache ist das er Gotte nüt zemole engetrûwet» (V 38;
152, 1—3). Doch die Radikalisierung der Differenz zwischen Gott und
Mensch infolge der Selbsterkenntnis, daß der Mensch ein reines Nichts
ist und auf Gott völlig angewiesen bleibt (s. V 21 ; 87, 3f), stellt nur die
eine Seite der in der Krise des Leidens erfolgenden Einsicht dar. Der
zweite Aspekt ergibt sich aus der Kombination des menschlichen
Leidens mit dem Leben und dem Leiden Jesus Christi: Durch dieses neue

Bezugssystem erhält die bisherige menschliche Existenz, insbesondere
das menschliche Leiden, einen neuen Sinn, der die Endlichkeit trans-
zendiert. Der Mensch hat mit dieser Sinngebung auf dem Weg zu

seinem Menschsein einen vorläufigen Höhepunkt erreicht: Wurde im

38Zur Aktualität dieser Überlegungen vgl. P. Sloterdijk : Eurotaismus. Zur Kritik der
politischen Kinetik. Frankfurt 1989, 28: «Die Moderne hat uns mit Handlungstheorien
überfüttert — vom Erleiden hat sie nie etwas anderes gewußt als dies, daß es als Motor für
Handlungen <benutzt> werden kann. Wie wäre es aber, wenn in den zahllosen kulturellen
Ansätzen zu Postmodernismen heute sich die Notwendigkeit ankündigte, ein passioniertes
Bewußtsein menschlicher Endlichkeit zu entwickeln, ein Bewußtsein jener zweiten
Passivität, die sich erst auf der Rückseite des Projekts Moderne ausbilden kann?» G. Fuchs

knüpft an dieses Zitat die Erwartung, daß aus der Geschichte christlicher Leidbewältigung
«Antwortelemente zu erhalten (sind) zur Gestaltung einer zeitgemäßen Vita passiva
heute, die den Ertrag der Moderne nicht verrät, sondern schöpferisch <aufhebt>». (G.
Fuchs, in: ders. [Hg.]: Die dunkle Nacht der Sinne. aaO. 7f).

39 Vgl. die Paraphrase des Begriffs <Krise>, in: J. u. W. Grimm: Deutsches Wörterbuch.

Leipzig 1873, Bd. 5,Sp. 2332: «dieentscheidungin einem zustande, indem altes und
neues, krankheit und gesundheit... mit einander streiten...» Es geht um eine Krise, die das

«bisherige Dasein unter das Gericht stellt. Aber was kommt dann? Tauler würde
antworten: eine neue Art zu leben ...» (I. Weilner: aaO. 236).

40 Beachtenswert ist dabei, wie I. Weilner den Prozeß der Krise konkretisiert: «...
Taulers mystische Phasengliederung in jubilacio - getrenge - übervart widerspiegelt in
verdichteter Form eine Erlebnisfolge, in der im Grunde jede innere Wandlung verläuft:
Immer wird eine erreichte Reifestufe zunächst beglückend, dann in Gewohnheit und
Alltäglichkeit erstarren und damit dem weiterdrängenden Leben fragwürdig werden, bis
die nunmehr altgewordene Haut in einer krisenhaften Anstrengung gesprengt und die
<Überfahrt> in eine neue, höhere, ja erlebnismäßig zunächst unüberbietbar höchste Seinsweise

möglich wird. Dann kann das Spiel wieder von vorn beginnen.» Vgl. dazu V 37;
144, 8-145, 6.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 129

Leiden zunächst die Illusion einer falschen, aus der Verabsolutierung
der menschlichen Existenz sich ergebenden Unendlichkeit aufgedeckt
und der Mensch auf seine Endlichkeit und unendliche Differenz zu

Gott verwiesen, eröffnet die Identifizierung mit dem Lebensweg Jesu
Christi die Möglichkeit eines — nicht terminierbaren, jedoch viel
Lebenszeit beanspruchenden — Wechsels von der Differenz in die Identität

mit Gott : « ker echt wider in sin hegin, als unser herreJhesus Christus

Und dis alles durch das leben und liden unsers herren Jhesu Christi: ie

glicher, dar durch ie hoher und weselicher undgoetlieber und worer... Wan also

als des houms hoehi kumet von der tiefsten der wurzelen, also kumet alle hoehin

dis lehens von dem gründe der demuetkeit» (V 57; 273, 23f. 30—32;

274, 12f).


	"Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen, die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben." : Albert Schweitzers elementares ethisches Vernunftdenken

