Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)
Heft: 1-2
Artikel: "Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen, die wir aus innerer

Notwendigkeit denken, zu leben." : Albert Schweitzers elementares
ethisches Vernunftdenken

Autor: Kern, Udo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Upo KErN

«Es 1ist uns aber bestimmt,
von Uberzeugungen, die wir aus innerer

Notwendigkeit denken, zu leben.»
(A. Schweitzer)

Albert Schweitzers elementares ethisches Vernunftdenken

1. Dimensionen der Vernunft

Vernunft ist fiir Albert Schweitzer « Bediirfnis nach Erkennen und
Bediirfnis nach Glick, beide innerlich geheimnisvoll zusammenhin-
gend. Bediirfnis nach Erkennen! Suche zu ergriinden alles, was um dich
herum ist, gehe bis an die duBersten Grenzen des menschlichen Wis-
sens, und immer stof3t du zuletzt auf etwas Unergriindliches — und dies
Unergriindliche heifit: Leben! Und dies Unergriindliche ist so uner-
grindlich, dafl der Unterschied zwischen Wissend und Unwissend ein
ganz relativer ist.»' Vernunft hat es nach Schweitzer mit dem Bediirfnis
nach Leben zu tun. Durch Vernunft geschieht Erkennen von Leben.
Vernunft ist nicht zu verwechseln mit abstraktem in sich selbst gekehr-
tem Gedankenspiel. Sie ereignet sich nicht um ihrer selbst willen. Die
unverninftige Vernunft treibt das selbsteigene Spiel. Sie bleibt und
versteigt sich in sich selbst. Aber diese bei sich selbst bleibende Ver-
nunft ist nicht Vernunft, weil ihr die essentielle Relation zum Leben
fehlt. Vernunft ist zu verstehen als «ein in die Tiefe der Dinge gehender
und die Gesamtheit der Dinge umfassender, in das Gebiet des Willens
hiniibergreifender Verstand»?. Vernunft ist fiir Schweitzer «Leiden-

' A.ScHwEITZER, Ausgewihlte Werke in fiinf Binden, Berlin 1971 (im folgenden
nur mit Bandangabe in rémischen und Seitenangabe in arabischen Ziffern zitiert), hier:
V, 123.

2V, 121,



78 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

schaft der grolen und tiefen Ideale»?® des Lebens. Hieraus ergibt sich
Schweitzers leidenschaftliches Plidoyer fiir die Vernunft. Nicht der
dirren Vernunft leerer, d.h. dem Leben entfremdeter, Selbigkeit, son-
dern der sich an der Leidenschaft des Lebens entziindeten Vernunft gilt
es Raum zu geben. Diese Vernunft ist allerdings lebensnotwendig. Wo
sie nicht Gestalt gewinnt, kommt es zur «romantischen» Zerstdérung
von Wirklichkeit. «In keinem Falle diirfen romantische Gefiihle und
Phrasen unser Geschlecht abhalten, sich vorzustellen, was Vernunft
eigentlich sei. Sie ist nicht diirrer Verstand, der die vielgestaltigen
Regungen unseres Seelenlebens nicht autkommen lit, sondern der
Inbegriff aller Funktionen unseres Geistes in ihrem lebendigen Zusam-
menwirken.»* In der Vernunft kommt es zur fruchtbaren Kooperation
zwischen Erkennen und Willen, denn in der Vernunft «halten unser
Erkennen und unser Wille die geheimnisvolle Zwiesprache miteinan-
der, die unser geistiges Wesen bestimmt»’. Vernunft ist charakterisiert
durch die Begeisterung, die aus dem Denken erwichst. «Die Begeiste-
rung, die aus dem Denken kommt, verhilt sich zu der, die aus wirren
Gefiihlen besteht, wie der Wind der ragenden Hohen zu dem, der
zwischen Hiigeln weht.»¢ Es gilt, das Wagnis der Vernunft einzugehen,
um aus den Gefihrdungen und Destruktionen des Lebens herausgehen
und der Leidenschaft des Lebens entsprechen zu kénnen. «Wenn wir
wieder wagen, das Licht der Vernunft zu suchen, verkiimmern wir
nicht zu einem Geschlecht, das keines Enthusiasmus’ mehr fihig ist,
sondern wir gelangen zu der groflen und tiefen Leidenschaft der grof3en
und tiefen Ideale.»” Hoch wertet Schweitzer die Kraft des Denkens.
«Jede Zeit lebt bewult oder unbewulBt von dem, was die Denker, unter
deren Einflul} sie steht, hervorgebracht haben.»® «Nur was, aus dem
Denken geboren, sich an das Denken wendet, kann eine geistige Macht
fir die ganze Menschheit werden.»® Diesem Denken dient die Ver-
nunft. '

Wenn ich vom Vernunftargument in Schweitzers Ethik rede, ist das
dem Leben dienende, das auf das Leben orientierte Denken im Sinne
Albert Schweitzers gemeint. Schweitzer ist in seiner Begrifflichkeit
nicht immer philosophisch exakt (das gilt z.B. auch hinsichtlich der
Bestimmung und Differenzierung von Vernunft und Verstand). Er ist
darauf aus, zuweilen in unscharfer Terminologie, das dem Leben die-
nende Denken verninftig zur Sprache zu bringen.

3 11, 81. 411, 81. s 11,81, ¢ II, 81. 711, 81. 8 11, 77. 11, 80.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 79

«Das letzte Wissen, nach dem wir trachten, ist das Wissen vom
Leben. ... Weil das Leben letzter Gegenstand des Wissens ist, wird das
letzte Wissen notwendigerweise denkendes Erleben des Lebens. Dieses
aber liegt nicht aus der Richtung der Vernunft heraus, sondern in ihr.»'°
Geschift der Vernunft ist das Wissen vom Leben. Weil das so ist, mul}
auch das Wollen des Menschen auf das verniinftige Erkennen bezogen
sein. «Nur wenn das Wollen sein Verhiltnis zum Erkennen klar durch-
dacht hat, sich, soweit es konnte, mit ihm auseinandergesetzt hat, durch
es hindurchgegangen und in ihm logisch geworden ist, ist es fihig, sich,
soweit es ihm verliehen ist, in dem universellen Willen zum Leben und
in dem Sein tberhaupt zu begreifen. Setzt das Wollen das Erkennen
einfach beiseite, so kommt es in unklares Phantasieren.»!! Das Wissen
des Lebens durch das verniinftige Denken erkennt, «dal} es, um das
Leben zu begteifen, zuletzt in denkendes Erleben tibergehen muf3»!2.
Geschieht dieses, dann hat das zur Folge, dafl entscheidend die durch
das Denken profilierte (qualitative, nicht quantitative) Tat ist.'* Not-
wendig ist, dafl «unser Titigkeitswille zum Bewultsein seiner selbst
komme und aufhore, blind zu sein»'*. Erkennen des «Geheimnis(ses)
des sich iiberall regenden Willens zum Leben» ist entscheidend, nicht,
ob jemand gelehrt oder ungelehrt ist.'> Denn es gilt: « Alles Wissen ist
zuletzt Wissen vom Leben und alles Erkennen Staunen tber das Ritsel
des Lebens — Ehrfurcht vor dem Leben in seinen unendlichen, immer
neuen Gestaltungen.»'® Die Aufgabe des Denkens ergibt sich von die-
sem Basis-Axiom. «Zwei Dinge hat das Denken zu leisten: uns aus der
naiven zur vertieften Welt- und Lebensbejahung zu fiihren und uns von
ethischen Regungen zu einer denknotwendigen Ethik gelangen zu las-
sen.»'” So ist das verniinftige Denken als Denken des Lebens in einer
unbedingten Beziehung zur Leiblichkeit — oder wie Schweitzer sagt:
Korperlichkeit — zu entfalten, aus der es nicht ohne Substanzverlust
aussteigen kann, denn das «Geistige ist in einer grausamen Abhingig-
keit von dem Korperlichen»'®. Wir finden bei Albert Schweitzer ihn-
lich wie bei Ludwig Feuerbach!? die unbedingte Angewiesenheit der

1011, 83. 12 11, 83£. 4 T192. s X 123 '8 1I, 342.

't 11, 83. '3 Vgl II, 92. Vi L, 276 T I, .341.

19 Vgl. U. Kern, Ludwig Feuerbachs Religionsverstindnis in seiner theologischen
Bedeutung. Sinnlichkeit, Konkretheit und Praxis als Qualitit der «neuen Religion»
L. Feuerbachs, theol. Dissertation A, Halle 1974, 153ff., und K. E. BockmtHL, Leiblich-
keit und Gesellschaft, Studien zur Religionskritik und Anthropologie im Frithwerk von
Ludwig Feuerbach und Karl Marx, Géttingen 1961.



80 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

Vernunft auf die Leiblichkeit. Nur wenn dieser entsprochen wird, kann
sich verniinftiges Denken als Denken qualifizieren und ratifizieren, das
der Wahrheit korreliert. « Anfang alles wertvollen geistigen Lebens ist
der unerschrockene Glaube an die Wahrheit und das offene Bekenntnis
zu ihr.»2° Aber dem Anspruch, Denken der Wahrheit zu sein, entspricht
das Denken nur, wenn es sich als Wissen des Lebens in seinen unend-
lichen Gestaltungen erweist und nicht durch Abstindigkeit und Ent-
fremdung vom Leben gekennzeichnet ist.

Unzureichendes verniinftiges Denken und damit Diskreditierung
der Vernunft beinhaltet fiir Schweitzer der traditionelle Rationalismus.
Dieser verkennt, dafl Erkenntnis des Lebens «in denkendes Erleben
tibergehen muB»?!. Allerdings will Schweitzer mit seiner Kritik an dem
traditionellen Rationalismus des 18. und 19. Jahrhunderts keineswegs
die Berechtigung der « Denkbewegung» Rationalismus erledigt sein las-
sen. Fiir ihn ist Rationalismus mehr als eine erledigte vergangene phi-
losophische Epoche.?? Rationalismus ist Schweitzer «eine notwendige
Erscheinung jeglichen normalen Geisteslebens»??. Auf ihn kann und
darf nicht verzichtet werden, denn er ist Konstitutivum des Geistesle-
bens, das tatsichlich dem Leben korreliert. Dariiber hinaus sind fiir
Schweitzer Fortschritt und Rationalismus einander verbunden. « Aller
wirkliche Fortschritt in der Welt ist im letzten Grunde durch Rationa-
lismus gewirkt.»?* Das durch den Rationalismus «aufgestellte Prinzip,
Weltanschauung auf Denken und nur auf Denken zu griinden, ist das

wahre»?’. Aber dieser, wenn man so will, neue oder besser ewige
Rationalismus bringt sein Prinzip ein und entfaltet es in der cooperatio

vitae. Es ist ein auch fiir das Irrationale offener Rationalismus. « Denkt
das rationale Denken sich zu Ende, so gelangt es zu einem denknot-
wendigen Irrationalen.»?® Dieser «Paradoxie» unseres geistigen Le-
bens?” gilt es gerecht zu werden. « Versucht man ohne dieses Irrationale
auszukommen, so entsteht leblose und wertlose Weltanschauung und
Lebensanschauung, »2®

Der neue, ewige Rationalismus, das rechte Vernunftdenken ist «zu
Ende gedachte(s) Denken» und fiithrt im Gegensatz zu dem aktuellen
modernen, diirren, pathologischen Denken «zu einer lebendigen, fiir
alle Menschen denknotwendigen Mystik»??. Der Weg des Denkens
endet nicht vor der Mystik, vielmehr gehéren Vernunftdenken und

20 11, 90f. 22 11, 81f. # IL.82. ¢ 11, 110. 28 11, 110.
211, 83f. 2 11, 82. » 11, 82. 27 11, 110. 2 11, 84,



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 81

Mystik zusammen.?® Mystik wird von Schweitzer denkerisch-verniinf-
tig aufgeschlossen und so als «der tiefste Begriff des Lebens» definiert,
der das Leben als «Miterleben» versteht, «wo in einer Existenz der
Wellenschlag der ganzen Welt gefiihlt wird, in einer Existenz das Leben
als solches zum Bewulitsein seiner selbst kommt, ... das Einzelwesen
authort, das Dasein auBBer uns in das unsrige hereinflutet» !, Erst dieses
aus der Mystik hervorwachsende Denken ermdglicht tiefe titige
Ethik.?? Aber es ist nicht Mystik, die sich fiir Schweitzer abgrenzend
gegeniiber dem Vernunftdenken etabliert??, die ethisch fruchtbar ist.
Diese hat vielmehr einen auflerordentlich geringen ethischen Gehalt. 34
Nur die durch das Vernunftdenken aufgeschlossene Mystik ist ethisch
fruchtbar. Der neue Rationalismus, das neue Vernunftdenken ist so
unbedingt erforderlich. Zu ihm gilt es sich zu bekennen. «Mit Zuver-
sicht trete ich daher als ein Erneuerer des voraussetzungslosen Ver-
nunftdenkens auf. Wohl weil3 ich, dal} unsere Zeit zu allem, was
irgendwie <rationalistisch» ist, absolut kein Verhiltnis hat.»** Gelernt
mul} das Wagnis des Denkens werden, um der aus der Mystik hervor-
wachsenden Ethik entsprechen zu konnen. «Wir alle miissen wieder
wagen, <Denkende» zu werden, um zur Mystik zu gelangen, die die
einzig unmittelbare und einzig tiefe Weltanschauung ist. Alle miissen
wir in dem Erkennen bis dahin wandeln, wo es in Erleben der Welt
ibergeht. Alle miissen durch Denken religios werden.»*¢ « Der Weg zur
wahren Mystik fithrt durch das rationale Denken hindurch zum tiefen
Erleben der Welt und unseres Willens zum Leben hinauf.»*’ In diesem
Sinne endet das «voraussetzungslose Vernunftdenken ... in der My-
stik»3%. Konsequentes Vernunftdenken fiihrt also zur «lebendigen ...
denknotwendigen Mystik», die fiir alle Menschen denknotwendig
ist.??

«Alle tiefe Weltanschauung ist Mystik», denn dieser ist es wesent-
lich, «daB aus meinem unbefangenen naiven Sein in der Welt durch das
Denken iiber das Ich und tber die Welt geistige Hingebung an den
geheimnisvollen unendlichen Willen wird, der im Universum in die
Erscheinung tritt.»“°. Die wahre Weltanschauung der durch das Den-
ken definierten Mystik unterscheidet sich vom Systemzwang der alten

30 11, 83. 31V, 130. 32 11, 371.
33 A. Schweitzer kennt nicht die intellektuelle Mystik Meister Eckharts.
34 11, 369. 36 11, 111. 38 11, 109. 40 1, 109.

[

5 11, 1091 37 11, 111, 39 11, 84.



82 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

einheitlichen geschlossenen Weltanschauungen.*' Abschied zu neh-
men gilt es von einer dem «vielgestaltigen Willen zum Leben»*? nicht
entsprechenden Weltanschauung. Unsere Weltanschaung ist Lebensan-
schauung*?, die uns verpflichtet, «von Uberzeugungen, die wir aus
innerer Notwendigkeit denken, zu leben»*4. Da sich unsere Weltan-
schauung als Lebensanschauung erweist, ist ihr entscheidender Punkt
nicht «Erkenntnis der Welt, sondern die Bestimmtheit des Wollens, das
in unserem Willen zum Leben gegeben ist» 4. Wir korrelieren in unse-
rem Willen zum Leben der geheimnisvollen, ritselhaften, kreativen
Dynamis der in der Natur des Lebens sich entfaltenden Gestaltung von
Wirklichkeit. *¢ Das bisherige abendlindische Denken war in seiner
Suche nach Weltanschauung deshalb ohne Erfolg, weil es fasziniert war
von den lebensbejahenden Elementen des Lebens??, sich festmachte an
an «optimistisch-ethische(r) Deutung der Welt» und gestand sich so
nicht ein, da3 es unméglich ist, der Welt «Sinn beizulegen» 8. Aller-
dings scheint A. Schweitzer selbst von dem Verdikt, unter dem er die
abendlindischen Weltanschauungen sieht, betroffen zu sein, denn er
selbst optiert auch fiir die «Erneuerung» von «optimistisch- ethische(r)»
Weltanschauung. “®2 Hier scheint eine der Unausgewogenheiten in
Schweitzers ethischem Denken zu liegen. Einerseits sieht Schweitzer
das Nichtgentigen, Scheitern einheitlicher, optimistisch-ethischer Sinn-
gebung, andererseits pliadiert er fiir optimistisch-ethische weltanschau-
liche Erneuerung. Nun gibt es doch eine Moéglichkeit, diese disparaten
Elemente aufeinander zu beziehen, obwohl Unausgewogenheiten blei-
ben. «Die letzte Einsicht des Erkennens ist also, daf3 die Welt uns eine
in jeder Hinsicht ritselhafte Erscheinung des universellen Willens zum
Leben ist.»*? Diese Aussage beinhaltet beides: die Unmdoglichkeit ein-
heitlicher ethischer Sinnhaftigkeit von Welt und optimistische Weltan-
schauung. Denn fiir Schweitzer®® ist die absolute Skepsis und Resigna-
tion unseres Wissens von der Welt das eine, neben oder besser vor dem
aber die optimistische Welt- und Lebensbejahung als Frucht der Ehr-
furcht vor dem Leben elementar ist. Albert Schweitzer versteht diese
seine Synthese als elitir im abendlindischen Denken.’' Es ist bei
Schweitzer aber substantieller Uberschuf3 und Mehrwert von fiir ihn im
Leben gegriindetem Optimismus, allerdings unter Beriicksichtigung der

4111, 339. 411, 340. 711, 102. 49 11, 105.
42 11, 340. 11, 107. 11, 104. 50 11, 105.
43 11, 107. 46 11, 107. 82 11, 333, vgl. 1I, 86. st I, 105.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 83

absoluten Skepsis unseres Erkennens, bedingt durch die Ritselhaftig-
keit des Lebens. So muB fiir ihn «die denkende Weltanschauung» «op-
timistisch und ethisch» sein, aber optimistisch in bestimmter Qualitit:
«Optimistisch ist diejenige Weltanschauung, die das Sein hoher als das
Nichts stellt und so die Welt und das Leben als etwas an sich Wertvolles
bejaht.»>? Es hiangt nach Schweitzer alles daran, diese «denkende Welt-
anschauung zu Ende zu denken», nur so kommen wir aus der substan-
tialen «Verirrung» heraus.>> Weltanschauung, die Schweitzer definiert
als den «Inbegriff der Gedanken, die die Gesellschaft und der einzelne
iiber Wesen und Zweck der Welt und tber Stellung und Bestimmung
der Menschheit und des Menschen in ihr in sich bewegen» >4, ist als neue
denkende Weltanschauung grundorientiert auf den Willen zum Leben,
zum lebendigen Sein.

2. Gefibrdungen und Chancen der ethischen Vernunft

Denken und Wissenschaft sind heute fiir Albert Schweitzer in einem
tiefen Hiatus zueinander. «Heute hat das Denken nichts mehr von der
Wissenschaft», weil die Wissenschaft dem Denken gegeniiber «selb-
stindig und indifferent geworden ist»*>*. Wissenschaftliches Wissen, das
sich als «fortgeschrittenstes Wissen ... jetzt mit gedankenlosester Welt-
anschaung» «vertrigt», beschrinkt sich fiir Schweitzer auf «Einzelfest-
stellungen», «da nur bei diesen sachliche Wissenschaftlichkeit gewahrt
sein’¢. Es verzichtet bewul3t auf die «Zusammenfassung der Erkennt-
nisse und die Geltendmachung ihrer Konsequenzen fiir die Weltan-
schauung»’’ und damit auf die dieser wesentlichen Ethik. «Frither war
jeder wissenschaftliche Mensch zugleich ein Denker, der im allgemei-
nen geistigen Leben seiner Generation etwas bedeutete. Unsere Zeit ist
bei dem Vermogen angelangt, zwischen Wissenschaft und Denken
scheiden zu kénnen. Darum gibt es bei uns wohl noch Freiheit der
Wissenschaft, aber fast keine denkende Wissenschaft mehr.»’® Ein
heutiges, an Einzelfeststellungen versklavtes wissenschaftliches Wissen
ist fiir Schweitzer nicht mehr produktiver Partner ethischer Vernunft.
Die Wissenschaft denkt als wissenschaftliches Wissen nicht mehr.
Indem sie sich hier substantiell verweigert, fillt sie als produktiver

52 11, 85. >4 11, 76. e I1,74. 8 11, 71.
3 11, 82. 5 ILL, 71, T 11, 71.



84 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

Gestaltungstriger ethisch-verantwortlichen verntinftigen Denkens aus.
Die begrenzte Freiheit des wissenschaftlichen Wissens ist fundamental
geschieden von der notwendigen vernunftethischen Freiheit.

Neben der Verweigerung des wissenschaftlichen Wissens der Ein-
zelwissenschaften ist «das Versagen» der (neuesten) Philosophie zu
konstatieren. > Wihrend «frither die Philosophie sich nicht nur auf die
Kulturwerte besann, sondern sie auch als wirkende Ideen in die 6ffent-
liche Meinung ausgehen lie», wurden diese der Philosophie «von der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts an immer mehr zu einem gehiite-
ten, unproduktiven Kapital»®®. Die Philosophie degenerierte. Zum
einen reduzierte sie sich zum weltanschaulichen Ort der Sichtung und
Sammlung der «Ergebnisse der Naturwissenschaften und der histori-
schen Wissenschaften», zum anderen war sie reaktionir fasziniert von
ihrer eigenen Vergangenheit, aber der «schopferische Geist» hatte die
Philosophie «verlassen. Mehr und mehr wurde sie eine Philosophie
ohne Denken», genauer: ohne «das elementare Denken»’!.

Das wissenschaftliche Wissen in den Einzelwissenschaften und der
Philosophie partizipierte am Niedergang der Kultur und produzierte
ihn. Indem es nicht mehr elementar, d.h. in strenger Implikation in
bezug auf das Leben dachte, etablierte es den ethisch-kulturellen, ver-
ninftigen Verfall. «Trunken von den Fortschritten des Wissens und
Koénnens ... vergallen wir, uns um den Fortschritt in der Geistigkeit der
Menschen zu sorgen.»®? Da «das wahrhaft Ethische ... wahrhaft ver-
nunftgemiB» ist®?, bedingt das Nichtdenken, das nicht der ethischen
Vernunft korrelierende Denken, Destruktion der Kultur. Dem Verfall
ist nur durch wahrhafte Erneuerung zu begegnen; das aber heif3t: «Et-
neuerung der Kultur ist nur dadurch moglich, dal3 die Ethik wieder die
Sache der denkenden Menschen wird.»®4. So wird wahrhafter Fort-
schritt erreicht, denn Kultur ist «Fortschritt, materieller und geistiger
Fortschritt der einzelnen wie der Kollektivititen»®s. Die Kultur ver-
wirklicht sich gemif3 ihrem zwiefachen Wesen «in der Herrschaft der
Vernunft iiber die Naturkrifte und in der Herrschaft der Vernunft iiber
die menschlichen Gesinnungen». Aber entscheidend ist nach
Schweitzer fiir das Errichten einer ethischen Kultur und deren Fort-
schritt die «Herrschaft der Vernunft iiber die menschlichen Gesinnun-
gen»®’. Die notwendige «Erneuerung unserer Welt», einer Welt, die

¥ 11, 25. 1 1T,:28. ¢TI, 401. 6 11, 45. ¢7 11, 40.
¢TI, 28. &2 T1,412. ¢4 11, 400. 66 TI, 46.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 85

heute kulturell-ethischer Verfall zeichnet, die «von einer nie zuvor
erreichten Unsinnigkeit» charakterisiert ist, «mit einer Kultur ohne
Ethik auskommen» zu wollen, kann nur durch eine Erneuerung des
Menschen unter den alten, vom ethisch-kulturellen Niedergang ge-
kennzeichneten Verhiltnissen Gestalt gewinnen als eine menschliche
«Gesellschaft mit erneuerter Gesinnung»“®. So wird die Notwendigkeit
einer ethischen Kultur und das Abweisen einer nicht-ethischen Kul-
tur®® vom Postulat zur Realitit. Der Ausgang aus der selbstverschulde-
ten durch Beschrinkung, ja Verzicht auf das Vernunftdenken gebauten
«Unkultur» ist uns nur moglich durch «ethische Bewegung».”® Die
Einsicht in den nichtpartiellen, sondern totalen Niedergang unserer
ethischen Kultur, der die Natur als ganze betrifft”', ist bei Schweitzer
gepaart mit der Erkenntnis, dafl «Regeneration unserer Kultur» «nur in
einem inneren, nicht auch in einem dulBeren Geschehen vor sich zu
gehen hatw», d.h. durch «die Autoritit der Vernunft und der Vernunft-
gesinnung»’2. Schweitzer ist der Uberzeugung, daB3 selbst die «schweren
Probleme ... auf materiellem und wirtschaftlichem Gebiete ... im letz-
ten Sinne nur durch Gesinnung zu lésen» sind.”® Diese notwendige
innere, durch die Autoritit der Vernunft bestimmte Gesinnung erfor-
dert «radikale Umkehr» und Abkehr von den «auf Grund wirtschaftli-
cher Theorien und Utopien gefithrten» unzweckmifigen « Machtkimp-
fe(n)» «durch zweckmiBiges Verstehen und Vertrauen», wie es sich als
notwendige Gesinnung Raum und Geltung verschafft in der Lehre der
Ehrfurcht vor dem Leben’, die in ihrer « Einfachheit» « Tiefe»’> arti-
kuliert.

Triger einer ethischen Kultur, die am Leben grundorientiert ist,
kann der Mensch nur werden, wenn «er zugleich ein Denkender und
ein Freier»’¢ ist. « Die Kultur setzt Freie voraus. Nur von diesen kann sie
gedacht und verwirklicht werden.»”” Dem widerspricht der Lebensent-
wurf des heutigen iiberbeschiftigten Menschen, der nicht auf Bildung
und Kulturentfaltung, sondern auf Unterhaltung aus ist.”® Der tiberbe-
schiftigte moderne Mensch ist durch Verkiimmerung des Geistes und
damit auch durch Verlust des sittlichen Wertes der Arbeit charakteri-
siert.”” Er ist als der «Unfreie, Ungesammelte und Unvollstindige»®°
geprigt durch « Uberorganisation unserer &ffentlichen Verhiltnisse»®'.

¢ I, 63. 11, 65. OI1, 411. ¥ 11, 33. 80 TI,:37.
¢ 11, 64. ™ 1L 70: 75 1129 8 11, 34. 81 71,39,
70 11, 72. 311, 62. ™ 11,32 2 1L 34,



86 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

Durch Uberanpassung an die Gesellschaft und iibertriebene Diszipli-
nierung?®? ist er in der «Gefahr, der Humanititslosigkeit zu verfallen»®3.
Der Geist der sich kumulativ gebirdenden unfreien Ungesammelten
gewinnt heute wachsende Macht.?* Das materialistische®® Vertrauen
auf die «immanente(n) Fortschrittsprinzipien in den Tatsachen» invol-
viert «unser Vertrauen auf die Organisationen» und blendet uns in dem
Wahn, der ethisch-kulturellen Krise durch die «fixe Idee» einer kumu-
lativen Umgestaltung der «Institutionen unseres offentlichen und
gesellschaftlichen Lebens» entgegentreten zu kénnen und so ethischen
Fortschritt zu erreichen.® Diesem «furchtbaren Irren», daB3 durch
«Neuorganisation der Gesellschaft»®” — sei es durch demokratische,
antidemokratische, sozialistische und kommunistische®® —, dal} «aus
neuen Institutionen auch neuer Geist kime»®’, mul} elementar begege-
net werden. Indem wir die Organisationen und Institutionen vergotzen,
verlieren wir unsere geistige Denkfreiheit.?® Wir sind in «ein neues
Mittelalter eingetreteny», indem wir qua «allgemeinen Willensakt ... die
Denkfreiheit auler Gebrauch gesetzt» haben. Die «vielen» «versagen»
sich hier «das Denken als freie Personlichkeiten» und lassen sich «in
allem nur von der Zugehorigkeit zu Gemeinschaften leiten». So wird
geistige Freiheit aufgegeben und Mittelalter gebaut. Schwierig ist die
Befreiung aus diesem aktuellen geistigen Mittelalter, schwieriger als die
im historischen, denn bei diesem «ging der Kampf gegen geschichtlich
gegebene dullere Autorititsgewalten. Heute handelt es sich darum, die
vielen einzelnen dazu zu bringen, sich aus der selbstgeschaffenen gei-
stigen Unselbstindigkeit herauszuarbeiten. Kann es eine schwerere
Aufgabe geben?»?' Im Duktus und Pathos Kantscher Aufklirungsde-
finition postuliert Schweitzer den Ausgang aus der selbstproduzierten
geistigen Unmiindigkeit. Verheerend ist Schweitzer die Uneinsichtig-
keit in dieses «unser geistiges Elend», verursacht durch kumulative
«Ausschaltung des Denkens» durch die «Kollektivititen»®?. Findet
etwas Anknipfung und Dimension in den Kollektivitidten, so hat dieses
auch ohne solide Rechtfertigung, oft «auch das Unsinnigste», Gel-
tung??. Die Faszination des modernen Menschen durch die Massenau-
torititen, der Verzicht auf die eigene Denkfreiheit fithrt zur fundamen-
talen ethischen Storung, ja Krise, denn mit «der eigenen Meinung gibt

82 11, 41 £. 8 11, 62. 85 I1,.61. ot 11, 42.
8 11, 37. 8 11, 61. 82 11,62, 92 11, 42.
84 1I,.35. 87 11, 62. 7% Vgl. zum Folgenden 1I, 42. 23 11, 43.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 87

der moderne Mensch auch das eigene sittliche Urteil auf», er «ver-
liert ... sein Urteil an das der Masse und seine Sittlichkeit an die ihre»?4.
Da der einzelne auf das miindige Vernunftdenken verzichtet, kommt es
zur kritiklosen Akzeptanz der «Handlungen des Gemeinwesens», die als
solche gelten und die «nicht so sehr nach den Maf3stiben der Sittlichkeit
als nach denen der Opportunitit ... bemessen» sind?>. Fiir Schweitzer
wird das exemplarisch evident an der nationalistischen Opferung der
«personliche(n) Sittlichkeit auf dem Altar des Vaterlandes»?°.

«Der groBle Irrtum des bisherigen ethischen Denkens» ist fiir
Schweitzer die Nichtakzeptanz der « Wesensverschiedenheit der Ethik
der ethischen Personlichkeit und der vom Standpunkt der Gesellschaft
aufgestellten Ethik»?’. Die Folge ist, «daB3 die Ethik der ethischen
Personlichkeit der Ethik der Gesellschaft geopfert wird»®8. So aber ist
ethisches «Unheil» angerichtet, wirkliche Ethik unméglich, denn
«wirkliche Ethik» ist fiir Schweitzer nur die «Ethik der ethischen Per-
sonlichkeit»®?. Vom Standpunkt der Gesellschaft aus konzipierte Ethik
ist nur «uneigentliche Ethik»!°°; d.h. sie hat die unbedingte Prioritit
der eigentlichen Ethik, der Ethik der ethischen Personlichkeit zu akzep-
tieren, wenn sie denn ethisch «auferbauend» sein soll. Angesichts des
heutigen ethischen Desasters, bedingt durch die unbedingte Anpassung
an die Gesellschaft und die Institutionen des gesellschaftlichen «manny,
besteht der aktuell notwendige «Fortschritt der Ethik ... darin, daB3 wir
uns entschlieBen, pessimistisch von der Ethik der Gesellschaft zu den-
ken» ', Fiir Schweitzer ist Ethik der Gesellschaft immer sekundir, nie
primir. Sie ist nur dann ethisch integer, wirksam und legitim in bezug
auf das Leben, wenn sie definiert wird in Auseinandersetzung mit der
Ethik der ethischen Personlichkeit. « Wirklicher Ethik nihert sich diese
Ethik der Gesellschaft nur, wenn sie sich mit der Ethik der ethischen
Personlichkeit auseinandersetzt und ihre Forderungen an die Indivi-
duen nach Méglichkeit mit dieser in Einklang zu bringen sucht.»!02
Nur, wenn «die Gesellschaft den Charakter einer ethischen Persénlich-
keit annimmt, wird ihre Ethik zur Ethik der ethischen Gesellschaft»!©3,
So wird dem Zerstorerischen der Kollektivititen gewehrt. Durch 6ko-

94 11, 43. — Gemeinsamkeiten mit der Kierkegaardschen Kritik an der Masse und der
Profilierung des einzelnen als entscheidender GroBe sind bei Schweitzer nicht zu iber-
sechen.

25 11, 44. 8 TI, 359. 1ot TI, 359.

%6 11, 44. # 1I,.359. 102 11, 360.

°7 11, 358f. Lap: TI, 359. 103 11, 360.



88 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

nomischen Zwang «erziehen» die Kollektivititen mit «grausiger Hir-
te ... den modernen Menschen zum unfreien, zum ungesammelten, zum
unselbstindigen, zum humanititslosen Wesen»'%“. Die durch die Kol-
lektivititen unethisch gemachten wirtschaftlichen Verhiltnisse sind
ethisch zu machen, d. h. hier in Korrelation mit den Lebensverhiltnis-
sen zu bringen. Dies wird uns, wenn auch nur langsam und nicht
vollstindig, gelingen, wenn der Geist des ethischen Primirsubjektes,
also der ethischen Personlichkeit, mit seinem Geist'?® der Freiheit,
Gesammeltheit, Selbstindigkeit, Humanitit und Wahrheit die Kollek-
tivititen bestimmt. Dieser Geist wird «wieder Verstindnis fir die
wahre Wahrheit schaffen» dort, «wo nur noch die Wahrheit der Pro-
paganda» mit ihrem «unedlen Patriotismus» gilt'%¢.

Die kritisch-denkende Vernunft der Personlichkeit in ihrer
ethischen Dimensionalitit gilt es auch zu entfalten gegeniiber den
«Modalititen der Vergesellschaftung des Menschen zur Menschheit»;
das sind fiir Schweitzer Staat und Kirche.'®” Die Faszination den Kol-
lektivititen gegeniiber hat dazu gefiihrt, daf} «der einzelne dem Staate
und der Kirche gegeniiber immer mehr von seiner geistigen Selbstin-
digkeit aufgegeben»'?® hat. Er brachte nicht die Freiheit seines Ver-
nunftsdenkens diesen kollektiven Modalititen der Vergesellschaftung
gegeniiber fruchtbar zur Gestaltung, nein, er versiegte und versagte hier
immer mehr und empfing die Gestaltungen seiner Gesinnung vom
Staat und von der Kirche.'?” Die so von den Kollektivititen empfan-
gene, den einzelnen prigende Gesinnung ist unfihig zur ethischen
Verantwortung. Sie ist gefangen in der opportunistischen Anpassung
gegeniber den Kollektivititen. Der notwendige Ausgang aus diesem
Kerker der Kollektivititen ist nur moglich durch Eigenbestimmung,.
« ... feste und wertvolle Eigenbestimmtheit» erhilt der einzelne in «der
Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben»''?. Durch
sie wird dem einzelnen «selbstverstindlich, daf3 alle zwischen Men-
schen sich ausbildende Gemeinschaft der Erhaltung, Férderung und

104 1, 73. — «In den iiberorganisierten Kollektivititen, die ihn (sc. den modernen
Menschen) auf hundert Arten in ihrer Gewalt haben, soll er wieder zur selbstindigen
Personlichkeit werden und auf sie zuriickwirken. Durch alle Organe werden sie es unter-
nehmen, ihn in der ihnen genehmen Unpersonlichkeit zu erhalten. Sie fiirchten die
Personlichkeit, weil der Geist und die Wahrheit, die sie stumm haben moéchten, in ihr zu
Worte kommen kénnen. Thre Macht aber ist so grofl wie ihre Furcht.» (II, 73).

105 Vgl. II, 74. 107 11, 413. 109 11, 414.

o6 1, 74. 108 11, 414, 1o 11, 415.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 89

Hoherentwicklung von Leben und dem Aufkommen wahrer Geistig-
keit dienstbar sein muf3»'''. Durch die «Gesinnung der Ehrfurcht vor
dem Leben», die «selber tief religios ist», wird «die Umgestaltung» der
oft dem Zeitgeist erliegenden Kirche (Vermengung von Religion,
Nationalismus''? und Wirklichkeit) «zum Ideal religioser Gemein-
schaft», zur Kirche, die wie die Gemeinschaft der Quiker geprigt ist
von der «absolute (n) Giiltigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben, wie sie
in der Religion Jesu enthalten ist», erarbeitend moglich.''?

A. Schweitzer stellt die Frage nach der Unfihigkeit des heutigen
Menschen zum Sittlichen und beantwortet sie: Da es den heutigen
Menschen «an einer auf Vernunft gegriindeten, in der Vernunft logisch
begriindeten Sittlichkeit fehlt; weil ihnen Sittlichkeit nicht etwas mit
dem Vernunftwesen als selbstverstindlich Gegebenes ist»''4, wichst
bei ihnen die Unfihigkeit zum Sittlichen und die Fihigkeit zum Auf-
geben der sittlichen Vernunft. So verlieren die Menschen aber den Sinn
fiir die Wirklichkeit, denn der «wahre Wirklichkeitssinn besteht in der

Einsicht, daf3 wir allein durch ethische Vernunftideale in ein normales
Verhiltnis zur Wirklichkeit kommen»''’. Der moderne Mensch ver-

liert mit «dem Aufgeben der ethischen Vernunftideale» die verniinftige
«Sachlichkeit» !¢, Er, der sich illusionirer Weise als «der kiihle Beob-
achter und Rechner ... vorkommt», «steht unter der Wirkung der
Gesinnungen und Leidenschaften, die ihm von den Tatsachen entge-
gengebracht werden. Ohne sich dariiber Rechenschaft zu geben, mengt
er dem VerstindnismiBigen so viel GefithlsmifBiges bei, daf3 das eine
das andere verfilscht.»''” — Das Aufgeben der ethischen Vernunft
bedingt auch den MiBlbrauch der Geschichte. Das Geschichtsverstind-
nis wird destruiert durch den unverniinftigen Umgang mit der Ge-
schichte, die sich z. B. in unzulissiger « Religionisierung» der Geschichte
und in nationalistischer Verzerrung der Geschichte dullert, die sittlich
zerstorend in ihrer Unverninftigkeit sind.!''®

11 11, 415.

112 Der Nationalismus zerstért die Erkenntnis, daB wir Erben der griechisch-rémi-
schen Welt sind, dal3 wir als Vélker «eine untrennbare kulturelle Einheit bilden», daB3 wir
in unserer Geschichte substantiell an dieser Einheit partizipieren (vgl. Renaissance, Auf-
klirung, neuzeitliches Denken) (II, 59). Der Nationalismus widerspricht als solcher der
Vernunft.

113 11, 416. 11, 63. LI 1L 50f

14y, 120. ¢ 11, 50. i J1. 53%F; 55



90 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

Der Gedankenlosigkeit''®, die das Aufheben der ethischen Ver-
nunft involviert, gilt es zu wehren. Wir haben uns von dem «gedan-
kenlosen Dahinleben»'2°, das in seiner Vernunftelimination, in seiner
vernunftlosen Gedankenlosigkeit sittliche Verelendung hervorbringt,
zu befreien. Notwendig ist die Abgrenzung, das Nicht-Raum-Geben
gegeniiber dem permanenten Umbherirren, das der «gedankenlose (n)
Welt- und Lebensbejahung in Idealen des Wissens, des Kénnens und
des Michtigwerdens» entspringt.'?! Der zerstorerischen, ethisch ver-
werflichen Gedankenlosigkeit wird Einhalt geboten durch das in der
Ehrfurcht vor dem Leben definierte «Selbsterlebeny»; also Selbsterleben
contra Gedankenlosigkeit.'?? Die Dimensionen des durch die Ehr-
furcht vor dem Leben definierten Selbsterlebens, das dem Vernunft-
denken elementar korreliert, gilt es zu entfalten.

3. Elementares Denken

Um ihr notwendiges Selbstsein zu erreichen, miissen die «vielen
einzelnen ... denkend werden iiber ihr Leben»!2%. Thr Denk-Vergessen,
das verursacht ist durch ihr Entfremden in bezug auf «das elementare
Denken iiber sich selbst» und beférdert wird durch das etablierte mit-
telbare Denken des «mann, das «so gar nichts» zu tun hat mit dem, was
die vielen «notwendig unmittelbar erfait», mufl um des Lebens willen
beendet werden.'?* Aus der Abstindigkeit vom elementaren Denken
konnen die vielen — die Religiosen und die Nichtreligiosen'?> — her-
ausgefiihrt werden, wenn «die Gedanken der Ehrfurcht vor dem Leben

2 «Mit drei Gegnern hat sich die Ethik auseinanderzusetzen: mit der Gedanken-
losigkeit, mit der egoistischen Selbstbehauptung und mit der Gesellschaft.» (II, 385f.)

20 Y, 182.

1k Y, 182,

122 11, 383

123 11, 410.

t24 11, 4140,

'# «Der Irreligiosen sind viele unter uns. Sie sind es geworden zum Teil durch
Gedankenlosigkeit und Weltanschauungslosigkeit, zum Teil dadurch, daB sie aus Wahr-
haftigkeitsbedenken nicht in einer iiberlieferten religitsen Weltanschauung verbleiben
konnten. Diese Irreligiosen 1iBt die Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht vor dem
Leben erfahren, daf3 alle wahrhaft denkend werdende Welt- und Lebensanschauung mit
Notwendigkeit religios wird. Die ethische Mystik eréffnet ihnen das Denknotwendige der
Religion der Liebe und fiihrt sie damit auf Pfade zuriick, denen sie sich auf immer
entfremdet glaubten.» (II, 416).



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 91

unter uns gedacht werden» und «damit ein Denken gegeben» wird, «das
an allen arbeitet»!?¢. «Das Grundprinzip des Sittlichen mul} sich als
denknotwendig ergeben und den Menschen in unaufhorliche, leben-
dige und sachliche Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit brin-
gen.»'?” Die Denknotwendigkeit des Sittlichen ist verbunden mit
unmittelbarem «in die Tiefe gehende (m) Denken», das «zu unerschiit-
terlicher Welt- und Lebensbejahung» gelangt'?® — die aber zu unter-
scheiden ist von optimistischer Idealisierung von Lebenswirklichkeit —
und einfach die unbedingte Korrelation mit der Wirklichkeit des
Lebens reprisentiert. Die bisherigen durch das philosophische Denken
«aufgestellten Grundprinzipien des Sittlichen sind absolut unbefriedi-
gend»'?°. Das gilt sowohl fiir das antike Denken, das «das Ethische als
das vernunftgemil} Lustbringende begreifen» will'?°, als auch fiir das
«von vornherein sozial-utilitaristisch (e)»'3! neuzeitliche ethische Den-
ken mit seiner angestrebten, aber nicht greifenden Ethik «als Hingabe
an die Mitmenschen und an die Gesellschaft»'?2. Auch der dritte Ver-
such, denkerisch zum Grundprinzip des Ethischen zu gelangen, die
«Selbstvervollkommnungsethik im Abendlande», die «wie die Inder,
Welt- und Lebensverneinung zum Grundprinzip des Ethischen» er-
hebt, die in Plato ihren ersten Vertreter hat und als deren Reprisen-
tanten A. Schweitzer Schopenhauer, Kant, Fichte, Nietzsche ansieht,
«ergibt nicht Ethik, sondern setzt Ethik auller Kraft»'?3.

Da das « Wesentliche des Denkens ... das Ringen um Weltanschau-
ungy ist'*, gilt es, die «Ergebnislosigkeit» des abendlindischen Den-
kens in seiner Suche nach Weltanschauung zu sehen, denn diese «be-

stand ... in nichts anderem als darin, da} man die Welt im Sinne der
Welt- und Lebensbejahung deutete»!®*. Unser Philosophieren erwies

sich, da ihm der «Zusammenhang mit den elementaren Fragen, die der
Mensch an das Leben und an die Welt zu stellen hat», fremd wurde, als
virtuose Schulphilosophie, die durch «Weltanschauungslosigkeit und
damit ... Kulturlosigkeit» geprigt ist.!*¢ Auch der «verhingnisvolle (r)
Irrtum», qua Metaphysik Weltanschauung zu finden, partizipierte an
diesem.'*” «Unser Philosophieren wurde ... unelementar.»'*® Wir brau-
chen aber elementares Denken, das griindend die Fragen nach Leben
und Welt stellt. Aber «elementare (n) und lebendige (n) Geistlichkeit»

126 11, 410. k22 1 350; 132 11, 352. 135 1I; 102. 138 II; 100:
27 11, 350. 120 T1, 350. 133 11, 352. 136 11, 100.
128 11, 350. B 11 351. t3¢ 11, 103. 27 11, 101;



92 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

wird «nur in denkender Ehrfurcht vor dem Leben» moglich. '3* Wahres
Vernunftdenken, d. h. elementares Denken, erhilt seine Ermoglichung
in denkender Ehrfurcht vor dem Leben. Das sich als elementar aus-
weisende Vernunftdenken ist damit nicht substituierbar ethisch grund-
orientiert. Es kommt darum alles auf das Gelingen des elementaren
Denkens an. Diesem Dimension zu geben, ist auch die Kirche ver-
pflichtet. «Soll die Kirche ihre Aufgabe erfiillen, so muf3 sie die Men-
schen in elementarer, denkender, ethischer Religiositit einigen.»'4°
Elementares Denken ist Denken des einzelnen. Es ist darauf aus,
daB3 der einzelne «geistig selbstindig sein»'*! kann, «auf die Wirklich-
keit wirkende Ideale zu denken», indem er zugleich Abschied nimmt
von dem unfruchtbaren selbstischen Ideal sich selbst idealisierender
Wirklichkeit.'? «In der Welt- und Lebensanschauung der Ehrfurcht
vor dem Leben erhilt er ... eine feste und wertvolle Eigenbestimmt-
heit» und tritt so gestaltend «an die Wirklichkeit heran»'*3. Indem
Ethik und damit Kultur hier «wieder Sache der denkenden Menschen»
werden ', «die geistige und sittliche Wertigkeit des einzelnen»'** sich
entfaltet und aus den kollektiven Beeintrichtigungen'4¢ herausgeht, ist
wahre, durch elementares Denken definierte Ethik méglich, denn fir
A. Schweitzer gilt: «Das Ethische ... kommt nur im einzelnen zustan-
de.»'*” Der einzelne ist ihm das nichtsubstituierbare ethische Subjekt.
Sie, die vielen einzelnen, lernen in der Ehrfurcht vor dem Leben
elementar denken.'*® Die denkenden einzelnen realisieren durch ihr
elementares Denken «die auf den Fortschritt des Ganzen» gehenden
«Vernunftideale» und werden so befihigt, realistisch sozusagen im
Angesicht der Wirklichkeit, ethisch-kulturelle Gestaltung auszufiih-
ren.'? Indem «die Urrechte der Individualitdt»'*® prigen, wird die
schlimme ethische Storung des Lebens'®!, das Verlieren des eigenen
sittlichen Urteils an das Urteil der Masse!*?, aufgehoben.
«Ethisch-Werden heillit wahrhaft denkend werden.»'>? Drei Punkte
sind hier zu beachten: (1) Verzicht «auf ethische Deutung der Welt»,
(2) die kosmische und mystische Dimensionalitit des Ethisch-Werdens,
id est, «dal3 ... alle in der Ethik waltende Hingebung als Erscheinung
eines innerlichen, geistigen Verhiltnisses zur Welt zu begreifen» ist, und

139 11, 413. H2 1, 4141 s 11, 72. 18 11, 409f. 151 11, 43.
t40 11, 415. 143 11, 415. e 11, 72f. 12 11,32, 132 11, 43,
10, 414, 144 11, 400. e 11, 72, 130 11, 42. 133 11,.375,



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 93

(3) nicht abstraktes, sondern elementares Denken prigt, «indem es
Hingebung an die Welt auffaf3t als Hingebung des menschlichen Lebens
an alles lebendige Sein, zu dem es in Beziehung treten kann»'>4.

Als Grundprinzip des Sittlichen ergibt sich angesichts der Ehrfurcht
vor dem Leben die durch diese definierte denknotwendige Vernunft. '*?
Das so bestimmte ethische Vernunftdenken greift in bezug auf die Ethik
auch das im Instinkt Vorgebildete auf, «um es auszudehnen und zur
Vollkommenheit zu bringen»!*¢. Das ethische Vernunftdenken im
Angesicht der Ehrfurcht vor dem Leben verzichtet auf (rationalistische)
«optimistisch-ethische Deutung der Welt»'>” und deren Sinnhaftig-
keit'’®. Thm ergibt sich als «letzte Einsicht des Erkennens ..., daf} die
Welt uns eine in jeder Hinsicht ritselhafte Erscheinung des universellen
Willens zum Leben ist»'*°. A. Schweitzer sieht sich als «der erste im
abendlindischen Denken» an, «der dieses niederschmetternde Ergeb-
nis des Erkennens (sc. die Ritselhaftigkeit der Welt) anzuerkennen
wagt und in bezug auf unser Wissen von der Welt absolut skeptisch ist,
ohne damit zugleich auf Welt- und Lebensbejahung und Ethik zu ver-
zichten»'%°. Schweitzer ist «Resignation in bezug auf das Erkennen der
Welt ... nicht der rettungslose Fall» in einen zerstorerischen «Skeptizis-
mus», sondern zu wagende « Wahrhaftigkeitsleistung»'¢'. Wo Weltan-
schauung «nicht von der Resignation des Erkennens ausgeht», kommt
es zu «einer unzulissigen», der Vernunft nicht entsprechenden «Deu-
tung der Welt»'¢2. Das frihere oder, wie Schweitzer sagt, «vormalige
Vernunftdenken» war in seinem Wissen und Erkennen von Welt auf
Harmonie zwischen Welt und uns als Erkennenden aus, indem es
teleologisch das Weltganze zu begreifen suchte. '* Solch eine Harmonie
aber ist Irrtum, wird der substantialen Resignation unseres Erkennens
nicht gerecht. Entscheidend fiir unsere Lebensanschauung, aus der
Weltanschauung definiert wird, ist nicht unsere harmonische Erkennt-
nis der Weltwirklichkeit, «sondern die Bestimmtheit des Wollens, das
in unserem Willen zum Leben gegeben ist. In der Natur tritt uns der
unendliche Geist als ritselhaft schopferische Kraft entgegen. In unse-
rem Willen zum Leben erlebt er sich in uns als welt- und lebenbeja-
hendes und als ethisches Wollen.»'® «Aus der Ehrfurcht vor dem

% 11,375, 157 11, 104. 'é0 I, 105. 163 11, 106.
135 Val. 11, 350. 138 11, 104. 161 11, 105. 164 11, 107.
195 11,358 159 11, 105. 152 11,1065



94 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

Willen zum Leben ... kommt zuerst die tiefe Lebensbejahung der Resi-
gnationy, ja, die «Resignation ist die Halle, durch die wir in die Ethik
eintreten»'®. Unkritisches Denken verdringt die Realitit der Resigna-
tion durch erkenntnistheoretischen Perfektionismus. Es west aus die-
sem und erweist sich so als Alienation der Lebensanschauung. Lebens-
anschauung «kommt nicht aus dem Erkennenn, «sie wurzelt in unserem
Willen zum Leben.»'%¢ Die ihr gemifle Vernunft betrachtet es als das
«hochste Wissen ... zu wissen, dafl ich dem Willen zum Leben treu sein
mul3»'¢7.

«Das neue Vernunftdenken jagt also nicht dem Phantom nach, tber
den Sinn der Welt wissend zu werden. Es 16t die Erkenntnis der Welt
als etwas fiir uns ewig Unerreichbares dahingestellt und sucht iiber den
Willen zum Leben in uns zur Klarheit zu kommen.»'¢ Das neue Ver-
nunftdenken — also die Vernunft, bestimmt durch die «veneratio
vitae»'® — ist nicht agnostizistisch, sondern beriicksichtigt elementar
die Ritselhaftigkeit der Welt und kommt in Aufnahme dieses Faktums
zur Klarheit. Dieses «voraussetzungslose» neue Vernunftdenken'’ ist
als «zu Ende gedachte(s)»'”!, im Angesicht der Ehrfurcht vor dem
Leben geprigtes Denken «denknotwendige Mystik»!72.

Das neue, das voraussetzungslose Vernunftdenken west aus der
Ehrfurcht vor dem Leben: «Die elementare, uns in jedem Augenblick
unseres Daseins zum BewuBtsein kommende Tatsache ist: Ich bin
Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will.»'73 — Ehr-
furcht vor dem Leben «gebietet» hauptsichlich «dasselbe wie der
ethische Grundsatz der Liebe»'’. Aber sie ist doch andererseits fiir
Schweitzer unterschieden von dieser. Zum einen «trigt die Ehrfurcht

165 11, 383. 167 11, 345. 162 1I, 108. 17t 11, 84.

166 11, 105f. 168 11, 107£. 170 11, 109.

172 11, 84, vgl. oben. — A. ScHwWEITZER schreibt: «Von meiner Jugend an war es mir
gewil3, daf} alles Denken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik ende. In der Stille des
Urwaldes Afrikas ward ich fihig, diesen Gedanken durchzufiihren und auszusprechen.»
(11, 109).

173V, 158, vgl. V, 181, II, 377. Zur Diskussion der Ehtfurcht vor dem Leben als
ethischem Prinzip vgl. H. Groos, Albert Schweitzer. GroBe und Grenzen. Eine kritische
Wiirdigung des Forschers und Denkers, Miinchen/Basel 1974, 519ff. (insbesondere
5381f.), und die dort angegebene Literatur. — Ich kann H. Groos nicht zustimmen, wenn er
letztlich A. Schweitzers Ehrfurcht-vor-dem-Leben-Ethik als Verrennen «in ... eine un-
mogliche Ethik» (Groos, 539) ansieht. Hier werden die Schwierigkeiten und Unausge-
wogenheiten der Schweitzerschen Ethik absolut gesetzt und ihr Lebensimpuls unzulissig
verstellt.

174 Y, 158.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 95

vor dem Leben die Begriindung des Gebotes der Liebe in sich und
verlangt Mitleid mit aller Kreatur», und zum anderen unterscheidet sich
die Ehrfurcht vor dem Leben von der Ethik der Liebe darin, daf3 sie im
Gegensatz zu dieser, «die uns nur unser Verhalten zu den anderen, nicht
auch (sc. das) gegen uns selbst eingibt», «Ehrfurcht» auch «unserem
eigenen Dasein» wahrhaftigerweise entgegenbringt.'” Hier muf} nun
Schweitzer klar entgegengehalten werden, dal zumindest die neutesta-
mentliche Liebe, das, was Schweitzer nur fiir die Ehrfurcht vor dem
Leben reserviert, Ehrfurcht vor dem eigenen Dasein, streng impli-
ziert.!’¢ — Durch das aus der Ehrfurcht vor dem Leben geformte
ethische Verhalten zu aller Kreatur kommen wir nach A. Schweitzer
«in ein geistiges Verhiltnis zum Universum» und werden «in elemen-
tarer, tiefer und lebendiger Weise frommn»'”". In der Kirche mul} die
Ehrfurcht vor dem Leben universal und absolut Giiltigkeit erlangen,
wie es bisher leider nur bei den Quikern'’® der Fall war. Dadurch, dal3
die Ehrfurcht vor dem Leben «selber tief religios ist», ermoglicht sie die
«Umgestaltung der Kirche zum Ideal religioser Gemeinschaft»'”®, Ehr-
furcht vor dem Leben kommt nicht aus einer Naturethik. « Die Natur
kennt keine Ehrfurcht vor dem Leben. Sie bringt ... Leben hervor in der
sinnvollsten Weise und zerstort es... in der sinnlosesten Weise.»'8°
Ehrfurcht vor dem Leben, und zwar «vor allem, was Leben heil3t», zu
haben, das «ist der Anfang und das Fundament aller Sittlichkeit»'8'.
Damit entspricht sie dem Gebot «Du sollst nicht téten», indem sie das
Miterleben und Erhalten des Lebens als «das groBite Gebot in seiner
elementarsten Form» zum Ausdruck bringt.'®? Durch Ehrfurcht vor
dem Leben wird Erkennen in Erleben iiberfithrt und das ethisch Gute
bzw. Bose klar definiert; jenes besteht «in dem Erhalten, Férdern und
Steigern von Leben», und dieses im «Vernichten, Schidigen und Hem-
men von Leben»'®3. «Ehrfurcht vor dem Leben ist Ergriffensein von

173 'V, 158,

176 Matthius 19,19: «Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst.»

2%y, 159

178 Auf die «innerlich-gute(n) Beziehung» A. Schweitzers zu den Quikern weist
O. Spear (Albert Schweitzers Ethik. Thre Grundlinien in seinem Denken und Leben,
Hamburg 1978, 11 Anm. 9) hin, der sich auf H. SpiEGELBERG (Albert Schweitzer and
Quakerism, in: Friends Journal, Philadelphia/PA. 1975, Febr. 1), und Tu. HEuss (Anspra-
che zur Friedenspreisverleihung [an Schweitzer 1951], in: H. Bort, Hg., Wiirdigungen.
Reden, Aufsitze und Briefe aus den Jahren 1949-1955, Tibingen 1955) beruft.

179 11, 416. 181 V.,125. 183 11, 108; vgl. 11, 378.

180 Yy 128. 182y 125.



96 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

dem unendlichen, unergriindlichen, vorwirtstreibenden Willen, in
dem alles Sein gegriindet ist.»'#4 In ihr «liegt die Frémmigkeit in ihrer
elementarsten und tiefsten Fassung vor»'®’. Sie ist aus sich heraus
«Hingebung an Leben», und als solches Grundprinzip des Sittlichen,
Ethischen in lebendiger und sachlicher Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit denknotwendig. '#¢ Indem wir durch dieses «denknotwen-
dige Grundprinzip des Sittlichen»'®” zum aus «Erleben werdende(n)
Erkennen» gefihrt werden, werden wir nicht darauf begrenzt, «als rein
erkennendes Subjekt» der Welt gegentiber zu «verharren», sondern wir
werden in «ein innerliches Verhalten» in bezug auf die Lebenswelt
gedringt.'®® Somit wird rechte Ethik erméglicht, denn «Ethik ist ins
Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles, was lebt»'® und
«besteht also darin, daf} ich die Nétigung erlebe, allem Willen zum
Leben die gleiche Ehrfurcht vor dem Leben entgegenzubringen wie
dem eigenen. Damit ist das denknotwendige Grundprinzip des Sittli-
chen gegeben.»'?® Ehrfurcht vor dem Leben ist notwendigerweise
rigoristische Ethik. Relativierung von Leben 146t sie nicht gelten und
wehrt aller Schidigung von Leben.'”! «Wo ich irgendwelches Leben
schidige, muB ich mir dariiber klar sein, ob es notwendig ist. Uber das
Unvermeidliche darf ich in nichts hinhausgehen, auch nicht in schein-
bar Unbedeutendem.»'?? Dieses Unvermeidliche kann ich nur durch
die Vernunft sehen, die durch die Ehrfurcht vor dem Leben geprigt
ist.

«Nur die allgemeinste und absolute Zweckmifligkeit der Erhaltung
und Forderung von Leben, auf die die Ehrfurcht vor dem Leben
gerichtet ist, ist ethisch.»'?? Anschaulich beschreibt Albert Schweitzer
seine Entdeckung der Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben'?*: Aufeiner
Schleppkahnfahrt auf dem Ogoweflufl 1915 kommt A. Schweitzer beim
Anblick vier wandernder Nilpferde mit ihren Jungen «plétzlich auf das
Wort <Ehrfurcht vor dem Leben», das ich ... nie gehort und nie gelesen
hatte. ... Klar war mir ..., daB diese elementare vollige Ethik eine ganz
andere Tiefe, eine ganz andere Lebendigkeit, eine ganz andere Energie

184 11, 347. 188 11, 377, 92 11, 388.
185 ]I, 347. 182 11,.379. 193 11, 396.
186 11,374 t20 71, 378.
187 11, 378. o1 11, 387.

194 Vgl. A. Scawerrzer, Die Entstehung der Lehre der Ehrfurcht vor dem Leben
und ihre Bedeutung fiir unsere Kultur, in: V, 172-191. Er erzihlt hier auch sein oft
zitiertes Kindheitserlebnis des SchleuderschieBens auf Vogel (V, 172f.).



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 97

besitze, als die sich nur mit dem Menschen abgebende.»'?> Diese Ethik
tritt heraus aus der anthropologischen Beschrinkung europiischer
Ethik'%¢, die sich erschopft in dem Verhalten des Menschen zum Men-
schen und zur menschlichen Gesellschaft und ist geprigt — wie die
indische und chinesische Ethik — durch giitiges Verhalten zu allen
Geschopten.'?” Allerdings ist das keine Naturmystik, denn alle Kreatu-
ren «miissen in dem Dunkel leben», «nur» der Mensch «darf hinaus, das
Licht schauen», nur er kann «aus der Unwissenheit heraustreten, in der
die iibrige Kreatur schmachtet», indem er zur «Erkenntnis der Ehr-
furcht vor dem Leben» gelangt.'”® Der so «unbefangen denkende
Menschn» tritt aber — wie gesagt — aus der anthropologischen Begren-
zung der Ethik heraus, seine Liebe erstreckt sich auf alle Kreatur.'?? Das
entspricht fiir A. Schweitzer dem von Jesus proklamierten Liebesgebot,
das zu «unserem natiirlichen Mitempfinden gegen die Geschopfe»
fiihrt. 2°° Die Klarheit der Ehrfurcht vor dem Leben wehrt elementar
der Unvollkommenheit der anthropologischen Begrenzung von
Ethik.?°' Der von ihr aus verninftig denkende und handelnde Mensch
bestimmt Ethik von der ihm Ereignis werdenden Heiligkeit aller
Schoépfung, einschlielich des Menschen. 2°% So ist und wird der Mensch
«nicht ... Herr, sondern ... Bruder der Geschopfe». 2°? Da «unser Nich-
ster nicht nur der Mensch» ist, sondern «alle Wesen»?°4, geniigt fiir
Albert Schweitzer ethisch der Begriff der Nichstenliebe nicht. «Die
Ethik, die wir verlassen, ist die Nichstenliebe, die nur ein Bruchteil ist;
sie war wie eine Harmonie, die in der Luft schwebte, aber unvollstindig
war, weil ihr der Grundton fehlte. Die Ehrfurcht vor dem Leben bringt
diesen Grundton mit. Und die Wurzeln sind stark und tief genug, damit
der Baum, der wachsen soll, ungestort wachsen kann.»2%° Die Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben bringt, wie erwihnt, auch die der Ethik der
Liebe fehlende ethisch-notwendige Ehrfurcht vor dem eigenen Dasein
zum Tragen. 2°¢ Durch die Ehrfurcht vor dem Leben wird das auch noch

195 V,179f. — A. Schweitzer erinnert sich an den «kairés» der Entstehung von der
Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben: «Im September 1915 wagte ich, die Ethik der
Ehrfurcht vor dem Leben zu skizzieren. Ich erinnere mich an Tag und Stunde.»
(V, 164).

196 Die durch die europdische Philosophie zur Sprache gebrachte Ethik ist durch den
«Grundsatz(e)» bestimmt, «daB die Ethik es nur mit dem Verhalten des Menschen zu den
Nebenmenschen und zur menschlichen Gesellschaft zu tun habe und daf die Liebe zu den
Geschopfen ... nur einen Anbau an die wirkliche Ethik bedeute». (V, 141).

197 11, 364. 192 Y, 138. 201 Y, 181. 203V, 170. 203 'V, 165:

Be Y, 1208 200 W 138, 202y, 181. 204 V; 165. 206 "V, 158,



98 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

in der Nichstenliebe reglementierte Prinzip der Liebe zur grenzenlosen
Verantwortung durch Liebe entfaltet. 2°” Dem entspricht die durch die
Ehrfurcht vor dem Leben definierte Vernunft. Dieses Vernunftdenken
ist unbedingte Anerkennung dessen, «daf3 giitiges Verhalten» der
Schopfung «gegeniiber eine natiirliche Forderung der Ethik ist»?°%. Es
ist qualifiziert als Denken, von dem gilt, daf3 es «der Ehrfurcht vor allem
Leben und der Liebe zu allem Leben nicht entgehen»?%? kann. Dieses
Vernunftdenken ist unverstelltes und universales Denken, denn die
Ehrfurcht vor dem Leben — und nur sie — ist ethisch «vollstindig»2*°.
Sie ist darum «vollstindig und echt und lebendig», weil «sie alle leben-
den Wesen mit einschlieit»?'!. Nur das philosophische Denken ent-
rinnt dem Untergang, das in dieser Weise «in geistiger Verbindung mit
der Welt»2'? ist und durch «ethisches Verhalten zu aller Kreatur ... in
ein geistiges Verhiltnis zum Universum»?'? gelangt.

«Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen, die wir aus innerer
Notwendigkeit denken, zu leben.»*'* Die «Umgestaltung» der religic-
sen, sozialen und politischen Dimensionen der Gesellschaft hat darum
«vor allem von innen heraus (sc. zu) erfolgen»?'’. Die aus innerer
Notwendigkeit gedachten Uberzeugungen fundieren die Lebensgestal-
tung. Indem das Vernunftdenken mit Notwendigkeit auf die Ehrfurcht
vor dem Leben bezogen ist, kommt es zur Umgestaltung auf das Leben
hin. So wird Ubereinstimmung von Herz und Vernunft, denn diese
stimmen darin tiberein, «daf3 das Gute im letzten Grunde in der ele-
mentaren Ehrfurcht vor dem Ritselhaften, das wir Leben nennen,
besteht»?'¢, Zu wahrer Sittlichkeit kommt es, wenn «Vernunft und
Herz ... miteinander wirken»?'’. Das Herz als «ein hoherer Gebieter als
der Verstand» verlangt von uns Vernunft, «verlangt von uns zu tun, was
den tiefsten Regungen unseres geistigen Wesens entspricht»?'8. «Herz
und Vernunft stimmen zusammen, wenn wir wollen und wagen, Men-
schen zu sein, die die Tiefe der Dinge zu erfassen suchen! Und die
Vernunft entdeckt das Mittelstiick zwischen der Liebe zu Gott und der
Liebe zu den Menschen — die Liebe zur Kreatur, die Ehrfurcht vor
allem Sein, das Miterleben allen Lebens ...»?'* Das Miterleben allen
Lebens ermoglicht das notwendige Erleben des «grofen Schmerz(es)»

207V, 140. 210y, 159, ns Y, 127 213V, 159. 29V, 1241
208 Y, 1541 2y, 164. 211 Y, 120F 214 11, 340.
200 Y, 142. 212V, 164. 218 'V, 167. 25 11, 417.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 99

der Kreatur; so werden wir «wissend ... im Mitleiden»22°, Aus innerer
Notwendigkeit muf} dieses Mitleiden gedacht werden. Geschieht die-
ses, dann wird «das groBle Ereignis fiir die Welt» in der Ehrfurcht vor
dem Leben und dem Miterleben, auch Mitleiden erkennend sittlich
priagend. 22! Unser Schuldigwerden am Leiden und Tod von Lebewesen
wird durch die cooperatio des Verstandes und des Herzens zur verneh-
menden Vernunft, die uns wissend macht in der uns auferlegten Siihne
unserer Schuld, die dort anfingt, wo wir «keine Gelegenheit ... versiu-
men, um in Not befindlicher Kreatur beizustehen»??2.

Albert Schweitzer geht es um «elementare(r) Denkfrommigkeit» 223,
Das Christentum, das mit seiner an Jesus orientierten Sittlichkeit waht-
haft «Unvergingliche(s)»??* hervorgebracht hat, ist aber mehr duller-
lich akzeptiert als wahrhaft in der Tat geilibt worden; so mufl man
konstatieren: «Die christliche Sittlichkeit ist zu keiner Macht in der
Welt geworden.»??*> «Von sich aus» vermag das Christentum auch nicht,
«der Gedankenlosigkeit und des Skeptizismus Herr zu werden»?2¢.
Denn es gilt fiir Schweitzer: «Das Christentum kann das Denken nicht
ersetzen, sondern mul} es voraussetzen.»??’ Das Christentum «bedarf ...
der Grundwasserstromung elementarer Denkfrommigkeit. Zu wirklich
geistiger Macht gelangt es nur, wenn den Menschen der Weg vom
Denken zur Religion nicht versperrt ist. Von mir selbst weil3 ich, daB3
ich durch Denken religiés und christlich blieb.»??® Christentum (Reli-

220V, 134, — «Der Betitigung des Mitleids sind bei Buddha Grenzen gesetzt. Die
Ethik Jesu aber fordert grenzenloses Tun des Guten.» (V, 149).

221V, 128. % 1,247, s Y, 118£ 221 1, 247.

222 3, 155 224 1,247, 226 T, 247,

228 1, 247. — Zu Schweitzers Verhiltnis zum Christentum vergleiche H. Gross, 2.2.0.,
466 ff. Exemplarisch fiir Schweitzers Abgrenzung vom christlichen Dogma (E. GRASSER
[Albert Schweitzer als Theologe, Tiibingen 1979, 226] gibt Schweitzers Meinung richtig
wieder, wenn er von der «Kraftlosigkeit des dogmatisch verschliisselten Christentums»
spricht) sei hier aus einem Brief A. Schweitzers vom 1.6.1956 an L. Weber zitiert: «Das
christliche Dogma von Jesus geht auf die griechische Metaphysik zuriick, die uns ganz
fremd geworden ist. Fiir uns ist Jesus der Bringer des Reiches Gottes durch den Geist, der
in seinen Worten lebt. Denn das Geistige und Ethische, das er uns gebracht hat und in uns
weckt, ist das Wesentliche. Nicht durch den Glauben an das Dogma, sondern durch den
Geist Christi werden wir wahrhaft Christen. Die dogmatischen Vorstellungen sind etwas
Relatives, zeitlich Gewordenes, zeitlich Bedingtes. Diejenigen, die das Dogma fiir wichtig
halten, sollen es tun, aber dabei doch wissen, da3 der Geist Jesu das wahre Christentum
ausmacht. Diejenigen, die sich nicht mehr in das Dogma hineinfinden kénnen, brauchten
es sich nicht auflegen zu lassen, sondern diirfen ganz auf das Wesentliche ausgehen, den
Geist Jesu, den Geist der Liebe in sich zur Macht kommen zu lassen. Sie kénnen sich, was
ich tue, auf das 13. Kapitel im 1. Brief an die Korinther berufen, wo Paulus von der Liebe



100 «Es ist uns aber bestimmt, von chrzeugungcn,

gion) und Vernunft koinzidieren in der Orientierung auf elementares
Menschsein. 22 Fiir Schweitzer ergibt sich die « Denknotwendigkeit der
Grundideen des Christentums»?*°. Die elementare Vernunft fithrt zur
Religion. Die Elementaritit von Vernunft und Religion koinzidiert in
dem elementaren Sinn des Menschseins als Ehrfurcht vor dem Leben.
«Ich will», schreibt Albert Schweitzer am 12. Oktober 1923 an Martin
Werner, «durchdenken, wie weit das voraussetzungslose Denken von
sich aus zu ethischen und religidsen Gedanken kommt. Ich glaube zu
zeigen, daB3 wenn man das Denken bis ans Ende zu denken wagt, es zur
absoluten Ethik Jesu und zur Mystik kommt. Dies ist das Entscheidende
fiir mich. Die tiefsten Uberzeugungen des Christentums sind denknot-
wendig. Aber weil ich zu dieser GewilBheit durchgedrungen bin, rede ich
so kalt und niichtern wie méglich, um nicht mit den gewdhnlichen
Apologeten des Christentums, die gar nicht tiberzeugen kénnen, ver-
wechselt zu werden. Mein Beruf ist, diesen Gedanken der Denknot-
wendigkeit der Grundideen des Christentums zu Ende zu denken und
zu erweisen, daf3 alles konsequente Denken religios und ethisch wird!
Eine unausgesprochene, schlichte Christlichkeit umschwebt meine Phi-
losophie.»?*! «Ich lebe mein Leben in Gott, in der geheimnisvollen
ethischen Gottespersonlichkeit, die ich so in der Welt nicht erkenne,
sondern nur als geheimnisvollen Willen in mir erlebe. Das vorausset-
zungslose Vernunftdenken endet also in Mystik» 232, auf deren Berech-
tigung und Grenze wir oben hinwiesen. Die Denknotwendigkeit, die
VernunftgemiBheit des Christentums erweist letzteres nicht als Pro-
dukt der Vernunft, sondern ergibt sich aus dessen Elementaritat. Ele-
mentares Denken und Elementaritit des Christentums entsprechen
einander, in der Tiefe gibt es keinen Hiatus.

Fir A. Schweitzer erwichst aus der « Ehrfurcht zu dem unbegreif-
lich Unendlichen und Lebendigen, das wir Gott nennen», Ehrfurcht
vor dem Leben, indem diese «uns zu helfendem Miterleben» zwingt. 233
«Das Ahnen und das Sehnen aller tiefen Religiositit ist in der Ethik der

als dem wahren Wesen des Christentums redet und mit den Worten schlieBt: <Nun aber
bleibt Glauben, Hoffnung, Liebe, diese drei. Aber die Liebe ist die groBte unter ihnen) ...»
(Zitiert nach E. Grisser, 2.a2.0., 226f.).

229 E. GRASSER, 2.2.0., 261, der sich auf U. NEUENSCHWANDER, Denker des Glau-
bens I, Giitersloh 1974, 62, beruft.

230 E. GRASSER, 2.2.0., 260f.

231 Zitiert nach E. GRASSER, 2.2.0., 260.

232 1, 109.

233 'V, 122.



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 101

Ehrfurcht vor dem Leben enthalten. Aber diese baut es nicht zu einer
geschlossenen Weltanschauung aus, sondern ergibt sich darein, den
Dom unvollendet lassen zu miissen. Nur den Chor bringt sie fertig. In
diesem aber feiert die Frommigkeit lebendigen und unaufhérlichen
Gottesdienst ... 234

Elementar denkend verlassen wir als Denkendgewordene im Ange-
sicht der Ehrfurcht vor dem Leben das «gedankenlose(n) Dahinle-
ben»?3> mit seiner Unkultur und seinem Verlieren der Humanitit. Wir
werden durch «die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ... andere
Menschen»?3¢, menschliche Menschen, wir werden «fiir Menschen
Mensch»?37, Menschen, die in «einer durch Menschlichkeit erleuchte-
ten Gerechtigkeit» gegen kalte, «ein fiir allemal festgelegte(n) Prinzi-
pien» angehen, indem sie «in jedem einzelnen Falle um ... Humanitit
kimpfen»??%. Durch dieses «Ringen um Humanitit» wird wahrhafte
Vernunftgesinnung fiir uns geltend.?** Die elementare Vernunft, die
Vernunft definiert durch die Ehrfurcht vor dem Leben, fundiert in uns
die jedem Menschen zukommende «Menschenwiirde» und den jeden
Menschen betreffenden «Menschenwert»24?, Der vernunftlose Affir-
mismus, der gebaut wird durch kritiklose Faszination unseres Wissens,
unseres Konnens und unserer Macht, fiihrt in die Irre und zur Instal-
lation des Unfriedens.?#! Die fundamentale Vernunft dagegen orien-
tiert auf «die geistige und ethische Vollendung des Menschen und der
Menschheit und das Aufkommen einer ethischen Kultur, die den Frie-
den will und dem Krieg entsagt. Nur das Denken, in dem die Gesin-
nung der Ehrfurcht vor dem Leben zur Macht kommt, ist fihig, die Zeit
des Friedens in unserer Welt anbrechen zu lassen. Alle diplomatische
duBerliche Bemithung um den Frieden bleibt erfolglos.» 42 Denn durch
die Ehrfurcht vor dem Leben werden der einzelne und die Volker
«ethische Personlichkeiten»?43, Dem dient das elementare Vernunft-
denken. Dieses ist fiir Albert Schweitzer in principio ethisch. Es ist nicht
verengter Rationalismus, sondern durch und durch gestaltet und defi-

234 11, 382.

235 'V, 182 — Selbst bei Kant, dem Schweitzer so viel verdankt und dessen GroBe als
«Ethiker» und «Erkenntnistheoretiker» er betont, konstatiert Schweitzer eine Philoso-
phie, in der «grausige Gedankenlosigkeit in tiefstes Denken eingewoben» ist. (II, 236f.)
Vgl. H. Groos, 2.2.0., 605f.

236 'V, 180. 239 11, 399¢f. 242 V182,

237 11, 393. 240 11 409f. 243V, 191.

238 11, 399. 241V, 182.



102 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

niert von der Ehrfurcht vor dem Leben. So denkt die Vernunft, die auf
das Leben bezogen ist. Dieses Vernunftdenken, das die Wahrheitsele-
mente von Rationalitit und Mystik in fruchtbarer Inkorporation inte-
griert, ist fiir A. Schweitzer teleologisiert durch ethische Eindeutigkeit,
kompromiBlose Klarheit. Es dient der Erhaltung von Leben inmitten
von Leben. Dieses ethische Vernunftdenken ist gekennzeichnet durch
Einfachheit im Gegensatz zu dem verirrten, verstiegenen, abstrakten —
d.h. vom Leben abgetrennten — ethischen Denken.?** Einfach ist es
durch seine Fundamental-Teleologie, d. h. durch seine «Hingebung ...
an alles lebendige Sein»?*’. Indem wir so ethisch werden, werden wir
nach A. Schweitzer «wahrhaft denkend»?4¢. Das Schweitzersche Ver-
nunftpathos beeindruckt durch seine ethische Aktualitit.?*’ Wahrhaft
Denkende werden fiir Schweitzer in principio stindig neu geboren,
indem sie ethisch in der Verantwortung, die aus der Ehrfurcht vor dem
Leben kommt, handeln. Fiir A. Schweitzer ist so nicht nur der Hiatus
zwischen Vernunft und Ethik iiberwunden, sondern fiir ihn werden wir
tiberhaupt erst dort wahrhaft die Vernunft Gebrauchende, wo wir
durch unser ethisches Handeln Denkende werden. Denkende, Ver-
nunft richtig Gebrauchende, konnen wir nicht abseits von unserer
Ethik sein. Albert Schweitzer bringt hier tatsichlich Elementares inten-
tional eindriicklich zur Sprache. Das gilt trotz seines zuweilen verein-
fachenden Verstindnisses philosophischer und theologischer Problem-
stellungen und Sachverhalte. Das Schweitzersche Denken wehrt als
elementares Vernunftdenken der schlimmen Naivitit neuzeitlichen
(wissenschaftlichen) Denkens, Vernunft neutral, losgelést von

244 11, 375,

45 1T, 375

e 11, 375

247 E. GRASSER, a.2.0., Vf., konstatiert die aktuelle Relevanz des Denkers Albert
Schweitzer: « Vor dem Hintergrund der gegenwirtigen Weltsituation gibt es kaum einen
aktuelleren Denker als A/lbert Schweitzer. In einer Zeit, in der Altes vergeht, Neues aber
noch nicht richtig sichtbar ist, die Technik zur alles beherrschenden Macht wird, das
Machbare gegeniiber dem Verantwortbaren verselbstindigt wird, der Zwang zum Welt-
frieden ebenso etwas Erstmaliges ist wie der Zwang, eine Wirtschafts- und Lebensordnung
herzustellen, die der Pliinderung des Planeten Einhalt gebietet, in einer solchen Zeit wird
Albert Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben zum entscheidenden Richtungswei-
ser, ja, zum zwingenden Gebot. Auch in diesem Punkte ist sein Denken eine bleibende
Herausforderung fiir die Theologie. Weder darf die neutestamentliche Wissenschaft
Albert Schweitzer leichtfertig als iiberholt zur Seite legen — das wire schlimm —, noch kann
eine theologische Ethik ihn ignorieren — das wire unentschuldbar. Es wire gut, zu
Schweitzer in die Schule zu gehen — um der Glaubwiirdigkeit der Theologie willen!»



die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben.» 103

ethischer Verantwortung, gleichsam «ethisch-kastriert» zur Sprache zu
bringen. Dieses «wissenschaftliche Denken» ist fiir Albert Schweitzer
vernunftlos, es entbehrt das Fundamentale, die Verantwortung fiir das
Leben. Darum gibt es fiir Schweitzer «keine wissenschaftliche, sondern
eine denkende Ethik»24%. Rechtes verniinftiges Denken und Wissen ist
nach Albert Schweitzer «denkendes Erleben des Lebens»?4°.

Albert Schweitzer versteht sich als «ein schlichter Wegbereiter»
einer neuen groflen «Renaissance», in der das Ethische als «die hochste
Wahrheit und ... ZweckmiBigkeit», gegriindet auf eine «aus elementa-
rem Denken», d.h. also aus Ehrfurcht vor dem Leben kommenden,
weltanschaulich tiberzeugenden «Gesinnung der Humanitit» Geltung
gewinnt.?*° So werden nach A. Schweitzer «normale», den Menschen
fordernde «Daseinsbedingungen» errichtet, indem wir das nicht-ratio-
nale «Prinzip der Betitigung, das uns das rationale Denken» als «das
einzig rationale und zweckmiBige Prinzip des durch Menschen zu pro-
duzierenden Geschehens» gibt?*!, fruchtbar gestalten. 232

Hat Werner Picht Recht, wenn er 1960 konstatiert: «Es ist Schweit-
zer nicht gelungen, die Denknotwendigkeit seiner Ethik evident zu
machen»?*3? Gewifl kann und mufl man bei A. Schweitzer auf Unzu-
linglichkeiten hinsichtlich seines ethischen Grundaxioms der Ehr-
furcht vor dem Leben — einschlieBlich ethischer Begriindung konkre-
ter Einzelphinomene - hinweisen?*¢, aber das schlieft nicht das
Scheitern des Vernunftarguments in der Schweitzerschen Ethik ein.
Dessen Denknotwendigkeit ergibt sich eben aus dem unbedingten Aus-
geliefertsein der denkenden Vernunft in bezug auf das Leben. Es geht
Schweitzer nicht um einen bestimmten Methodos normativer Gestal-

248 A, ScuwerTzeR, Kultur und Ethik. Sonderausgabe mit Einschlul von «Verfall
und Wiederaufbau der Kultur>, 1960, 115, zitiert nach U. H.]. KérTNER, Ehrfurcht vor
dem Leben — Verantwortung fiir das Leben. Bedeutung und Problematik der Ethik Albert
Schweitzers, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 85, Tiibingen 1988, 329-348, hier:
335,

249 1], 83.

250 11, 114f.

231 Vgl. E. FromM, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesell-
schaft, Miinchen 1980, 3. Aufl. 155.

252 1, 113f.

253 W. PicHr, Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg 1960, 122;
zustimmend zitiert bei H. Groos, a.2.0., 519 und — wenn auch differenzierend — bei
U. KORTNER, 2.2.0., 342.

4 Vgl. H. Groos, a.2.0., 513ff.



104 «Es ist uns aber bestimmt, von Uberzeugungen,

tungsethik.?*> Schweitzers denkerisch-verniinftig ethisches Grundprin-
zip «Ehrfurcht vor dem Leben» substituiert prinzipiell nicht das «indi-
viduatur», die konkrete individuelle ethische Gestaltung. Schweitzers
leidenschaftliches Plidoyer fiir die ethische Verantwortung des einzel-
nen wird nicht aufgehoben durch ein dogmatisch-normierendes Prinzip
«Ehrfurcht vor dem Leben». Die Kritik an der Denknotwendigkeit von
Schweitzers Ethik vernachlissigt dieses Argument. Gerade weil Ehr-
furcht vor dem Leben Ehrfurcht vor dem Leben, d. h. fiir Schweitzer vor
dem Mysterium, dem Ritselhaften, dem je und je konkreten Leben und
nicht vor einem abstrakten principium Leben ist — und somit Schweit-
zers Philosophie trotz «starke(r) Berithrungen mit der ... Lebensphilo-
sophie»?*® von dieser prinzipiell unterschieden ist —, kann es keinen
normierenden, nicht den Weg geben, um der Ethik der Ehrfurcht vor
dem Leben zu entsprechen. Sie muf} in diesem Sinne leer bleiben,
vergleichbar dem bekannten antiken und scholastischen Denkmodell
der leeren Tafel, auf der — gerade, weil sie leer ist — alles geschrieben
werden kann. Die Denknotwendigkeit bezieht sich auf diese notwen-
dige «leere» Ehrfurcht-vor-dem-Leben-Ethik. Schweitzers Denknot-
wendigkeit, Verniinftigkeit der Ehrfurcht vor dem Leben als «denken-
des Erleben»?°” von Leben ist (religions-) philosophisch generell akzep-
tabel und m.E. allgemein tberzeugend. Theologisch gesehen ist
Ehrfurcht vor dem Leben trinitarisch zur Sprache zu bringen. 2>® Indem
vertrauend Gott als der Vater, der Sohn und der Heilige Geist gepriesen
wird, erwichst Ehrfurcht vor dessen Gabe des Lebens.

>3 Insofern gentigt auch Ulrich Kortners Interpretation nicht. Kértner meint nach-
gewiesen zu haben, «dal3 die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben», die auch fiir Kértner
hohe aktuelle Relevanz hat, «auf dem von Schweitzer eingeschlagenen Weg nicht argu-
mentativ als denknotwendig ausgewiesen werden kann», «daB diese Ethik in der Gestalt,
die sie bei Schweitzer hat, zwar in ihrer Problemstellung, nicht aber in ihrer Durchfiihrung
wirklich dber das 19. Jahrhundert hinausweist». Vgl. U. K6RTNER, 2.2.0., 345.

256 J. K6RTNER, 2.2.0., 335.

257 11, 84.

2% U. KORTNERS (2.2.0., 347) Ansatz, dal es eine Ethik der Verantwortung fiir das
Leben nur als eine durch «ethische Verlingerung des Rechtfertigungsglaubens» definierte
«sogenannte Schoépfungsethik» gibe, ist partiell auf dem richtigen Wege, geniigt aber
theologisch nicht.



MicsHAEL EGERDING

Johannes Taulers Auffassung
vom Menschen

Daf} Johannes Tauler! (1300-1361) sich in seinen Predigten so
ausgiebig mit dem Menschen, seinen Einstellungen und Verhaltens-
weisen befal3t, liegt in der Zielperspektive begriindet, die in allen Pre-
digten jeweils anders, d.h. im Rahmen von bestimmten menschlichen
Situationen, Handlungsweisen und Verhaltensdispositionen entfaltet
wird:

Tauler geht es — wie allen Mystikern — um die erfahrungshafte
Erkenntnis Gottes, die der Mensch nur dann erlangen kann, wenn er
bereit ist, als Voraussetzung fiir das Zustandekommen dieser Erkennt-
nis bestimmte Konsequenzen in Hinblick auf sein Denken und Handeln
zu realisieren. Diese Konsequenzen resultieren aus der Eigenart der in
den Predigten immer wieder thematisierten Unmittelbarkeit des Gott-
erkennens, dessen spezifische Struktur darin besteht, daf die bei jedem
Erkennen mehr oder weniger vorhandene Beziehung von Nihe und
gleichzeitiger Distanz eines Erkenntnissubjektes zum intentionalen
Gegentiber hier unter Wegfall jeglicher Differenz gesteigert ist zur

! Zitiert wird nach: F. VETTER: Die Predigten Taulers. Berlin 1910 (Deutsche Texte
des Mittelalters XII); zitiert als V mit Predigtnummer, Seiten- und Zeilenzahl. Zu Leben,
Werk und Lehre s. L. GNADINGER: Art. Tauler, in: DS 15, 1990, Sp. 57-79. DiEs.:
Einfithrung, in: Johannes Tauler. Herausgegeben, eingeleitet und iibersetzt von L. Gna-
dinger, Olten 1983, 9-59. DiEs.: Johannes Tauler in Stralburg, in: Gestalten der Kir-
chengeschichte. Hg. v. M. Greschat. Stuttgart 1983. Bd. 4/Mittelalter II, 176-198. A. M.
Haas: Deutsche Mystik, in: H. de Boor/I. Glier: Die deutsche Literatur im spiten
Mittelalter (1250-1370), 2. Teil: Reimpaargedichte, Drama, Prosa. Hg. v. I. Glier. Miin-
chen 1987, 234-305; zu Johannes Tauler 268-275.



106 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Vereinigung von Gott und Mensch. Damit der Proze3 der Einswer-
dung mit Gott aber tiberhaupt fiir den Menschen existentiell relevant
werden kann, mufl der Mensch davon iiberzeugt sein, dafB3 all seine
Sinnmoglichkeiten, sein Heil, ausschlieflich in Gott als dem alles
bestimmenden Grund der Wirklichkeit ihre Erfiillung finden. Der
Mystiker, dessen Interesse sich auf den «d7rekten Bezug zu seinem Heil»?
konzentriert, prizisiert die Beziehung des Menschen zu diesem Sinn-
grund dahingehend, dal3 er fragt: Welche Handlungen sind erforder-
lich, damit die anvisierte menschliche Vollkommenbheit, die unio des
Menschen mit Gott, erreicht werden kann? Wie 148t sich genauer der
Verhaltensentwurf bestimmen, in dem Gott die absolute Wertposition
innehat, dem Menschen, seiner Zeit und Geschichte dagegen nur ein
relativer Wert eingeriumt wird? Genauerhin: Welche Bedeutung
haben der Mensch und seine Welt in Hinblick auf Gott und hat umge-
kehrt Gott fiir den Menschen, seine Welt und sein Tun darin?
Indem Tauler in seinen Predigten konventionelles Verhalten in der
alltiglichen Lebenswelt seiner Zuhorer thematisiert, werden diese mit
ihrem eigenen Verhalten konfrontiert und zugleich zum Sprung veran-
laB3t von ihren Selbstverstindlichkeiten weg iiber die — an den Mitmen-
schen entdeckten — Motivationszusammenhinge hin zu den eigenen
Einstellungen, die ihr Handeln und Verhalten bestimmen. Im einzel-
nen geht Tauler dabei in der Weise vor?, dafl er sein — aus der dau-
ernden Beschiftigung mit dem Evangelium sich ergebendes — ideelles,
Gott und Welt umfassendes Konzept der menschlichen Selbstauslegung
immer wieder mit Handlungsdispositionen und Verhaltensweisen, die
diesem Konzept widersprechen, in Beziehung setzt. Die Aufmerksam-
keit der Predigtzuhodrer wird dabei im besonderen MalBe dadurch evo-
ziert, da3 Tauler die verschiedensten Alltagssituationen des von ihm
seelsorgerlich betreuten Zuhorerkreises aus dem Lebenszusammen-
hang, in dem sie stehen, herausnimmt, sie in der Predigt vorstellt und an
dem Anspruch des Evangeliums mifit. Die zitierten Beispiele, die kon-
kret gelebtes Leben mit all seinen Motivationen und Intentionen erneut
Gegenwart werden lassen, ermoglichen dem Zuhorer, dal3 er aus sei-
nem eigenen Alltag heraustritt, Einblick in den Glaubensvollzug seiner

? K. Run, in: ders. (Hg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984. Diskussionsbericht. Stuttgart 1986, 342-340, hier: 344,

* Im folgenden greife ich auf Uberlegungen zuriick, die ich in GuL 63 (1990),
99-110, hier 100, unter dem Aspekt der Demut bei Johannes Tauler entfaltet habe.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 107

Mitchristen erhilt und anhand des zitierten Lebensausschnittes sein
eigenes Leben auf die von Tauler im Zusammenhang mit dem jewei-
ligen Beispiel entwickelte Perspektive des Evangeliums hin durchzu-
gehen beginnt. Dabei fiihlt er sich nicht allein, sondern findet sich oft in
der Schwiche des anderen wieder, kann sich freuen iiber das, was ihm
bislang an Irrwegen erspart geblieben ist, oder auch schon etwas ahnen
von dem, was ihm noch alles an Gelingen oder Mifllingen auf seinem
Weg zu Gott bevorsteht. Somit liuft der Zuhorer von Taulers Predigten
tiber die unterschiedlichsten Etfahrungen von Menschen, die sich in
dhnlicher Situation unter dem Anspruch des Evangeliums befinden,
geistig auf seinem eigenen Glaubensweg mit all seinen Moglichkeiten
bis zum Ziel voraus. Dabei macht er in den Erfahrungen der anderen
seine eigenen Erfahrungen, indem ihm moéglich wird zu sehen, wovon
er im einzelnen jeweils gelenkt ist, wenn er handelt.* Fiir Tauler ist die
Analyse des eigenen Verhaltens und der zugrundeliegenden Motiva-
tionsstruktur unumginglich, da der Mensch nur auf diese Weise fiir sich
kliren kann, ob sein tatsichliches Verhalten mit seinem Verhaltens-
entwurf, seinen Grundeinstellungen und seinen Handlungszielen iiber-
einstimmt. Im Kontext seiner — von gleichen oder dhnlichen Grund-
iiberzeugungen gekennzeichneten — Horergemeinde stellt fiir Tauler
die Form der Predigt eine Moglichkeit dar, u.a. tiber den Weg der
Mitmenschen die eigenen Motivationszusammenhinge aufzudecken,
die das jeweilige Handeln bestimmen.

Die von Tauler betriebene Problematisierung selbstverstindlicher
Denk- und Handlungsmuster® basiert auf einer Umwertung konven-
tioneller Wertsetzungen, die — aus seiner Sicht — jeder Mensch in
Anbetracht seiner Geschopflichkeit vollziehen muf}; denn wenn — wie

4 W. Iser: Der Akt des Lesens. Miinchen 21984, 100.

5 In diesem Zusammenhang verdient auch die Relativierung und Kritik zahlreicher
Rollenfixierungen durch Tauler Beachtung, z. B. die Feststellung: «Die /ite wellent rechte
Plaffen und provinciale sin, einen ieglichen berichten, und enwissent wer si selber sint» (V 16;
74, 9f; vgl. auch: V 41, 16-22; 87, 7-10; 119, 28-33; 127, 23-36; 202, 23-27; 208, 23—
29). Zur Abhaltung der Eucharistiefeier bemerkt Tauler: « Das zuo dem amte gehoert, das ist
das opher. In der wise geistlichen so mag es als wol tuon einr frouwen persone als ein man, und in
weler %it si das tuon wil, nacht und tag ...» (V 40; 165, 15-17).



108 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Tauler selbstverstindlich voraussetzt — akzeptiert werden kann, dal3
Welt und Mensch nur sind, weil sie von Gott her sind, heil3t dies
zugleich, daf} sie von sich und aus sich selbst heraus nichts® sind.
A. M. Haas faft diesen Sachverhalt in Bezug auf den Menschen folgen-
dermaflen zusammen: «Nach Tauler hat der Mensch von sich aus
nichts, das sein eigen wire; eigen ist ihm im letzten eben dieses
Nichts ...»7. Der Mensch vermag zur Einsicht tber seine tatsichliche
Verfassung zu kommen, wenn er mit seinen Fehlern, Mingeln und
Unzulinglichkeiten konfrontiert wird, in die er verstrickt ist. Tauler
meint dazu: «Dis ensol dich niit entsetzen; es enist dir nit uf gevallen ze
schaden, sunder uo eime bekentnisse dines nichtes und zuo einer versmebunge
din selbes ...» (V 65; 355, 38-356,2). Insbesondere aber erméglicht die
in der Begegnung mit Gott gewonnene Kontrasterfahrung den wahren
Gottesfreunden eine realistische Einschitzung ihrer selbst: « Wan ze me
§1 bekennent sin hocheit, ie me si erkennent ir kleinbeit und verniitheit » (V 50;
229, 10f). Allerdings ist die Erkenntnis, dall wir sowohl «von naturen
nicht ensint» als auch der Siinde unterworfen sind, «das uns ze nichte
gemacht hat» (N 67; 365, 21f), auch erfahrungs- und standpunktbedingt.
Denn wenn jemand etwas Geringeres als Gott grof3 und hoch hiilt, fiir
den kann — so folgert Tauler — Gott niemals hoch und grof3 sein. Wer
aber die Hohe Gottes erfahren hat, «dem get sin gemuete so hoch uf in
minnen und danknemkeit und in hoher wirdikeit Gotz, das ime nit enmag
gesmacken das under dem ist. Wan alles das geschaffen ist, das ist als
unsprechlich verre under Gotte als ein luter nicht gegen vollem wesende ...»
(V 67; 368, 28-32). Gott selbst spricht Tauler bei diesem Prozel3 der
Selbsterkenntnis eine entscheidende Rolle zu, insofern er es seiner
Meinung nach ist, der dem Menschen jede vermeintliche sichere Basis
des Lebens entzieht, wie z.B. das Vertrauen in die eigene Leistung
(s. V 13; 64, 20), durch die viele Werke — auch religioser Art wie
Fasten, Wachen, Beten, das Tragen von hirenen Hemden — hervor-
gebracht werden, so dafl das Selbstwertgefiihl aufgrund des eigenen
Tuns den vielen Erfolgen entsprechend steigt. Tauler bemerkt: «... was
si daruf dis haltent, das brichet Got dicke von grosser truwen, und geschibt

dicke das der mensche nit vermag ... so muos er anders sin, umb das ime alles
enthalt gebrochen werde und uf sin blos Iuter niht gewiset werde und uf Got

¢ Zu diesem Axiom vgl. BERNHARD voN Cramrvaux: De diligendo Deo 11 4; 122,8;
MEisTER EckHART DW I, 69,8; 70 Anm. 1 (weitere Stellen).
7 A. M. Haas: Deutsche Mystik. aaO. 272.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 109

wesenlichen blibe und sin vergeben alleine in eime simpellen einveltigen gelonben
unde enthalt von nichte nit me» (V 21; 86, 32-87, 1.3-06).

1. Die Konsequenzen® aus der Einsicht des Menschen in seine
kreatiirliche VerfaBBtheit bestimmen nach Tauler nicht so sehr das, was
der — sich als Geschopf Gottes begreifende — Mensch tut; vielmehr ist
Tauler der Auffassung, da3 die Anerkennung der eigenen Geschopf-
lichkeit — da jede Praxis zuriickgebunden ist an das Bewul3tsein, mit
dem man etwas tut — in der alles Denken und Tun bestimmenden
Einstellung zum Ausdruck kommen mufB. Die Anerkennung der
eigenen Nichtigkeit garantiert, dafl der Mensch keine Grenziiberschrei-
tung begeht; indem er sich keine Dinge mehr zuschreibt, die von Gott
sind, realisiert er in seinem BewulBtsein, dal3 er ein Nichts ist, 146t Gott
den Herrn sein und unterwirft sich ihm (s. V 67; 366, 2f).

Im Kontext dieser Sichtweise der menschlichen Existenz haben
Taulers kritische Bemerkungen zum Stellenwert, den viele Menschen
der Vernunft geben, desillusionierende Funktion. Statt sich in Demut
unter Gottes Willen zu beugen und sich ihm ganz anzuvertrauen, iiber-
lassen sich viele, so die Beobachtung Taulers, der verntinftigen Selbst-
gefilligkeit und bilden sich ein, Leiden und andere Arten von Bedring-
nis mit ihrer Weisheit von sich abwenden zu kénnen. Taulers Kom-
mentar: «5# wellent Gotte guo wise sin und in leren und in meistern, und
enkunnent nit die ding von ime genemen; die hant gros liden ...» (V 3;
19, 22-24). Denn, so fithrt Tauler weiter aus, wenn ernsthafte Wider-
wirtigkeiten auf den Menschen treffen, bleibt nur noch Jammern und
Wehklagen bei denjenigen tibrig, die wegen ihrer hohen Worte und
ihres hohen Verstandes einen groBen Namen haben und sich auch
selber fiir gut und viel von sich halten, so daf3 sie alles ihrer Beurteilung
unterzichen und ihre eigene Art, ihren eigenen Willen und ihre
Gewohnheiten sogar fir gottliche Forderungen und gottreichen Willen
halten (s. V' 9; 41, 13-21.26f1): « A/ zebant verstibet und verflrget alles das
do was, das ein traben nit do blibet ... Si wolten etwas schinen und it sin, und
do enwas nit inne.» (V 60b; 288, 11-14)

2. Wie fiir den Menschen im besonderen gilt auch fiir die kreatiir-
liche Wirklichkeit insgesamt, daB3 sie nur im Zusammenhang mit Gott

8 Vgl. dazu auch A. M. Haas: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der
Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Fribourg 1971.
Zu Johannes Tauler 76-153. Siehe auch L. pE BAzELAIRE: Art. Connaissance de soi, in: DS
II, 1953, Sp. 1511-1543.



110 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

einen Wert besitzt, aus sich selbst heraus aber nichts ist. Legt man eine
derartige Verhiltnisbestimmung von Gott und Welt zugrunde, ist
beziiglich des Welthandelns des Menschen zu fragen®, welchen Bezug
der Mensch tiberhaupt zur Welt mit all ihren Geschépfen haben darf.
Taulers Predigten kénnen allesamt als Antwort auf diese Frage gelesen
werden; es geht in ihnen ndmlich darum, herauszustellen, worauf der
Schwerpunkt des menschlichen Interesses zu liegen hat im Umgang mit
der Welt, mit sich selber, in der Arbeit, in Freud und Leid. Grundsitz-
lich steht fiir ihn fest: Wer sich ganz der Welt, den Dingen und der
Arbeit hingibt, kann sich nicht mehr auf Gott hin orientieren und riumt
Gott keinen Platz mehr in seinem rein diesseits orientierten Leben ein.
Daher empfiehlt Tauler, da man nicht ausschlieflich Gott liebt, wenn
man diese Liebe teilt mit der Liebe zu den Kreaturen: «Antweder du
muost dich Gotte zuomole ergeben, oder dich sin getroesten ...» (V 20;
106, 18f). Gegeniiber der Reiziiberflutung, die den Menschen von Gott
ablenkt, so daB3 die Gottsuche verblaB3t und an die Stelle Gottes die Lust
am Irdischen tritt, fordert Tauler immer wieder dazu auf, dal3 man sich
auf Gott hin konzentriert. Dazu ist erforderlich, da3 man sich vor der
Zerstreuung durch menschliche Gesellschaft oder durch menschliche
Liebenswiirdigkeit hiitet; denn wo man sich derart anhinglich gegen-
uber der irdischen Wirklichkeit zeigt, «daz ist alles welt» (V 16; 72, 24)
und nicht Gott. Auch sollte man darauf achten, daf3 der Ursprung des
Lustempfindens niemals ausschlieflich in der Zeit anzusiedeln ist; denn
«wo din schatg ist, do ist ouch din hertzer (V 20; 81, 1). Vielmehr hat der
Mensch dem Trost und der Annehmlichkeit der Welt zu entsagen
(s. V 19; 70, 33f); sein Herz muB3 von der Erde, d.h. von der Liebe zu
irdischen Dingen entfernt werden: « Wenne der mensche Got erkriegen wil,
der sol einen steten unbewegelichen flis haben, also nit das er hitte an hebe und
morne abe losse, sunder er sol sin stete an der uebunge alle 2it, alle stunde und
alle tage, ob er 2uo sinem besten komen wil; nit hdtte leben Gotte und morne
der naturen oder den creaturen» (N 63; 342, 30-343, 3). Darum mul3 der
Mensch sich auch — will er, dal Gott in ihm wirklich wird — genau
priifen, was ihn am meisten zu Lust oder Leid bewegt: « Kinder, wellent ir
dch selber werlichen bekennen wie ir sint an ganzen waren zeichen, so besehent
was das si das dch aller meist bewegen mag e liebe oder e leide oder e froeiden
oder e jamer; das si was das si, das ding ist din bestes, das si Got oder
creature» (V 41; 173, 14-17). Dementsprechend kann man feststellen,

% Vgl. dazu M. EGeRDING: aaO. 106f.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 111

ob der Mensch die Bedeutung Gottes fiir sein eigenes Leben erkannt hat
und infolgedessen der geschopflichen Wirklichkeit nur noch eine rela-
tive Bedeutung zumifBt, Gott dagegen absolute. Allgemein gilt fir den
auf Gott hin orientierten Menschen: Er darf nie den Dingen so viel
Wertschitzung entgegenbringen, dal3 er ohne sie nicht mehr leben
kann.'® Damit erteilt Tauler dem Besitz keine Absage, wohl aber dem
aus egoistischen Motiven gespeisten Besitzdenken; denn der Mensch
vermag seiner Meinung nach, ohne Schaden zu nehmen, ein Konig-
reich zu besitzen, wenn er nur frei vom Eigenwillen und der abhin-
gigmachenden Gewdhnung an die Dinge ist. Die Dinge hindern den
Gottesbezug demnach nur dann, wenn der Mensch sie zum Instrument
seines Eigenwillens macht. Die Beziehung, die der fiir Gott offene
Mensch zur Welt haben sollte, verdeutlicht Tauler mit einem Rickgriff
auf die Altviter: « Man vindet von eime heiligen vatter, der waz also bildelos
daz ime kein bilde enbleip; do kloppfete einer an siner tiren und hiesch ime
ettewaz; er sprach er wolte es ime holen; do er hinin kam, do waz es ime
cuemole vergessen; genre kloppfete aber; er sprach: <was wiltu?> Diser hiesch
aber; er meinde aber er wolte es ime holen und vergas es aber; zuo dem dirten
mole gienre kloppfete aber; do sprach diser: <kum und nim selber, ich enkan des
bildes also lange in mir nit entalten, also blos ist min gemuete aller bildey» »
(V 6; 27, 3-10).

3. Aus der Gott anvisierenden Sinnperspektive ergibt sich auch, daf3
der Mensch selbst nicht das Ziel seines Handelns sein darf. Denn daraus
resultieren nur — so Tauler — die Verabsolutierung des Eigenwillens
und der Versuch, allen menschlichen Vollziigen Ewigkeitscharakter zu
verleihen: «Nu merkent was das si das wening ieman Gotte der alle ding
vermag, getar getriwen, und sorgent und schaffent und wirkent und tuont ein
ieklichs als ob er eweklich leben sille ... man moechte sich es wol erschrecken wie
der mensche das sine suochet in allen dingen engegen allen menschen, in worten,
in werken, in gaben ...» (V 66; 359, 30-34).

Aber selbst bei Menschen, die Gott zur Zielperspektive ihres Han-
delns gemacht haben — «in allen werken und wisen und meinungen Gotz

verjeben(t)» (V 21,86, 21) —, kann es, so die Erfahrung Taulers, zu einer

10 Nach CHRr. PLEUsER: Die Benennungen und der Begriff des Leides bei ]. Tauler.
Berlin 1967,59, ist dies nur durch einen Weg des Leidens zu erreichen. « Vom Leid der
Kreaturbesessenheit kommt der Mensch nach einer inneren Umkehr zum Leid des
schmerzhaften Entwerdens von aller <besitzunge mit eigenschaft> und erreicht vielleicht

am Ende die Vollkommenheit eines wahren got/idens, in dem ihm alles Leid Freude
ist. »



112 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Fehlorientierung kommen. Die fehlerhafte Einstellung dieser Men-
schen besteht darin, dal3 sie, solange alles nach ihrem Willen geht, Gott
loben, ehren und lieben; sobald aber Anfechtungen und Leiden kom-
men, wissen sie nicht mehr, woran sie sind. Hier wird fiir Tauler die
eigentliche Motivation ihres Verhaltens offensichtlich: «... daz enwas
nit wesenliche Got, sunder ir gefuelen das waz ein krang fundamente und ein
risende sant» (V 21; 86, 27f). Mit dem Kriterium der Gottes- und
Selbstliebe vermag man auch eine religiése Praxis der Beurteilung zu
unterziehen, deren Sinn darin besteht, den Menschen von allem frei zu
halten, was nicht Gott ist (s. V 57; 271, 13f). Fiir Tauler handelt es sich
dabei dann um ein <inneres Pharisiertum», wenn solche Menschen in
ihren auf Gott bezogenen Ubungen der Frommigkeit letztlich doch nur
an sich selbst denken; Tauler beschreibt folgendermalen: «.Aber als man
ir werk recht an sicht, so sint si es alles selber das si minnent und meinent in dem
grunde, es st gebet und was es ist ... Dise tuont vil grosser schinender werke und
louffent umbe iren aplas, und bettent und slahent sich fiir ir herze und sehent die
schoenen bilde an, und knidwent und louffent die stat umbe. Und dis ennimet
sich alles Gott niit an, wan ir minne und ir meinunge enist nsit xuo im gekert.
Aber si gant ber nider zuo den creaturen: do ist ir lust und genuegde mit willen
und mit wissende, oder es ist ir eigen guot oder gemach oder lust oder nutz ...
Dis enist nit dis wort dis gebotz, das man sol Got minnen von allem herzen
und selen und wvon allem gemueter (N 54; 246, 25-27; 247, 2-9; vgl.
Dtn 6, 5).

Allgemein gilt fir alles Tun, jegliche Form von Arbeit, daf} die
Intention des Handelns dariiber entscheidet, ob das Tun zur Ehre
Gottes geschieht, oder ob es, wenn das Ziel nicht Gott ist, « Abgotterei»
ist (s. V 56; 26, 19f). Es geht demnach nicht darum, dal3 der Mensch
nichts tut, sondern darum, dal3 er das, was er tut, in der rechten Ord-
nung durchfithrt. Nicht die Werke hindern auf dem Weg zu Gott,
sondern ihre fehlende Hinordnung auf ihn. Die Hinordnung erreicht
man, wenn man seinen Sinn in all seinem Tun ganz auf Gott und sonst
nichts richtet (s. V 60e; 309, 20f) sowie in allen Werken und jeglicher
Absicht Gott bekennt!'!' (s. V 21; 86, 20f). Nur wenn die Arbeit aus-
schlieBlich zur Ehre Gottes geschieht und der Mensch nicht Ruhe und

11 Jeglicher Vollzug muf3 daher von einem enzwerden begleitet sein; d.h. «die voll-
stindige Loslosung des Menschen aus seinen <mit eigenschafty besessenen irdischen
Haftungen ...». Entwerden «bedeutet das Aufgeben der scheinbaren Ichheit und neue
wesenhafte Ichfindung durch essentielles Aufgehen in einem anderen, in Gott.»
(Chr. Pleuser: 2a0O. 210)



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 113

Vollkommenheit in etwas sucht, «das nit luter Got enist» (v 46;
203, 22f), wird er auf Dauer auch zufrieden bleiben. Darum muf der
Mensch darauf achten, was ihn zu seiner Arbeit treibt; denn nicht die
Arbeit 148t unzufrieden werden, sondern falsche Sinnorientierungen
wie Karriere und Anerkennung durch die Mitmenschen, die oftmals zur
Arbeit motivieren. Daher mul} der Mensch, damit er zufrieden bleibt,
lernen, Gott in seine Arbeit zu tragen (s. V 42; 178, 26f): « Und do an solt
du och bekennen und bekant werden, weder din tuon allein uf Got gegangen
habe, ob du ir ze friden blibest oder nit» (V 42; 178, 211).

II.

Eine zentrale Bedeutung in Hinblick auf eine sinnvolle Verhiltnis-
bestimmung von Gott-Mensch-Welt spricht Tauler der Vernunft zu.
Der Mensch soll — der eigenen Grundoption fiir Gott entsprechend —
mit seiner Vernunft priifen «alles sin tuon und sin leben, obe #t do inne lebe
und wone daz Got nit ensi ...» (V 24; 97,11; vgl. V 23; 91, 26-28).
Insbesondere empfiehlt Tauler dem Menschen, darauf zu achten, womit
er umgeht und was seine gewohnheitsmifligen Neigungen sind
(5. V 52; 236, 14f). Mit der Fihigkeit der Vernunft, menschliches
Denken und Handeln auf ihre Motive hin zu analysieren, ist die Auf-
gabe verbunden, hinter das Sichtbare zuriickzugehen, um im Inneren
des Menschen die jeglichem Selbstvollzug zugrundeliegende Motiva-
tion aufdecken zu kénnen. Durch die reflexive Fihigkeit der Vernunft
wird zu gleich die AuBlenorientierung des Menschen zugunsten einer
Wendung nach innen verindert. Damit wird ebenfalls auch der Vor-
gang der Aufhebung des Konventionellen — von Tauler durch die
Prisentation der verschiedenen Lebensweisen und -einstellungen in
Form von Beispielen evoziert — dadurch weitergefiihrt, da3 bei dem in
der Predigt sich ereignenden Ubergang vom Fraglosen zum Fragwiir-
digen die Distanzierung von allem selbstverstindlich Gegebenen der
sichtbaren, duleren Wirklichkeit erfolgt. Dem Menschen wird auf diese
Weise bewul3t, was ihn bestimmt, wenn er handelt, und wer er selbst im
Grunde ist, in dem alle korperlichen und geistigen Aktivititen, alle
Zielsetzungen und Dispositionen versammelt sind. Mangelnde Selbst-
reflexion meint Tauler aber gerade bei Christen ausmachen zu kénnen:
«Das ist ein gros laster und schande, das wir armen verbliben volk, die cristen
sint und als grosse helfe hant, die gnade Gotz und den heiligen glonben und das



114 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

heilig sacrament und als manig grosse helfe, und gont recht umbe als blinde
buenr und erkennent unser selbes niit das in uns ist, und enwissent dannan ab ze
mole ndt...» (V 61; 332, 27-32). Da sich der Mensch vorwiegend mit
dem befal3t, was ihm gegenwiirtig ist, entfremdet er sich von sich selbst,
solange ihn infolge seiner AuBlenorientierung nur sinnlich Gegebenes
interessiert (s. V 52; 236, 30f). Wendet sich der Mensch dagegen an die
Vernunft, 16st diese ihn von den Sinnen mit dem Ergebnis, daf} die
Seele ihren Grund erkennt, in dem sie jenseits aller Sinnlichkeit, Man-
nigfaltigkeit (s. V 60d; 300, 32f; 301, 7-9) und Geschopflichkeit au-
Berhalb von Raum und Zeit (s. V 61; 331, 25f) und tiber alle Vernunft
(s. V 60d; 300, 34f) ganz eins sein kann mit dem Einen, das Gott selbst
ist (s. V.60d; 300, 33.35). Tauler hebt ausdriicklich hervor, daf3 die
Annahme dieses Bereichs im Inneren des Menschen Allgemeingiiltig-
keit beanspruchen diirfe, da vor den Christen auch Platon, Aristoteles
und Proklos davon gesprochen hitten (s. V 64; 347, 20f): «Disem
grunde woren die beiden heimlich und versmochten ze mole zergengkliche ding
und giengen disem grunde nach. Aber do kamen die grossen meister als Proculus
und Plato und gabent des ein klor underscheit den die dis underscheit als verre
nit vinden enkonden. Sant Augustinus sprach das Plato das ewangelium In
principio a/ zemole hette vor gesprochen bis an das wort : <fuit homo missus a
Deo», #nd das was doch mit verborgen bedekten worten, und dise fundent
underscheit von der heiligen drivaltikeit. Kinder, dis kam alles us disem
inwendigen grunde: dem lebtent si und wartent des» (V 61; 332, 19-27).'2

Mit grunt ist die zweite (neben der Sicht des Menschen als Nichts)
entscheidene Primisse Taulers'? genannt, die er mit der breiten mysti-
schen Tradition vor ihm teilt: Im Inneren des Menschen liegt der
Bereich, in dem Gott und Mensch eins werden kénnen; der Grund, das
Bild Gottes und Teil von Gott im Menschen (s. V 64; 351, 30-352, 1),
ist zugleich Ursprung wie Ziel des Menschen; Archiologie und Escha-
tologie fallen hier zusammen; der Mensch hat also, wenn er in den

12 Zur Idee der heidnischen Weisheit im 14. Jahrhundert vgl. die Diskussion zur
Vorlage L. SturLEsg, in: K. Run (Hg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter, aaO.
227,

'3 Vgl. die Charakterisierung der Seelengrundlehre Taulers durch L. Sturlese als
einer «Lehre, die bekanntlich den wichtigsten und persénlichsten Beitrag Taulers zum
intellektuellen Instrumentarium der deutschen Mystik bildet.» (L. STURLESE: Tauler im
Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen des <Seelengrundes) in der Lehre des
deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg, in: Beitrige zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 109 [1987], 390-426, hier 401).



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 115

Ursprung seines Seins zuriickkehrt, gleichermaBBen das Ziel seines
Lebens erreicht: «/n disen grunt muost du komen, sillent dine ougen selig
werden, so muost du gruntlichen leren sehen in disen grunt» (V 64; 347, 30f).
Und: «So wenne das sich die sele dar in kert, so wirt si goetlich und lebet eins
goetlichen lebendes ... Dis gemuet, diser grunt das ist als in pflanzet das die
pflanze hat ein ewig reissen und ziehen nach ir...» (V 64, 350, 22£.26-28).
Daraus folgt: Ziel und Richtung sind dem Menschen, der an seiner
Vollkommenheit interessiert ist, vorgegeben. Das Eschaton steht nicht
am Ende der Geschichte, auch nicht der persdnlichen Lebensgeschich-
te, sondern kann im Jetzt durch einen auf das Innere gerichteten Prozel3

erfahren werden. Initiiert wird dieser Prozel durch eine Unterbre-
chung der vielfach im Menschen vorhandenen Neigung zu allem, was

GenufB, Lust und sinnliche Befriedigung bereitet (s. V 69, 377, 9-15).
Tauler empfiehlt: « Halt dich als ein slaffent mensche xuo allem: dem das dir
geldichten oder gesmaken mag ... alles das do fliegen oder stieben mag, do enker
dich zemole nit an...» (V 38, 152, 12-15).

Ein anderes Bild fiir diese Ablésung von der Liebe zu verginglichen
Dingen ist der andauernde, zeitlich von Tauler nicht begrenzte Kampf
(s. V 66; 361, 5-7). Gesteigert wird diese Vorstellung durch die Forde-
rung nach Abbruch und Beendigung der bisherigen Existenzweise, die
auBenorientiert alles aus Selbstliebe tut; erst dann ist der Mensch, so
Tauler, in der Lage, ausschlieBlich Gottes Willen zu tun: « Kinder, dise
gelicheit enmag niit sin in dem ussern menschen noch in der nature, aber man
mag wole werden gelich. Kinder, es muos manig bitter tot uf die nature vallen
ussewendig in diseme unglicheme; ouch sint wir Gotte also manigen tot schuldig,
dem ieklicheme antwurtet ein wunnenklich goettelich leben, obe wir es wole
warnement» (V 28; 115, 16-20). Dies bedeutet: Die Beendigung der
ausschlieBlich vom Kreatiirlichen bestimmten Existenzweise stellt die
Bedingung fiir die Entstehung von etwas Neuem dar, das im Vergleich
mit der kreatiirlichen Verfassung des Menschen ganz anders ist: « Liebes
kint, du muost sterben, so der minnecliche Got din leben one mittel werden und
din wesen werden» (N 20; 84, 8f). Dies beinhaltet genauerhin den Bruch
mit den bisherigen Gewohnheiten und der bisherigen, selbstbezogenen
Lebensart (s. V 65; 356, 36-357, 2) innerhalb eines Zeitraumes, der
nicht genau abzuschitzen ist: «... do muos uf die nature manig swinde dot
vallen ussewendig und innewendig. Dem tode antwurtet ewig leben. Kinder, dis
wil niit eins tages, eins jores uogon, nit enverrent sch, es nimmet it und
harzuo gehoert simpelbeit und luterkeit und gelossenbeit. Und dise ist der aller
volkomenste weg» (V 15; 71, 20-24). Wenn es dem Menschen mit der



116 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Zeit gelingt, mit allem Geschopflichen zu brechen, hat er in sich die
Ursprungssituation der Wirklichkeit insgesamt wiederhergestellt, in der
Gott mit seinem kreativen Handeln begonnen hat, so daf3 alle Bedin-
gungen fir die Wiederholung dieses Handelns im Menschen geschaffen
sind: « Do Got alle ding schaffen und machen wolte, do en waz im nicht vor wan
nit. Er enmachte mit nit allein ein ding von dte: er machte alle ding von niite.
Wo Got eigenlichen wiirken sol und wil, do enbedarf er nsit uo wan nites. Das
nit das ist sin werk in lidender wise, enphengklicher wan dehein dt. Wiltu ane
alle underlos enphengklich sin alles des so Got geben und wirken mag oder wil
in sinen aller usgenomensten frinden wesens und lebens, und zemole in dich
stdrze alle sine goben, so flisse dich fdr alle ding das du in der worbeit in dinem
grunde nit ensist; wan unser ichtikeit und annemlicheit die hindert Got sines
edelen werkes in uns» (V 46; 205, 3—-12). Die von Tauler immer wieder
postulierte Vernichtung und Verkleinerung seiner selbst (s. V 22;
90, 18-22), die in der demiitigen Unterwerfung unter Gott und alle
Geschopfe besteht!' (s. V 45; 200, 24f), ist die Konsequenz, die sich aus
der Geschopflichkeit des Menschen ergibt. Denn nur wenn der Mensch
sich keine unabhingige Eigenstindigkeit gegeniiber Gott anmalflt,
macht er deutlich, wie sehr er in seinem kreatiirlichen Verhalten zu
jedem Zeitpunkt infolge seiner — aus der Geschopflichkeit resultieren-
den - existentiellen Armut (s. V 57; 273, 20-23) auf das kreative
Wirken Gottes angewiesen'’ ist. «So wo och das tal aller tieffest ist, da
[liisset des wassers aller meist. Die telre sint vil fruchtberer gemeinlichen wan die
berge» (V 45; 200, 33 f). Diese Erkenntnis darf jedoch nie auf das
menschliche BewulBtsein beschrinkt bleiben, sondern mul3 vom Men-
schen in jedem Selbstvollzug existentiell ratifiziert werden. Wichtig ist
Tauler demnach, dall man mit der Erkenntnis des eigenen Nichts im
Leben umgeht und dieser Einsicht nicht nur den Wert einer theoreti-

4 Der Riickgang auf die geschopfliche Ursprungssituation ist zugleich als Akt des
Sich-Vernichtens ein Abbild der gottlichen Kenosis; die Demut ist infolgedessen sowohl
von der Schépfungstheologie als auch von der Christologie her bei Tauler begriindet. Zur
christologischen Begriindung s. V 45; 199, 9-21.

1> Die Angewiesenheit des Menschen auf Gott findet ihren héchsten Ausdruck in der
deipassio, dem got/iden. A. Haas umschreibt das von Tauler mit diesem Begriff Gemeinte
folgendermalen: « Gotliden meint die Absenz allen menschlichen wrrkens (es ist besser
liden denne wirken, V 315, 30f.) und damit die schrankenlose Offenheit und Empfing-
lichkeit fiir die von Gott gewirkte Einigung des Menschen mit Gott ...» (A. M. Haas:
<Trage Leiden geduldiglich». Die Einstellung der deutschen Mystik zum Leiden, in: W.
BouMme (Hg.): Lerne leiden. Leidensbewiltigung in der Mystik. [Herrenalber Texte 67]
Karlsruhe 1985, 49).



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 117

schen Erkenntnis'® zukommen 146t, wie dies bei etlichen Leuten zu
beobachten ist. Diese « kznnen als vernsinfteklichen sagen von irem nicht und
als demuetklichen, recht als ob si die edel tugent weselichen besessen haben, und
die selben sint in irem grunde noch grosser wan der tuom si. Dise wellent gros
schinen; triegent si die ldte, si triegent aller meist sich selber...» (V 45;
197, 12-16).

Die Schwierigkeit besteht darin, die Umorientierung auf Gott hin
gegen alle geschopflichen Neigungen in einer die ganze Existenz betref-

tenden Weise zu vollziehen. Da dies zur Konsequenz hat, dafl der
Mensch — mit seiner Personmitte, der Seele, ein Wesen zwischen Zeit

und Ewigkeit (s. V 6; 26,3f), Himmel und Erde (S. V 21; 88,7f) — alle
kreatiirlichen Obsessionen, seine Egozentrik, aber auch seine natiirli-
che, endliche Verfalitheit in der Weise relativieren mul3, daf3 sie fiir ihn
ganz bedeutungslos werden, ist ein Denken und Tun des ganz anderen
erforderlich. Dem Menschen mul3 es nimlich gelingen, die endliche
Beschaffenheit der Seele abzulegen, um «alzemole gotvar, gotlich, gottig»
zu werden (V 37; 146, 21). Dies verlangt einen Prozef3, der sich auf die
Grenze des Endlichen zubewegt, um diese dann — verwandelt — hinter
sich lassen zu konnen. Alle Probleme der Gottesbeziehung sind mit
dieser Grenze verkniipft. Wie ist, so muf3 mit Tauler gefragt werden,
menschliches Erkennen, Sprechen und Tun des Géttlichen angesichts
dieser Grenze zwischen Geschopf und Schopfer moglich? Wie kann der
Mensch sich so auf Gott beziehen, dal3 der in der Endlichkeit seines
Wesens begriindete Konflikt mit der gottlichen Dimension aufgehoben
und er mit Gott vereinigt wird? Eine Moglichkeit wurde bereits
genannt: die Wiederherstellung der geschépflichen Ursprungssituation
durch die Vernichtung, d.h. den Tod alles kreatiirlich Definierten.
Denn dort sind Schopfer und Geschopf ununterschieden prisent, da
Gott noch nicht gewirkt und den Menschen noch nicht als ein anderes
Wesen bestimmt hat, als er — Gott selbst — ist. Wenn dann der Mensch
durch die Schépfung als geschopfliches, d.h. endliches Wesen definiert
ist, fungiert der iiberkategoriale Grund im Menschen stindig als noch
unbestimmter gottlicher Rest, der dem Menschen in seiner kreatiirli-
chen Bestimmtheit die Offenheit fiir das Unbestimmbare dadurch 140t,

' Vgl. A. Haas: <Die Arbeit der Nacht>. Mystische Leiderfahrung nach Johannes
Tauler, in: G. Fucns (Hg.): Die dunkle Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christliche
Mystik. Diisseldorf 1989, 30: «Selbsterkenntnis ist in diesem Kontext» — A. Haas verweist
auf V 199, 30-32 — «keine unverbindliche philosophische Selbstbestimmung, sondern
existentielles Eintreten in die Kontingenz menschlichen Daseins. »



118 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

daB er als Mensch in sich etwas Unbestimmtes enthilt, das zum alles
bestimmenden Prinzip der menschlichen Existenz zu werden vermag. '’
Die Restitution der geschopflichen Ursprungssituation 1483t sich infol-
gedessen als Riickkehr des Menschen in seinen Grund prizisieren.
Durch die Thematisierung des Grundes in der Predigt erfihrt sich der
Mensch — im Kontrast — als begrenzt und zugleich, an der Grenze des
Begrenzten, offen fiir das Unbegrenzte. Somit vermag der Mensch in der
bewuliten Einsicht seiner Grenze bewulit seine kreatiirliche Faktizitit
und ebenso bewullt seine gottlichen Moglichkeiten zu erkennen.
Eine weitere Weise des relativierenden Umgangs mit dem Endli-
chen besteht darin, zwischen der Menschheit und Gottheit Jesu Christi,
also zwischen reiner Diesseitsbezogenheit und ausschlieBlicher Jensei-
tigkeit (s. V 23; 95, 14-17), sein Leben zielbezogen durch die Ubungen
der Tugend wie Demut, Gottesfurcht, Gelassenheit, Sanftmut zu gestal-
ten (s. V 40; 167, 26£). Mit dem Tugendweg ist ein Verhalten ange-
sprochen, bei dem der Mensch weder in seiner kreatiirlichen Situation
aufgeht noch diese tberspringt, sondern vor dem Horizont der Tran-
szendenz seine Situation umso schirfer als endlich begrenzte, aber nicht
endgiiltig definitive versteht. Im tugendhaften Verhalten verifiziert der
Mensch durch die Praxis seine Einsicht in den begrenzten Stellenwert
alles Geschopflichen: die Dinge, die Gesellschaft und das eigene Selbst.
Er gelangt damit zu einer Einstellung, die Schopfer und Geschopf
gleichermaflen entspricht, weil sie die Unterscheidung von beiden ernst
nimmt. Je mehr der Mensch seinen Unterschied zu Gott realisiert, desto
mehr erweist er sich angewiesen auf géttliches Handeln; je mehr er sich
in seinem Selbstvollzug als selbstindig gegeniiber Gott behauptet, ver-
nachlissigt er seine geschopfliche Begrenztheit und setzt sich absolut.
Demnach geht es Tauler bei den verschiedenen Tugendiibungen vor

'7 Bezeichnend fiir die Funktion des Grundes ist — worauf L. STURLESE: Tauler im
Kontext. 2a0. 421, aufmerksam macht — «die anscheinend verbliffende Verdeutschung
von Proklos’ Spruch: in nobis iniacet aliquod secretum unius vestigium durch: uns ist ein
verborgen suochen des einen» (s. V 64; 350, 21). L. Sturlese hilt diese Ubertragung fiir sehr
gelungen, da nach Berthold von Moosburg, an den Tauler sich in seinen philosophischen
Grundanschauungen eng anlehnt, «das <Eine in uns> keine Substanz im Sinne einer
Trigerin von Akzidentien, sondern ein begriindendes dynamisches Prinzip ist, das, sofern
es noch nicht véllig bewuBt wird, sich als Streben nach dem Einen zeigt, und sofern es
bewult wird, als bereits geeint mit dem Einen selbst erscheint.» Vgl. auch V 64; 350, 27f:
« ... der grunt der hat ein ewig neigen, ein grunt neigen wider in den ursprung. »



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 119

allem darum, daB3 der Mensch sich im richtigen, d.h. gottentsprechen-
den Verhiltnis zu sich selbst, seiner Welt und seinen Mitmenschen
vollzieht.

Dies geschieht am ehesten, wenn man bei sich selber bleibt, seine
Geschopflichkeit akzeptiert, internalisiert und nicht ausbricht (s. V 38;
152, 26). Daher Taulers Selbstkritik: «.A/so ir nu mit flisse hant gelonffen
und das wort Gottes gehoert hant, und e man es wenet, so enwisset ir nit me
darumbe und louffent denne eime andern noch und wissent weder jens noch dis
und kerent uz, und ist des leiden gerummels also vil. Wir sint rechte wispe-
lechter naturen, ich mit dich und ir mit mir, unstete, wanckelsam» (N 33;
129, 37-130,5).

Wihrend es bisher um die Selbsterkenntnis des Menschen und die
daraus resultierende Einstellung zur geschopflichen Wirklichkeit und
zum Schopfergott ging — d.h. um die Realisierung der Forderung:
«... 50 bis ndt in dime grunde, in dinen ougen sunder alle glose» (V 60d;
303, 20f) —, soll im Folgenden der Frage nachgegangen werden, welche
Bedeutung die theologischen Meister in der Sicht Taulers fiir den
Menschen bei der Realisierung seiner geschopflichen Grundverfassung
haben kénnen, ob ihre Lehren das Referenzsystem abzugeben vermo-
gen, an dem der Mensch sich als begrenztes Wesen in seinem auf den
nicht erkennbaren, unsagbaren und unvorstellbaren Gott hin abzielen-
den Handeln orientieren kann.

Tauler ist der Meinung, daf3 theologische Lehrmeister dann wichtig
sind, wenn es gilt, den Glauben zu verteidigen (s. V 60d; 299, 22-24).
Allerdings — so sein Vorwurf — werden sie in ihrer Vernunft immer
spitzfindiger, indem sie z.B. disputieren, ob Erkenntnis oder Liebe
wichtiger und edler sei (s. V 45; 196, 28f). Auch wenn die groBen
Lehrmeister von Paris in groBen Biichern lesen und viele Seiten
umwenden (s. V 78; 421, 1f), kommt keiner — so Tauler — an der Ein-
sicht vorbei, daB} die gottliche Einheit fiir die menschliche Erkenntnis
unbegreifbar bleibt. Von daher verschieben sich fiir Tauler die Priori-
titen: Wichtig ist allein, was man nicht von Lehr-, sondern nur von
Lebemeistern lernen kann: das eigene Nichts zu erkennen, «was du bist
und wer du bist von dir selber» (N 45; 197, 2), sowie sich ausschliefllich
Gott zu iberlassen (s. V 60d; 299, 29f). Entsprechend lautet Taulers
Empfehlung an seine Zuhorer: « Liebes kint, los varn alles das ich und alle
lerer ie gelerten, und alle wirklicheit und schouwelicheit und hoch contemplacie,
und lerent allein dis ein, das dch das werde ...» (V 45; 197, 7=9). Dann
vermag auch die Dreifaltigkeit im Inneren des Menschen prisent zu



120 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

werden, «... nit in verndnftiger wise, sunder in weselicher wise, in der worbeit,
nit in redende, sunder in wesende» (N 60d; 299, 32-34). Daraus ergibt
sich: Keine theologisch verniinftige Rede ist in der Lage, den Menschen
tiber die geschopfliche Grenze hinaus in Beziehung zu Gott zu bringen.
Dies ist allein den « Menschen des inneren Lebens moglich», die «... /e-
sent das lebende buoch, do es alles inne lebet, sii kerent den himel und das ertrich
umb und lesent daz wunderliche werg Gottes...» (V 78; 421,
2—4). Demnach gilt: nicht Wissen fiihrt zu Erfahrung, sondern Erfah-
rung zu Wissen: « Wer dis befunden hat, der weis dis alleine; dis ist allen
kunstenrichen meistern noch den wisen unbekant» (N 78; 421, 14f).
Damit stellt sich die Frage erneut: Wie gewinnt der Mensch eine
neue Sicht der Wirklichkeit, so dall es zur Umkehr des Menschen
kommt? Was bewirkt die Umorientierung von der Liebe zu vergingli-
chen Dingen auf die Liebe zu Gott hin? Tauler verweist dazu auf den
Lebensweg Jesu Christi: « Obe alle meister tot werent und alle buoch verbrant
werent, so vindent wir an sime heilige lebende iemer lere genuog, wan er selber ist
der weg und kein ander» (N 20; 81, 19-21). Anders als theoretische
Konzepte, deren normative Setzungen erst noch in die Lebenswirklich-
keit iberfithrt und auf thren Wert hin in einem Erfahrungsweg erprobt
werden miissen, bietet das Leben Jesu die Moglichkeit, als Lebensmu-
ster fiir das eigene Leben bestimmend zu werden in der Weise, daf} das
Leben Jesu den Horizont abgibt, innerhalb dessen sich ein auf die
Vereinigung mit Gott abzielender Mensch versteht, weil er sich im
Fremden, Anderen selbst zu erkennen vermag'®. Die Erfahrungen, die
der Mensch am Leben Jesu macht, evozieren eine neue Sichtweise, die
auf der Einsicht beruht, da3 man bislang verblendeterweise im sinnlich
Gegebenen der endlichen Wirklichkeit befangen war'®. «Rechte als der
agestein der zdbet noch ime daz, isen, also zihet der minnecliche Cristus nach
ime alle hertzen die von ime ie beruert wurdent » (V 20; 81, 22—-24) aus dem
bisherigen konventionellen Denken und Handeln heraus. Dies ist darin
begriindet, daf die intensive Betrachtung Jesu Christi (s. V 15; 70, 15—
29) nicht nur ein besseres Wissen iiber ihn, sondern vor allem iiber das,
was man vorher richtigerweise zu wissen und zu tun glaubte *°, ermog-
licht: Der auBlenorientierte Mensch muf} in der Konfrontation mit dem

'® H.G. GapaMer: Wahrheit und Methode. Tibingen 19752, 337. S. V 47; 209,
26-34.

"9 DeErs.: 220, 338.

20 DEgrs.: 220. 3306.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 121

Lebensbild Jesu die Negativerfahrung machen, wie sehr sich dieser von
allem anderen sinnlich Gegebenen, vor allem von der eigenen Person
und der bisherigen Lebenspraxis unterscheidet. Der Mensch erkennt,
wie unihnlich er diesem Bild Jesus Christus ist: «... wie ungelich du sigest
disem bilde ...» (V 15; 70, 28f). Der Mensch sieht sich infolgedessen
entsprechend seiner Zielperspektive und/oder aufmerksam geworden
durch die (sinnlich) erfahrene Andersheit Jesu vor die Aufgabe gestellt,
die gewohnten Verhaltensmuster, Handlungsvorstellungen zu «... ver-
triben mit den minneklichen bilden unsers herren Jhesu Christi und sol recht
einen val mit dem anderen us slaben und sol die als innerlichen mit grosser
andacht in sich ze grunde trucken und ziehen, das alle ungelicheit in im
verwerde und verloesche» (N 52; 237, 31-34).

Dieser Prozel3 der Verinderung, durch den im zeitlichen Rahmen
eines ganzen Lebens Neues realisiert wird, entfaltet sich in drei unter-
schiedlichen Perspektiven auf Gott hin: am Anfang steht die sinnen-
hafte Liebe, in der Menschen «in biltlicher wise nach dem sinne ...» (V 54;
247,19) an Jesus Christus denken, an seine zeitliche Geburt, an sein
Leben und seine Werke (s. V 54; 247, 13-15). Die Gefahr besteht dar-
in, dall man in dieser Phase der Nachfolge verharrt, weil man als
sinnlich orientierter Mensch seiner Lust und dem bei der Betrachtung
entstehenden wohligen Gefiihl nachgibt (s. V 54; 247, 22-24) und
somit seiner vibelicheit** (v 67; 366,1) verfillt. Daher mul3 der Mensch —
wie es der geistigen Dimension seines Menschseins entspricht (s. V 67;
367,30-34) — durch die verniinftige Liebe die sinnlich konkreten, bild-
haften Vorstellungen von Jesus Christus transzendieren auf die Stufe
der Bildlosigkeit hin??, wo die Verschiedenheit Jesu Christi von allem
sinnlich Gegebenen erfallt wird; auf dieser Stufe geht es um die
Betrachtung seines inneren Lebens, seiner ewigen Geburt, des gottli-
chen Prozesses jenseits von Raum und Zeit in Ewigkeit (s. V 54; 249,
5-9). Bedingt durch diese Perspektive, die als unsichtbare Dimension in
der sinnlich erfaBbaren Person Jesu von Nazareth enthalten ist, gelingt

' 8. dazu G. WREDE: Unio mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler.
Uppsala 1974, S. 96: «Die Sinnlichkeit ist bei Mensch und Tier dieselbe. Der sinnliche
Mensch wird deshalb tierisch genannt. Diese Bezeichnung braucht nicht als negative
Bewertung aufgefalt werden.» Allerdings ist die Orientierung des Menschen an den
nidersten kreften «nicht als ein ein fiir alle Mal endgiiltiges Stadium gedacht. Tauler stellt
sich nidmlich vor, dal} der Mensch sich in einer Entwicklung befindet.»

22 Tauler beschreibt diesen Vorgang als ein «her durch gon durch die bilde in dber
bilde ...» (V 54, 248, 22; vgl. 249, 18f), bzw. als einen durbruch tun «in den grant do die
lebende worheit lichter. » (N 55; 248, 29)



122 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

die vollige Distanzierung von allen zeitlichen Dingen, indem der
Mensch in einem Akt der Selbsttranszendierung alles Zeitliche, sein
wandelbares Leben und seinen unbestindigen Seelengrund der Ewig-
keitsperspektive unterwirft und (in Anbetracht der alles bestimmenden
Ewigkeitssicht) bedeutungslos, d.h. zu nichts werden 1iBt. Tauler
beschreibt diesen Vorgang folgendermallen: «.Als der mensche dis ge-
smakt innerlichen, das tuot in versinken und versmelzen in sin eigen nicht und
in sin kleinbeit; wan so im ie Rlerlicher und bloslicher in ldcht Gottes grosheit,
so im ie bekentlicher wirt sin kleinheit und sin nichtkeit» (N 54; 249,33
250,1; vgl. V 47; 210,31-34).

In der letzten Phase kommt es zur Vereinigung Gottes mit dem
menschlichen Geist, der iber alle Sinne und den Verstand erhoben
wird (s. V 54; 252,21-24); der Mensch geht in Gottes Innerstes mit
seiner Geschaffenheit in der Weise ein, wie er «was eweklichen in Gotte
Got in siner ungeschaffenbeit ...» (V 56; 262,32), und wird infolge seiner
Riickkehr «wider bilt und erndwet» (N 56; 263,9).

ITI.

Fragt man nach dem besonderen Beitrag Taulers in Bezug auf seine
Sicht vom Menschen, so liegt dieser sicherlich nicht vorrangig darin,
daB er die Vorstellung einer moglichen Erneuerung des Menschen
durch den Riickgang aus der Zeit in die urspriingliche Ewigkeit ent-
wickelt. Vielmehr fillt bei ihm gerade auf, daB3 er die einlinige kon-
fliktlose Schematik von drei Stufen in der Nachfolge Jesu und dement-
sprechend von drei Dimensionen des Menschseins — duflerer, in der
Formulierung Taulers tierischer, sinnlicher Mensch; geistiger Mensch
mit seiner Erkenntniskraft und das gemuete, der oberste Teil der Seele 23
(V 64; 348, 23-25) — problematisiert, indem er

2 8. PromiN, Enn VI, 7,6; vgl. I. WEILNER: Johannes Taulers Bekehrungsweg.
Regensburg 1961, 80-86, bes. 84: Nach 1. Weilner ist die neuplatonisch-biblische Sicht,
die den Menschen als ein komplexes, in den Wesensbeziigen zu Natur, Geist und Tran-
szendenz sich beziehendes Gebilde betrachtet, «unverkennbar geprigt vom griechisch-
christlichen Idealbild des <erkennenden» Menschen und seiner Tendenz zur Abwertung
des Biologischen ...».



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 123

1. seine diesbeziiglichen Aussagen durch das Bekenntnis ein-
schrinkt, selbst noch nie die unio erfahren zu haben: « Nzt wenent das ich
mich dis it anneme das ich #t her guo komen si, allein enkein lerer nit ensille
leren das er selber von lebende niit enbabe. Doch ist es e noeten gnuag das er es
minne und meine und nit do wider entuo. Doch wissent das es nit anders enmag
siny (V 41; 175, 4-7). Dadurch, daB3 Tauler gegeniiber der abstrakten
Struktur des mystischen Prozesses die eigene Erfahrung zur Geltung
bringt, wird die konsequente Systematik durch die Riickbindung an
konkrete Lebenserfahrung relativiert. Indem Tauler aber nicht den
Widerspruch zwischen der in mehreren Predigten zum Ausdruck
gebrachten?* eigenen Erfahrungslosigkeit und seinem in jeder Predigt
mit zentralen Elementen vertretenen systematischen Konzept der
mystischen Erfahrung einseitig auflost, behalten beide ihre Berechti-
gung. Die in diesem Nebeneinander beider Positionen evident wer-
dende Diskrepanz zwischen tatsichlicher Nicht-Erfahrung und dem in
der Predigt theoretisch beschriebenen mystischen Erfahrungsprozel3
evoziert beim mystisch unerfahrenen Zuhorer das Interesse an dem in
der Predigt jeweils immer neu anvisierten Ziel der unio mit Gott.
Dadurch, da3 Tauler unaufhorlich von diesem Ziel predigt, prisentiert
sich dieses dem Zuhorer, der wegen Taulers Bekenntnis zur eigenen
Erfahrungslosigkeit sich in enger Erfahrungsgemeinschaft mit dem
Prediger?® weil3, durch die stindige Wiederholung als eine noch unent-
schiedene Moglichkeit; er ist sich bewul3t, da3 das systematische Erfah-
rungskonzept in der Realisierung zwar sehr schnell — wie beim Prediger
ersichtlich — an die Grenzen der individuellen Existenz st68t; trotzdem
aber bleibt die unio solange als prinzipiell erfahrbare Moglichkeit fiir
das irdische Dasein des Menschen erhalten, wie davon glaubwiirdig
gepredigt wird und der Zuhorer sich als so offen zeigt, daf er sich in
seinem Selbstvollzug um den Abbau der Diskrepanz zwischen seiner
bisherigen Nicht-Erfahrung und den theoretisch aufgewiesenen mysti-
schen Erfahrungsmoglichkeiten bemiiht. 26

24 Zur genaueren Verhiltnisbestimmung von Sprache, Erfahrung und Wirklichkeit
bei Tauler, s. V 298, 24-299, 1-17.21; 197, 7-9.18f; 421, 14f. 30-32; 175, 4-7; 299,
20£.24-27, 301, 1-3; 316, 15£.23-26; 119, 20-28; 120, 11-17; 79, 22-25; 129, 37-130, 5;
168, 30-169, 20 u.a.

5 Vgl. V 33; 129, 37-130, 5.

26 DaB} es neben der menschlichen Bemiihung um die unio bei Tauler auch die
umgekehrte, vom grunt zum Menschen hin erfolgende Bewegung gibt, s. Anm. 17. Tauler
selbst bemiiht sich an anderer Stelle — in allgemeiner, nicht auf seine Person bezogenen
Weise — um eine Integrierung der Erfahrung, die wesentlich Nicht-Erfahrung Gottes ist,



124 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Taulers Bekenntnis zur eigenen Unerfahrenheit in bezug auf den
Bereich der unio steht im Kontext von generellen Aussagen zum Wirk-
lichkeitsbezug seines Redens von Gott.?” Mit diesen Aussagen grenzt er
sich im Hinblick auf den Wahrheitsgehalt seiner Aussagen ab von den
Lehrmeistern, die das, was sie verkiindigen, selbst erlebt haben und sich
in ihrer Lebenspraxis davon bestimmen lassen (s. V 60d; 299, 20f.
24-27). Tauler grenzt sich damit auch von denen ab, die von der
Umwandlung des Menschen in Gott deshalb wissen, weil sie diese
erlebt haben (s. V 60f; 316, 15£. 23-26), sowie von demjenigen inneren
Menschen, der von der eucharistischen Unio zu wissen in der Lage ist,
aber nicht davon zu sprechen vermag: «.Aber von disen hoben, wunderli-
chen, verborgenen, tiren dingen so enkan ich nit gedencken noch gepruefen mit
welicher kunne worten daz, man hievon muge gesprechen, das so unwortlichen ist
und verre dber allen gedang und vernunft menschen und engelen und allen
creaturen in himmele und in erden. Lieben kint, hettent wir nu einen xuomole
rechten [utern indewendigen menschen, der werlichen innig were, der moebite
hievon wissen in gefuelender, smackender und in wesenlicher wisen, aber er
enmoebte es nit 2uo worten bringen noch nieman dervon gesagen, noch er enkan
es mit sinnen noch mit vernunft nit begriffen» (V 32; 119, 20-28). Daraus
erwichst fiir Tauler zunichst die Forderung fiir den Menschen, die Gott
meinende alte Redeweise in Zucht zu nehmen und in neuen Sprachen,
d.h. lobend und dankend aus dem Antrieb der Tugend heraus?® von
Gott zu reden (s. V 60e; 308, 30-35; 309, 5-9). Auf keinen Fall sollte
man disputieren tiber die Gottheit nach den Sitzen der Vernunft oder
mit spitzfindigen Worten: «/r migent sch also halten und reden in ver-

in sein religitses Erfahrungskonzept, indem er ihr den héchsten Wert zuspricht. « Es ist ein
finsterer, trostloser Weg ...; ein Weg, der aber letztlich der allerbeste ist, weil er wese/iche
kere (V 169, 3), eine seinshafte Umkehr, welche die ganze Personstruktur in ihre Abkiinf-
tigkeit von Gott hineinverfiigt. Das bedeutet ein Uberschreiten aller schonwelichen oder
gebruchlichen (V 168, 31) Weisen, Gott zu erfahren; gerade im hochsten Grad der Gott-
verbundenheit, die ein gezrenge (V 169, 20) ist, ist grundsitzlich auf die Moglichkeit, Gott
in smackender oder in bevindender wise (V 168, 30f) kennen und lieben zu lernen, Verzicht zu
leisten.» (A. M. Haas: Sprache und mystische Erfahrung nach Tauler und Seuse, in: ders.:
Geistliches Mittelalter. Fribourg 1984, 241).

27 Zu Taulers Unerfahrenheit in Hinblick auf den grant, s. seinen Kommentar zum
«grunt-erfahrenen» Proklos in V 60d; 301, 1-3: « Kinder, das ein heiden dis verstunt und
dazuo kam, das wir dem also verre und also ungelich sint, das ist uns laster und grosse schan-
de.»

26 D.h. in einer dem géttlichen grunt — soweit dies dem Menschen méglich ist —
adiquaten Sprechweise.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 125

ndnftiger wise, ir vertuement dich domitte unde ouch die den ir es intragent. »
(V 60e; 309, 9f) Da fiir Tauler grundsitzlich jedes Reden tiber Gott, die
gottliche Dreifaltigkeit, die Umwandlung des Menschen in Gott, die
Signatur des Gottlichen im Menschen sowie das Sterben Jesu Christi ein
problematisches Reden bleiben muB}, entweder wegen der fehlenden
Erfahrung oder der Unzulinglichkeit der menschlichen Worte oder der
Unfihigkeit des rationalen Verstehens, besteht fiir Tauler der Sinn
seines Predigens vor allem in der perlokutiven Funktion menschlicher
Rede; es geht um Motivation zur Erfahrung?’, nicht um Mitteilung des
Inhaltes einer derartigen Erfahrung: « Hinnan ab ist besser ze bevindende
wan e sprechende. Und es ist nit lustlich von diser materien ze redende noch ze
hoerende, aller meist do die wort in getragen sint, und och von der ungelicheit
wegen, wan es alles ungesprochen verre und froemde ist und in uns ungeborn
ist...» (V 60d; 299, 18-21). Und in bezug auf den Tod Jesu heil3t es:
«Das kidnden ist nit mit worten noch mit gedenckende, sunder ez ist mit
sterbende unde entwerdende in der kraft sines todes» (V 60f; 314,
36-315, 2). Dadurch, dal3 auf diese Weise der Realititsgehalt der theo-
logischen Rece eingeschrinkt wird und Sprache, Denken und Wirk-
lichkeit auseinandertreten??, sieht der Predigtzuhérer sich vor die Not-
wendigkeit der eigenen Erfahrung3! gestellt; an die Stelle der allgemei-
nen Aussage mul3 der konkrete Mensch treten, in und mit dessen Leben
allein wahrgenommen und wahr gemacht werden kann, was Gott ist.
Theorie entbindet nicht mehr von der Notwendigkeit der eigenen
Erfahrung, sondern fordert in Bezug auf Gott infolge ihrer Unzuling-
lichkeit diese geradezu heraus??. Das Theoridefizit erdffnet somit einen

2 Hierin findet auch die Forderung Taulers ihre Begriindung: « N sich in das min-
nencliche bilde unsers herren [hesu Cristi vil neber und vil tieffer wenn ich dich geleren kann ... »
(V 153 70, 25-27).

30« ... das es in dich geborn werde in dem grunde, nit in vernsnftiger wise, sunder in weselicher
wise, in der worheit, nit in redende, sunder in wesende» (N 60d; 299, 32-34).

3! Zur verinderten Position des mystischen Sprechens von Tauler im Vergleich zu
Meister Eckhart s. A. M. Haas: Deutsche Mystik. aaO. 260. Zum grundsitzlichen Aspekt
vgl. W. Have: Zur Grundlegung einer Theorie des mystischen Sprechens, in: Abendlin-
dische Mystik im Mittelalter. Hg. von K. Run. 2a0. 494-508.

32 Vgl. L. GNADINGER, in: Johannes Tauler. Hg. v. L. Gnidinger, aaO. 35: «Ziemlich
sicher verstand sich Tauler selbst nur mit Vorbehalt als Lehrer, und was er in seiner
Predigt mit Insistenz darlegte, hitte er kaum als Lehre, keinesfalls als Theorie, héchstens
als Lebenslehre bezeichnet wissen wollen ... Die Vorbereitung zu einem geistigen, geist-
lichen Leben, wie Tauler es vorschwebte, konnte durch seine Predigt veranlafB3t, in
gewissem Sinn auch gelernt werden. Das Ziel dieses Lernens hingegen war ein Geschenk
und als solches weder zu erarbeiten noch gar zu erzwingen. Die Erfiillung ist nimlich
nichts anderes als Gott selbst mit seinem unfaf3lichen Leben ...».



126 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

Freiraum fiir die eigene mystische Lebenspraxis, die von vielen Impul-
sen aus den Predigten zwar angeregt, jedoch nicht festgelegt ist. Dies
bedeutet, dafl der Mensch nur mit dem Experiment des eigenen Lebens
gotterfahren werden kann; nicht als Lese-, sondern als Lebemeister,
nicht durch das Wort der Predigt oder die Lehren der Theologen,
sondern im Vollzug des eigenen Lebens allein gelangt der Mensch zur
gottlichen Wahrheit, indem er sich von ihr in seinem Verhalten bestim-
men laBt (s. V 60d; 299, 29f. 32 f).

Fir Tauler bedeutet das Bekenntnis seiner mangelnden Erfahrungs-
kompetenz, daB3 er in Hinblick auf seine Rolle als Prediger nachvoll-
zieht, was er generell von jedem Menschen fordert: daB er sich als ein
Nichts erkennt und damit umgeht. Bei Tauler geschieht dies, indem er
sich seinem geschopflichen Status entsprechend verhilt und seine per-
sonliche Aporie thematisiert, nichts erfahren zu haben von Gott und
doch aus Not in Liebe zu ihm iiber ihn reden zu miissen, obwohl diese
Rede in Bezug auf Gott vollig unzulinglich, jedoch nicht unniitz ist, da
dadurch das Denken seiner Zuhorer in Bewegung gesetzt wird.

2. Die Notwendigkeit, durch mannigfache Lebenserfahrung erst
noch erfahren zu werden fiir die neue Erfahrung Gottes, fiihrt dazu, daf3
gegeniiber der Ewigkeit die Zeit des Lebens eine eigenstindige Bedeu-
tung erhilt. Die beim Héren und Lesen von Taulers Predigten sich oft
einstellende Erfahrung der Diskrepanz zwischen der thematisierten
Zielperspektive sowie eines dementsprechenden Handlungsvollzuges
und den tatsichlichen menschlichen Lebensbedingungen resultiert dar-
aus, dal3 die Predigt als Auslegung des Gotteswortes mit dem géttlichen
Extrem der menschlichen Existenz befaf3t ist, so daf} in ihr infolgedes-
sen, wenn sie im Verlauf der Predigt die Anniherung des Menschen an
seine dullerste — gottliche — Moglichkeit aufzeigt, die existentielle Zeit
vernachlissigt wird. Um so wichtiger sind die Aussagen, in denen
ausdriicklich hervorgehoben wird, dafl der Mensch eine bestimmte Zeit
seines Lebens braucht, um durch seine Erfahrung die Offenheit fiir die
Erfahrung Gottes lernen zu konnen. Tauler spricht davon, dal3 alle
Miithe um Gott vor dem vierzigsten Lebensjahr?* umsonst sei: der

3% Die Zeitangabe ist nicht unbedingt wortlich zu verstehen, da Tauler in Pr 19
(s. V19; 79, 17-30) — auf Joh 16, 7 und Apg 1, 3-8 Bezug nehmend — die Zeit zwischen
Auferweckung, Himmelfahrt und Geistsendung im typologischen Sinn auslegt. Dennoch
ist nicht auszuschlieBen, daB die Anwendung des sensus typologicus eine reale Erfah-
rungsgrundlage besitzt.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 127

Mensch «... enkummet niemer 2uo worem friden noch enwurt niemer ein
wesenlich himmelsch mensche, es ensi denne daz der mensche kumme an sine
viertzig jor. Es ist so maniger Rummer mit dem menschen, und tribet in die
nature nu har nu dar, und ist manigerleige daz die nature dicke do regnie-
ret...» (V 19, 79,22-26). Dann allerdings ist er zur Besonnenheit
gelangt, himmlisch und gottlich geworden und hat seine Natur weit-
gehend — wie Tauler meint — iberwunden (s. V 19; 80, 4-7). Wie bei
den Jiingern, die in der sinnlichen Liebe der verginglichen Menschheit
Jesu gefangen waren, mit Notwendigkeit die Trennung Jesu von ihnen
durch seine Himmelfahrt erfolgen muflte, damit sie auch zu seiner
Gottheit gelangten, indem sie — bedingt durch seinen Selbstentzug —
die Perspektive und ihre Liebe vom menschlichen auf den gottlichen
Bereich verinderten (s. V 19; 79, 13—18), mul3 auch der mit vierzig
Jahren besonnen gewordene Mensch ungefihr zehn Jahre noch ohne
Gotteserfahrung mit seiner Natur umgehen, diese auf Gott ausrichten
und in seinen Ursprung zuriickkehren, wo er schlieBlich den Heiligen
Geist empfingt, der ihn die gottliche Wahrheit lehrt.

3. Indem Tauler immer wieder an die Realitit der Leiden erinnert,
die zu jedem Leben gehoren** — wenn man bewuBt lebt, kann man
zwanzigmal am Tag ein neues Kreuz in sich entdecken —, sagt er die
«innere Geschichtlichkeit der Erfahrung» des Menschen mit Gott
aus®>. Der Mensch gewinnt durch das Leiden «die Einsicht in die
Grenzen des Menschseins, die Einsicht in die Unaufhebbarkeit der
Grenze zum Gottlichen hin»3¢. Er weil3, daB3 er nicht Herr iiber seine
Zeit und seine Zukunft ist, sondern diese ganz Gott tiberlassen muf, so
daB3 ihm nur bleibt, in das, was Gott iiber ihn verhingen will, einzu-
willigen, d.h. nichts anderes zu meinen, zu wollen und zu begehren als
Gott. Er wird dann « ... selber Gotz rich, und got richset in imen» (V 66,
363, 3). Dies erfordert anstelle einer eigenbestimmten vita activa eine
vita passiva’®’, in der der Mensch die im Leiden aufbrechende Erfah-
rung der menschlichen Endlichkeit nicht iiberspringt, sondern als wirk-

34 Leid ist fiir Tauler ein «das menschliche Leben prigendes Grundphinomen, das
dem menschlichen Gliicksstreben in massiver Weise entgegensteht» (A. M. HaAs mit
Verweis auf V 327, 11-328, 2 in: G. Fucns: Die dunkle Nacht der Sinne. 2a0. 21).

35 H. G. GADAMER: aaQ. 339.

36 Ders.: aa0. 339.

37 Vgl. V 46; 205, 5-12; V 43; 190, 14-19 u. V 60f; 315, 30f: « ... wan es ist besser
liden denne wiirken. »



128 Johannes Taulers Auffassung vom Menschen

lich anerkennt.*® Der Erfahrung des Leidens kommt dabei die Funktion
zu, den Menschen mit seinen bisherigen Einstellungen in eine Krise
zu fithren, die die Ablosung der bisherigen Perspektive durch eine vollig
neue Sicht bedeutet’, d.h. eine Sicht, in der die Beziehung von Gott-
Welt-Mensch grundlegend anders bestimmt ist aufgrund der im Leiden
eintretenden Erkenntnis in das, was und wer der Mensch ist. Negativ
formuliert: Die Unfihigkeit zum Leiden hat zwei Ursachen: « Die ezne
sache ist das der mensche nit zuo grunde sins selbes gestorben enist noch niit tot
enist. Die andere sache ist das er Gotte nit zemole engetridwet» (N 38;
152, 1-3). Doch die Radikalisierung der Differenz zwischen Gott und
Mensch infolge der Selbsterkenntnis, da3 der Mensch ein reines Nichts
ist und auf Gott vollig angewiesen bleibt (s. V 21; 87, 3f), stellt nur die
eine Seite der in der Krise des Leidens erfolgenden Einsicht dar. Der
zweite Aspekt ergibt sich aus der Kombination des menschlichen Lei-
dens mit dem Leben und dem Leiden Jesus Christi: Durch dieses neue
Bezugssystem erhilt die bisherige menschliche Existenz, insbesondere
das menschliche Leiden, einen neuen Sinn, der die Endlichkeit trans-
zendiert. Der Mensch hat mit dieser Sinngebung auf dem Weg zu
seinem Menschsein einen vorliufigen Hohepunkt erreicht: Wurde im

38Zur Aktualitit dieser Uberlegungen vgl. P. SLoTErDIK : Eurotaismus. Zur Kritik der
politischen Kinetik. Frankfurt 1989, 28: «Die Moderne hat uns mit Handlungstheorien
tberfiittert — vom Erleiden hat sie nie etwas anderes gewult als dies, daB es als Motor fiir
Handlungen <benutzt> werden kann. Wie wiire es aber, wenn in den zahllosen kulturellen
Ansitzen zu Postmodernismen heute sich die Notwendigkeit ankiindigte, ein passioniertes
BewuBtsein menschlicher Endlichkeit zu entwickeln, ein BewuBtsein jener zweiten Pas-
sivitit, die sich erst auf der Riickseite des Projekts Moderne ausbilden kann?» G. Fuchs
kntipft an dieses Zitat die Erwartung, dal aus der Geschichte christlicher Leidbewiltigung
«Antwortelemente zu erhalten (sind) zur Gestaltung einer zeitgemiBlen Vita passiva
heute, die den Ertrag der Moderne nicht verrit, sondern schoépferisch <aufhebt»». (G.
Fucss, in: ders. [Hg.]: Die dunkle Nacht der Sinne. aaO. 7f).

3 Vgl. die Paraphrase des Begriffs <Krise», in: J. u. W. Grimm: Deutsches Worter-
buch. Leipzig 1873, Bd. 5, Sp. 2332: «die entscheidung in einem zustande, in dem altes und
neues, krankheit und gesundheit ... mit einander streiten ... » Es geht um eine Krise, die das
«bisherige Dasein unter das Gericht stellt. Aber was kommt dann? Tauler wiirde ant-
worten: eine neue Art zu leben ...» (I. WEILNER: 220. 230).

4 Beachtenswert ist dabei, wie I. Weilner den Proze3 der Krise konkretisiert: « ...
Taulers mystische Phasengliederung in jubilacio - getrenge - sbervart widerspiegelt in
verdichteter Form eine Erlebnisfolge, in der im Grunde jede innere Wandlung verliuft:
Immer wird eine erreichte Reifestufe zunichst begliickend, dann in Gewohnheit und
Alltaglichkeit erstarren und damit dem weiterdringenden Leben fragwiirdig werden, bis
die nunmehr altgewordene Haut in einer krisenhaften Anstrengung gesprengt und die
<Uberfahrt» in eine neue, hohere, ja erlebnismaBig zunichst uniiberbietbar hochste Seins-

weise moglich wird. Dann kann das Spiel wieder von vorn beginnen.» Vgl. dazu V 37;
144, 8-145, 6.



Johannes Taulers Auffassung vom Menschen 129

Leiden zunichst die Illusion einer falschen, aus der Verabsolutierung
der menschlichen Existenz sich ergebenden Unendlichkeit aufgedeckt
und der Mensch auf seine Endlichkeit und unendliche Differenz zu
Gott verwiesen, erdffnet die Identifizierung mit dem Lebensweg Jesu
Christi die Moglichkeit eines — nicht terminierbaren, jedoch viel
Lebenszeit beanspruchenden — Wechsels von der Differenz in die Iden-
titat mit Gott: « ... ker echt wider in sin begin, als unser herre [hesus Christus
. Und dis alles durch das leben und liden unsers herren Jhesu Christi: ie
glicher, dar durch ie hober und weselicher und goetlicher und worer ... Wan also
als des boums hoehi kumet von der tiefsten der wurzelen, also kumet alle hoehin
dis lebens von dem grunde der demuetkeit» (N 57; 273, 23f. 30-32;
274, 12f).



	"Es ist uns aber bestimmt, von Überzeugungen, die wir aus innerer Notwendigkeit denken, zu leben." : Albert Schweitzers elementares ethisches Vernunftdenken

