Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand : un bilan
Autor: Maesschalck, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marc MAESSCHALCK

Philosophie et révélation
dans 1’idéalisme allemand

Un bilan

Méme si le Handbuch der Dogmengeschichte permet aujourd’hui de se
faire une idée assez exacte de 'importance de I'idéalisme allemand au
sein du développement de la réflexion théologique, il manque encore de
travaux qui nous permettent d’aborder la question d’une réception
théologique de la philosophie d’un point de vue différent de celui
développé par la dogmatique et par le retour de I'apologétique. Les
synthéses doctrinales sont peu enclines, méme lorsqu’elles prétendent a
un débat de fond avec la culture, a s’engager dans les subtiles remises en
question de la rationalité qu’elles utilisent. C’est un savoir sir de soi qui
entre en débat avec le patrimoine culturel de son temps, une raison en
quéte de légitimité et non de réforme. La singularité scientifique du
savoir théologique n’est donc pas mise en question a titre de savoir
humain dans la pluralité des savoirs, ni a titre de phénomeéne de con-
science engageant la liberté de la personne dans son rapport au monde.
Hegel pas plus que les autres idéalistes n’a condamné le savoir théolo-
gique en le réduisant au domaine de la représentation, car on pourrait se
demander quel savoir n’use pas de la représentation! Il s’agit plut6t de
comprendre comment la conscience se comporte vis-a-vis de soi et du
monde quand elle se met a les envisager sous le mode «théologi-
que».

Cette question est cruciale a une époque ou 'on découvre le role
social de la théologie, sa fonction aliénante ou émancipatrice, démobi-
lisante ou libératrice. Le discours sur Dieu manifesté entraine toujours
une position déterminée de I’humain face a cette manifestation. Révé-
lation et histoire sont les deux grandes composantes de la rationalité



40 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

théologique marquée par la tradition judéo-chrétienne et les modernes
idéalistes tAcheront de saisir ce couple 4 la lumiere de la critique de la
connaissance et de I’éthique, selon les dimensions théoriques et prati-
ques de la raison. On ne peut donc parler d’une réception théologique
de l'idéalisme allemand si 'on ne s’est pas interrogé sur sa critique
épistémologique de la théologie congue comme pratique discursive de la
pensée libre et non simplement comme un stade chronologique du
destin de la pensée humaine, selon les conceptions d’un certain

marxisme historiciste ou de la philosophie positiviste de Comte.

Fichte

Si Fichte n’a jamais cessé d’inviter a dépasser les formes extérieures
de la religion, il a pourtant évolué considérablement dans son appré-
ciation spéculative du christianisme en donnant a la portée éthique,
qu’il lui reconnaissait déja dans ses sermons’, des développements inat-
tendus, grice a la transformation de sa méthode. Sans doute, au départ,
lui semblait-il plus urgent, a la suite de Kant, d’achever de libérer 'esprit
de son formalisme religieux, pour le rendre 2 sa destination morale,
c’est-a-dire a la réalisation de son autonomie rationnelle, plutot que de
s’interroger directement sur la pertinence du discours religieux dans le
cadre d’une philosophie de P'action.

Pour le jeune Fichte, la religion n’est acceptable que dans les limites

d’un projet moral bien défini et la révélation dont elle s’autorise n’a
d’intérét que de ce point de vue pratique, puisqu’elle n’a aucune valeur

théorique vu sa dérogation aux lois du champ transcendantal de la
conscience. Le seul critere recevable est 'action que suscite la religion
dans le cadre de la libre entreprise morale de la volonté? . Si I'on perd,
dans ce contexte, la justification suprasensible de nos actions, on y gagne
la certitude que seul Ieffort moral de la liberté peut étre une aide
véritable dans la vie concréte et qu’il ne faut attendre rien d’autre que ce
que nous pouvons et tichons de réaliser pauvrement?®. L’idée d’une
suppléance surnaturelle de nos déficiences morales est une grave illu-

' Cfr Fichtes Werke, hrsg. von L.H. FicHTE, Berlin, 1971, t. XI, pp. 209 a 220, (sigle
F.W.). Sur ce texte, voir TILLIETTE X., Le Christ des philosophes t. I, Paris, 1974, pp. 84 et
85.

? Cfr FW. V, p. 168 (Versuch einer Kritik aller Offenbarung).
3 Ibid., p. 167.



Philosophie et révélation dans Iidéalisme allemand 41

sion qui méne directement a toutes les déviations morales que peut
susciter la religion quand elle prétend élever I’action de certains hom-
mes au-dessus de la loi, parce que cette action répond a des préceptes
surnaturels. La religion bien comprise ne s’oppose pas 4 la morale; elle
ne cherche qu’a rendre ’homme meilleur®, a travailler son cceur pour
favoriser sa décision en faveur du progrés moral. La religion a pour
fonction de préparer en secret le régne de la moralité; elle est fo7 en la
possibilité qu’a ’homme de se dépasser, de s’améliorer, de s’élever vers
le Bien?’.

A ce niveau strictement moral, c’est le concept de révélation qui est
porteur de la plus forte charge d’ambiguité puisqu’il risque toujours
d’entrainer la réflexion vers l'instauration d’un ordre supérieur a la
moralité dont 'ingérence dans I'expérience concréte contrevient aux
lois élémentaires de la liberté. Mais en se croyant exemptée de 'ordre
moral, la liberté perd du méme coup Vantodétermination qui caractérise
en fait son rapport d’obéissance au devoir qu’elle s’est fixé. L’institution
d’un ordre surnaturel réduit les étres libres a n’étre que les acteurs
irresponsables d’'un drame qui leur échappe et dont les intéréts «supé-
rieurs» se substituent aux fins temporelles réellement a leur portée. La
véritable religion, au contraire, libére de l'illusion d’un ordre «supé-
rieur» préexistant, d’un plan divin déja établi®, pour convertir les cceurs
a produire des actes concrets, a exercer leur responsabilité, a s’engager
dans les structures terrestres. La religion ne doit pas nous amener a fuir
Phumilité de nos pratiques, mais a accepter notre dépendance essen-
tielle a nous-mémes, de la fragilité a notre effort moral.

Ces positions radicales en faveur d’une religion enfermée dans le
cceur de ’homme, a la source de I'effort moral et soumise a ’aulne du
progreés moral qu’elle sous-tend, vont provoquer une réaction violente
des milieux religieux intellectuels contre la philosophie de Fichte en
1798 et 1799, épisode fameux de ' Azheismusstreit’. Fichte ne parvien-
dra jamais a lever les soupgons portés contre sa philosophie a cette

4 Tbid., p. 170.

> Ibid., p. 171; voiraussi F.W. V, pp. 4 et 5 (Aphorismen iiber Religion und Deismus,
n. 8 et 12).

¢ F.W. V, pp. 187 et 188 (Uber den Grund unseres Glaubens an eine gottliche
Weltregierung).

7 Cfr BAUMGARTNER H.-M., La querelle de I'athéisme de 1798-1799, in: Archives de
Philosophie, 31 (1968), pp. 531 4 555; LEonN X., Fichte et son temps, Paris, 1922-27, T.I,
chap. XI et XIL



42 Philosophie et révélation dans 'idéalisme allemand

époque, a tel point que la transformation de sa méthode philosophique
passera complétement inapergue aux yeux de ses détracteurs® et, @ for-
tiori, la portée de cette transformation pour sa conception de la religion.
La rupture avec Schelling en 1806 est un bel exemple de la méprise
compléte qui voile toute I’entreprise de Fichte a partir de 1798. Schel-
ling, qui a pris UAnweisung comme une attaque personnelle dirigée
contre sa dissertation Philosophie et Religion, répond par une série
d’éclaircissements. Il reproche a Fichte de développer une philosophie
exsangue, purement abstraite, dont le principe absolu posé «en dehors et
au-dessus» de la nature? est une idée vide, un Dieu mort, parce qu’il
n’anime rien et qu’il apparait comme totalement séparé de la vie et des
principes qui déterminent ’existence concréte. Si théisme il y a chez
Fichte, il ressemble a celui de Jacobi, une pensée tellement négative de
Dieu, volontairement a-substantielle, qu’elle sé pare Dieu de son monde
et fonde effectivement un athéisme radical, ’homme sans Dieu et ’'Un,
principe métaphysique, reflet idéalisé de la situation existentielle de la
liberté, étrangére méme au drame cosmique qui I’entoure, matiére
rebelle et insensée, esprit se nourrissant de ses abstractions.

Schelling attaque en fait un transcendantalisme qui n’existe plus
chez Fichte et tel qu’on le rencontrait encore chez le jeune disciple de
Kant'?. Les accusations portent a faux et Schelling est finalement plus
aux prises avec soi-méme qu’avec un quelconque interlocuteur. Les
catégories qu’il emploie révelent plutot les fissures de sa philosophie de
'identité, le besoin d’un nouveau théisme'! qui subsume les catégories
substantialistes du «spinozisme de la physique»'? sous des catégories
plus dynamiques, plus spiritualistes aussi, mieux 2 méme de rendre
compte du drame des libertés.

Quant a Fichte, il est loin de ces problématiques, sa pensée s’est
désenclavée des interdits portés par le criticisme sur les réflexions
théologiques propres aux idées de la raison pure. Contrairement  ce que
pense Schelling, ce n’est plus le refus du discours sur Dieu comme idée

® Cfr PHILONENKO A., L’ceuvre de Fichte, Paris, 1984, p. 135; Cassirer E., Les
Systémes post-kantiens, Lille, 1983, pp. 129 a 134.

? Cfr ScHeLLING F.W.]., Simtliche Werke (=S.W.), Stuttgart/Augsburg, 1856-1861,
t. VII, pp. 13 et 14.

' Cfr Laure R., Die Entstehung von Schellings Identitits-Philosophie, Frei-
burg/Miinchen, 1975, pp. 184 a 189.

' Cfr S.W. VIII 82.

12 Cfr S.W. III 27.



Philosophie et révélation dans I’idéalisme allemand 43

transcendantale qui motive le rejet du naturalisme, mais la construction
d’un nouveau point de vue philosophique qui refuse d’envisager la
question de Dieu sur base du paradigme cosmologique. Sa nouvelle
philosophie veut penser a partir de I'essence éternelle, c’est-a-dire de
I'idéalité absolue qui constitue le champ de la conscience, 'origine du
dynamisme intensif, et non plus extensif, de la connaissance. Penser en
direction de 'essence éternelle comme notion régulatrice n’a plus de
sens, il faut penser a partir d’elle et se recevoir comme parcelle de cet
amour infini, de ce bonheur sans mélange, au point critique de I'inter-
férence entre le réel et I'idéal ot s’articulent le savoir et 'action. L’effort
concret est une réplique plus ou moins réussie de I'idéalité qui le dirige.
C’est désormais I’idéal, les structures projectives de la raison qui assurent
la réflexion portant sur un réel toujours problématique, un reflet
approximatif. L’esprit s’autodétermine et se limite en fonction de sa
constitution idéale, absolue, I’acte originaire de la liberté (Urthat),
I’ Amour éternel. Seule importe, en définitive, cette mystique de ’action
qui considére la manifestation de I’ Amour sous les formes les plus inat-
tendues. Certainement, «(...) la philosophie de I’action fondée sur le
devoir en 1794-95 demeure valable. On en pourrait dire autant de la
théorie de la morale créatrice (...). Aussi bien Paction n’est jamais
abandonnée. Ce serait plutdt la contemplation qui s’y ajoute et 'anime
plus profondément. On trouve la une bonne justification des formules a
la fois religieuses et actives dont Fichte dans les Discounrs a la Nation
Allemande se sert pour caractériser la vie et existence»'?.

Fichte a toutefois dépassé la représentation de I’action qui assimilait
totalement celle-ci a4 la tension exacerbée de la moralité finie qui
découvre comme a I'envers de soi, par distorsion, ou par la négative,
I’Absolu qui la justifie, mais dont elle ne peut rien espérer. Espérer
quelque chose reviendrait, en effet, en y mélant 'intérét, pervertir
Paffirmation rationnelle d’ou la notion de divinité et d’Absolu tire sa
force a titre de postulat de la raison pratique'*. Mais, désormais, c’est la
manifestation de I’ Amour qui importe et il faut, en conséquence, initier
(anweisen) la conscience a s’approprier sa position et sa tiche de reflet au
sein de I’expérience concrete, intérieure et extérieure, éthique et poli-

'* PHILONENKO A., op. cit., p. 151.
4 Cfr KessLer M., Kritik aller Offenbarung, Mainz, 1986, p. 197.



44 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

tique; la question est de participer a cette métamorphose de I’ Amour en
moi's. Cette participation consiste a réfléchir I'action de 1’Absolu ex
nous, c’est-a-dire dans la corrélation de I’idéalisation du réel (a partir du
limité) et de la réalisation de I’idéal (a partir du limitant); corrélation qui
définit 'activité de notre liberté-dans-le-monde occupée 2 inventer les
chemins d’affirmation de ses virtualités. Participer a I’Amour consiste
donc 4 augmenter notre conscience d’étre-libre-dans-le-monde, a réunir
le plus intimement possible action et pensée de ma liberté, au point de
s’identifier progressivement 4 I’ Amour infini de soi qui est pleine coin-
cidence avec soi-méme, pleine assumation de soi, joie ou bonheur d’étre
a soi, «’autopossession du Moi par lui-méme»'¢. Comme I’a remarqué
Maréchal, le nouveau syst¢éme se ramasse dans un «monisme de
I’Acte»'” qui, d’abord inscrit dans la structure relative de ’homme
contemplant dans I’action, nous «déporte» ensuite vers la structure
absolue de cet Amour infini qui ne cesse de se dire dans I'action his-
torique. Il semble, en définitive, que «I’Amour, en nous, brise le cycle
contingent de I'action créatrice et le greffe sur le cycle abso/u de la vie
divine: a travers le Verbe immanent, il cherche le Verbe éternel, et en
celui-ci, le Principe absolument absolu, le Pére. Identité mystérieuse de
I’Amour absolu et de I’Amour relatif, incompréhensible continuité de
notre finalité d’intelligences créées, avec le reflux éternel du Verbe dans
le Pere. Est-ce 1a une absurdité logique ? Notre raison a-t-elle le droit de
fermer catégoriquement cette perspective? On n’oserait le prétendre.
Mais d’autre part, on n’entrevoit pas non plus la possibilité métaphy-
sique, le «comment», d’'une aussi énigmatique «surnaturalisation» de la
nature»'s.

L’aporie ainsi présentée par le Pére Maréchal laisse cependant dans
'ombre I'invention fichtéenne d’un rapport a '’ Absolu qui se sépare
décidément de toute théologie créationiste pour penser, en termes de
présence, ’Appel absolu qui constitue nos existences comme une
réponse toujours indécise au mystere qui les anime.

"> Cfr CoretH E., Le développement de la théologie de Fichte, in: Archives de
Philosophie, 25 (1962), pp. 484 a 540, spécialement pp. 527 a 529.

'¢ Cfr MARECHAL J., Le point de départ de la métaphysique, Cahier IV, Bruxelles/Pa-
ris, 1947, p. 424.

'7 Ibid., p. 439.

' Ibid., p. 436.



Philosophie et révélation dans I’idéalisme allemand 45

Cette tentative par laquelle Fichte éléve au degré d’une esthétique
théologique I’éthique religieuse de sa premiére philosophie laisse en
suspens nombre de questions sur le fait historique de la révélation. Il est
clair que Fichte retient surtout des Evangiles les spéculations johanni-
ques sur le Verbe éternel et la métaphysique de la charité que 'on peut
en déduire a travers la prédication du Royaume'?. Notre temps n’a de
sens qu’en fonction de son ordination au Royaume qui advient en lui, 2
I’Eternel, a ’'absolue liberté incarnée en la personne du Christ ?°. Est-ce
I'essence du christianisme qui est ici en question, le détournement du
Kérygme vers un « Evangile spéculatif» a la Lessing? Nous pensons qu’il
s’agit plus fondamentalement d’une «théologie premiere»?! liée a une
philosophie absolue de la liberté, un fondement, en quelque sorte, qui
laisse ouverte la possibilité d’une construction religieuse ou éthique, 4 la
maniere de I'anthropologie théologique de Rahner?2.

Le discours philosophique ne prétend pas, chez Fichte, franchir le
hiatus qui sépare 'autocontemplation relative de I’ Absolu dans I’histoire
de I’étonnante kénose du Verbe contemplé dans '’engagement singulier
d’une destinée éthique. Il faudrait pour satisfaire cette prétention
comme un renversement herméneutique qui est, pour Fichte, hors du
champ de légitimité de la rationalité philosophique essentiellement
autoréflexive. La révélation dans sa concrétude historique reste du
ressort de la science qui en fait son principe positif. La philosophie est au
point zéro de 'expérience religieuse et, sans la contredire ni s’y subs-
tituer et encore moins la supplanter, elle propose a la liberté critique le
sens a donner ou la valeur a accorder, pour la destinée humaine, a cette
confrontation avec I’Absolu qui, de toute maniére, préside effective-
ment a la destinée humaine tendue vers avénement de la société
rationnelle (le Vernunftreich). Un tel avertissement philosophique,
entendu correctement, éviterait a la réflexion théologique de dépasser
son objet pour se reconstituer, sur des bases somme toute empiriques, en

19 Cfr PHILONENKO A., op. cit., pp. 149 et 150; TiLLIETTE X., op. cit., pp. 87 a
97.

20 Cfr la «christologie philosophique» de la Staatslehre, F.W. IV, pp. 521 a 600.

2l Cfr PHILONENKO A., op. cit., p. 141; Cassirer E., op. cit., p. 137.

22 Cfr Rauner K., Grundkurs des Glaubens, Freiburg/Basel/Wien, 1984, pp. 37 a
53; id., Theologie und Anthropologie, in: Schriften zur Theologie, Bd. VIII, Einsie-
deln/Ziirich/Kéln, 1967, pp. 43 2 65; id., Uberlegungen zur Methode der Theologie, Bd.
IX, 1970, pp. 79 a 126. Voir Simons B., Philosophie der Offenbarung, Stuttgart/Ber-
lin/Ko6ln/Mainz, 1966.



46 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

métaphysique «aprés coup» qui viendrait, au nom d’une expérience
déterminée, spiritualiser ou «théologiser» le probléeme du monde et de
I'action. Cette «métaphysique théologisée»?? évacuerait 'aporie inhé-
rente a I'intelligence finie du finil, aporie qui ne cesse pourtant de
dynamiser cette intelligence. ‘

Hegel

Lecteur passionné du Nathan de Lessing?*, Hegel ne va pas tarder,
sous 'impulsion romantique, a assimiler I’affirmation de la vie morale a
'affirmation pure et simple de la vie, a travers les déchirures de 'exis-
tence, cette longue maladie de I’étre entrecoupée d’étonnantes régéné-
rescences?’. Qu’il s’agisse de moralité, de religiosité, de politique ou de
culture populaire, toutes ces formes révelent la force vitale qui se tota-
lise en chaque moment de I’histoire et les rassemble en soi sans perdre
leurs dissonances. Dans ce travail de la Vie absolue sur le négatif, le
christianisme apparait comme la «positivité» qui arrache la conscience
au reégne du négatif, de 'opposition ou du dualisme, pour Iélever a
I’esprit du Tout qui soutient toutes nos négations. Contrairement a ce
que suggere Hippolyte 26, la positivité du christianisme n’est pas dans
I'«événement Jésus-Christ» comme tel, dans cette singularité prétée
désormais a 'universalité du sens. La révélation chrétienne tient sa
positivité de sa rupture avec 'ordre de la représentation. Lorsqu’elle est
pensée dans le sens de sa positivité, en dehors des préceptes et des vérités

23 Cfr MARITAIN ]., Le paysan de la Garonne, Paris, 1966, pp. 213 et 214.

24 Cfr PocGELER O., Hegel rencontre la Prusse, in: Archives de Philosophie, 51 (1988),
pp- 353 a 383; TiLLierTE X., Philosophie morale et philosophie religieuse apres le criti-
cisme, in: Démythisation et morale, Paris, 1965, pp. 281 a 293.

# Cfr ReeNIER M., Hegel, in: Histoire de la Philosophie 2, La Pléiade, Paris, 1973,
p- 856; PETRY M.]., Scientific Method, Francceur, Hegel and Pohl, in: Hegels Philosophie
der Natur, Stuttgart, 1986, pp. 11 4 29; Id., Hegels Verteidigung von Goethes Farbenlehre
gegeniiber Newton, in: Hegel und die Naturwissenschaften, Stuttgart-Bad Cannstatt,
1987, pp. 323 a 340; sur la philosophie de la religion du jeune Hegel, voir Fujrra M.,
Philosophie und Religion beim jungen Hegel, unter besonderer Beriicksichtigung seiner
Auseinandersetzung mit Schelling, Bonn, 1985, et Tueis R., Le discours dédoublé, Phi-
losophie et théologie dans la pensée du jeune Hegel, Paris, 1978; OrMEa F., La religione
del giovane Hegel, Rome, 1972; KrtGer H.-]., Theologie und Aufklirung, Stuttgart,
1966.

26 Cfr HyppoLITE ]., Introduction a la philosophie de I’histoire de Hegel, Paris, 1983,
p- 48.



Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand 47

du catéchisme, il appert que la révélation chrétienne n’oppose rien a la
conscience, qu’elle ne lui impose rien d’étranger ou d’arbitraire, mais
qu’au contraire, elle est au plus intime de cette conscience, comme la
manifestation intérieure de son appartenance a Uesprit du Tout. Elle est
réponse du divin en moi au «milieu divin», communion ou harmonie de
Iexistence menacée avec le fond de son étre, '«in-existence» de la
différence, selon un mot de Gw. Jarczyk?’. La véritable révélation du
Christ a Pierre dans ’Evangile de Marc (Mc 8, 29) pourrait étre com-
mentée comme suit: «Le divin qui est en toi, m’a reconnu comme divin;
tu as compris mon essence; elle a retenti dans la tienne»?8. La révélation
ne réside pas dans I’évidence d’une extériorité puisque ceux qui ont vu
et touché Jésus l'ont rejeté ou se sont contentés de croire en lui, sans
encore naitre véritablement a la vérité en devenant des «adorateurs en
esprity», des fils de la lumiere qui les habite, «renaissant» ainsi une
seconde fois en s’unissant a la vie du Tout comme les sarments sont unis
au cep de la vigne?’.

Selon le jeune Hegel, la révélation n’a donc de sens que comprise
comme manifestation intérieure de la communion 2 la vie du Tout et
devient, par contre, absurde lorsqu’on l'utilise pour légitimer 'exposé
doctrinal de propositions métaphysiques et de préceptes moraux. Or, ce
nouveau concept de révélation s’impose comme une exigence de pensée
adressée a la raison spéculative: il faut soustraire la pensée de la révé-
lation a Pordre du négatif pour signaler un impensé du christianisme en
deca des oppositions morales, culturelles ou politiques auxquelles il a
donné lieu. Il faut penser le christianisme, penser son esprit, contre son
destin, comme le chemin d’une réconciliation effective au divin, d’une
unité intérieure a I’Esprit universel*°.

Cette tiche incombe 2 la philosophie seule, méme si a cette époque,
cette idée ne peut déja signifier pour Hegel tout ce qu’elle recouvrira
plus tard dans son ceuvre (' Aufhebung du christianisme). L’esprit du
christianisme se présente encore sous les traits d’'une herméneutique
spéculative sans cesse en contact avec les textes qu’elle s’efforce de
repenser. La tiche a réaliser ne suppose pas encore cette autopossession

e _]ARCZYK G., L’altérité fondamentale, in: Dieu, Série Philosophie (10), Paris,
1985, pp. 117 a4 128.

28 Cfr HEGeL G.W.F., L’esprit du christianisme et son destin, trad. par J. Martin,
Paris, 1967, p. 90.

29 Ibid., p. 91. Allusions a Jn 1,11; Jn 3,7; Jn 4,24; Jn 12,36; Jn 15,5.

30 Tbid., p. 94.



48 Philosophie et révélation dans I’idéalisme allemand

de soi dans la rigueur du procédé dialectique qui caractérisera la phi-
losophie de la maturité. Huit ou neuf ans plus tard, La Phénoménologie de
[’Esprit ne pourra plus concevoir le rapport au phénomeéne de la cons-
cience religicuse sans que l’esprit en chemin ne vise directement a
donner au contenu rencontré une forme déterminée dans son effort de
cohérence. Il s’agit moins de destin que de logique désormais, et la
dramatique chrétienne que Hegel cherchera inlassablement 2 mettre en
scéne correspond plus maintenant a une logique de I'action, c’est-a-dire
au calvaire de I’'ldée dans les structures de I’histoire concue. C’est la
méthode que Hegel se forgea dans la période d’Iéna’' en se démarquant
et en se jouant des confusions qui alimenterent la polémique de Schel-
ling et de Fichte?’. En stigmatisant P’acte transcendantal d’autoré-
flexion de I'esprit (Moi = Moi) et l'acte forme d’auto-affirmation de la
substance absolue (A = A), Hegel repousse les fausses logiques de
I'identité, qui masquent le rapport de la conscience a soi-méme dans
tout processus de réflexion, et propose une logique dialectique ou la
différence redoublée est le seul chemin de la synthese qui est toujours
procédure de négation-détermination de ses extrémes par un moyen
terme, 4 'image de I'antique méthode du syllogisme *3.

La conscience philosophique apparait ainsi en prise sur son propre
processus dialectique, s’égalisant a chacun des moments pour les penser
dans sa totalité. Cet écart critique a une importance particuliére pour
notre propos. 11 y a chez Hegel non seulement une phénoménologie de
la conscience religieuse, mais aussi une phénoménologie de la cons-
cience théologique et ce second aspect a souvent été méconnu au profit
du premier. Autrement dit, les discours théologiques disséminés dans le
corpus hégélien ne suppriment pas la position de la conscience philo-
sophique, la valeur «pour nous» de ces discours qui sont donc plus
exacternent des discours de la conscience théologique ou des discours sur
I'expérience intellectuelle de la théologie et non des discours purement

*! Cfr GErARD G., Critique et Dialectique, L’itinéraire de Hegel 4 Iéna (1801-1805),
Bruxelles, 1982.

2 Cfr Laurn R., Hegel critique de la Doctrine de la Science de Fichte, Paris, 1987.
Voir aussi GIRNDT H., La critique de Fichte par Hegel dans la Differenzschrift de 1801, in:
Archives de Philosophie, 28 (1965), pp. 37 4 61.

3 Cfr Okrser E., Begriff und Systematik der Abstraktion, Die Aristotelesinterpreta-
tion bei Thomas von Aquin, Hegel und Schelling als Grundlegung der philosophischen
Erkenntnislehre, Wien/Miinchen, 1969.



Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand 49

et simplement théologiques au premier degré **. Le probleme de Hegel
est de saisir les modalités existentielles et la logique (modalités struc-
turelles) du rapport que la conscience entretient avec soi-méme 2 tra-
vers les discours de la théologie chrétienne. Le débat philosophique se
situe donc, face au christianisme, dans la mise en jeu de la liberté de
Pesprit a travers les structures du discours de la conscience théologique.
Nous retrouvons alors le probleme de la représentation.

Pour atteindre la synthése philosophique, la nouvelle méthode (dia-
lectique) va accentuer la pensée négative de la révélation comme exté-
riorisation de I’ Absolu?®*, qui se pose ainsi dans le champ d’extériorité de
la conscience de soi. L’expérience de la communauté croyante?® ne
produit quant a elle qu’une fausse intériorisation de cette extériorité,
parce qu’elle entretient, dans son culte, dans sa mémoire vive et dans sa
doctrine, la différence qui opposait le Christ personne individuelle aux
siens et continue de favoriser les attitudes de croyance, plutdt que de
mener au baptéme de Pesprit par lequel le fidele est lui-méme Palzer
Christus qui réinvente la Bonne Nouvelle. La religion et la théologie
sont en fait devenues les plus grands obstacles a la vérité chrétienne.

Pour dépasser cette impasse, il faut risquer une approche fondée sur
un autre point de vue, chercher 4 porter le christianisme 4 son concept.
Clest ici qu’intervient la forme du savoir philosophique proprement
dite, la suppression de tout dualisme, I'autonégation du soi dans son
autre, I’abolition du sujet dans la détermination concréte qu’il effectue
et qu’il supprime par 1a 4 titre de pure factualité, comme lui-méme
meurt a son idéalité *’. La vérité du concept est dans I'acte méme qui
arrache I'un et 'autre, Sujet et Objet, a leur unilatéralité et les pense dans
la double négation ou ils s’interpénétrent sans se confondre, mais en se
comprenant I’'un dans I'autre. Ainsi en va-t-il du véritable christianisme

34 Cfr Jarczyk G. et LABARRIERE P.-]., Hegeliana, Paris, 1986, pp. 143 4 146, 191 et
192.

35 Cfr HEGeL G.W.F., La Phénoménologie de I'Esprit, trad. par J. Hyppolite, Paris,
1941, t. 2, p. 268: «(...), le révélé émergeant entierement 4 la surface est justement en cela
le plus profond». Sur le concept de révélation chez Hegel, voir en particulier, BRUAIRE C.,
Logique et religion chrétienne dans la philosophie de Hegel, Paris, 1964, p. 69; CHAPELLE
A., Hegel et la religion, op. cit., t. 3, pp. 25 et 26; FRucuHoN P., Sur la conception hége-
lienne de la «religion révélée» selon M. Theunissen, Représentation et concept, in:
Archives de Philosophie, 48 (1985), pp. 613 2 641 et 49 (1986), pp. 619 a 642; Jaescuke W.,
Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt, 1983.

36 Ibid., p. 289. Voir Brito E., La christologie de Hegel, Paris, 1983, pp. 133 et
134.

37 Ibid., p. 299. Cfr GuiBAL Fr., Dieu selon Hegel, Paris, 1975, pp. 305 et 306.



50 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

philosophique qui refuse de penser Dieu sans le monde et le monde sans
Dieu, puisque c’est dans leur double mort qu’apparait le seul reflet
authentique de la vie de Esprit, qui n’est ni expiation sur la croix, ni
justification a la fin des temps, mais présence radicale de ’Eternel contre
le faux universel singulier de lindividualité et le faux infini qu’il
engendre dans le désir impossible de le reproduire comme idéal moral.
La vérité de I’Esprit est dans la liberté historique qu’il engendre au
présent et qui produit elle-méme les formes concretes de 'universel
qu’il veut infiniment ... la communauté des libertés, la médiation ache-
vée et posée comme principe formel de la coexistence des individus,
comme espace de lutte et de respect.

Le christianisme n’apprend rien d’autre — mais y a-t-il autre chose a
apprendre? — qu’a étre le fils de son temps ... «sans étre mieux que son
temps, 4 étre son temps au mieux»?®, au sein de ses concrétisations
politiques. Philosophiquement entendue, la révélation demeure la
renaissance intérieure de la conscience a sa destinée historique, cette
réponse en moi au présent de ’Esprit qui se joue dans la singularité de
mon histoire et de ma communauté politique, ce Volksgesst qui déter-
mine ma responsabilité face a I’ Absolu de I’histoire, I'universelle liberté
toujours a concrétiser.

Chez Hegel, le défi spéculatif du christianisme se traduit finalement
par une relecture politique de la médiation christique, dans la mesure ou
la clé de la vérité chrétienne est philosophique et ou la philosophie
elle-méme est en dernier ressort politique, c’est-a-dire qu’elle s’acheve
dans la pensée concréte de linstitution de la communauté éthi-
que?. On ne minimisera pas pour autant, chez Hegel, I'effet d’une
relance doctrinale*’, dans la mesure ou I'effort opéré par Hegel pour
libérer le concept du christianisme a son époque n’interdit pas le projet
lucide d’une théologie post-hégélienne (et post-moderne) qui tentera de
repenser la révélation, en dehors du régime de la pensée négative, pour
lui accorder la valeur essentielle qu’elle comporte effectivement pour
’'homme. Elle invite ’homme, Uinterpelle, le régénére de I'intérieur,

® Cfr Jarczyk G. et LaBARRIERE P.-]., Hegeliana, op. cit., p. 9.

3 Cfr BourGEeors B., La pensée politique de Hegel, Paris, 1969, p. 140; WewL E.,
Hegel et I’Etat, Paris, 1974, p. 32.

40" Cfr selon des points de vue trés différents, Brito E., La christologie de Hegel, op.
cit., pp. 5332 656; MoreL G., Problémes actuels de la religion, Paris, 1968, pp. 227 4 237;
KunG H., Incarnation de Dieu, Paris, 1973; PANNENBERG W, La signification de Hegel
pour le christianisme, in: Archives de Philosophie, 33,(1970), pp. 755 4 786.



Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand 51

lorsqu’il s’accorde a elle, laisse sa parole retentir en lui et recrée son
rapport au monde en fonction de cette expérience inédite de la relation au
divin qu’est I’ Alliance. C’est par I'invention éthique qu’il soutient que le
christianisme, de toute maniére, s’annonce dans I’histoire des collecti-
vités.

Hegel s’oppose ainsi radicalement a toutes les lectures de la cons-
cience théologique qui voudraient soustraire la «vérité religieusen,
défendue par celle-ci, a ses implications historiques et méme politiques.
La vérité religieuse n’est pas indifférente au destin de la communauté
éthique. Que du contraire! La conscience s’est habituée a formuler ses
projets dans les catégories de cette vérité et c’est a travers le déchirement
de la conscience chrétienne dans la Réforme et les guerres de religion
qui 'accompagnérent qu’est née la conscience moderne. La volonté de la
conscience éclairée d’évacuer le probléme religieux a simplement
abouti 2 montrer qu’on ne pouvait poser le projet éthique moderne sans
essayer de le réconcilier avec les exigences de la conscience chrétienne,
parce que la théologie détient une partie non négligeable des clés du
probleme politique, en ce qu’elle prétend anticiper la fin de ’humanité
et réfléchit dés ici-bas les conditions d’un nouvel étre collectif.

Au-dela des déclarations de Marx dans sa Critique de la Philosophie
politique de Hegel*', ce sont les recherches de Metz, de Moltmann et de
Xhaufflaire, entre autres, qui s’annoncent ici. Plus qu’un intérét de la
théologie pour la politique, comme I’a entendu Clodovis Boff#? et bien
avant lui saint Thomas?*3, c’est la dimension politique de la théologie
qui est ici en question *4. A titre de réflexion critique sur les origines etle
sens du destin collectif de ’humanité, la théologie peut mettre en crise
nombre de représentations limitées de la liberté collective et affirmer sa
conception du salut en relation 4 'ordre, a 'obéissance, a 1a richesse, 4 la
sexualité, au pouvoir, etc., en relativisant d’autres positions élaborées
pourtant sur des bases différentes. On ne peut minimiser la fonction de
ce discours dans I'espace culturel et se garder d’analyser les maniéres
dont il mobilise la conscience et dont il 'ordonne aussi.

4 Cfr Marx K., Critique de la philosophie politique de Hegel, in: (Buvres, t. III, La
Pléiade, Paris, 1982, p. 1008.

42 Cfr BorF C., Teologia de lo politico, Sus mediaciones, Salamanco, 1980.

43 Cfr VEysseT Ph., Situation de la politique dans la pensée de saint Thomas d’ Aquin,
Paris, 1981.

4 Cfr CasaLis G., Les priorités théologiques pour la décennie 1970-1980, in: Culture
et Foi, 118 (1987), pp. 31 a 34.



52 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

Schelling

Les grandes époques de la «philosophie en devenir» de Schelling
sont certainement parmi celles qui aident le plus, au sein de I’'Idéalisme
allemand et méme par-dela, a éclairer les différents aspects du discours
rationnel sur la révélation. Au-dela de I'affrontement des sens actif et
passif de la révélation qui caractérisait le débat de ' Aufklirung et de
I'ldéalisme naissant (1794-1800), Schelling va s’interroger sur le sens
large et le sens restreint du concept pour en redéfinir 'extension du
point de vue de sa philosophie absolue, fondée sur 'intuition intellec-
tuelle de ’autoconnaissance de Dieu en toutes choses (1801-1806). Ce
sont alors les catégories traditionnelles de I'un et du multiple, a la fois
’En kai pan romantique et les philosophies de Spinoza et de Leibniz, qui
dominent la philosophie de I'Identité.

En se réappropriant critiquement les parameétres de cette philoso-
phie cosmique encore trop statique et purement formelle, Schelling va
engager, a partir de 1809, un nouveau débat sur le drame de la liberté
dans la révélation (1809-1821), qui pose clairement la question d’une
automédiation elle-méme médiatisée par son contraire (sub contrario),
par I’épreuve du mal nécessaire ou, dés 1810, par celle de I’abaissement
volontaire (kénose), de la contraction originaire, qui inaugure le pro-
cessus de révélation/effectuation de la liberté divine. Cette sorte de
maitrise de soi absolue, par laquelle Dieu se laisse contenir par ce qu’il y
a de plus humble, annonce la percée rationnelle vers le Dieu s#7 secarus,
souverain, Seigneur de I’étre et de ses puissances, dans la derniere
philosophie (1821-1853). A cette époque de la dramatique (philosophie
intermédiaire), ou le régime de la révélation est celui de la déréliction et
de la contradiction surmonté ensuite par celui de la libération, les
catégories de puissance et d’acte dominent la réflexion et la révélation
est mise en question du point de vue de la valeur des sche¢mes qui
I'expriment analogiquement*’: schémes naturels ou schémes spirituels,
processus ou action libre, nécessité d’essence ou décision souveraine,
gratuite, don.

De 1800 a 1821, on passe ainsi lentement de I'idée que Dieu est par
essence autorévélation de soi (théogonie transcendantale de la raison
absolue) a celle que Dieu doit se révéler pour réaliser sa liberté (1809),

4 Cfr S.W. VII 429 et 430.



Philosophie et révélation dans I’idéalisme allemand 53

pour en arriver a celle que Dieu se révéle parce que telle est sa volonté,
sa libre initiative, I’acte inoui de sa Bonté (des 1815).

A travers cet itinéraire philosophique, Schelling parvient a dépasser
I'approche rationaliste de la révélation qui tiche d’en définir a priori la
validité au sein des structures du systeme rendant raison de I'unitotalité.
La révélation est moins le Was qui préoccupe les approches concep-
tualistes, y compris celles basées sur la notion de convenance a ’essence
divine, qu'un Daf, un événement imprévisible, qui décentre 'effort
rationnel et déjoue les mécanismes de P'apriorité. On ne rend pas raison
de I'initiative divine et si 'on veut la comprendre, on ne peut y arriver
qu’en la suivant dans ses conséquences pour la liberté a laquelle elle
s’adresse dans I'ordre déja posé ou celle-ci advient a soi-méme. L’ini-
tiative divine ne peut susciter qu’une pensée ratifiante, un effort de
refiguration lui-méme basé d’abord sur une «écoute attentive», une
lecture de I’événement, une configuration. Il faut un étonnement*®, un
abandon radical de soi*’, une mort, pour suivre 'affirmation de Dieu
dans Thistoire et ticher de comprendre sa portée pour la liberté
humaine qui voit s’ouvrir un monde nouveau.

L’extase de la Schwdrmerei ne résout rien a ce probléme, parce qu’elle
prétend parler un langage autre, régénéré, purifié, qui ne concerne plus,
en définitive, le monde auquel il s’adresse *®. Le Mystique dit ce qu’il vit,
mais sans savoir en quoi son témoignage redéfinit I’idée déja présente du
rapport historique a ’Absolu. Le probleme, pour la conscience histo-
rique, est de déterminer la valeur, pour ses structures d’humanité, de
I'ouverture d’une destinée spirituelle?’, contre toute attente, au sein
méme de sa résignation, alors qu’elle s’était déja résignée au faux départ
des mysteres®?, a 'opium mythique d’'une mort sans autre au-dela que
I’envers du monde, 'extérieur de 'extérieur, ’entrée dans la magie des
existences’’.

En étudiant le passé mythique de la révélation, Schelling montre
que celle-ci vient surmonter (iberwinden) I'enfermement de la con-
science dans un monde faussement extérieur au divin, concevant ’al-

46 Cfr S.W. IX 230 et XIV 12

o CESW. IX 217, 218 ex 229,

* CfrS. W, X 187

49 Cfr MAEssCHALCK M., Essai sur 'anthropologie schellingienne, in: Revue Philoso-
phigue de Lonvain, 85 (1987), pp. 475 a 498.

0 Cfr S.W. XIII 448. Voir TiLLIETTE X., La mythologie comprise, Naples, 1984.
! Cfr S.W. VIII 366 et XIII 489.

w



54 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

liance a Dieu en des termes purement extérieurs, aliénants. L’union a
Dieu est I’histoire d’'une étonnante fidélité cachée au cceur de toutes les
libertés et qui finit par les envelopper, par éclater dans leur extériorité.
Le Christ est le héros de cette réconciliation: le cceur de sa personnalité
est la Gesinnung’® qui I'unit intimement au Pere depuis les temps immé-
moriaux de la chute, 4 travers sa pré-existence cosmique, anonyme, cette
apparente extériorité librement voulue®® pour le Salut de ’homme.
Cette Gesinnung brise le régne des divinités paiennes et 'image exté-
rieure du Pere dans le judaisme, pour révéler, dans I’homme-Jésus
obéissant, cette grace intérieure, qui libere de la mort et reconduit a la
droite du Pere’*. Cest seulement dans I’amour-obéissant pour le Pere
jusqu’a mourir qu’éclate la figure réprimée du Dieu de la Vie, celui qui
veut la victoire de 'amour dans le temps pécheur.

La révélation, désormais, doit étre pensée selon les structures de
P’acte libre comme Uberwindung, enchainement de la Entherrlichung et
de la Verberrlichung, de la Zerstirung et de la Wiedergeburt. Dans chaque
acte, une extériorisation décline et une intériorisation s’annonce; en
Christ, la gloire mythique décline jusqu’a son anéantissement®’ et la
gloire véritable, celle de I'obéissance au don du Pére, a ’Appel de
I’amour, a Pinitiative créatrice, transparait et s’affirme comme vie nou-
velle, comme recréation. C’est le second paraclet qui participe a la
naissance de I’Eglise par laquelle les structures historiques devront
entrer dans une économie effective capable de transformer «les royau-
mes temporels en royaumes éternels» ¢, d’établir une civilisation célé-
brant dans Pextérieur la finesse de l'intérieur, laissant son corps se
fagonner par 'esprit qui I’habite®’. La culture deviendrait, dans une
telle société, la source de 'ordre extérieur, politique, a titre d’invention
éthique permanente, instance de controle des réalisations de I’Etat,
sémantique des praxis sociales.

*? Le temps apparait en S.W. VII 386 et 393. Pour la «christologie philosophique », en
XIV 189. Voir O’MEARA Th. F., Christ in Schelling’s Philosophy of Revelation, in: Heytrop
Journal, 277 (1986), pp. 275 a 289.

33 Cfr S.W. XIII 370. Voir Brrro E., Trinité et création, in: Ephemerides Theologicae
Lovanienses, 62 (1986), pp. 66 a 88, p. 75.

4 Cfr S.W. X1V 223 et 224.

55 Cfr S.W. X1V 239 et 240.

*¢ Expression de Caroline, rapportée par X. Tilliette (Une philosophie en devenir,
Paris, 1970, pp. 310 et 311).

37 Cfr S.W. X1V 331.



Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand 55

Pour élaborer ce nouveau concept de révélation en réplique 2
I’horizon de la pensée moderne, révélation intensive, active et «spiri-
tuelle» — c’est-a-dire a portée intrinséquement socioculturelle —, Schel-
ling a d& s’opposer a plusieurs types de théologie. Dés 1803, il fustigeait
I'empirisme exégétique et le moralisme dogmatique’®®, qui interdisent
toute réflexion sur la portée spéculative du christianisme, entendons son
«intuition absolue de l'univers comme histoire» et son concept de
révélation coextensive au drame historique de ’humanité, tendue vers
I'acheévement trinitaire des temps>?. Dans sa philosophie intermédiaire,
il se débat avec les présupposés d’une certaine théologie mystique,
incapable de «désubstantialiser» son discours sur la révélation®® et donc
toujours en quéte d’une explication nécessitariste ou Dieu est assimilé a
la fin du processus extatique de la régénération spirituelle e# physique.
Méme chez le génial Bohme®', la logique du désir spirituel finit par
emprisonner la libre initiative de Dieu dans une opération de salut du
désir aux prises avec soi-méme. Dieu est libre seulement de la liberté
que I’Ame peut s’accorder a soi-méme en s’ouvrant a son autre comme
moment essentiel de sa liberté, de sa naissance a soi-méme. L’Ame tiche
de s’expliquer dans son rapport au monde comme z#star Dei®?, comme
fond de I’ Amour divin, I’ Autre de Dieu, embrasée de ce désir absolu qui
donne vie, «électriséen, «vivifiée» par Dieu et voulant le tout qu’elle
réunit en son esprit et regoit de Dieu a son titre de fond de I'amour divin
— voulant ce tout pozr Dieu. Rien ne permet, cependant, d’accorder a ce
Dieu de I’ame, dont elle vit et a travers lequel elle s’explique son rapport
au monde, une correspondance avec le Principe absolu, indépendant,
retiré en son intégrité. En fait, la théologie mystique souffre du méme
mal que la théologie rationaliste attelée a perfectionner ses preuves de
I'existence de Dieu. Pas plus que I’idée ne conduit a la vie, ou la theése de

’existence absolument nécessaire a 'effectivité du Dieu personnel, la
vie ne reconduit au principe, I'affirmation existentielle a I'idée @ prior:

8 Cfr S.W. V 302 et 303.

% Cfr S.W. V 294 et V 431.

¢ Cfr S.W. X 189.

6t Cfr S.W XIII 121. Voir MaEsscHALck M., Philosophie et mystique, in: Nouvelle
revue Théologique, 110 (1988), pp. 687 a 709, pp. 704 et 705.

62 Cfr S.W. XI 417.



56 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

de I’Absolu®. L’expérience mystique et les démonstrations rationnelles
sont incapables de se constituer en science de la révélation, parce
qu’elles supposent toujours la priorité du procédé explicatif sur I'expli-
cation que Dieu donne de soi-méme dans I'acte méme ou il se révéle.

Schelling, ici, est tout proche des formulations de Karl Barth 4. Mais
il va tirer d’autres conséquences. Plutét que d’abandonner la critique
rationnelle pour se réfugier dans une théologie strictement biblique
(science ontique a la Heidegger) ou dans une dogmatique spéculative
(théologie transcendantale qui se pense en fonction de ses conditions de
possibilités, la précompréhension du théologique chez les étres ration-
nels)®’, Schelling va tenter d’élaborer les conditions d’une nouvelle
approche philosophique du probléeme de Dieu, parallele a 'effort théo-
logique et non plus «femme d’office » de la recherche théologique! Cette
philosophie, tout en creusant sa compréhension des structures de P'acte
libre, critique les restrictions spéculatives (le «cryptonestorianisme»)®® de
la théologie fondamentale traditionnelle dans son approche de I'événe-
ment de la révélation. Elle veut ainsi prévenir une théologie qui se
muerait en métaphysique du Logos éternel, sans rapport a la force
historique de I'Incarnation, de la mort, de la résurrection et de la
glorification du Christ. Schelling rejoint de cette maniére les grandes
intuitions du «proces contemporain de Chalcédoine»®’. Mais sa chri-
stologie philosophique, certes non exempte d’ambiguités quand elle
frise I'arianisme, opte pour un «monophysisme de la volonté»®® et
s’adosse au «sabellianisme de la Trinité primordiale»®®, n’est en fait
qu’un élément d’une position plus générale a ’égard de la théologie et
de I'expérience religieuse de la communauté croyante.

¢ Cfr ScueLLing F.W.]., Die Weltalter, hrsg. von M. Schréter, Miinchen, 1946,
pp. 1054 107. Voir TiLLIETTE X., Argument théologique et ontothéologie (I), in: A rchives
de philosophie, 26 (1963), pp. 90 2 105; id., Du Dieu qui vient avant I'idée, in: Qu’est-ce que
Dieu? Philosophie/Théologie, Bruxelles, 1985, pp. 153 a 164.

¢4 Cfr les études de DELHOUGNE H., Karl Barth et la rationalité, Lille/Paris, 1983 et
de BouiLrarp H., Karl Barth, 3 tomes, Paris, 1957.

¢ Qui constituent, en quelque sorte, les «praecambula anthropologiques» de
K. Rahner.

6 Cfr S.W. XIV 162 et 185. Cfr MagesscHALck M., Philosophie et révélation dans
'itinéraire de Schelling, Leuven/Paris, 1989, pp. 571 a4 574.

¢7 Cfr SEssoUE B., Le procés contemporain de Chalcédoine, Bilan et perspectives, in:
Recherches de science religiense, 65 (1977), pp. 45 a 80.

68 Cfr S.W. XIV 168 et 169; Kasper W., Das Absolute in der Geschichte, Mainz,
1965, p. 392.

¢ Cfr S.W. XIII 337; Brrro E., Trinité et création, op. cit., p. 79.



Philosophie et révélation dans I’idéalisme allemand 57

Pour Schelling, il importe, philosophiquement, de saisir la portée,
dans ’expérience humaine de la liberté, du fait chrétien de la révélation.
La question est moins de dire en quoi la révélation nous concerne, mais
que, précisément, en nous arrivant et en nous concernant, elle implique
un mode d’exister en référence a ’Ecriture et 4 la mémoire collective
qui détermine des structures d’action particulieres en société et une
attitude significative face a la mort, a autre et a I’étre-en-commun.
Comme le disait Bruaire ’°, si Dieu est Quelqu’Un, toute ma philosophie
de 'existence est concernée et sommée de se réapproprier critiquement
pour déterminer la valeur existentielle de ce rapport a 1’Absolu, sans
qu’il soit ici question d’une option ou d’un acte de foi. Il s’agit de saisir
en quoi I'étre-chrétien en rapport a la révélation est aussi une parole sur
I’étre-homme en rapport aux structures de la vie en commun.

Ainsi, on serait déja sur le chemin d’une théologie naturelle post-
moderne qui se laisse interpeller pour interpeller 4 son tour les moda-
lités objectives de la liberté dans son effort pour christianiser ses prati-
ques. Cette théologie naturelle suppose une «coupure épistémologique »
avec 'ancienne pratique des praeambula fidei: il n’est pas question de
poser rationnellement I'existence de Dieu, mais de s’interroger sur la
portée existentielle de la libre initiative de Dieu dans I’histoire, grace a
une rationalité départie de son apriorité de principe, dépossédée de sa
volonté de produire, pour devenir, selon une méthode hypothético-
déductive, attestation, ratification, «progression a posterioriy, «empi-
risme a priorin, ou encore «théologique de I'histoire»”!.

Le fil conducteur de la révélation permet admirablement de mettre
en évidence les différences qui séparent les grands penseurs de I'idéa-
lisme allemand et on remarque par la combien cette question les a
provoqués a affirmer leur originalité de pensée. Chacun a finalement
développé sa méthode pour étre en mesure d’affronter cette rationalité
dominante qu’était la théologie et pour mieux en saisir la nature réfor-

70 Cfr BruaIRe C., Liberté du philosophe et révélation, in: Archivio di filosofia, 8
(1968), pp. 287 a 295.

"' Cfr ScrHeLLING F.W.J., Grundlegung der positiven Philosophie, hrsg. von H.
Fuhrmans, Torino, 1972, pp. 402 et 406.



58 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

mée dans ’Etat moderne. Rapporté au champ d’activité du cogite, la
théologie apparait moins comme un systeme figé de croyances que
comme un mode d’expression de la raison qui engage toutes les autres
dimensions de la conscience. Lorsqu’on a tenu compte de I'avertisse-
ment critique visant 4 prévenir tout retour d’'une pensée fusionnelle de
I’Objet absolu, il faut encore se demander guelle pensée de la liberté est liée
a 'engagement de la conscience religieuse qui a déjoué les tendances
tétichistes de sa raison. A la conscience revenue au degré zéro d’une
créativité congue dans I'autolimitation de soi (Fichte), a la conscience
affrontée aux structures concretes du destin (Hegel), a celle étonnée par
la subversion théologique des ordres symboliques (Schelling), il faut
indiquer les conditions épistémologiques d’une pratique théologique
nouvelle, «modernisée» et authentique. Que sera une «théologie de
sortie de la modernité»? Une rationalité en prise sur I'histoire, c’est-
a-dire ouverte a la contingence de son rapport a la parole qui ’anime;
une rationalité consciente de la volonté de production qui la dirige,
c’est-a-dire critique a ’égard des formes de pouvoir que pourrait engen-
drer son savoir; une rationalité responsable, c’est-a-dire capable de
partager les incertitudes humaines et d’habiter les contradictions socia-
les; une rationalité capable de s’effacer devant ’action et de se garderen
réserve comme un espace de lucidité accompagnant les luttes humaines.
On aura ainsi accepté avec les modernes de parler de la théologie
comme d’une certaine pratique de la raison qui elle aussi a des impli-
cations au niveau de la liberté et donc... des comptes a rendre 4 toute
conscience en quéte de liberté.



Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand 59

Bibliographie

a. Livres

Philosophie et révélation dans I'itinéraire de Schelling, Bibliothéque Philoso-
phique de Louvain, Vrin/Peeters, Paris/Leuven, 1989.

L’anthropologie politique et religieuse de Schelling, Bibliothéque Philosophi-
que de Louvain, Vrin/Peeters, Paris/Leuven, 1991.

b. Articles de revue

— Essai sur 'anthropologie schellingienne, in: Revue Philosophique de Lounvain,
85 (1987), pp. 475 a 498.

— Philosophie et mystique, in: Nowuvelle Revue Théologique, 110 (1988), pp. 687 a
709.

— Schématisme et liberté, in: Seczence et Esprit, 40 (1988), pp. 153 a 178.

— Questions sur le langage poétique a partir de Roman Jakobson, in: Revue
Philosophique de Louvain, 87 (1989), pp. 470 a 503.

— La contradiction de ’Etat moderne, in: Chemins Critiqgues, Revue haitiano-
caraibéenne, 1/n.2 (1989).

— Habermas interpréte de Schelling, in: Archives de Philosophie, 52 (1989),
pp. 639 a 658.

— Philosophie et révélation chez Schelling, in: Revue Théologique de Louvain, 20
(1989), pp. 281 a 307 et 421 a 439.

— Le paradoxe de I'autonomie: la crise de la rationalité moderne, in: Science et
Esprit, 41 (1989), pp. 207 a 230.

— Mourir, habiter, penser, in: Chemins Critiques, 1/n.3 (1989), pp. 145 a
165.

— Liberté et fondement, De 'ontologie a la philosophie politique du fonde-
ment, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques, 73 (1989), pp. 549 a
569.

— La fondation de 'autonomie chez Descartes, Lecture entre Brunschwicg et
Derrida, in: Revue Philosophique de Louvain, 88 (1990), pp. 25 a 47.

— Les Weltalter de Schelling: un essai de philosophie narrative, in: Laval théo-
logique et philosophique, 46 (1990), pp. 131 a 148.

— Schelling a travers sa philosophie de l'histoire des idées, in: Les Etudes
philosophigues, 1990, pp. 217 a 229.

— Meétaphysique et éthique chez Wittgenstein, a propos d’un livre récent, in:
Science et Esprit, 42 (1990), pp. 103 a 109.



60 Philosophie et révélation dans I'idéalisme allemand

c. Contributions

— art. Idéalisme allemand, in: Dictionnaire de Théologie fondamentale, dirigé
par R. Latourelle, Rome, 1990.

— Pensée moderne et stratégies démocratiques, in: La Déclaration des Droits de
I’homme et du citoyen de 1789 et la Caraibe, Colloque, Basse-Terre, Guade-
loupe, tenu du 18 déc. au 23 déc. 1989.

d. Articles de vulgarisation

— Le proces Heidegger, in: MRAX-info, juin 1988.

— Haiti: la démocratie au degré 0, in: Evangile et justice, janvier 1989.

— Haiti: ¢Que lucha para la democratia? in: Revista de analisis sociales, 1989.

— Eglise et culture, in: Relations, nov. 1989, pp. 281 a 283.

— Les jésuites et Pinculturation, in: Relations, sept. 1990, pp. 203 a 206 (en
collab. avec Julien Harvey).



	Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand : un bilan

