
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand : un bilan

Autor: Maesschalck, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marc Maesschalck

Philosophie et révélation
dans l'idéalisme allemand

Un bilan

Même si le Handbuch der Dogmengeschichte permet aujourd'hui de se

faire une idée assez exacte de l'importance de l'idéalisme allemand au
sein du développement de la réflexion théologique, il manque encore de

travaux qui nous permettent d'aborder la question d'une réception
théologique de la philosophie d'un point de vue différent de celui
développé par la dogmatique et par le retour de l'apologétique. Les

synthèses doctrinales sont peu enclines, même lorsqu'elles prétendent à

un débat de fond avec la culture, à s'engager dans les subtiles remises en
question de la rationalité qu'elles utilisent. C'est un savoir sûr de soi qui
entre en débat avec le patrimoine culturel de son temps, une raison en
quête de légitimité et non de réforme. La singularité scientifique du
savoir théologique n'est donc pas mise en question à titre de savoir
humain dans la pluralité des savoirs, ni à titre de phénomène de
conscience engageant la liberté de la personne dans son rapport au monde.

Hegel pas plus que les autres idéalistes n'a condamné le savoir théologique

en le réduisant au domaine de la représentation, car on pourrait se

demander quel savoir n'use pas de la représentation! Il s'agit plutôt de

comprendre comment la conscience se comporte vis-à-vis de soi et du
monde quand elle se met à les envisager sous le mode «théologique

».

Cette question est cruciale à une époque où l'on découvre le rôle
social de la théologie, sa fonction aliénante ou émancipatrice, démobilisante

ou libératrice. Le discours sur Dieu manifesté entraîne toujours
une position déterminée de l'humain face à cette manifestation.
Révélation et histoire sont les deux grandes composantes de la rationalité



40 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

théologique marquée par la tradition judéo-chrétienne et les modernes
idéalistes tâcheront de saisir ce couple à la lumière de la critique de la

connaissance et de l'éthique, selon les dimensions théoriques et pratiques

de la raison. On ne peut donc parler d'une réception théologique
de l'idéalisme allemand si l'on ne s'est pas interrogé sur sa critique
épistémologique de la théologie conçue comme pratique discursive de la

pensée libre et non simplement comme un stade chronologique du
destin de la pensée humaine, selon les conceptions d'un certain
marxisme historiciste ou de la philosophie positiviste de Comte.

Fichte

Si Fichte n'a jamais cessé d'inviter à dépasser les formes extérieures
de la religion, il a pourtant évolué considérablement dans son
appréciation spéculative du christianisme en donnant à la portée éthique,
qu'il lui reconnaissait déjà dans ses sermons1, des développements
inattendus, grâce à la transformation de sa méthode. Sans doute, au départ,
lui semblait-il plus urgent, à la suite de Kant, d'achever de libérer l'esprit
de son formalisme religieux, pour le rendre à sa destination morale,
c'est-à-dire à la réalisation de son autonomie rationnelle, plutôt que de

s'interroger directement sur la pertinence du discours religieux dans le

cadre d'une philosophie de l'action.
Pour le jeune Fichte, la religion n'est acceptable que dans les limites

d'un projet moral bien défini et la révélation dont elle s'autorise n'a
d'intérêt que de ce point de vue pratique, puisqu'elle n'a aucune valeur
théorique vu sa dérogation aux lois du champ transcendantal de la

conscience. Le seul critère recevable est l'action que suscite la religion
dans le cadre de la libre entreprise morale de la volonté2 Si l'on perd,
dans ce contexte, la justification suprasensible de nos actions, on y gagne
la certitude que seul l'effort moral de la liberté peut être une aide

véritable dans la vie concrète et qu'il ne faut attendre rien d'autre que ce

que nous pouvons et tâchons de réaliser pauvrement3. L'idée d'une

suppléance surnaturelle de nos déficiences morales est une grave illu-

1 Cfr Fichtes Werke, hrsg. von I.H. Fichte, Berlin, 1971, t. XI, pp. 209 à 220, (sigle
F.W.). Sur ce texte, voirTiLLiETTE X., Le Christ des philosophes 1.1, Paris, 1974, pp. 84 et
85.

2 Cfr F.W. V, p. 168 (Versuch einer Kritik aller Offenbarung).
3 Ibid., p. 167.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 41

sion qui mène directement à toutes les déviations morales que peut
susciter la religion quand elle prétend élever l'action de certains hommes

au-dessus de la loi, parce que cette action répond à des préceptes
surnaturels. La religion bien comprise ne s'oppose pas à la morale ; elle

ne cherche qu'à rendre l'homme meilleur4, à travailler son cœur pour
favoriser sa décision en faveur du progrès moral. La religion a pour
fonction de préparer en secret le règne de la moralité ; elle estfoi en la

possibilité qu'a l'homme de se dépasser, de s'améliorer, de s'élever vers
le Bien5.

A ce niveau strictement moral, c'est le concept de révélation qui est

porteur de la plus forte charge d'ambiguïté puisqu'il risque toujours
d'entraîner la réflexion vers l'instauration d'un ordre supérieur à la

moralité dont l'ingérence dans l'expérience concrète contrevient aux
lois élémentaires de la liberté. Mais en se croyant exemptée de l'ordre
moral, la liberté perd du même coup Yautodétermination qui caractérise

en fait son rapport d'obéissance au devoir qu'elle s'est fixé. L'institution
d'un ordre surnaturel réduit les êtres libres à n'être que les acteurs

irresponsables d'un drame qui leur échappe et dont les intérêts
«supérieurs» se substituent aux fins temporelles réellement à leur portée. La
véritable religion, au contraire, libère de l'illusion d'un ordre «supérieur»

préexistant, d'un plan divin déjà établi6, pour convertir les cœurs
à produire des actes concrets, à exercer leur responsabilité, à s'engager
dans les structures terrestres. La religion ne doit pas nous amener à fuir
l'humilité de nos pratiques, mais à accepter notre dépendance essentielle

à nous-mêmes, de la fragilité à notre effort moral.
Ces positions radicales en faveur d'une religion enfermée dans le

cœur de l'homme, à la source de l'effort moral et soumise à l'aulne du

progrès moral qu'elle sous-tend, vont provoquer une réaction violente
des milieux religieux intellectuels contre la philosophie de Fichte en
1798 et 1799, épisode fameux de YAtheismusstreit1. Fichte ne parviendra

jamais à lever les soupçons portés contre sa philosophie à cette

4 Ibid., p. 170.
' Ibid., p. 171 ; voir aussi F.W. V, pp. 4 et 5 (Aphorismen über Religion und Deismus,

n. 8 et 12).
6 F.W. V, pp. 187 et 188 (Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche

Weltregierung).
7 Cfr Baumgartner H.-M., La querelle de l'athéisme de 1798-1799, in: Archives de

Philosophie, 31 (1968), pp. 531 à 555; Léon X., Fichte et son temps, Paris, 1922-27, T.I,
chap. XI et XII.



42 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

époque, à tel point que la transformation de sa méthode philosophique
passera complètement inaperçue aux yeux de ses détracteurs8 et, a
fortiori, la portée de cette transformation pour sa conception de la religion.
La rupture avec Schelling en 1806 est un bel exemple de la méprise
complète qui voile toute l'entreprise de Fichte à partir de 1798. Schelling,

qui a pris YAnweisung comme une attaque personnelle dirigée
contre sa dissertation Philosophie et Religion, répond par une série

d'éclaircissements. Il reproche à Fichte de développer une philosophie
exsangue, purement abstraite, dont le principe absolu posé «en dehors et
au-dessus» de la nature9 est une idée vide, un Dieu mort, parce qu'il
n'anime rien et qu'il apparaît comme totalement séparé de la vie et des

principes qui déterminent l'existence concrète. Si théisme il y a chez

Fichte, il ressemble à celui de Jacobi, une pensée tellement négative de

Dieu, volontairement a-substantielle, qu'elle sépare Dieu de son monde
et fonde effectivement un athéisme radical, l'homme sans Dieu et l'Un,
principe métaphysique, reflet idéalisé de la situation existentielle de la

liberté, étrangère même au drame cosmique qui l'entoure, matière
rebelle et insensée, l'esprit se nourrissant de ses abstractions.

Schelling attaque en fait un transcendantalisme qui n'existe plus
chez Fichte et tel qu'on le rencontrait encore chez le jeune disciple de

Kant10. Les accusations portent à faux et Schelling est finalement plus
aux prises avec soi-même qu'avec un quelconque interlocuteur. Les

catégories qu'il emploie révèlent plutôt les fissures de sa philosophie de

l'identité, le besoin d'un nouveau théisme11 qui subsume les catégories
substantialistes du «spinozisme de la physique»12 sous des catégories
plus dynamiques, plus spiritualistes aussi, mieux à même de rendre

compte du drame des libertés.

Quant à Fichte, il est loin de ces problématiques, sa pensée s'est
désenclavée des interdits portés par le criticisme sur les réflexions
théologiques propres aux idées de la raison pure. Contrairement à ce que
pense Schelling, ce n'est plus le refus du discours sur Dieu comme idée

8 Cfr Philonenko A., L'œuvre de Fichte, Paris, 1984, p. 135; Cassirer E., Les
Systèmes post-kantiens, Lille, 1983, pp. 129 à 134.

9 Cfr Schelling F.W.J., Sämtliche Werke S.W.), Stuttgart/Augsburg, 1856-1861,
t. VII, pp. 13 et 14.

10 Cfr Lauth R., Die Entstehung von Schellings Identitäts-Philosophie,
Freiburg/München, 1975, pp. 184 à 189.

11 Cfr S.W. VIII 82.
12 Cfr S.W. III 27.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 43

transcendantale qui motive le rejet du naturalisme, mais la construction
d'un nouveau point de vue philosophique qui refuse d'envisager la

question de Dieu sur base du paradigme cosmologique. Sa nouvelle
philosophie veut penser à partir de l'essence éternelle, c'est-à-dire de

l'idéalité absolue qui constitue le champ de la conscience, l'origine du

dynamisme intensif, et non plus extensif, de la connaissance. Penser en
direction de l'essence éternelle comme notion régulatrice n'a plus de

sens, il faut penser à partir d'elle et se recevoir comme parcelle de cet

amour infini, de ce bonheur sans mélange, au point critique de
l'interférence entre le réel et l'idéal où s'articulent le savoir et l'action. L'effort
concret est une réplique plus ou moins réussie de l'idéalité qui le dirige.
C'est désormais l'idéal, les structures projectives de la raison qui assurent
la réflexion portant sur un réel toujours problématique, un reflet
approximatif. L'esprit s'autodétermine et se limite en fonction de sa

constitution idéale, absolue, l'acte originaire de la liberté (Urthat),
l'Amour éternel. Seule importe, en définitive, cette mystique de l'action
qui considère la manifestation de l'Amour sous les formes les plus
inattendues. Certainement, «(...) la philosophie de l'action fondée sur le

devoir en 1794-95 demeure valable. On en pourrait dire autant de la
théorie de la morale créatrice Aussi bien l'action n'est jamais
abandonnée. Ce serait plutôt la contemplation qui s'y ajoute et l'anime
plus profondément. On trouve là une bonne justification des formules à

la fois religieuses et actives dont Fichte dans les Discours à la Nation
Allemande se sert pour caractériser la vie et l'existence»13.

Fichte a toutefois dépassé la représentation de l'action qui assimilait
totalement celle-ci à la tension exacerbée de la moralité finie qui
découvre comme à l'envers de soi, par distorsion, ou par la négative,
l'Absolu qui la justifie, mais dont elle ne peut rien espérer. Espérer
quelque chose reviendrait, en effet, en y mêlant l'intérêt, pervertir
l'affirmation rationnelle d'où la notion de divinité et d'Absolu tire sa

force à titre de postulat de la raison pratique14. Mais, désormais, c'est la
manifestation de l'Amour qui importe et il faut, en conséquence, initier
(anweisen) la conscience à s'approprier sa position et sa tâche de reflet au
sein de l'expérience concrète, intérieure et extérieure, éthique et poli-

13 Philonenko A., op. cit., p. 151.
14 Cfr Kessler M., Kritik aller Offenbarung, Mainz, 1986, p. 197.



44 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

tique ; la question est de participer à cette métamorphose de l'Amour en
moi15. Cette participation consiste à réfléchir l'action de l'Absolu en

nous, c'est-à-dire dans la corrélation de l'idéalisation du réel (à partir du

limité) et de la réalisation de l'idéal (à partir du limitant) ; corrélation qui
définit l'activité de notre liberté-dans-le-monde occupée à inventer les

chemins d'affirmation de ses virtualités. Participer à l'Amour consiste
donc à augmenter notre conscience d'être-libre-dans-le-monde, à réunir
le plus intimement possible action et pensée de ma liberté, au point de

s'identifier progressivement à l'Amour infini de soi qui est pleine
coïncidence avec soi-même, pleine assumation de soi, joie ou bonheur d'être
à soi, «l'autopossession du Moi par lui-même»16. Comme l'a remarqué
Maréchal, le nouveau système se ramasse dans un «monisme de

l'Acte»17 qui, d'abord inscrit dans la structure relative de l'homme

contemplant dans l'action, nous «déporte» ensuite vers la structure
absolue de cet Amour infini qui ne cesse de se dire dans l'action
historique. Il semble, en définitive, que «l'Amour, en nous, brise le cycle
contingent de l'action créatrice et le greffe sur le cycle absolu de la vie
divine: à travers le Verbe immanent, il cherche le Verbe éternel, et en
celui-ci, le Principe absolument absolu, le Père. Identité mystérieuse de

l'Amour absolu et de l'Amour relatif, incompréhensible continuité de

notre finalité d'intelligences créées, avec le reflux éternel du Verbe dans

le Père. Est-ce là une absurdité logique Notre raison a-t-elle le droit de

fermer catégoriquement cette perspective? On n'oserait le prétendre.
Mais d'autre part, on n'entrevoit pas non plus la possibilité métaphysique,

le «comment», d'une aussi énigmatique «surnaturalisation» de la

nature»18.

L'aporie ainsi présentée par le Père Maréchal laisse cependant dans

l'ombre l'invention fichtéenne d'un rapport à l'Absolu qui se sépare
décidément de toute théologie créationiste pour penser, en termes de

présence, l'Appel absolu qui constitue nos existences comme une

réponse toujours indécise au mystère qui les anime.

15 Cfr Coreth E., Le développement de la théologie de Fichte, in: Archives de

Philosophie, 25 (1962), pp. 484 à 540, spécialement pp. 527 à 529.
16 Cfr Maréchal J., Le point de départ de la métaphysique, Cahier IV, Bruxelles/Paris,

1947, p. 424.
17 Ibid., p. 439.
18 Ibid., p. 436.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 45

Cette tentative par laquelle Fichte élève au degré d'une esthétique
théologique l'éthique religieuse de sa première philosophie laisse en

suspens nombre de questions sur le fait historique de la révélation. Il est
clair que Fichte retient surtout des Evangiles les spéculations johanni-
ques sur le Verbe éternel et la métaphysique de la charité que l'on peut
en déduire à travers la prédication du Royaume19. Notre temps n'a de

sens qu'en fonction de son ordination au Royaume qui advient en lui, à

l'Eternel, à l'absolue liberté incarnée en la personne du Christ20. Est-ce
l'essence du christianisme qui est ici en question, le détournement du

Kérygme vers un «Evangile spéculatif» à la Lessing? Nous pensons qu'il
s'agit plus fondamentalement d'une «théologie première»21 liée à une
philosophie absolue de la liberté, un fondement, en quelque sorte, qui
laisse ouverte la possibilité d'une construction religieuse ou éthique, à la

manière de l'anthropologie théologique de Rahner22.
Le discours philosophique ne prétend pas, chez Fichte, franchir le

hiatus qui sépare l'autocontemplation relative de l'Absolu dans l'histoire
de l'étonnante kénose du Verbe contemplé dans l'engagement singulier
d'une destinée éthique. Il faudrait pour satisfaire cette prétention
comme un renversement herméneutique qui est, pour Fichte, hors du

champ de légitimité de la rationalité philosophique essentiellement
autoréflexive. La révélation dans sa concrétude historique reste du

ressort de la science qui en fait son principe positif. La philosophie est au

point zéro de l'expérience religieuse et, sans la contredire ni s'y
substituer et encore moins la supplanter, elle propose à la liberté critique le

sens à donner ou la valeur à accorder, pour la destinée humaine, à cette
confrontation avec l'Absolu qui, de toute manière, préside effectivement

à la destinée humaine tendue vers l'avènement de la société

rationnelle (le Vernunftreich). Un tel avertissement philosophique,
entendu correctement, éviterait à la réflexion théologique de dépasser

son objet pour se reconstituer, sur des bases somme toute empiriques, en

19 Cfr Philonenko A., op. cit., pp. 149 et 150; Tilliette X., op. cit., pp. 87 à

97.
20 Cfr la «christologie philosophique» de la Staatslehre, F.W. IV, pp. 521 à 600.
21 Cfr Philonenko A., op. cit., p. 141 ; Cassirer E., op. cit., p. 137.
22 Cfr Rahner K., Grundkurs des Glaubens, Freiburg/Basel/Wien, 1984, pp. 37 à

53; id., Theologie und Anthropologie, in: Schriften zur Theologie, Bd. VIII,
Einsiedeln/Zürich/Köln, 1967, pp. 43 à 65 ; id., Überlegungen zur Methode der Theologie, Bd.

IX, 1970, pp. 79 à 126. Voir Simons B., Philosophie der Offenbarung,
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, 1966.



46 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

métaphysique «après coup» qui viendrait, au nom d'une expérience
déterminée, spiritualiser ou «théologiser» le problème du monde et de

l'action. Cette «métaphysique théologisée»23 évacuerait l'aporie inhérente

à l'intelligence finie du fini!, aporie qui ne cesse pourtant de

dynamiser cette intelligence.

Hegel

Lecteur passionné du Nathan de Lessing24, Hegel ne va pas tarder,
sous l'impulsion romantique, à assimiler l'affirmation de la vie morale à

l'affirmation pure et simple de la vie, à travers les déchirures de

l'existence, cette longue maladie de l'être entrecoupée d'étonnantes régéné-
rescences25. Qu'il s'agisse de moralité, de religiosité, de politique ou de

culture populaire, toutes ces formes révèlent la force vitale qui se totalise

en chaque moment de l'histoire et les rassemble en soi sans perdre
leurs dissonances. Dans ce travail de la Vie absolue sur le négatif, le

christianisme apparaît comme la «positivité» qui arrache la conscience

au règne du négatif, de l'opposition ou du dualisme, pour l'élever à

l'esprit du Tout qui soutient toutes nos négations. Contrairement à ce

que suggère Hippolyte26, la positivité du christianisme n'est pas dans

1'«événement Jésus-Christ» comme tel, dans cette singularité prêtée
désormais à l'universalité du sens. La révélation chrétienne tient sa

positivité de sa rupture avec l'ordre de la représentation. Lorsqu'elle est

pensée dans le sens de sa positivité, en dehors des préceptes et des vérités

23 Cfr Maritain J., Le paysan de la Garonne, Paris, 1966, pp. 213 et 214.
24 Cfr Pöggeler O., Hegel rencontre la Prusse, in: Archives de Philosophie, 51 (1988),

pp. 353 à 383; Tilliette X., Philosophie morale et philosophie religieuse après le criti-
cisme, in: Démythisation et morale, Paris, 1965, pp. 281 à 293.

25 Cfr Regnier M., Hegel, in: Histoire de la Philosophie 2, La Pléiade, Paris, 1973,

p. 856; Petry M.J., Scientific Method, Francœur, Hegel and Pohl, in: Hegels Philosophie
der Natur, Stuttgart, 1986, pp. 11 à 29 ; Id., Hegels Verteidigung von Goethes Farbenlehre
gegenüber Newton, in: Hegel und die Naturwissenschaften, Stuttgart-Bad Cannstatt,
1987, pp. 323 à 340; sur la philosophie de la religion du jeune Hegel, voir Fujita M.,
Philosophie und Religion beim jungen Hegel, unter besonderer Berücksichtigung seiner
Auseinandersetzung mit Schelling, Bonn, 1985, et Theis R., Le discours dédoublé,
Philosophie et théologie dans la pensée du jeune Hegel, Paris, 1978; Ormea F., La religione
del giovane Hegel, Rome, 1972; Krüger H.-J., Theologie und Aufklärung, Stuttgart,
1966.

26 Cfr Hyppolite J., Introduction à la philosophie de l'histoire de Hegel, Paris, 1983,

p. 48.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 47

du catéchisme, il appert que la révélation chrétienne n'oppose rien à la

conscience, qu'elle ne lui impose rien d'étranger ou d'arbitraire, mais

qu'au contraire, elle est au plus intime de cette conscience, comme la

manifestation intérieure de son appartenance à l'esprit du Tout. Elle est

réponse du divin en moi au «milieu divin», communion ou harmonie de

l'existence menacée avec le fond de son être, l'«in-existence» de la

différence, selon un mot de Gw. Jarczyk27. La véritable révélation du
Christ à Pierre dans l'Evangile de Marc (Me 8, 29) pourrait être
commentée comme suit: «Le divin qui est en toi, m'a reconnu comme divin;
tu as compris mon essence ; elle a retenti dans la tienne »28. La révélation
ne réside pas dans l'évidence d'une extériorité puisque ceux qui ont vu
et touché Jésus l'ont rejeté ou se sont contentés de croire en lui, sans

encore naître véritablement à la vérité en devenant des «adorateurs en

esprit», des fils de la lumière qui les habite, «renaissant» ainsi une
seconde fois en s'unissant à la vie du Tout comme les sarments sont unis

au cep de la vigne29.
Selon le jeune Hegel, la révélation n'a donc de sens que comprise

comme manifestation intérieure de la communion à la vie du Tout et
devient, par contre, absurde lorsqu'on l'utilise pour légitimer l'exposé
doctrinal de propositions métaphysiques et de préceptes moraux. Or, ce

nouveau concept de révélation s'impose comme une exigence de pensée
adressée à la raison spéculative : il faut soustraire la pensée de la
révélation à l'ordre du négatif pour signaler un impensé du christianisme en
deçà des oppositions morales, culturelles ou politiques auxquelles il a

donné lieu. Il faut penser le christianisme, penser son esprit, contre son
destin, comme le chemin d'une réconciliation effective au divin, d'une
unité intérieure à l'Esprit universel30.

Cette tâche incombe à la philosophie seule, même si à cette époque,
cette idée ne peut déjà signifier pour Hegel tout ce qu'elle recouvrira
plus tard dans son œuvre (YAuflebung du christianisme). L'esprit du
christianisme se présente encore sous les traits d'une herméneutique
spéculative sans cesse en contact avec les textes qu'elle s'efforce de

repenser. La tâche à réaliser ne suppose pas encore cette autopossession

27 Cfr Jarczyk G., L'altérité fondamentale, in: Dieu, Série Philosophie (10), Paris,
1985, pp. 117 à 128.

28 Cfr Hegel G.W.F., L'esprit du christianisme et son destin, trad, par J. Martin,
Paris, 1967, p. 90.

29 Ibid., p. 91. Allusions à Jn 1,11 ; Jn 3,7; Jn 4,24; Jn 12,36; Jn 15,5.
30 Ibid., p. 94.



48 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

de soi dans la rigueur du procédé dialectique qui caractérisera la

philosophie de la maturité. Huit ou neuf ans plus tard, La Phénoménologie de

l'Esprit ne pourra plus concevoir le rapport au phénomène de la
conscience religieuse sans que l'esprit en chemin ne vise directement à

donner au contenu rencontré une forme déterminée dans son effort de

cohérence. Il s'agit moins de destin que de logique désormais, et la

dramatique chrétienne que Hegel cherchera inlassablement à mettre en
scène correspond plus maintenant à une logique de l'action, c'est-à-dire
au calvaire de l'Idée dans les structures de l'histoire conçue. C'est la
méthode que Hegel se forgea dans la période d'Iéna31 en se démarquant
et en se jouant des confusions qui alimentèrent la polémique de Schel-

ling et de Fichte32. En stigmatisant l'acte transcendantal d'autoré-
flexion de l'esprit (Moi Moi) et l'acte forme d'auto-affirmation de la
substance absolue (A A), Hegel repousse les fausses logiques de

l'identité, qui masquent le rapport de la conscience à soi-même dans

tout processus de réflexion, et propose une logique dialectique où la
différence redoublée est le seul chemin de la synthèse qui est toujours
procédure de négation-détermination de ses extrêmes par un moyen
terme, à l'image de l'antique méthode du syllogisme33.

La conscience philosophique apparaît ainsi en prise sur son propre
processus dialectique, s'égalisant à chacun des moments pour les penser
dans sa totalité. Cet écart critique a une importance particulière pour
notre propos. Il y a chez Hegel non seulement une phénoménologie de

la conscience religieuse, mais aussi une phénoménologie de la
conscience théologique et ce second aspect a souvent été méconnu au profit
du premier. Autrement dit, les discours théologiques disséminés dans le

corpus hégélien ne suppriment pas la position de la conscience

philosophique, la valeur «pour nous» de ces discours qui sont donc plus
exactement des discours de la conscience théologique ou des discours sur
l'expérience intellectuelle de la théologie et non des discours purement

31 Cfr Gerard G., Critique et Dialectique, L'itinéraire de Hegel à Iéna (1801-1805),
Bruxelles, 1982.

32 Cfr Lauth R., Hegel critique de la Doctrine de la Science de Fichte, Paris, 1987.
Voir aussi Girndt H., La critique de Fichte par Hegel dans la Differenzschrift de 1801, in :

Archives de Philosophie, 28 (1965), pp. 37 à 61.
33 Cfr Oeser E., Begriff und Systematik der Abstraktion, Die Aristotelesinterpretation
bei Thomas von Aquin, Hegel und Schelling als Grundlegung der philosophischen

Erkenntnislehre, Wien/München, 1969.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 49

et simplement théologiques au premier degré34. Le problème de Hegel
est de saisir les modalités existentielles et la logique (modalités
structurelles) du rapport que la conscience entretient avec soi-même à

travers les discours de la théologie chrétienne. Le débat philosophique se

situe donc, face au christianisme, dans la mise en jeu de la liberté de

l'esprit à travers les structures du discours de la conscience théologique.
Nous retrouvons alors le problème de la représentation.

Pour atteindre la synthèse philosophique, la nouvelle méthode
(dialectique) va accentuer la pensée négative de la révélation comme
extériorisation de l'Absolu35, qui se pose ainsi dans le champ d'extériorité de

la conscience de soi. L'expérience de la communauté croyante36 ne

produit quant à elle qu'une fausse intériorisation de cette extériorité,
parce qu'elle entretient, dans son culte, dans sa mémoire vive et dans sa

doctrine, la différence qui opposait le Christ personne individuelle aux
siens et continue de favoriser les attitudes de croyance, plutôt que de

mener au baptême de l'esprit par lequel le fidèle est lui-même Yalter
Christus qui réinvente la Bonne Nouvelle. La religion et la théologie
sont en fait devenues les plus grands obstacles à la vérité chrétienne.

Pour dépasser cette impasse, il faut risquer une approche fondée sur
un autre point de vue, chercher à porter le christianisme à son concept.
C'est ici qu'intervient la forme du savoir philosophique proprement
dite, la suppression de tout dualisme, l'autonégation du soi dans son

autre, l'abolition du sujet dans la détermination concrète qu'il effectue

et qu'il supprime par là à titre de pure factualité, comme lui-même
meurt à son idéalité37. La vérité du concept est dans l'acte même qui
arrache l'un et l'autre, Sujet et Objet, à leur unilatéralité et les pense dans
la double négation où ils s'interpénétrent sans se confondre, mais en se

comprenant l'un dans l'autre. Ainsi en va-t-il du véritable christianisme

34 Cfr Jarczyk G. et Labarriere P.-J., Hegeliana, Paris, 1986, pp. 143 à 146, 191 et
192.

35 Cfr Hegel G.W.F., La Phénoménologie de l'Esprit, trad, par J. Hyppolite, Paris,

1941, t. 2, p. 268 : «(...), le révélé émergeant entièrement à la surface est justement en cela

le plus profond». Sur le concept de révélation chez Hegel, voir en particulier, Bruaire C,
Logique et religion chrétienne dans la philosophie de Hegel, Paris, 1964, p. 69 ; Chapelle
A., Hegel et la religion, op. cit., t. 3, pp. 25 et 26; Fruchon P., Sur la conception
hégélienne de la «religion révélée» selon M. Theunissen, Représentation et concept, in:
Archives de Philosophie, 48 (1985), pp. 613 à 641 et 49 (1986), pp. 619 à 642; Jaeschke W.,
Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt, 1983.

36 Ibid., p. 289. Voir Brito E., La christologie de Hegel, Paris, 1983, pp. 133 et
134.

37 Ibid., p. 299. Cfr Guibal Fr., Dieu selon Hegel, Paris, 1975, pp. 305 et 306.



50 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

philosophique qui refuse de penser Dieu sans le monde et le monde sans

Dieu, puisque c'est dans leur double mort qu'apparaît le seul reflet
authentique de la vie de l'Esprit, qui n'est ni expiation sur la croix, ni
justification à la fin des temps, mais présence radicale de l'Eternel contre
le faux universel singulier de l'individualité et le faux infini qu'il
engendre dans le désir impossible de le reproduire comme idéal moral.
La vérité de l'Esprit est dans la liberté historique qu'il engendre au

présent et qui produit elle-même les formes concrètes de l'universel

qu'il veut infiniment... la communauté des libertés, la médiation achevée

et posée comme principe formel de la coexistence des individus,
comme espace de lutte et de respect.

Le christianisme n'apprend rien d'autre - mais y a-t-il autre chose à

apprendre? - qu'à être le fils de son temps «sans être mieux que son

temps, à être son temps au mieux»38, au sein de ses concrétisations

politiques. Philosophiquement entendue, la révélation demeure la

renaissance intérieure de la conscience à sa destinée historique, cette

réponse en moi au présent de l'Esprit qui se joue dans la singularité de

mon histoire et de ma communauté politique, ce Volksgeist qui détermine

ma responsabilité face à l'Absolu de l'histoire, l'universelle liberté

toujours à concrétiser.
Chez Hegel, le défi spéculatif du christianisme se traduit finalement

par une relecture politique de la médiation christique, dans la mesure où
la clé de la vérité chrétienne est philosophique et où la philosophie
elle-même est en dernier ressort politique, c'est-à-dire qu'elle s'achève
dans la pensée concrète de l'institution de la communauté
éthique39. On ne minimisera pas pour autant, chez Hegel, l'effet d'une
relance doctrinale40, dans la mesure où l'effort opéré par Hegel pour
libérer le concept du christianisme à son époque n'interdit pas le projet
lucide d'une théologie post-hégélienne (et post-moderne) qui tentera de

repenser la révélation, en dehors du régime de la pensée négative, pour
lui accorder la valeur essentielle qu'elle comporte effectivement pour
l'homme. Elle invite l'homme, l'interpelle, le régénère de l'intérieur,

38 Cfr Jarczyk G. et Labarriere P.-J., Hegeliana, op. cit., p. 9.
35 Cfr Bourgeois B., La pensée politique de Hegel, Paris, 1969, p. 140; Weil E.,

Hegel et l'Etat, Paris, 1974, p. 32.
40 Cfr selon des points de vue très différents, Brito E., La christologie de Hegel, op.

cit., pp. 533 à 656; Morel G., Problèmes actuels de la religion, Paris, 1968, pp. 227 à 237;
Küng H., Incarnation de Dieu, Paris, 1973; Pannenberg W., La signification de Hegel
pour le christianisme, in: Archives de Philosophie, 33,(1970), pp. 755 à 786.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 51

lorsqu'il s'accorde à elle, laisse sa parole retentir en lui et recrée son

rapport au monde en fonction de cette expérience inédite de la relation au

divin qu'est l'Alliance. C'est par l'invention éthique qu'il soutient que le

christianisme, de toute manière, s'annonce dans l'histoire des collectivités.

Hegel s'oppose ainsi radicalement à toutes les lectures de la
conscience théologique qui voudraient soustraire la «vérité religieuse»,
défendue par celle-ci, à ses implications historiques et même politiques.
La vérité religieuse n'est pas indifférente au destin de la communauté
éthique. Que du contraire La conscience s'est habituée à formuler ses

projets dans les catégories de cette vérité et c'est à travers le déchirement
de la conscience chrétienne dans la Réforme et les guerres de religion
qui l'accompagnèrent qu'est née la conscience moderne. La volonté de la

conscience éclairée d'évacuer le problème religieux a simplement
abouti à montrer qu'on ne pouvait poser le projet éthique moderne sans

essayer de le réconcilier avec les exigences de la conscience chrétienne,

parce que la théologie détient une partie non négligeable des clés du

problème politique, en ce qu'elle prétend anticiper la fin de l'humanité
et réfléchit dès ici-bas les conditions d'un nouvel être collectif.

Au-delà des déclarations de Marx dans sa Critique de la Philosophie

politique de Hegel*1, ce sont les recherches de Metz, de Moltmann et de

Xhaufflaire, entre autres, qui s'annoncent ici. Plus qu'un intérêt de la

théologie pour la politique, comme l'a entendu Clodovis Boff42 et bien
avant lui saint Thomas43, c'est la dimension politique de la théologie
qui est ici en question44. A titre de réflexion critique sur les origines et le

sens du destin collectif de l'humanité, la théologie peut mettre en crise
nombre de représentations limitées de la liberté collective et affirmer sa

conception du salut en relation à l'ordre, à l'obéissance, à la richesse, à la

sexualité, au pouvoir, etc., en relativisant d'autres positions élaborées

pourtant sur des bases différentes. On ne peut minimiser la fonction de

ce discours dans l'espace culturel et se garder d'analyser les manières
dont il mobilise la conscience et dont il l'ordonne aussi.

41 Cfr Marx K., Critique de la philosophie politique de Hegel, in: Œuvres, t. III, La
Pléiade, Paris, 1982, p. 1008.

42 Cfr Boff C., Teologia de lo politico, Sus mediaciones, Salamanco, 1980.
43 Cfr Veysset Ph., Situation de la politique dans la pensée de saint Thomas d'Aquin,

Paris, 1981.
44 Cfr Casalis G., Les priorités théologiques pour la décennie 1970-1980, in : Culture

et Foi, 118 (1987), pp. 31 à 34.



52 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

Schelling

Les grandes époques de la «philosophie en devenir» de Schelling
sont certainement parmi celles qui aident le plus, au sein de l'Idéalisme
allemand et même par-delà, à éclairer les différents aspects du discours
rationnel sur la révélation. Au-delà de l'affrontement des sens actif et

passif de la révélation qui caractérisait le débat de VAufklärung et de

l'Idéalisme naissant (1794-1800), Schelling va s'interroger sur le sens

large et le sens restreint du concept pour en redéfinir l'extension du

point de vue de sa philosophie absolue, fondée sur l'intuition intellectuelle

de l'autoconnaissance de Dieu en toutes choses (1801-1806). Ce

sont alors les catégories traditionnelles de l'un et du multiple, à la fois
YEn kaipan romantique et les philosophies de Spinoza et de Leibniz, qui
dominent la philosophie de l'Identité.

En se réappropriant critiquement les paramètres de cette philosophie

cosmique encore trop statique et purement formelle, Schelling va

engager, à partir de 1809, un nouveau débat sur le drame de la liberté
dans la révélation (1809-1821), qui pose clairement la question d'une
automédiation elle-même médiatisée par son contraire (sub contrario),

par l'épreuve du mal nécessaire ou, dès 1810, par celle de l'abaissement
volontaire (kénose), de la contraction originaire, qui inaugure le

processus de révélation/effectuation de la liberté divine. Cette sorte de

maîtrise de soi absolue, par laquelle Dieu se laisse contenir par ce qu'il y
a de plus humble, annonce la percée rationnelle vers le Dieu sui securus,

souverain, Seigneur de l'être et de ses puissances, dans la dernière

philosophie (1821-1853). A cette époque de la dramatique (philosophie
intermédiaire), où le régime de la révélation est celui de la déréliction et
de la contradiction surmonté ensuite par celui de la libération, les

catégories de puissance et d'acte dominent la réflexion et la révélation
est mise en question du point de vue de la valeur des schèmes qui
l'expriment analogiquement45: schèmes naturels ou schèmes spirituels,
processus ou action libre, nécessité d'essence ou décision souveraine,
gratuite, don.

De 1800 à 1821, on passe ainsi lentement de l'idée que Dieu est par
essence autorévélation de soi (théogonie transcendantale de la raison
absolue) à celle que Dieu doit se révéler pour réaliser sa liberté (1809),

45 Cfr S.W. VII 429 et 430.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 53

pour en arriver à celle que Dieu se révèle parce que telle est sa volonté,
sa libre initiative, l'acte inouï de sa Bonté (dès 1815).

A travers cet itinéraire philosophique, Schelling parvient à dépasser

l'approche rationaliste de la révélation qui tâche d'en définir a priori la
validité au sein des structures du système rendant raison de l'unitotalité.
La révélation est moins le Was qui préoccupe les approches concep-
tualistes, y compris celles basées sur la notion de convenance à l'essence

divine, qu'un Daß, un événement imprévisible, qui décentre l'effort
rationnel et déjoue les mécanismes de l'apriorité. On ne rend pas raison
de l'initiative divine et si l'on veut la comprendre, on ne peut y arriver
qu'en la suivant dans ses conséquences pour la liberté à laquelle elle
s'adresse dans l'ordre déjà posé où celle-ci advient à soi-même.
L'initiative divine ne peut susciter qu'une pensée ratifiante, un effort de

refiguration lui-même basé d'abord sur une «écoute attentive», une
lecture de l'événement, une configuration. Il faut un étonnement46, un
abandon radical de soi47, une mort, pour suivre l'affirmation de Dieu
dans l'histoire et tâcher de comprendre sa portée pour la liberté
humaine qui voit s'ouvrir un monde nouveau.

L'extase de la Schwärmerei ne résout rien à ce problème, parce qu'elle
prétend parler un langage autre, régénéré, purifié, qui ne concerne plus,
en définitive, le monde auquel il s'adresse48. Le Mystique dit ce qu'il vit,
mais sans savoir en quoi son témoignage redéfinit l'idée déjà présente du

rapport historique à l'Absolu. Le problème, pour la conscience
historique, est de déterminer la valeur, pour ses structures d'humanité, de

l'ouverture d'une destinée spirituelle49, contre toute attente, au sein
même de sa résignation, alors qu'elle s'était déjà résignée au faux départ
des mystères50, à l'opium mythique d'une mort sans autre au-delà que
l'envers du monde, l'extérieur de l'extérieur, l'entrée dans la magie des

existences51.

En étudiant le passé mythique de la révélation, Schelling montre
que celle-ci vient surmonter (überwinden) l'enfermement de la
conscience dans un monde faussement extérieur au divin, concevant l'al-

46 Cfr S.W. IX 230 et XIV 12.
47 Cfr S.W. IX 217, 218 et 229.
48 Cfr S.W. X 187.
49 Cfr Maesschalck M., Essai sur l'anthropologie schellingienne, in: Revue Philosophique

de Louvain, 85 (1987), pp. 475 à 498.
50 Cfr S.W. XIII 448. Voir Tilliette X., La mythologie comprise, Naples, 1984.
51 Cfr S.W. VIII 366 et XIII 489.



54 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

liance à Dieu en des termes purement extérieurs, aliénants. L'union à

Dieu est l'histoire d'une étonnante fidélité cachée au cœur de toutes les

libertés et qui finit par les envelopper, par éclater dans leur extériorité.
Le Christ est le héros de cette réconciliation : le cœur de sa personnalité
est la Gesinnung''1- qui l'unit intimement au Père depuis les temps
immémoriaux de la chute, à travers sa pré-existence cosmique, anonyme, cette

apparente extériorité librement voulue53 pour le Salut de l'homme.
Cette Gesinnung brise le règne des divinités païennes et l'image
extérieure du Père dans le judaïsme, pour révéler, dans l'homme-Jésus
obéissant, cette grâce intérieure, qui libère de la mort et reconduit à la

droite du Père54. C'est seulement dans l'amour-obéissant pour le Père

jusqu'à mourir qu'éclate la figure réprimée du Dieu de la Vie, celui qui
veut la victoire de l'amour dans le temps pécheur.

La révélation, désormais, doit être pensée selon les structures de

l'acte libre comme Uberwindung, enchaînement de la Entherrlichung et
de la Verherrlichung, de la Zerstörung et de la Wiedergeburt. Dans chaque
acte, une extériorisation décline et une intériorisation s'annonce; en
Christ, la gloire mythique décline jusqu'à son anéantissement55 et la

gloire véritable, celle de l'obéissance au don du Père, à l'Appel de

l'amour, à l'initiative créatrice, transparaît et s'affirme comme vie
nouvelle, comme recréation. C'est le second paraclet qui participe à la

naissance de l'Eglise par laquelle les structures historiques devront
entrer dans une économie effective capable de transformer «les royaumes

temporels en royaumes éternels»56, d'établir une civilisation
célébrant dans l'extérieur la finesse de l'intérieur, laissant son corps se

façonner par l'esprit qui l'habite57. La culture deviendrait, dans une
telle société, la source de l'ordre extérieur, politique, à titre d'invention
éthique permanente, instance de contrôle des réalisations de l'Etat,
sémantique des praxis sociales.

52 Le temps apparaît en S.W. VII 386 et 393. Pour la «christologie philosophique », en
XIV 189. Voir O'meara Th. F., Christ in Schelling's Philosophy ofRevelation, in : Heytrop

Journal, 27 (1986), pp. 275 à 289.
53 Cfr S.W. XIII 370. Voir Brito E., Trinité et création, in: Ephemerides Theologicae

Lovanienses, 62 (1986), pp. 66 à 88, p. 75.

Cfr S.W. XIV 223 et 224.

" Cfr S.W. XIV 239 et 240.
56 Expression de Caroline, rapportée par X. Tilliette (Une philosophie en devenir,

Paris, 1970, pp. 310 et 311).
57 Cfr S.W. XIV 331.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 55

Pour élaborer ce nouveau concept de révélation en réplique à

l'horizon de la pensée moderne, révélation intensive, active et
«spirituelle» - c'est-à-dire à portée intrinsèquement socioculturelle -, Schel-

ling a dû s'opposer à plusieurs types de théologie. Dès 1803, il fustigeait
l'empirisme exégétique et le moralisme dogmatique58, qui interdisent
toute réflexion sur la portée spéculative du christianisme, entendons son
«intuition absolue de l'univers comme histoire» et son concept de

révélation coextensive au drame historique de l'humanité, tendue vers
l'achèvement trinitaire des temps59. Dans sa philosophie intermédiaire,
il se débat avec les présupposés d'une certaine théologie mystique,
incapable de «désubstantialiser» son discours sur la révélation60 et donc
toujours en quête d'une explication nécessitariste où Dieu est assimilé à

la fin du processus extatique de la régénération spirituelle et physique.
Même chez le génial Böhme61, la logique du désir spirituel finit par
emprisonner la libre initiative de Dieu dans une opération de salut du
désir aux prises avec soi-même. Dieu est libre seulement de la liberté

que l'âme peut s'accorder à soi-même en s'ouvrant à son autre comme
moment essentiel de sa liberté, de sa naissance à soi-même. L'âme tâche
de s'expliquer dans son rapport au monde comme instar Dei61, comme
fond de l'Amour divin, l'Autre de Dieu, embrasée de ce désir absolu qui
donne vie, «électrisée», «vivifiée» par Dieu et voulant le tout qu'elle
réunit en son esprit et reçoit de Dieu à son titre de fond de l'amour divin
— voulant ce toutpour Dieu. Rien ne permet, cependant, d'accorder à ce

Dieu de l'âme, dont elle vit et à travers lequel elle s'explique son rapport
au monde, une correspondance avec le Principe absolu, indépendant,
retiré en son intégrité. En fait, la théologie mystique souffre du même
mal que la théologie rationaliste attelée à perfectionner ses preuves de

l'existence de Dieu. Pas plus que l'idée ne conduit à la vie, ou la thèse de

l'existence absolument nécessaire à l'effectivité du Dieu personnel, la
vie ne reconduit au principe, l'affirmation existentielle à l'idée a priori

58 Cfr S.W. V 302 et 303.

" Cfr S.W. V 294 et V 431.
60 Cfr S.W. X 189.
61 Cfr S.W XIII 121. Voir Maesschalck M., Philosophie et mystique, in: Nouvelle

revue Théologique, 110 (1988), pp. 687 à 709, pp. 704 et 705.
62 Cfr S.W. XI 417.



56 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

de l'Absolu63. L'expérience mystique et les démonstrations rationnelles
sont incapables de se constituer en science de la révélation, parce
qu'elles supposent toujours la priorité du procédé explicatif sur l'explication

que Dieu donne de soi-même dans l'acte même où il se révèle.

Schelling, ici, est tout proche des formulations de Karl Barth64. Mais

il va tirer d'autres conséquences. Plutôt que d'abandonner la critique
rationnelle pour se réfugier dans une théologie strictement biblique
(science ontique à la Heidegger) ou dans une dogmatique spéculative
(théologie transcendantale qui se pense en fonction de ses conditions de

possibilités, la précompréhension du théologique chez les êtres
rationnels)65, Schelling va tenter d'élaborer les conditions d'une nouvelle
approche philosophique du problème de Dieu, parallèle à l'effort
théologique et non plus «femme d'office » de la recherche théologique Cette

philosophie, tout en creusant sa compréhension des structures de l'acte

libre, critique les restrictions spéculatives (le «cryptonestorianisme»)66 de

la théologie fondamentale traditionnelle dans son approche de Yévénement

de la révélation. Elle veut ainsi prévenir une théologie qui se

muerait en métaphysique du Logos éternel, sans rapport à la force

historique de l'Incarnation, de la mort, de la résurrection et de la

glorification du Christ. Schelling rejoint de cette manière les grandes
intuitions du «procès contemporain de Chalcédoine»67. Mais sa chri-
stologie philosophique, certes non exempte d'ambiguïtés quand elle
frise l'arianisme, opte pour un «monophysisme de la volonté»68 et
s'adosse au «sabellianisme de la Trinité primordiale»69, n'est en fait
qu'un élément d'une position plus générale à l'égard de la théologie et
de l'expérience religieuse de la communauté croyante.

63 Cfr Schelling F.W.J., Die Weltalter, hrsg. von M. Schröter, München, 1946,

pp. 105 à 107. Voir Tilliette X., Argument théologique et ontothéologie (I), in : Archives
dephilosophie, 26 (1963), pp. 90 à 105 ; id., Du Dieu qui vient avant l'idée, in : Qu'est-ce que
Dieu? Philosophie/Théologie, Bruxelles, 1985, pp. 153 à 164.

64 Cfr les études de Delhougne H., Karl Barth et la rationalité, Lille/Paris, 1983 et
de Bouillard H., Karl Barth, 3 tomes, Paris, 1957.

65 Qui constituent, en quelque sorte, les «praeambula anthropologiques» de

K. Rahner.
66 Cfr S.W. XIV 162 et 185. Cfr Maesschalck M., Philosophie et révélation dans

l'itinéraire de Schelling, Leuven/Paris, 1989, pp. 571 à 574.
67 Cfr Sesboüe B., Le procès contemporain de Chalcédoine, Bilan et perspectives, in :

Recherches de science religieuse, 65 (1977), pp. 45 à 80.
68 Cfr S.W. XIV 168 et 169; Kasper W., Das Absolute in der Geschichte, Mainz,

1965, p. 392.
65 Cfr S.W. XIII 337; Brito E., Trinité et création, op. cit., p. 79.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand 57

Pour Schelling, il importe, philosophiquement, de saisir la portée,
dans l'expérience humaine de la liberté, du fait chrétien de la révélation.
La question est moins de dire en quoi la révélation nous concerne, mais

que, précisément, en nous arrivant et en nous concernant, elle implique
un mode d'exister en référence à l'Ecriture et à la mémoire collective
qui détermine des structures d'action particulières en société et une
attitude significative face à la mort, à l'autre et à l'être-en-commun.
Comme le disait Bruaire70, si Dieu est Quelqu'Un, toute ma philosophie
de l'existence est concernée et sommée de se réapproprier critiquement
pour déterminer la valeur existentielle de ce rapport à l'Absolu, sans

qu'il soit ici question d'une option ou d'un acte de foi. Il s'agit de saisir

en quoi l'être-chrétien en rapport à la révélation est aussi une parole sur
l'être-homme en rapport aux structures de la vie en commun.

Ainsi, on serait déjà sur le chemin d'une théologie naturelle
postmoderne qui se laisse interpeller pour interpeller à son tour les modalités

objectives de la liberté dans son effort pour christianiser ses pratiques.

Cette théologie naturelle suppose une «coupure épistémologique»
avec l'ancienne pratique des praeambula fidei: il n'est pas question de

poser rationnellement l'existence de Dieu, mais de s'interroger sur la

portée existentielle de la libre initiative de Dieu dans l'histoire, grâce à

une rationalité départie de son apriorité de principe, dépossédée de sa

volonté de produire, pour devenir, selon une méthode hypothético-
déductive, attestation, ratification, «progression a posteriori», «empirisme

a priori», ou encore «théologique de l'histoire»71.

*
* *

Le fil conducteur de la révélation permet admirablement de mettre
en évidence les différences qui séparent les grands penseurs de l'idéalisme

allemand et on remarque par là combien cette question les a

provoqués à affirmer leur originalité de pensée. Chacun a finalement
développé sa méthode pour être en mesure d'affronter cette rationalité
dominante qu'était la théologie et pour mieux en saisir la nature réfor-

70 Cfr Bruaire C., Liberté du philosophe et révélation, in: Archivio difilosofia, 8

(1968), pp. 287 à 295.
71 Cfr Schelling F.W.J., Grundlegung der positiven Philosophie, hrsg. von H.

Fuhrmans, Torino, 1972, pp. 402 et 406.



58 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

mée dans l'Etat moderne. Rapporté au champ d'activité du cogito, la

théologie apparaît moins comme un système figé de croyances que
comme un mode d'expression de la raison qui engage toutes les autres
dimensions de la conscience. Lorsqu'on a tenu compte de l'avertissement

critique visant à prévenir tout retour d'une pensée fusionnelle de

l'Objet absolu, il faut encore se demander quellepensée de la liberté est liée
à l'engagement de la conscience religieuse qui a déjoué les tendances

fétichistes de sa raison. A la conscience revenue au degré zéro d'une
créativité conçue dans l'autolimitation de soi (Fichte), à la conscience
affrontée aux structures concrètes du destin (Hegel), à celle étonnée par
la subversion théologique des ordres symboliques (Schelling), il faut

indiquer les conditions épistémologiques d'une pratique théologique
nouvelle, «modernisée» et authentique. Que sera une «théologie de

sortie de la modernité»? Une rationalité en prise sur l'histoire, c'est-
à-dire ouverte à la contingence de son rapport à la parole qui l'anime ;

une rationalité consciente de la volonté de production qui la dirige,
c'est-à-dire critique à l'égard des formes de pouvoir que pourrait engendrer

son savoir; une rationalité responsable, c'est-à-dire capable de

partager les incertitudes humaines et d'habiter les contradictions sociales

; une rationalité capable de s'effacer devant l'action et de se garder en
réserve comme un espace de lucidité accompagnant les luttes humaines.
On aura ainsi accepté avec les modernes de parler de la théologie
comme d'une certaine pratique de la raison qui elle aussi a des

implications au niveau de la liberté et donc... des comptes à rendre à toute
conscience en quête de liberté.



Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

Bibliographie

59

a. Livres

Philosophie et révélation dans l'itinéraire de Schelling, Bibliothèque Philosophique

de Louvain, Vrin/Peeters, Paris/Leuven, 1989.

L'anthropologie politique et religieuse de Schelling, Bibliothèque Philosophique

de Louvain, Vrin/Peeters, Paris/Leuven, 1991.

b. Articles de revue

— Essai sur l'anthropologie schellingienne, in: Revue Philosophique de Louvain,
85 (1987), pp. 475 à 498.

— Philosophie et mystique, in: Nouvelle Revue Théologique, 110 (1988), pp. 687 à

709.

— Schématisme et liberté, in: Science et Esprit, 40 (1988), pp. 153 à 178.

— Questions sur le langage poétique à partir de Roman Jakobson, in: Revue

Philosophique de Louvain, 87 (1989), pp. 470 à 503.

— La contradiction de l'Etat moderne, in: Chemins Critiques, Revue haïtiano-
caraïbéenne, l/n.2 (1989).

— Habermas interprète de Schelling, in: Archives de Philosophie, 52 (1989),

pp. 639 à 658.

— Philosophie et révélation chez Schelling, in: Revue Théologique de Louvain, 20

(1989), pp. 281 à 307 et 421 à 439.

— Le paradoxe de l'autonomie: la crise de la rationalité moderne, in: Science et

Esprit, 41 (1989), pp. 207 à 230.

— Mourir, habiter, penser, in: Chemins Critiques, 1/n. 3 (1989), pp. 145 à

165.

— Liberté et fondement, De l'ontologie à la philosophie politique du fondement,

in: Revue des sciences philosophiques et théologiques, 73 (1989), pp. 549 à

569.

— La fondation de l'autonomie chez Descartes, Lecture entre Brunschwicg et

Derrida, in: Revue Philosophique de Louvain, 88 (1990), pp. 25 à 47.

— Les Weltalter de Schelling: un essai de philosophie narrative, in: Laval
théologique et philosophique, 46 (1990), pp. 131 à 148.

— Schelling à travers sa philosophie de l'histoire des idées, in: Les Etudes

philosophiques, 1990, pp. 217 à 229.

— Métaphysique et éthique chez Wittgenstein, a propos d'un livre récent, in:
Science et Esprit, 42 (1990), pp. 103 à 109.



60 Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand

c. Contributions

- art. Idéalisme allemand, in: Dictionnaire de Théologie fondamentale, dirigé

par R. Latourelle, Rome, 1990.

- Pensée moderne et stratégies démocratiques, in: La Déclaration des Droits de

l'homme et du citoyen de 1789 et la Caraïbe, Colloque, Basse-Terre, Guadeloupe,

tenu du 18 déc. au 23 déc. 1989.

d. Articles de vulgarisation

- Le procès Heidegger, in: MRAX-info, juin 1988.

- Haïti: la démocratie au degré 0, in: Evangile et justice, janvier 1989.

- Haïti: «Que lucha para la democratia? in: Revista de analisis sociales, 1989.

- Eglise et culture, in: Relations, nov. 1989, pp. 281 à 283.

- Les jésuites et l'inculturation, in: Relations, sept. 1990, pp. 203 à 206 (en
collab. avec Julien Harvey).


	Philosophie et révélation dans l'idéalisme allemand : un bilan

