
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 39 (1992)

Heft: 1-2

Artikel: Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Autor: Schobinger, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Schobinger

Operationale Aufmerksamkeit in der
textimmanenten Auslegung

Ein aus Sätzen bestehender Text läßt sich vergleichen mit einem
Stück Stoff, in das farbige Muster eingewoben sind, die sich vom
Grundgewebe abheben. Beim Betrachten eines solchen Stoffs werden
die Muster ins Auge springen, worin auch ihre Funktion besteht. Im
Vergleich entsprechen sie dem, was man den Inhalt eines Textes zu

nennen pflegt, den es zu verstehen und auszulegen gilt. Das wohl
verbreitetste Interesse an Texten besteht im Erfassen dieser thematischen

Schicht.

Das Grundgewebe verleiht dem Stoff seine Struktur und Konsistenz;

es bestimmt zudem seine Tauglichkeit für eine bestimmte
Verwendung. Ein halbwegs erfahrener Käufer wird sich nicht vom Muster
ablenken lassen, sondern die Qualität des Grundgewebes prüfen. Im
Vergleich bleibend, kann man sagen, daß auch ein Text nicht nur aus
der thematischen Schicht besteht. Vielmehr ist diese durchzogen von
einem Trägergewebe, dessen Fäden - im Unterschied zum stofflichen
Grundgewebe - aber auch vom geübten Leser kaum beachtet werden,
obwohl sie eine Textur bilden, die nicht bei allen Texten dieselbe ist.

Beginnt man sich durch die thematische Schicht hindurch für diese

Textur zu interessieren, dann wird man alsbald feststellen können, daß

es sich um ein komplexes Gebilde mit einer vielseitigen semantischen
Wirksamkeit handelt. Es setzt sich aus verschiedenartigen Elementen

zusammen, die sich in ihrer Trägerfunktion unterscheiden. In Anlehnung

an den Aufsatz von Eugen Fink «Operative Begriffe in Husserls



6 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Phänomenologie»1 werden diese Texturfaktoren im folgenden auch

operative Faktoren genannt. Sie bilden die operative Schicht, bestehend aus

einzelsprachspezifischen Komponenten wie Grammatik, Wortschatz
mit den Idiomen und Metaphern und den einzeltext- bzw. werkspezifischen

Momenten wie nicht eigens thematisierte Leitbegriffe,
Strategien der Traditionsrezeption oder die textimmanente Präsenz des

Autors, d.h. die Signatur.2 Diese Faktoren sind zwar meistens

offenkundig, werden aber selten bei der thematisch orientierten Lektüre eigens

wahrgenommen, weil sie nicht oder nur marginal zum Thematisierten

gehören. Andererseits durchdringen sich die thematische und die
operative Schicht. Es bedarf deshalb einer besonderen Aufmerksamkeit,
um operative Faktoren in ihrer Wirkweise zu sichten. Eine auf sie

gerichtete Lektüre soll eine operational aufmerksame Auslegung oder
Lektüre genannt werden. Ihr sind diese Überlegungen gewidmet, die in
zwei Hauptabschnitte gegliedert sind. Der erste handelt von der
operational aufmerksamen Auslegung im allgemeinen. Im zweiten wird das

lumen naturale als operativer Faktor in den ersten drei «Meditationen»
der cartesischen «Meditationes de prima philosophia» herausgearbeitet.

I. Allgemeine Bemerkungen zur operationalen Auslegung

Die operationale Aufmerksamkeit richtet sich also auf die
Texturfaktoren, die in den seltensten Fällen bedeutungsneutral sind. Vielmehr
arbeiten sie unterschwellig, indem sie die thematische Schicht, d. h. das in
ihr stattfindende Thematisieren, beeinflussen. Obwohl für eine operational

aufmerksame Auslegung alle Texturfaktoren von Interesse sein
können, wird diese sich in der Praxis auf einige wenige richten. Die
erste Selektion wird in der Wahl zwischen geschriebenen und gesprochenen

Texten bestehen. Neben den Texturfaktoren, die weitgehend
dieselben in den beiden Textarten sind, gibt es solche, die nur im
geschriebenen Text arbeiten, und andere, die ausschließlich den gespro-

' Zeitschrift für Philosophische Forschung 11 (1957); aufgenommen in: E. Fink,
Nähe und Distanz, Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, Freiburg/München 1976,
S. 180-204; ursprünglich ein in französischer Sprache gehaltener Vortrag an der Husserl-
tagung in Royaumont 1957, erschienen in: Cahiers de Royaumont, Philosophie N° III,
Husserl, Paris 1959, S. 214—241.

2 Vgl. hierzu:J.-P. Schobinger, Die textimmanente Präsenz des Autors, in: ZOOIHZ
MAIHTOPEZ. Hommage à Jean Pepin, Paris 1992



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 7

chenen Text modulieren. Satzzeichen und drucktechnische Gestaltungen

z.B. sind vornehmlich oder nur im geschriebenen Text wirksam.
Tonfall, Mimik oder Gestik sind Beispiele von Texturfaktoren eines

gesprochenen Textes. Dabei handelt es sich nicht um durchwegs in
ihrer semantischen Auswirkung verschiedenartige Faktoren. So kann
dem Gedankenstrich eine kurze Redepause entsprechen, oder ein
Ausruf besitzt sein Pendant im gleichnamigen Zeichen. Die hier
durchgeführten Überlegungen beschränken sich auf die operational aufmerksame

Auslegung von geschriebenen Texten. Zudem stehen vornehmlich

Texte aus dem Feld der philosophischen Tradition im Blick, was
nicht besagen soll, daß sich dieses Auslegungsinteresse nicht auch in
anderen Textbereichen bewähren kann. Schließlich konzentrieren sich
diese Ausführungen auf die operational aufmerksame, textimmanente

Auslegung, eine Einschränkung, die zu erklären ist.

Wird der Term Text weit gefaßt, wie dies heute zuweilen der Fall ist,
dann ist jede Auslegung textimmanent. Es gilt dann der Satz: Alles, was
sich einer Auslegung anbietet, soll Text genannt werden. Bei diesem

Textbegriff bilden die geschriebenen Texte einen sehr kleinen Bereich
nicht nur der Auslegung ganz allgemein, sondern auch der allerdings
weitgefaßten operationalen Auslegung, dürfte es doch kein der Auslegung

sich anbietendes Gegenstandsfeld geben, das nicht von einer
operativen Schicht durchzogen ist.3 Das Adjektiv «textimmanent» soll
nun anzeigen, daß sich die hier zur Diskussion stehende operationale
Auslegung auf geschriebene Einzeltexte bzw. Werke beschränkt und
zudem auf den systematischen Beizug von bezüglich dem untersuchten
Text fremden Elementen verzichtet. Obleich dieser Verzicht noch zu

spezifizieren sein wird, sei sogleich bemerkt, daß es nie gelingen wird,
einen Text vollständig von anderen Texten zu isolieren. Die Gefahr
besteht deshalb nicht, weil es keine Möglichkeit gibt, einen Text so

einzugrenzen, daß er nicht mehr mit anderen Texten kommunizieren
würde; dies schon aus dem einfachen Grund, daß eine Grenze etwas
Textliches ist.

Die Wendung «textimmanente Auslegung» bezeichnet demnach in
erster Linie eine Lektüreanweisung. Sie lädt zur Anstrengung ein,

5 Vieles spricht dafür, daß zwischen «Auslegung» und «operativer Schicht» ein enger
Bewandtniszusammenhang besteht, der sich in folgende, als These formulierte Vermutung

fassen läßt: Ein Gegenstandsbereich ohne operative Schicht bedarf keiner Auslegung.

Auf diese Vermutung wird hier nicht eingegangen.



8 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

bestrebt zu sein, einen Text unter minimalem Beizug von Fremdelementen

verstehen zu wollen. Diese Anweisung gilt nicht nur für die
hier beschriebene operationale Auslegung, sondern auch für die
thematisch orientierte Lektüre, in der sich jene einzustellen vermag. Denn
der Anlaß zu einer solchen Auslegung meldet sich vornehmlich in einer

eingehenden textimmmanent-thematischen Lektüre, während der sich
z.B. Verständnisschwierigkeiten einstellen, die am Erarbeiteten haften
bleiben. Für solche Schwierigkeiten, die von unterschiedlicher Natur
sein können, gibt es viele Gründe, die hier nicht aufzuzählen sind. So

können sie von der Wirkarbeit operativer Faktoren stammen, die in
einer operationalen Lektüre freizulegen ist, die nicht immer textimmanent

wird verfahren können. Wenn sich die folgenden Überlegungen
auf die textimmanente Auslegung konzentrieren, dann in der Meinung,
daß sie für eine einführende Darstellung der operationalen Lektürehinsicht

besonders geeignet ist. Eine solche Auslegung wird also

bestrebt sein, von verbreiteten, in ihrer wissenschaftlichen Berechtigung

anerkannten kontextualen Auslegungsusanzen Abstand zu nehmen,
unter denen die folgenden vorherrschen dürften.

(a) Beim Verstehenwollen eines Textes werden biographische Daten
des Autors, die nicht autobiographischer Art sind, mit einbezogen. Es

gibt gute Gründe, einen Text mit dem Leben des Autors in Beziehung
zu bringen. Werk und biographische Fremdzeugnisse können sich auf
eine wechselseitig erhellende Weise ergänzen. In der Kenntnis von
Lebensepisoden kann der Schlüssel zum thematischen Verständnis von
Textpassagen, einzelnen Schriften oder eines ganzen Werks liegen.
Biographische Ereignisse können auch operativ wirksam sein und die
Aufmerksamkeit einer operationalen Auslegung auf sich ziehen. Erfolgt
der Beizug von solchen Daten zwecks Stützung einer Auslegungsthese,
dann besteht die Gefahr, daß sie ein solches argumentatives Eigengewicht

gewinnen, daß der auszulegende Text zum Ausdruck einer
Lebensepisode wird und er die ihm zukommende Eigenständigkeit
weitgehend einbüßt. Da auch die biographischen Berichte Texte sind,
konstituiert sich unter der Hand eine Hierarchie in der Aussagerelevanz
von Texten unterschiedlicher Herkunft, die, falls sie nicht eigens reflektiert

wird, in letzter Konsequenz das Werk zu einer Verständnishilfe der
Vita degradieren kann. Die hier beschriebene operational aufmerksame,

textimmanente Auslegung geht von der Voraussetzung aus, daß ein
Werk eine bezüglich der Biographie des Autors weitgehend eigenständige

Entität ist, die es als solche zu verstehen gilt.



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 9

Einen besonderen Aussagewert können Selbstzeugnisse eines Autors
gewinnen. Im Unterschied zu den soeben besprochenen biographischen
Daten gehören sie zum Werk und sind der thematischen Schicht
zuzuordnen, können aber auch unterschwellig arbeiten. Richtet sich die

textimmanent-auslegende Aufmerksamkeit auf diese Arbeit, dann ist es

meistens nicht mehr von Belang, ob es sich um Berichte handelt, die der
Autor faktisch erlebt hat oder nicht. Ein Symptom für ihre operative
Wirksamkeit ist z. B. ihre thematische Irrelevanz. Daß Nietzsche
wiederholt die Umstände erwähnt, unter denen ihn der Gedanke der ewigen

Wiederkunft des Gleichen überfallen hat, ist für die thematische

Erarbeitung des Wiederkunftsgedankens kaum von Belang, solange der
Bericht zu seinem Nennwert genommen wird. Seine eindrückliche
Bildhaftigkeit läßt aber vermuten, daß in ihm eine Metaphorizität ins

Spiel gebracht wird, die in einem unterschwelligen Bewandtniszusammenhang

mit diesem Gedanken steht, der zu einem operationalen
Auslegungsversuch Anlaß geben könnte.4

(b) Erweist sich eine Textpassage als besonders schwierig, dann

pflegt man nach Parallelstellen im Werk desselben Autors Umschau zu
halten. Dieses oft hilfreiche Vorgehen mag auch bei der einzeltextim-
manenten Auslegung unentbehrlich sein, doch sollte es nicht dazu

führen, der Schwierigkeit keine Beachtung mehr zu schenken, die zu
einem solchen Umblick geführt hat. Vielmehr gilt es, falls sie behoben
ist, sich Klarheit darüber zu verschaffen, worin sie bestanden hat und
wodurch sie beseitigt worden ist. Denn Verständnisschwierigkeiten, die
sich durch den Beizug von Parallelstellen beheben lassen, haben für eine

operational aufmerksame Auslegung eine Indizfunktion: Sie können als

Risse in der thematischen Schicht erfahren werden, durch die hindurch
unterschwellig arbeitende Texturfaktoren sichtbar werden können.

(c) Ein Text wird im Licht seiner Rezeption durch Zeitgenossen oder
seiner Wirkungsgeschichte gelesen. Diese Lesart steht in einer historisierenden

Perspektive, die der operational aufmerksamen, textimmanen-

4 Ein solcher Bericht findet sich in «Ecce homo»: «Ich erzähle nunmehr die
Geschichte des Zarathustra. Die Grundconception des Werks, der Ewige-Wiederkunfts-
Gedanke, diese höchste Formel der Bejahung, die überhaupt erreicht werden kann -,
gehört in den August des Jahres 1881: er ist auf ein Blatt hingeworfen, mit der
Unterschrift: <6000 Fuß jenseits von Mensch und Zeit>. Ich gieng an jenem Tage am See von
Silvaplana durch die Wälder: bei einem mächtigen pyramidal aufgethürmten Block unweit
Surlei machte ich Halt. Da kam mir dieser Gedanke» (KGW VI3, S. 333). Vgl. hierzu:
J.-P. Schobinger, Miszellen zu Nietzsche. Versuche von operationalen Auslegungen,
Basel 1992.



10 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

ten Auslegung fremd ist. Sie setzt Kenntnisse voraus, die sich ein

Interpret zwar aneignen mag und bei der operationalen Auslegungsarbeit

nicht ganz wird ausblenden können, aber er wird seine Aufmerksamkeit

nicht auf eine Demonstration dieses Wissens ausrichten.

(d) Es gibt heute kaum eine Interpretation mehr, die nicht irgendwie

in der Konkurrenz zu anderen Auslegungen desselben Textes steht.

Ein an der operationalen Auslegung interessierter Leser wird bestrebt

sein, sich über den aktuellen historischen Wissensstand und die
thematischen Auslegungstendenzen, die den von ihm analysierten Text
betreffen, zu orientieren. Er wird sich jedoch nicht aktiv am Streit der

Interpreten beteiligen.
Mit dieser Aufzählung von Auslegungsgewohnheiten wurde indirekt

umrissen, was unter einer operational aufmerksamen, textimmanenten

Auslegung zu verstehen sei. Für ihre positive Bestimmung soll
unter dem Titel «Traditionsabhängigkeit philosophischer Texte» auf zwei

Fragen eingegangen werden. Diese Abhängigkeit manifestiert sich in
den einzelnen Texten auf etliche Weisen. Ohne auf Einzelheiten dieses

Sachverhalts einzugehen, kann an einige Selbstverständlichkeiten erinnert

werden: Der Term «Tradition» soll hier für alle möglichen
Manifestationsarten von geschriebenen Texten stehen. Diese sind in einer
Tradition eingebettet und konstituieren sie. Das Eingebettetsein
besteht aus einem Beziehungsgefüge, in welchem neue Gedanken,
Einsichten, Perspektiven usw. in einem Wechselspiel mit Überliefertem
stehen. Die Strukturen dieses Wechselspiels können in einem Text
mehr oder weniger offen dargestellt sein. Die Fragen lauten:

a) Wie verhält sich ein Text zur Tradition?
b) Wie begegnet Tradition in einem Text?

a) Die Frage « Wie verhält sich ein Text zur Tradition?» kennt, ganz
allgemein gesprochen, drei triviale Antworten: passiv, indifferent,
aktiv. Es sind dies drei Verhaltensweisen, denen man wohl kaum in
ihrer reinen Form begegnet. Zu den Texten mit einer weitgehend
passiven Verhaltensweise sind die epigonalen Texte zu zählen, die die
Lehre eines Meisters wiederholen und Schultraditionen bilden. Im
weiten Feld der philosophischen Tradition dürfte es keine Schriften mit
einem indifferenten Bezug zur Tradition geben. Dieser ist weitgehend ein
Merkmal mathematischer Texte. Im Unterschied zur Philosophie
verarbeitet die Mathematik laufend ihre neuesten Ergebnisse. Sie ist eine



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 11

Erkenntnisweise, deren Fortgang sich wesentlich der unmittelbaren
Verwertung ihrer jüngsten Einsichten verdankt.

Von Bedeutung für diese Überlegungen ist der aktive Traditionsbezug,

d. h. das Sichauseinandersetzen eines Textes mit Tradition. Es wird
Tradition rezipiert, und zwar fast immer ein bestimmter Traditionsausschnitt,

d.h. die für einen Text relevante Tradition. Diese

Traditionsrezeption erfolgt selten beliebig, d.h. ohne jegliche Systematik.
Vielmehr werden Strategien befolgt oder eigens entwickelt. Diese

Rezeptionsstrategien werden in einem Text jedoch kaum als solche reflektiert.

Sie arbeiten meistens unterschwellig und können zum Anlaß einer
operational aufmerksamen, textimmanenten Auslegung werden, weil
die Rezeptionsstrategien, obwohl sie sich auf andere Texte beziehen,
immer nur einzeltext- oder werkimmanent arbeiten.

b) Aus der Fülle von Weisen, in denen Tradition in einem Text begegnet,

sollen wiederum drei skizziert werden: die in einem Text offen
deklarierten Aufnahmen von Traditionsstücken, die stillschweigend
eingebauten Stücke und die unterschwellig arbeitenden Einflüsse. Die
offen deklarierten Aufnahmen pflegt man «Zitate» zu nennen. Bei ihnen
können sich Fragen nach dem Anlaß und den Kriterien ihrer Auswahl
stellen, d. h. nach den möglichen Gründen für die Relevanz derjenigen
Traditionsausschnitte, denen sie entnommen sind. Diese Relevanzfragen

fanden bislang in der philosophischen Geschichtsschreibung nur
geringe Beachtung. Die Feststellung des stillschweigenden Einbaus von
Fremdzitaten setzt eine differenzierte, thematisch orientierte Auslegung

voraus. Das Aufspüren eines solchen Fremdzitats impliziert aber
noch nicht seine Identifizierung. Hierzu bedarf es einer genauen
Lokalisierung in der Tradition, was eine Aufgabe der Quellenforschung
ist.

Für das Thema dieser Überlegungen von Belang sind die
unterschwellig arbeitenden Traditionseinflüsse. Sie können in einem Text in
verschiedenen Ebenen arbeiten. Die wichtigsten dürften die terminologische,

also bestimmte Begriffe, die methodologische, z. B. Descartes'
«ordre des raisons», und die ideengeschichtliche (Atomismus usw.)
sein, die meistens in einer Wechselbeziehung zueinander stehen. Da
diese Formen von Einflüssen explizit als solche deklariert sein können,
stehen jetzt nur jene im Blick, die unterschwellig arbeiten. Zudem ist es

nicht immer möglich, zwischen dem stillschweigenden Einbau von
Traditionselementen und den unterschwellig arbeitenden Einflüssen zu
unterscheiden. Die Freilegung dieser Traditonselemente ist eine Auf-



12 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

gäbe der operational aufmerksamen, textimmanenten Auslegung. Sie

setzt eine breite Kenntnis der für einen Text als relevant angenommenen

Tradition voraus. Dieses Wissen wird die operationale Aufmerksamkeit

lenken, wobei es auch die Gefahr in sich birgt, daß

unterschwellig arbeitende Traditionsfaktoren nicht erfaßt werden, weil sie

nicht zum eingebrachten Wissensbestand gehören. Schließlich ist
darauf hinzuweisen, daß sich die unterschwelligen Einflüsse von
Traditionselementen selten scharf von den nichtthematisierten
Rezeptionsstrategien trennen lassen. Dies liegt nicht nur daran, daß das

Unterschwellige meistens diffus arbeitet, sondern auch an der eigenartigen

Vernetzung der Strategien mit dem Rezipierten.
In den bisherigen Überlegungen kam der Ausdruck «unterschwellig

(arbeiten)» laufend vor, weshalb kurz auf ihn einzugehen ist, obwohl er
intuitiv verständlich sein dürfte. Das Grimmsche Wörterbuch kennt diesen

Term noch nicht. Er findet sich im Duden-Herkunftswörterbuch

(Etymologie der deutschen Sprache, Bd. 7) unter dem Stichwort
«Schwelle» mit der Bemerkung, daß es sich um ein in der Fachsprache
der Psychologie gebrauchtes Wort handle, mit der Bedeutungsangabe
«unterhalb der Bewußtseinsschwelle liegend» sowie dem Nachsatz:

«Beachte auch den Artikel <Schwellenangst>». Dort ist folgendes zu

lesen: «Schwellenangst (Hemmung eines potentiellen Käufers, eine

Ladenschwelle zu überschreiten>: Der besonders in der Werbepsychologie

verwendete Fachausdruck ist eine in der 2. Hälfte des 20.
Jahrhunderts gebildete Lehnübersetzung vom gleichbedeutend niederl.

drempelvrees (aus niederl. drempel <Schwelle> und vrees <Furcht>)».
Diesen Angaben zufolge hat der Term «unterschwellig» eine
psychologische oder psychoanalytische Konnotation. Er ist im «Gesamtregister»

der Freudschen Werke allerdings nicht aufgenommen; zum
Substantiv «Schwelle» werden dort nur drei Stellen verzeichnet, die alle das

Wort in einem Fremdtext lokalisieren. In ihnen wird das Bild der
Schwelle im Sinne eines Überschreitens einer Grenze in Richtung dessen,

was man die Bewußtseinssphäre nennen kann (z. B. das Erwachen),
verwendet.

Um die Bedeutungsfunktion des Terms «Schwelle» zu bestimmen,
kann es zweckmäßig sein, ihn in die folgende Reihe zu stellen: An eine

Schranke stößt man. Der Rand kann verbindlich sein oder auch versetzt
werden. Die Grenze kann überschritten werden. Die Schwelle lädt ein,
sie zu überschreiten. Was vor der Schwelle liegt, gehört ebenso zur
Aufforderung, sie zu überschreiten oder nicht zu überschreiten, wie das,



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 13

was die Einladung verspricht. Zudem gehört es zur Schwelle, daß sie

von beiden Seiten überschritten werden kann, hierin der Grenze
verwandt. Das Phänomen der Schwellenangst ist an keine der beiden
Seiten gebunden. Analoges gilt für den Term «unterschwellig» insofern,
als er — nun im Rahmen der Thematik dieses Aufsatzes gesprochen —

die operative Schicht anzeigt. Dann bezeichnet er eine Einladung, auf
die sich die operationale Auslegung einläßt, während sie von einer
thematisch orientierten Lektüre kaum beachtet wird. Dieses Ausblenden

kann dann als Ausdruck einer Art von Schwellenangst aufgefaßt
werden, wenn es trotz einer noch so behutsamen Aufforderung nicht
gelingt, einen thematisch orientierten Leser zur Wahrnähme dieser

Einladung zu bewegen.
Aus diesen Ausführungen dürfte ersichtlich geworden sein, in

welchem kaum überblickbaren Ausmaß die Wendung «unterschwellig
arbeiten» bei ihrer Verwendung selbst operativ wirksam ist. Ihr
Gebrauch ist durchzogen von einem Netz von Fäden, die zwar gespürt
werden mögen, aber nur marginal thematisiert werden. Auf die
operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung bezogen,
folgt daraus, daß sie eine Lektürehinsieht ist, die in ihrem Vollzug von
operativen Faktoren Gebrauch macht. Hierin unterscheidet sie sich
nicht von anderen Formen auslegender Aufmerksamkeit.

In einem Text kann Verschiedenes unterschwellig arbeiten. Es

können einzelne Elemente oder ganze Konstellationen sein. Einige
liegen auf der Oberfläche, andere bleiben unausgesprochen. Um diesen
Sachverhalt etwas verständlicher zu machen, seien einige Beispiele
angeführt.

1. Beispiel: Aus den frühen Schriften von Spinoza weiß man, daß er
sich u. a. in der spätscholastischen und cartesischen Philosophie ausgekannt

hat. Zusammen mit anderen Interessenbereichen wie Politik und

Theologie gehört dieses Wissen zum Hintergrund, von dem sich die

«Ethica ordine geometrico demonstrata» abhebt. In ihr wird auf
unterschiedliche Weise auf diese Kenntnisse Bezug genommen. So setzt sie

sich zwar mit der cartesischen Lehre von res cogitans und res extensa

auseinander, sowie mit den Konsequenzen aus diesem Dualismus, aber

nicht explizit mit der im cogito-Satz formulierten Evidenzerfahrung, die

für jegliche philosophische Denkarbkeit maßgebend sein soll. Demzufolge

kann sich die Frage einstellen, wie er in der «Ethik» rezipiert wird.
Es ist dies die Frage nach der in dieser Schrift unterschwellig arbeiten-



14 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

den Strategie der Rezeption des cogito-Satzes, insbesondere seines

Evidenzanspruchs.

2. Beispiel: In den «Meditationes de prima philosophia» verwendet
Descartes das Wort «idea». Dieser Term wurde in der mittelalterlichen
Philosophie, die Descartes in ihrer spätscholastischen Gestalt gekannt
hat, zur Bezeichnung dessen verwendet, was Gott denkt und will.
Descartes säkularisiert diesen Wortgebrauch, allerdings nicht vollständig.
So unterscheidet er drei Arten von Ideen, die nicht mehr Gott, sondern
der Mensch hat: die «ideae innatae» (die dem Menschen eingeborenen
Ideen), die «ideae adventitiae» (die dem Menschen von außen
zufließenden Ideen) und die «ideae a me factae» (die vom Menschen
produzierten Ideen). Die eingeborenen Ideen können nur von Gott stammen,

müssen also irgendwie auch in Gott sein. Diese bilden somit eine

Art von Reminiszenz des scholastischen Gebrauchs des Worts «idea».

Es ist dies ein Beispiel für einen leicht zu durchschauenden Fall eines

unterschwelligen Einflusses eines tradierten Elements.
Für eine operational aufmerksame Lektüre der «Meditationes»

interessanter ist das, was Descartes in der «Praefatio ad lectorem» zum
Gebrauch des Worts «idea» bemerkt: Er würde es sowohl zur Bezeichnung

eines Denkinhalts als auch eines Denkvollzugs verwenden5.

5 Es handelt sich um eine Präzisierung des Gebrauchs des Wortes «idea» aufgrund
eines Einwands, der zu dem vier Jahre früher erschienenen «Discours de la Méthode»
gemacht worden war und sich gegen den Gottesbeweis richtet: In diesem vertritt
Descartes die Auffassung, daß die Idee von Gott vollkommener sei als der Mensch, demzufolge

vom Menschen nicht hat geschaffen werden können, woraus zu schließen sei, daß das

durch diese Idee Vorgestellte extra mentem existieren müsse. Hierzu bemerkt Descartes,
«daß hier in dem Worte <Idee> eine Zweideutigkeit liegt (Sed respondeo hic subesse

aequivocationem in voce ideae)», was er wie folgt ausführt: «denn man kann diese
entweder psychologisch (materialiter), als eine Tätigkeit meines Verstandes (pro opera-
tione intellectus) auffassen, und in diesem Sinne kann man nicht sagen, sie sei vollkommener

als ich, oder aber logisch (objective), bezogen auf ihre Bedeutung als den durch diese

Tätigkeit vorgestellten Gegenstand (pro re per istam operationem repraesentata), und

wenn man auch nicht voraussetzt, daß dieser außerhalb meines Verstandes existiert (extra
intellectum existere), so kann er dennoch auf Grund seines Wesens vollkommener sein als

ich.» Nach dieser Klärung des Wortgebrauchs bemerkt Descartes: «Wie aber daraus allein,
daß die Idee eines vollkommeneren Wesens (res), als ich es bin, in mir ist, folgt, daß dieses

Wesen (res) wirklich existiert, wird im folgenden [d.h. in der «Dritten Meditation»]
ausführlich dargelegt werden» (S. 17; AT VII, S. 8). Auf diesen für den Gottesbeweis
entscheidenden Schritt ist jetzt nicht einzugehen. Was hier interessiert, ist die Verwendung
desselben Worts in der Bedeutung von «operatio intellectus», d. h. «Denkakt», und «res per
ipsam operationem repraesentata», d.h. «Denkgegenstand». In der «Dritten Meditation»
findet sich im Rahmen einer Klassifikation der «cogitationes» eine weitere Bestimmung
des Terms «idea». Es werden drei «genera [cogitationum]», also drei Arten von «Den-



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 15

(Diese Doppelbedeutung läßt sich ebenfalls auf die scholastische

Verwendung des Worts «idea» zur Bezeichnung dessen, was Gott zugleich
denkt und will, zurückführen.) Obwohl Descartes den cogito-Satz nicht
explizit eine «idea» nennt, besteht seine Evidenz darin, daß in ihm
beide Bedeutungen zusammentreffen. Hat man diese singulare
Verschmelzung von Denkinhalt und Denkvollzug festgestellt, dann kann
sich die Frage melden, wie sie im weiteren Gang der «Meditationes»
insofern unterschwellig arbeiten, als es sich um zwei Bedeutungen
handelt, also um eine Differenz. Eine solche operationale Lektüre wird sich

zuerst jene Stellen vornehmen, in denen die Vokabel auftritt, um
festzustellen, in welcher der beiden Bedeutungen sie verwendet wird,
womit sie eine Schulaufgabe erledigt hat. Doch das mit dem Wort
«idea» Angezeigte ist durch den cogito-Satz hindurch von so allgemeiner

Tragweite, daß es in seiner Doppelbedeutung auch operativ arbeiten

dürfte. Es wäre die Aufgabe einer operational aufmerksamen,
textimmanenten Auslegung, den Spuren dieser Arbeit nachzugehen.

3. Beispiel: Kants Rezeption der tradierten Bereiche der Ontologia
specialis in der «Kritik der reinen Vernunft» erfolgt in der Absicht, die

Gültigkeit der rationalen Psychologie, Kosmologie und Theologie zu
relativieren. Als formales Schema seiner kritischen Rezeption dient ihm
das, was er die dialektischen Vernunftschlüsse nennt, von denen es «nur
dreierlei Arten» geben soll: den Paralogismus, die Antinomien und das

Ideal. In seiner gerafften Beschreibung dieser «vernünftelnden Schlüsse»

fließen die Bereiche, in der sie zur Anwendung kommen, schon ein.
Sie sind nicht nur für diese Bereiche konzipiert, sondern drängen sich

aus einem bestimmten Verständnis von ihnen auf. Eine Lektüre der
«Transzendentalen Dialektik» wird den Eindruck hinterlassen, daß die
rationale Seelenlehre in der Tat paralogistisch, die rationale Kosmologie

in der Tat antinomisch und die rationale Theologie in der Tat

kakten», unterschieden: die Ideen (ideae), die Willensakte oder Gemütsbewegungen
(voluntates sive affectus) und die Urteile (iudicia). Von den Ideen wird anschließend

gesagt, sie seien «gleichsam Bilder der Dinge und nur diesen kommt eigentlich der Name
<Idee> zu» (S. 65; AT VII, S. 37). Diese Wortzuweisung stimmt nun weitgehend mit der
zweiten Bedeutung in der Angabe des äquivoken Gebrauchs von «idea» überein: der
«Denkgegenstand» ist eine Repräsentation (res per ipsam operationem repraesentata),
d. h. gleichsam ein Bild (quadam imago rei) eines Dings. Dabei wird die Frage nach dem
Seinsstatus, ob in mente oder extra mentem, der repräsentierten res ausgeblendet, wie die
aufgezählten Beispiele zeigen: «... wie wenn ich mir einen Menschen, eine Chimäre, den
Himmel, einen Engel oder auch Gott denke (cogito)» (ibid.).



16 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

idealistisch sei. Hinter diesem «In-der-Tat-so-Sein» steht aber eine

Vorstellung von Vernunft (im engeren Sinn), die sich notwendigerweise

dialektisch gemäß den drei Schlußweisen verhält, wobei eine jede
Schlußweise offenbar nur einem der drei Bereiche der tradierten Onto-
logia specialis zukommt. Dieser Einklang, wie selbstverständlich er sich
bei der Lektüre der «Transzendentalen Dialektik» auch einstellen mag,
dürfte seine Plausibilität u. a. einem komplexen Netz von operativen
Texturfaktoren verdanken, das eine operationale Auslegung geradezu
herausfordert.

4. Beispiel: Es bedarf einer besonderen Absicht, um bewußt gegen
die Grammatik zu verstoßen. Diese lenkt mit fester Hand die Denkarbeit.

Ein Beispiel für die Wahrnähme der operativen Macht der
Satzstruktur findet sich bei Hegel. Das, was er den spekulativen Satz

nennt, kann als Forderung verstanden werden, die prädikative Struktur
des Normal- oder Behauptungssatzes zu überwinden. Diese Struktur
besteht bekanntlich darin, daß einem Satzsubjekt ein Prädikat zugewiesen

oder, in der Formulierung von Frege ausgedrückt, das Prädikat

gesättigt wird. Was diese Satzstruktur auszeichnet, ist das Differentblei-
ben von Subjekt und Prädikat. Nun finden sich in den Schriften von
Hegel Äußerungen zur Tatsache, daß sich der spekulative Satz als
solcher nicht schreiben lasse, weil sich das Geschriebene so an die Grammatik

halte, daß sich die für die Satzstruktur fundamentale Differenz
zwischen Subjekt und Prädikat im Geschriebenen nicht aufheben lasse.

Diese Aufhebung ist für Hegel eine Leistung der Vernunft.
5. Beispiel: Bei Texten, die nur als Handschriften überliefert sind,

können sich während der Erarbeitung einer textkritischen Ausgabe
Fragen stellen, von denen zwei Typen erwähnt seien:

- Fremdeinschübe: Anmerkungen eines Lesers, die am Rand einer
heute verschollenen Handschrift gestanden haben, können bei einer
Abschrift in den Text aufgenommen worden sein. Diese Einfügungen
werden meistens als Störfaktoren innerhalb der thematischen Schicht
der erhaltenen Handschrift empfunden, weshalb sie als solche in einer
thematisch und nicht in einer operational orientierten Auslegung
erkannt werden.

— Unentscheidbare Varianten: Unterschiede zwischen verschiedenen

Handschriften lassen sich nicht immer auf Abschreibefehler
zurückführen. Der Herausgeber hat sich für eine Version zu entscheiden
und wird die anderen im Apparat aufnehmen. Solche Varianten können
nun im wörtlichen Sinne «unterschwellig arbeiten». Zur Wahrnähme



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 17

dieser Arbeit kann es dann kommen, wenn sich bei der thematisch
orientierten Lektüre an Stellen, die in verschiedenen Versionen
überliefert sind, Verständnisschwierigkeiten einstellen und die vom
Herausgeber aufgeführten Varianten nicht alle sinnwidrig sind. Eine solche
Situation könnte der Anlaß sein zu einer operationalen Auslegung,
indem sich die Frage nach dem möglichen Grund dafür einstellt, daß

mehrere Textvarianten ernsthaft in Betracht zu ziehen sind.

Im folgenden seien noch zwei Aspekte gestreift, die die bislang
entwickelten Überlegungen betreffen. So kann man sich fragen, weshalb

eine thematisch orientierte Auslegung nur selten explizit in Richtung

einer operational aufmerksamen verlassen wird. Hierfür dürfte es

etliche Gründe geben, drei seien erwähnt:
Ein erster Grund besteht darin, daß die operational aufmerksame

Lektüre eine vertiefte thematische Auslegung voraussetzt. Diese kann
bei philosophischen Texten nicht nur zeitraubend sein, sondern auch zu

immer neuen Einsichten führen. Die wohl grundsätzliche Unabschließ-
barkeit einer solchen Deutung hat einmal zur Folge, daß sie keinen
Anlaß hat, ihre Aufmerksamkeit explizit auf operationale Faktoren zu

lenken. Zudem kann sich eine thematisch orientierte Lektüre zu einer

operational aufmerksamen entwickeln, ohne sich dessen bewußt zu

sein, weil die Grenze zwischen den beiden Lektürehinsichten fließend
ist.

Ein weiterer Grund liegt in dem, was das soziale Umfeld genannt
werden kann. Texte werden u.a. gelesen, um sich als Kenner einer
Sache auszuweisen. Die in den Fachdiskussionen herrschende
Wissenskonkurrenz zwingt zum Spezialistentum und führt zu einer Vorstellung
von Autorität, die nur selten mit einer Skepsis bezüglich der Fundiertheit

des Gewußten verbunden ist. Eine operational aufmerksame
Lektüreeinstellung wird fast unweigerlich die Selbstverständlichkeit in
Frage stellen, mit der in dieser Position von der Wissensbasis Gebrauch

gemacht wird. Andererseits bestehen die Einsichten, zu denen sie führen

kann, oft in der Wahrnähme von kleinen Verschiebungen, von leise
arbeitenden Selbstverständlichkeiten oder von der Wirksamkeit
eingerasteter Denkmuster bzw. Auffassungen. Diese Erkenntnisse lassen sich

nur schwer in die weitgehend thematisch orientierten Diskussionen

einbringen, weil sie verglichen mit dem thematischen Wissen meistens

zu feinmaschig und fragil sind.



18 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Ein dritter Grund dürfte die Unmöglichkeit sein, auf eine systematische

Weise in die operational aufmerksame Auslegung einzuführen.
Es kann kein Lehrbuch im üblichen Sinn dieser Lektüreweise geben, im
besten Fall ein Übungsbuch mit Vorführungen. Während die thematisch

orientierte Lektürehinsicht sich etwa am Ideal der Schlüssigkeit
eines in einem Text entwickelten Gedankengangs orientieren kann,
kennt die Operationale Auslegung als «Leitfaden» nur die Offenheit
und den Spürsinn für das unterschwellige Arbeiten von Texturfaktoren.
Sie besitzt einen irrationalen Zug.

Der zweite Aspekt betrifft die Originalität dieser Ausführungen zur
operational aufmerksamen, textimmanenten Auslegung. Hierzu seien

einige schematische und keineswegs erschöpfende Bemerkungen
gemacht. Die Originalität besteht weitgehend in der Weise der gezielten
Beschreibung eines Sachverhalts, der in unterschiedlichsten Ausgestaltungen

die philosophische Tradition durchzieht und die in ihr geleistete
Denkarbeit bestimmt. So lassen sich in den sokratischen Auseinandersetzungen

mit den Sophisten operational aufmerksame Analysen von
deren Argumentierkunst nachweisen, die Aristoteles systematisiert hat.

Ein besonders beachtenswertes Beispiel ist die Bestimmung des

Philosophen im Dialog «Sophistes» (253dff). Er wird als diejenige Person

charakterisiert, die die epistheme dialektike beherrscht. Diese besteht
darin, eine sich durch Denkgestaltungen hindurchziehende Idee
verfolgen und in ihrer unterschwelligen Arbeit freilegen zu können. Solche
Ideen (idea) oder Formen (eide) sind z. B. das Andere (thateron) und das

Selbe (thauton). Es dürfte dies die erste Umschreibung dessen sein, was
hier die operational aufmerksame, textimmanente Auslegung genannt
wird. Es wäre nun eine eigene Aufgabe, die philosophische Tradition
nach weiteren Beispielen von solchen Darstellungen abzutasten und
eigens auf die in ihr praktizierten operational aufmerksamen Auslegungen

zu achten. Dabei würde es sich um ein Interesse handeln, das die

Philosophiehistoriker bislang noch nicht entwickelt zu haben scheinen
und das den Spuren jener Tätigkeit nachgehen würde, die gemäß der
platonischen Auffassung im «Sophistes» ein wesentliches Merkmal des

Philosophierens ist.

Unter den unterschiedlichsten Titeln finden sich Reflexionen zum
Operativen im Werk von Friedrich Nietzsche. Ein weiterer, entscheidender

Durchbruch in Richtung von dessen Exposition bilden die
Arbeiten von Sigmund Freud. Sowohl Martin Heideggers Destruktionsforderung

der tradierten Metaphysik zwecks Gewinnung der Möglich-



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 19

keit der Frage nach dem Sinn von Sein als auch sein Umgang mit Texten
insbesondere der Vorsokratiker fallen in den nun weitgefaßten Bereich

operational aufmerksamer Auslegung. Im ersten des aus zwei Teilen
bestehenden, eingangs erwähnten Aufsatzes von Eugen Fink dürfte die

operational aufmerksame Auslegung, in Abhebung von der thematisch
orientierten Auslegung, zum ersten Mal explizit als eine Lektürehinsicht

beschrieben worden sein. Während der Aufsatz von Fink offenbar
im deutschen Sprachbereich ohne Auswirkung blieb, wurde seine
französische Fassung von Jacques Derrida auf eine fruchtbare Weise

rezipiert. Der Vortrag ist ein Schlüsseltext zum Verständnis der von
Derrida in den 60er Jahren entwickelten dekonstruktiven Lektüre. In
diesem Pariser Dezennium entwirft zudem Louis Althusser die «lecture

symptomale». Es handelt sich um eine operational aufmerksame,
textimmanente Auslegung der von Karl Marx in «Das Kapital» zwar
entwickelten, aber nicht eigens thematisierten Thesen. In derselben

Zeitspanne beschäftigt sich Roland Barthes auf eine operational
aufmerksame Weise mit literarischen Texten, der er in seinem Seminar
1968/69 auch einen theoretischen Rahmen zu geben versucht. Zu
erwähnen wären noch die Arbeiten von Jacques Lacan und die Schriften

von Michel Foucault, die von eigenständigen Formen von operational

aufmerksamen Analysen geprägt sind.
Aus dieser Skizze folgt nicht nur, daß die operational aufmerksame

Auslegung schon ihre Geschichte hat, sondern auch, was wichtiger sein

dürfte, daß sie eine Vielzahl von unterschiedlichen Entfaltungen kennt,
die sich nur aus einer großen Ferne und zudem bloß in ihren Tendenzen
auf eine Lektüreform zurückführen lassen. Demzufolge sollte auch nicht
von der operational aufmerksamen Auslegung gesprochen werden.

Die noch folgenden Anhänge ergänzen die bisherigen Ausführungen
nach drei Richtungen hin. Der erste enthält ein Beispiel für eine ope-
rationale Auslegung einer Schrift unter Beizug eines anderen Textes. Im
zweiten wird diese Lektürehinsicht in Beziehung gebracht mit dem

vielschichtigen Entstehungsvorgang philosophischer Begriffe. Der
dritte Anhang setzt sich aufeine geraffte Weise mit Eugen Finks Aufsatz

«Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie» auseinander.

(1) Wird der Term «Text» so weit gefaßt, daß er alles bezeichnet,

was die auslegende Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen vermag, dann ist

es angebracht, nicht nur die den Menschen umgebende Körperwelt,



20 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

sondern auch diesen selbst einen Text zu nennen, der, einer allgemein
anerkannten Tatsache entsprechend, aus Körper und Geist (bzw. Seele),

d. h. einem körperlichen und einem geistigen Text besteht. In der
«Zweiten Meditation» der «Meditationes de prima philosophia»
erbringt nun Descartes den Nachweis, daß der menschliche Geist bekannter

sei als der Körper. Dieser Vorrang setzt voraus, daß die Auslegung
des geistigen Textes grundsätzlich möglich sein sollte ohne Beizug von
körperlichen Elementen.

Als eine Darstellung von solchen Elementen kann die aus drei
Teilen bestehende Spätschrift «Les passions de l'âme» gelten. Im zweiten

Teil werden sechs Grundaffekte so vorgestellt, daß sie aufeinander
aufbauen. Es sind dies: Verwunderung (admiration), Liebe (amour),
Haß (haine), Begehren (désir), Freude (joie) und Traurigkeit (tristesse).
Alle anderen Leidenschaften, von denen der dritte Teil handelt, haben

in ihnen ihren Ursprung. Seitdem man sich wieder mit diesem Werk
beschäftigt6, wurde zu Recht auf die Rolle der ersten Grundleidenschaft,

der admiration, hingewiesen. Hierzu bemerkt K. Hammacher7:
«Auch dieser Affekt (i.e. admiration) hat einen antiken Vorläufer. Es

ist das Staunen, thaumazein, das Piaton (vgl. Theaitetos 155b) und
Aristoteles (vgl. Met. I, 982b) als den Anfang der Philosophie ansahen. Bei
Descartes wird jedoch damit die Erkenntnis in eine praktische Voraussetzung

eingebunden und die emotionale Grundlage des Erkennens

systematisch hergeleitet. Entscheidend ist, daß diese Gemütsbewegung
keinerlei Begierde oder Neigung, die von einem Interesse geleitet ist,
enthält. Deshalb darf admiration nicht mit Bewunderung übersetzt werden,

sondern mit Verwunderung wie auch der französische Begriff in
dieser Verwendung von dem modernen Sprachgebrauch abweicht und

vom Lateinischen her diktiert ist. In ihr drückt sich nur die durch das

Neue erregte Aufmerksamkeit (attention) aus, nicht die Beziehung auf
den Gegenstand. Auch die Aufmerksamkeit, die als Voraussetzung der
klaren und bestimmten Erkenntnis [clare et distincta perceptio] von
Descartes immer aufgeführt wurde, wird hier emotional verankert. Da
bei dieser Erregung sich weder ein Gutes noch ein Übel als Veranlassung

zeigt, ermöglicht die Verwunderung die Haltung der reinen

6 P. Plessner, Die Lehre von den Leidenschaften bei Descartes. Ein Beitrag zur
Beurteilung seiner praktischen Philosophie, Leipzig 1888.

7 Einleitung zur zweisprachigen Ausgabe der «Passions de l'âme» im Meiner Verlag,
Hamburg 1984, (PhB 345).



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 21

Erkenntnis (Art. 71). Descartes weist hiermit die Möglichkeit der
interessenfreien neutralen Erkenntnis erstmals aus einer besonderen
emotionalen Verfassung nach. Das ist von erkenntnistheoretisch nicht zu
unterschätzender Bedeutung» (S. LI f.).

In der «admiration» drückt sich die «attention» aus: «Die Verwunderung

ist eine plötzliche Überraschung der Seele, die bewirkt, daß sie

sich dazu gebracht sieht, mit Aufmerksamkeit die Objekte zu betrachten,
die ihr als selten und außerordentlich erscheinen (L'admiration est une
subite surprise de l'âme, qui fait qu'elle se porte à considérer avec
attention les objets qui lui semblent rares et extraordinaires)» (Art. 70).
Die «attention» ihrerseits ist eine Voraussetzung für das klare und
bestimmte Erkennen. Dieses wiederum ist das Kriterium für eine wahre
und — wie Hammacher sagt — «reine Erkenntnis», also für die Auslegung

des geistigen Textes. Zu diesem von Hammacher skizzierten
Schema ist folgendes zu bemerken:

— Die « attention » wird in « Les passions de l'âme » selten verwendet
und nicht eigens analysiert.

— Der Zusammenhang zwischen der «attention» und der «admiration»

wird in der Schrift nur beiläufig angesprochen. Trotzdem ist
Hammacher zuzustimmen, daß in ihr die «attention» emotional in der
interesselosen «admiration» verankert werde.

— Das Substantiv «admiration» kommt in der französischen Ausgabe

der «Meditationes» nicht und der Term «attention» lOmal
vor8.

— Als Voraussetzung für die «reine Erkenntnis» (also für das «clare

et distincte percipere») ist die «attention» ein Topos der «Meditationes».

Da die Aufmerksamkeit eine unerläßliche Voraussetzung für eine

Auslegung ist, Descartes diese in der «admiration» emotional verankert,

gesteht er auf dem Umweg seiner Affektenlehre, daß die Auslegung

eines geistigen Textes — wie sie etwa in der Formel gefaßt werden
kann: cogitatio se cogitat — an eine Voraussetzung gebunden ist, die
nicht rein geistiger Natur ist. Daraus kann geschlossen werden, daß die

Schrift «Les passions de l'âme» unter anderem gelesen werden kann als

eine ungewollte Exposition von Faktoren, die in der in den «Meditationes»

durchgeführten Auslegung des geistigen Textes unterschwellig

8 Quelle: «Cogito 75». R. Descartes, «Méditations métaphysiques», Paris 1976.



22 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

arbeiten und diese in ihrer Reinheit zu stören vermögen. Es handelt sich

um eine operational orientierte Lektüre der «Passions de l'âme» mit
Blick auf die «Meditationes», die noch zu leisten sein dürfte.

(2) Die Genese philosophischer Begriffe ist ein Prozeß, der weitgehend
unterschwellig stattfindet und allmählich zur thematisierenden
Oberfläche eines Textes vordringt, wo er einen Term für den definitorischen

Zugriff freigibt. Was als Einfall erfahren werden kann, ist ein Durchblick

oder eine Einsicht und zudem etwas, was sich noch zu bewähren

hat, aber wohl nie die feste Form einer Definition hat. Das Sicheinstellen

eines solchen Begriffs kann auch das Ergebnis einer operatio-
nalen Auslegung des eigenen Denkwegs durch den Autor sein: Dieser
nimmt rückblickend Faktoren wahr, die unterschwellig den Gang seiner

Überlegungen bestimmt haben und, einmal als solche freigestellt,
die Tragweite philosophischer Begriffe besitzen können. Ein Beispiel
hierfür ist der cartesische Gebrauch des Ausdrucks «lumen naturale» in
den «Meditationes» (vgl. II. Hauptabschnitt).

Liegt eine Definition oder Begriffsumschreibung einmal vor, dann
ist der Begriff der Gefahr ausgesetzt, alsbald wie eine Münze
hemmgereicht zu werden. Er hat dann den Status eines wörterbuchreifen
Schulbegriffs erreicht. Das sogenannt Philosophische hat sich kristallisiert

und wartet auf seine Wiederbelebung. Sie besteht darin, den

Begriffvon seiner schulbegrifflichen Verkalkung zu befreien, indem das

in ihm angelegte Denkpotential zurückgewonnen wird, was nie umfassend

möglich, immer kontextgebunden und vornehmlich die Aufgabe
der auf Inhalt bezogenen Auslegung ist. Diese thematische Aufarbeitung

muß erfolgt, jedenfalls eingeleitet worden sein, bevor die Frage
nach der Entstehung eines bestimmten philosophischen Begriffs
angegangen werden kann. Sie wird die Aufmerksamkeit auf jene Faktoren
lenken, die einen Term zu dem gemacht haben, was er einmal als

Denkinhalt und Denkprozeß war. Sie bilden ein komplexes Gefüge, das

sich aus rezipierten und weitgehend unterschwellig arbeitenden
Elementen zusammensetzt und sich über eine weite Textstrecke, die aus
mehreren Schriften bestehen kann, erstreckt. Das Interesse an der
Entstehung philosophischer Begriffe fällt somit in den Bereich der operational

aufmerksamen, textimmanenten Auslegung.

(3) Eugen Finks Vortrag «Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie»

(1) besteht aus zwei Teilen. Im ersten wird der Ausdruck



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 23

«operativer Begriff» eingeführt, der zweite handelt von operativen
Begriffen in Husserls Phänomenologie. Die folgenden Bemerkungen
beziehen sich auf den ersten Teil.

Fink geht vom alltäglichen Umgang mit Unterschieden aus wie
Land und Meer, Getier und Gewächs, Naturdinge und Kunstdinge,
Sinnenfälliges und Zahlenhaft-Figurales, Erdgrund und Himmelshöhe,
um festzustellen, daß der Mensch «in einer gedankenlosen Weise» mit
ihnen umgeht; «... er gebraucht sie, aber bedenkt sie nicht eigens»
(S. 181 f.). Von diesem Umgang hebt er das Geschäft der Philosophie
ab: «Die Philosophie hat das seltsame Geschäft, das im Alltag gedankenlos

praktizierte Seinsverständnis aus der Distanz einer ursprünglichen

Verwunderung anzuhalten, zu erschüttern und prüfend zu
durchdenken, wobei nicht ein gültiger Maßstab für diese Prüfung vorwegbesteht,

sondern der Maßstab gerade das am meisten Frag-Würdige ist»
(182). Anschließend stellt sich Fink die Frage, worin eine thematische

Zuwendung zu einer Philosophie bestehe. Mit der Beantwortung dieser

Frage betritt er das Feld, auf welchem er die Unterscheidung zwischen

operativen und thematischen Begriffen entwickeln wird. Seine Antwort
besteht in der Hauptsache aus zwei Schritten, deren Ergebnisse
folgendermaßen lauten:

- «Das <Thema> des Philosophierens kann sozusagen gar nicht
außerhalb des Philosophierens angegeben werden» (183). Trotz dieser

Feststellung wird Fink, wenn auch mit einer gewissen Zurückhaltung,
Beispiele von thematischen Grundbegriffen anführen.

— «Weil die Philosophie in ihrer sachlichen Thematik bereits

Interpretation^ bereits spekulative Bestimmung des Seiendseins aller
seienden Dinge ist, ist die darstellende Rede über eine Philosophie
unausweichlich eine Interpretation der Interpretation^ (184). Es werden zwei
Arten von Interpretationen unterschieden. Sie seien vereinfachend die

«philosophische Interpretation» («Interpretation A») und die «darstellende

Interpretation» («Interpretation B») genannt. Zum Interpretieren

gehört das Auf-etwas-gerichtet-Sein. Die philosophische Interpretation

ist gemäß Fink auf die «spekulative Bestimmung des Seiendseins

aller seienden Dinge» gerichtet und die darstellende auf diese spekulative

Bestimmung. Diese geläufige Unterscheidung - u.a. bekannt als

jene zwischen Primär- und Sekundärliteratur - ist für die Finksche

Argumentation von zentraler Bedeutung. In ihr spiegelt sich u. a. das

Verhältnis von Meister und Lehrling wider. Der Meister betreibt Inter-



24 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

pretation A, der Schüler Interpretation B. Die Interpretation B gibt sich

mit (philosophischen) Texten ab, sie ist eine darstellende Rede über
eine Philosophie. Ein philosophischer Text hinwiederum interpretiert
auf spekulative Weise das Seiendsein aller seienden Dinge. Aus dem

Kontext, dem das Zitat entnommen ist, folgt, daß für Fink der Bereich,
auf den die Interpretation A gerichtet ist, kein, jedenfalls kein geschriebener

Text ist. Diese Unterscheidung von zwei Interpretationsarten
gründet in der «ontologischen» Vorstellung, daß eine grundsätzliche
Differenz zwischen den Gegenstandsbereichen der beiden Auslegungsinteressen

besteht. Da sie in den zentralen Passagen des Finkschen
Aufsatzes nicht von Belang ist, ist jetzt nicht auf ihre Fragwürdigkeit
einzugehen. Mit der Wendung «Interpretation der Interpretation»
nennt Fink den Bereich, in welchem sich seine weiteren Überlegungen
vollziehen werden:

«Wir müssen zunächst anzudeuten versuchen, was wir mit dem
Titel <operativer Begriff) meinen. Wir unterscheiden terminologisch
(thematischem und (operative Begriffe). Denken (im philosophischen
Sinne genommen) ist seinsbegriffliches Verstehen der Weltwirklichkeit
und des innerweltlich Seienden. Das Denken hält sich im Element des

Begriffs. Die Begriffsbildung der Philosophie zielt intentional ab auf
solche Begriffe, in welchen das Denken sein Gedachtes fixiert und
verwahrt. Diese nennen wir die <thematischen Begriffe)» (185). Es folgen
Beispiele von thematischen Grundbegriffen: «Idea» bei Piaton, «Ou-
sia», «Dynamis», «Energeia» bei Aristoteles, «Monade» bei Leibniz,
«Wille zur Macht» bei Nietzsche usw. Anschließend wendet sich Fink
den operativen Begriffen zu, die er in einem längeren Abschnitt
beschreibt, dessen Anfang lautet:

«Aber in der Bildung der thematischen Begriffe gehrauchen die

schöpferischen Denker andere Begriffe und Denkmodelle, sie operieren mit
intellektuellen Schemata, die sie g&t nicht zu. einergegenständlichen Fixierung

bringen. Sie denken durch bestimmte Denkvorstellungen hindurch
auf die für sie wesentlichen thematischen Grundbegriffe hin. Ihr
begriffliches Verstehen bewegt sich in einem Begriffsfeld, in einem
Begriffsmedium, das sie selber gar nicht in den Blick zu nehmen vermögen.

Sie verbrauchen medial Denkbahnen, um das Gedachte ihres
Denkens hinzustellen. Das so umgängig Verbrauchte, Durchdachte, aber

nicht eigens Bedachte eines philosophierenden Denkens nennen wir die

operativen Begriffe. Sie sind — bildlich gesprochen — der Schatten einer

Philosophie. Die klärende Kraft eines Denkens nährt sich aus dem, was



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 25

im Denk-Schatten verbleibt. In der höchstgesteigerten Reflexivität
wirkt immer noch eine Unmittelbarkeit sich aus. Das Denken selbst

gründet im Unbedenklichen. Es hat seinen produktiven Schwung im
unbedenklichen Gebrauch von verschatteten Begriffen» (185 f.).

Im weiteren Verlauf seiner Ausführungen bringt Fink Beispiele von
Situationen, in denen Begriffe operativ verwendet werden. Was ihn
dabei beschäftigt, ist die Tatsache, daß die Philosophen unbedenklich

von verschatteten Begriffen Gebrauch machen, d.h. die von ihnen
angestrebte «Verständnishelle» nie rein zu verwirklichen vermögen.
Damit rennt er offene Türen ein. Zudem steht die von ihm verwendete

Licht-Schatten-Metaphorik in einer Tradition, die er nicht eigens
reflektiert. Schließlich fehlt seiner Bestimmung von operativen Begriffen

weitgehend die Dimension der Wirkarbeit. Für ihn handelt es sich

um ein thematisch nicht eigens reflektiertes Material, das beim
Thematisieren verbraucht wird. Daß es die Denkarbeit beeinflussen kann,
wird zwar indirekt angetönt, aber weder in den Beispielen noch in den

allgemeinen Ausführungen eigens bedacht. So heißt es gegen Schluß
des ersten Teils: «Die operative Verschattung besagt ab&tnicht, daß das

Verschattete gleichsam abseitig wäre, außerhalb des Interesses, - es ist
vielmehr das Interesse selbst. Es ist nicht <im Thema>, weil wir durch es

hindurch uns auf das Thema beziehen. Es ist das Nichtgesehene, weil es

das Medium des Sehens ist» 189f.).

II. Das lumen naturale als operativer Begriff

In den cartesischen «Meditationes de prima philosophia» begegnet
der Ausdruck «lumen naturale» - von der «Synopsis» abgesehen - zum
erstenmal im neunten Abschnitt der «Dritten Meditation», wo er auf
unvermittelte Weise eingeführt wird. Die Stelle lautet9:

«Wenn ich hier sage, die Natur lehre mich dies, so verstehe ich
darunter nur, daß ich gewissermaßen durch einen unwillkürlichen
Trieb (intelligo tantum spontaneo quodam impetu) zu diesem Glauben

9 Die lateinischen und französischen Stellen werden nach C. Adam und P. Tannery,
Œuvres de Descartes, Paris 1897—1913, Bde VII und IX, zitiert. Die deutschen Übersetzungen

folgen der von L. Gäbe besorgten und H. G. Zekl durchgesehenen zweisprachigen

Ausgabe der «Meditationen», Hamburg 1977 (PhB 250a). - Herrn Peter Schultheß
danke ich für die Möglichkeit einer eingehenden Besprechung des zweiten Teils dieses
Aufsatzes.



26 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

gebracht werde, aber nicht, daß irgend ein natürliches Licht mir zeigte,
es sei wahr (non lumine aliquo naturali mihi ostendi esse verum). Das

sind zwei sehr verschiedene Dinge. Alles nämlich, was das natürliche
Licht mir zeigt — wie daß daraus, daß ich zweifle, folgt, daß ich bin, und

dergleichen (nam quaecumque lumine naturali mihi ostenduntur, ut
quod ex eo, quod dubitem, sequatur me esse et similia) —, das kann
keinesfalls zweifelhaft sein. Denn es kann keine andere Fähigkeit geben,
der ich ebenso vertraute wie ihrem Licht und die mich belehren könnte,
daß das nicht wahr sei (quia nulla alia facultas esse potest, cui aeque
fidam ac lumini isti, quaeque ilia non vera esse possit docere). Was aber

meine natürlichen Triebe (impetus naturales) betrifft, so habe ich früher
bereits häufig gefunden, daß sie mich zum Schlechten angestiftet haben,

wenn es sich dämm handelte, das Gute zu wählen. Und ich sehe nicht
ein, weshalb ich ihnen in irgendeiner anderen Angelegenheit mehr

trauen sollte» (S. 69; AT VII, S. 38f.).
Die französische Version der im Zentrum des Interesses dieser

Untersuchung stehenden Passage aus dem zitierten Abschnitt weist

Abweichungen vom lateinischen Wortlaut auf, die zur Kenntnis zu
nehmen sind:

«Car je ne saurais rien révoquer en doute de ce que la lumière
naturelle me fait voir être vrai [«être vrai» ist eine erklärende Ergänzung

zu «ostenduntur»], ainsi qu'elle m'a tantôt fait voir, que de ce que
je doutais, je pouvais conclure que j'étais [«et similia» fehlt, woraus folgt,
daß für die französische Fassung das lumen naturale bislang nur einmal
wirksam gewesen ist, was mit dem Zusatz «tantôt» übereinstimmt10] Et
je n'ai en moi aucune autre faculté [der Einschub «en moi» dürfte sich

aufdrängen, um das lumen naturale als «faculté en moi» vom lumen
divinum, bzw. immense lumen (Ende «Dritte Meditation», AT VII,
S. 58) abzusetzen], ou puissance, pour distinguer le vrai du faux [eine
weitere Ergänzung], qui me puisse enseigner que ce que cette lumière
me montre comme vrai ne l'est pas, et à qui je me puisse tant fier qu'à
elle» (AT IX, S. 30).

Der Ausdruck «lumen naturale» kommt in den «Meditationes»
dreizehnmal vor, wovon neunmal in der «Dritten Meditation», wo er

10 Das «et similia» muß aber nicht besagen, daß vor dieser Stelle noch andere durch
das lumen naturale bewirkte Wahrheitseinsichten erfolgt seien. Es können auch jene im
Blick stehen, die sich im weiteren Gang der «Meditationen» einstellen werden.



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 27

achtmal im Ablativ steht.11 Aus den Belegstellen folgt, daß der Ablativ
die kausale und instrumentale Instanzfunktion des lumen naturale
markiert, dessen Wirkweise, wie es einem Licht zukommt, im Erhellen,
Offenkundig- und Bekanntmachen besteht. Der Ausdruck wird dabei
ohne eine auch nur ahnbare Spur von Problembewußtsein verwendet.
Die These dieser Untersuchung besteht darin, daß es sich um einen
operativen Term handelt, der vom Text-Ich an der zitierten Stelle
rückblickend als einen solchen erfaßt und anschließend entsprechend
eingesetzt wird. Gemäß der Feststellung des Text-Ich erfolgt diese

Einsetzung aufgrund eines vorbehaltlosen Vertrauens in die Wirkweise
des lumen naturale, wobei es dieses Vertrauen nur durch eine Absetzung

des lumen naturale von den erfahrungsgemäß täuschenden Trieben,

die nicht spezifiziert werden, begründet.
Aus der Tatsache, daß der Ausdruck «lumen naturale» fast durchwegs

im Ablativ gesetzt verwendet wird, folgt, daß das lateinisch
denkende Text-Ich das lumen naturale aufseine Wirkweise hin in den Blick
nimmt, die es als manifestare, mihi ostendi, mihi perspicuum bzw.

notum esse erfährt und nicht direkt - als ob es sich einem Angeblickt-

11 In der «Synopsis» steht der Ausdruck in der Zusammenfassung der «Vierten
Meditation», worin festgestellt wird, daß in ihr «nur auf spekulative und allein mit Hilfe
des natürlichen Lichts erkannte Wahrheiten (tantum speculativas et solius luminis naturalis

ope cognitas veritates)» Bezug genommen werde, und nicht auf solches, «was den
Glauben oder die Lebensführung angeht». Daraus folgt, daß der Argumentationsgang in
der «Vierten Meditation» ein eigens zu nennendes Beispiel für die Wirkweise des lumen
naturale ist, in dessen Verlauf der Ausdruck erst im Schlußteil und zudem nur zweimal
verwendet wird: zuerst in der geläufigen Wendung (siehe weiter unten) «lumine naturali
manifestum esse» (AT VII, S. 60; S. 108f.) und kurz anschließend im folgenden Satz:

«Denn ich habe keinen Grund, mich zu beklagen, daß Gott mir keine größere Erkenntniskraft

oder kein größeres natürliches Licht (non maiorem vim intelligendi sive non
maius lumen naturale) gegeben hat, als er getan hat, weil es die Art des endlichen
Verstandes ist (quia est de ratione intellectus finiti), vieles nicht einzusehen (ut multa non
intelligat), und die Art des geschaffenen Verstandes (ratione intellectus creati), beschränkt
zu sein» (ibid.). Die Bemerkungen in der «Synopsis» können also u.a. als Hinweis auf die
zentrale Rolle des in der «Vierten Meditation» nur marginal explizit beigezogenen lumen
naturale aufgefaßt werden. Es arbeitet in ihr weitgehend unterschwellig, woraus sich die
Aufgabe ergeben könnte, den Manifestationen der Wirkweise des lumen naturale in dieser
Meditation nachzugehen. Diese wird in der «Dritten Meditation» in folgenden Wendungen

umschrieben: «lumine naturali manifestum esse» (4 X), «lumine naturali mihi ostendi»

(2 X), «lumine naturali mihi notum esse» (1 X mit dem Zusatz in der französischen
Ausgabe: «... que je connais par la lumière naturelle, sans l'aide du corps...», AT IX, S. 65),
«lumine naturali mihi perspicuum esse» (1 X).



28 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

werden entziehen würde. In der Erinnerung zu behalten ist zudem die

Umschreibung des lumen naturale als eine «faculté, ou puissance, pour
distinguer le vrai du faux».

Falls das lumen naturale in den «Meditationes» auf weite Strecken

operativ, d. h. unterschwellig arbeitet, dann stellt sich die Frage, ob sich

Spuren dieser Wirkarbeit feststellen lassen. Die hier vorgeschlagene
Antwort lautet, daß sich eine solche Spur im Gebrauch der Wörter
«perceptio» und «percipere» nachweisen lasse. Obwohl anzunehmen
ist, daß es noch andere spurenträchtige Terme gibt, beschränken sich
die folgenden Ausführungen auf diesen Nachweis, und zwar innerhalb
der ersten drei «Meditationes» bis zur eingangs zitierten Stelle, an der
der Ausdruck « lumen naturale » zum erstenmal begegnet.12

Zuerst einige statistische Angaben: In der «Ersten Meditation»
kommt nur das Substantiv «perceptio», und zwar ein einziges Mal, vor.
Die «Zweite Meditation» verwendet das Substantiv viermal, das Verb
achtmal; in der «Dritten Meditation» findet sich das Substantiv drei-
und das Verb siebzehnmal. Zur Streuung ist zu bemerken, daß eine

signifikante Tendenz zur Häufung besteht, d. h. die Wörter kommen oft
innerhalb eines relativ engen Textbereichs geballt vor.

Vom Verb und Substantiv wird insbesondere in der «Zweiten
Meditation» wiederholt betont, daß sie eine Tätigkeit bzw. ein Vermögen

der mens bezeichnen. So heißt es im zwölften Abschnitt, daß die

perceptio «nicht Sehen (non visio), nicht Berühren (non tactio), nicht
Einbilden (non imaginatio) [ist] und es auch nie gewesen [ist],
sondern eine Einsicht einzig und allein des Geistes (sed solius mentis

inspectio)» (S. 55; AT VII, S. 31). Die französische Version enthält den
Zusatz «perception, ou bien l'action par laquelle on aperçoit» (AT IX,
S. 24), was zur Annahme führen könnte, daß «percipere» mit «apercevoir»

übersetzt werde. Bei einem Total von 25 Belegstellen ist dies

jedoch nur zweimal der Fall.13 Zudem finden sich Stellen, in denen das

12 Hiermit sind die Grenzen dieser Untersuchung genannt: Sie betreffen den
Textbereich, der zudem selektiv beigezogen wird, und die «Spurensuche». So wird z.B. nicht
der Frage nachgegangen, ob sich in der bedeutungsweiten Verwendung des Terms «ratio»
eine Wirkarbeit des lumen naturale nachweisen lasse (vgl. auch die Anm. 14 und 15).

13 Die Aufnahme der Belegstellen in der französischen und deutschen Version der
ersten drei «Meditationen» hat zu folgenden Ergebnis geführt (die Blöcke sind nach den

Frequenzen geordnet und stehen in keinem Übersetzungszusammenhang):

für «perceptio» (8 X):

3 X perception 3 X Erkenntnis
2 X connaissance 2 X Einsicht



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 29

Text-Ich erklärt, was es unter «res cogitans» versteht. So wird von ihr
gesagt, daß sie ein Seiendes sei, das «dubitans (zweifelt), intelligens
(begreift), affirmans (bejaht), negans (verneint), volens (will), nolens

(nicht will), imaginans quoque (sich etwas bildlich vorstellt) et sentiens

(empfindet)» (AT VII, S. 28; S. 51). Eine andere Stelle lautet: «... res

cogitans, id est mens (Geist), sive animus (Seele), sive intellectus
(Verstand), sive ratio (Vernunft) ...» (AT VII, S. 27; S. 47). In keiner dieser

Aufzählungen kommen die Ausdrücke «percipere» bzw. «perceptio»
und « lumen naturale » vor, woraus geschlossen werden kann, daß es sich

um Terme handelt, die für das Text-Ich so in das weite Bedeutungsfeld
der «res cogitans» fallen, daß es sie nicht eigens zu nennen braucht.
Diese Bemerkung ist insofern zu relativieren, als «percipere»-wie noch

ausgeführt wird — bezüglich der régula generalis synonym mit «intelli-
gere» verwendet wird, das in den Aufzählungen der Tätigkeitsweisen
der res cogitans enthalten ist.14 Zu vermerken ist schließlich, daß sich
die Ausdrücke «lumen naturale» und «perceptio» bzw. «percipere»
meiden. Nur im vorletzten, langen Abschnitt 38 der «Dritten Meditation»

kommen beide vor, ohne aber aufeinander bezogen zu werden.
Schon aus der durch die Übersetzungen belegten Bedeutungsweite

der Terme «perceptio» und «percipere» (vgl. Anm. 13) dürfte ersichtlich

sein, daß ihr Gebrauch nicht durchgängig auf die Wirkweise des

lumen naturale hin zu untersuchen ist. Im folgenden wird zuerst jene

2 X Begriff
1 X Auffassung

2 X notion
1 X notion ou connaissance

für «percipere» (25 X):

18 X concevoir 8 X erkennen
2 X apercevoir 7 X begreifen
2 X comprendre 4 X einsehen
1 X connaître 3 X durchschauen
1 X penser 2 X erfassen
1 X ressentir 1 X schöpfen
Bemerkenswert an dieser Vielfalt ist, daß für beide Wörter, wenn auch mit unterschiedlicher

Häufigkeit, die beiden Versionen dieselbe Anzahl von Übersetzungsvarianten
aufweisen. Wenn es zutrifft, daß in ihrem Gebrauch Spuren einer operativen Wirkweise des
lumen naturale nachgewiesen werden können, dann folgt aus dieser Auflistung, daß sich
die Wirkarbeit beim Übersetzen in eine Vielfalt von Bedeutungen bricht, eine Beobachtung,

die es verdienen würde, eigens reflektiert zu werden. Für diese Untersuchung hat sie

zur Folge, daß sie sich auf den lateinischen Text abzustützen hat.
14 Daraus folgt, daß sich im Gebrauch des Terms «intelligere» Manifestationsweisen

der Wirkarbeit des lumen naturale nachweisen lassen dürften, z. B. im Wachsbeispiel der
«Zweiten Meditation».



30 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Stelle vorgenommen, die zu der hier vertretenen These geführt hat. Sie

findet sich - was bemerkenswert ist — im zweitletzten, elften Abschnitt
der «Ersten Meditation», also kurz vor dem Abschluß des Zweifelgangs,
und enthält die erste Verwendung des Worts «perceptio»:

«Es wird daher, denke ich (ut opinor), wohl angebracht sein (non
male agam), wenn ich meiner Willkür (voluntas) die gerade entgegengesetzte

Richtung gebe, mich selbst täusche und für eine Weile die
Fiktion mache (fingam), jene Meinungen seien durchweg falsch und
seien bloße Einbildungen, bis ich schließlich das Gewicht meiner
Vorurteile auf beiden Seiten so ins Gleichgewicht gebracht habe, daß keine
verkehrte Gewohnheit mein Urteil fernerhin von der wahren Erkenntnis

der Dinge abwendet (nulla amplius prava consuetudo iudicium
meum a recta rerum perceptione detorqueat)» (S. 39; AT VII, S. 22). In
der französischen Version lautet der letzte Satzteil folgendermaßen: «...

[que] mon jugement ne soit plus désormais maîtrisé par de mauvais

usages, et détourné du droit chemin qui le peut conduire à la connaissance

(perceptio) de la vérité» (AT IX, S. 17).
Der die «Erste Meditation» bestimmende Gang des radikalen Zweifeins

ist zu einem Punkt gelangt, an dem die Voraussetzung sichtbar
wird für eine «recta perceptio rerum», für einen «droit chemin qui peut
conduire à la connaissance de la vérité», d.h. für einen direkten,
unverfälschten Durchblick auf die Dinge. Die Voraussetzung besteht in
einem Gleichgewicht von Glauben und Dafürhalten einerseits und
Verwerfen bzw. Zweifeln andererseits. Wenn keine der beiden Einstellungen

dominiert, vermag sich der Durchblick einzustellen, in dem sich
der Satz «ego sum, ego existo» als eine Aussage (pronuntiatum), die

notwendig wahr ist, aufdrängt. Es ist dies der Durchblick auf die

Schlüssigkeit des Schlusses von «ich zweifle» auf «ich bin». Viel später
wird das Text-Ich die Einsicht in diese Schlüssigkeit als eine Wirkung
des lumen naturale beschreiben. Daraus dürfte sich ein enger
Bewandtniszusammenhang zwischen der «recta perceptio rerum» und dem «lu-
mine naturali ostendere» ergeben: «Rectaperceptio» ist der Name sowohl

für die Wahrnähme der Wirkweise des lumen naturale als auch für dessen

Wirkweise. Die Tatsache, daß die perceptio erst kurz vor Ende des

Zweifelsgangs auftritt, findet ihre Erklärung in dessen Eigenart. Er ist
darauf angelegt, alles in Frage zu stellen, was der Wahrnähme der
Wirkweise des lumen naturale im Wege stehen könnte. Sein Ziel ist, den
«droit chemin qui peut conduire à la connaissance (perceptio) de la
vérité» zu finden.



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 31

Diese Feststellung des Zusammenhangs von recta perceptio und
lumen naturale hat zu der hier vertretenen Auffassung geführt, daß das

Auftreten der Terme «perceptio» und «percipere» als Signal für die

unterschwellige Wirkarbeit des lumen naturale gelesen werden kann.
Die nächste Aufgabe besteht darin, diese Deutung an anderen
Belegstellen von «perceptio» und «percipere» zu überprüfen. Im Rahmen
dieser Untersuchung soll dies noch an einer Stelle erfolgen, die innerhalb

der «Meditationes» von besonderer Tragweite ist. In ihr wird die

régula generalis eingeführt. Sie steht im zweiten Abschnitt der «Dritten
Meditation»: «Und mit diesen wenigen Worten [i.e.: ego sum res cogi-
tans] habe ich alles aufgezählt, was ich wahrhaft weiß (quae vere scio),
oder wenigstens alles, wovon ich bisher gewahr worden bin, daß ich es

weiß (vel saltern quae me scire hactenus animadverti). Nun will ich
noch sorgfältiger Umschau halten, ob nicht vielleicht doch noch etwas
anderes in mir ist, das ich bisher nicht berücksichtigt habe. Ich bin
gewiß, daß ich ein denkendes Wesen bin (Sum certus me esse rem
cogitantem), — weiß ich also etwa schon, was dazu erforderlich ist,

irgendeiner Sache gewiß zu sein? (numquid ergo etiam scio, quid
requiratur, ut de aliqua re sim certus?) Nun, - in dieser ersten Erkenntnis

(in hac prima cognitione) ist nichts anderes enthalten (nihil aliud

est), als eine gewisse klare und deutliche Einsicht in das von mir
Behauptete (quam clara quaedam et distincta perceptio eius quod affir-
mo)» (S. 61 ; AT VII, 35). Die französische Version des zentralen Satzes

lautet: «Dans cette première connaissance il ne se rencontre rien qu'une
claire et distincte perception de ce que je connais» (AT IX, S. 27). Bevor
auf diesen Satz unter Berücksichtigung der Ubersetzungsvariante
eingegangen wird, sei die Folgerung zitiert, die aus ihm gezogen wird:
«Dies würde allerdings nicht genügen, mich von der Wahrheit einer
Sache zu überzeugen (quae sane non sufficeret ad me certum de rei
veritate reddendum), wenn es je vorkommen könnte, daß etwas, das ich
so klar und deutlich einsehe, falsch wäre (si posset umquam contingere,
ut aliquid, quod ita clare et distincte perciperem, falsum esset). Und
somit glaube ich bereits als allgemeine Regel aufstellen zu dürfen, daß

alles das wahr ist, was ich ganz klar und deutlich einsehe (ac proinde iam
videor pro régula generali posse statuere illud omne esse verum, quod
valde clare et distincte percipio)» (ibid.).

Auszugehen ist vom Satz «Sum certus me esse rem cogitantem». Das

«sum certus», diese Gewißheit, wurde in der «Zweiten Meditation»

gewonnen. Sie ist somit als erwiesen hinzunehmen. Die Feststellung



32 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

dieser singulären Gewißheit führt zur Frage nach ihrem Gültigkeitsbereich.

Ausgehend von der Gewißheit, daß das Text-Ich eine res cogitans
ist, wird nach dem Kriterium gefragt, das es gestattet, «de me rendre
certain de quelque chose». Oder als Frage formuliert: Läßt sich die in
der Aussage «ego sum res cogitans» enthaltene Gewißheit auf andere

Dinge übertragen? Die Antwort auf diese Frage wird von der Bestimmung

der in dieser Aussage enthaltenen Gewißheit auszugehen haben.

Um diese freizulegen, ist auf folgenden Satz einzugehen: «Nempe in hac

prima cognitione nihil aliud est quam clara quaedam et distincta per-
ceptio eius quod affirmo.» Die französische Version gibt das Verb
«affirmare» durch «connaître» wieder. Die in der lateinischen Version
mit dem Substantiv «cognitio» und dem Verb «affirmare» angezeigte
Differenz verschwindet in der französischen Fassung.

Die lateinische Version bestimmt den Inhalt der ersten Erkenntnis
als eine klare und distinkte Perzeption dessen, was das Text-Ich bejaht
oder behauptet, also aussagt, während die französische Fassung diesen
Inhalt auf eine gleichlautende Perzeption dessen, was es erkennt oder
denkt, reduziert: Im französischen Text besteht der Inhalt der ersten
Erkenntnis (première connaissance) in einer Perzeption des in dieser
Erkenntnis stattfindenden Erkennens (connaître). Sie vertritt demzufolge

so etwas wie die volle selbstreflexive Transparenz der ersten
Erkenntnis. In ihr ist der Erkenntnisinhalt mit dem Erkenntnisvollzug
identisch. Die volle Transparenz, als das Merkmal der klaren und
distinkten Perzeption, ist zudem alles, was in der ersten Erkenntnis
enthalten ist. Daraus folgt, daß gemäß der französischen Fassung in der

ersten Erkenntnis nichts unterschwellig arbeitet, es sei denn das lumen
naturale, das die Transparenz bewirkt. Darin besteht ihre Gewißheit,
die der Satz «ego sum res cogitans» ausspricht. Zudem bietet sich diese

erste Erkenntnis an als ein Beispiel für das Zusammenfallen der zwei
cartesischen Gebrauchsweisen des Worts «idea» (vgl. Anm. 5). In ihr
treffen sich Denkinhalt und Denkakt.

Der lateinische Text enthält eine umfassendere Behauptung. Indem
in ihm nicht das Verb «cognoscere», sondern «affirmare» verwendet
wird, zieht er in die Bestimmung des Gewißheitsbereichs der ersten
Erkenntnis noch ihre iudikative Fassung explizit mit ein. Der Satz «ego
sum res cogitans» besitzt alle Eigenschaften einer selbstevidenten
Aussage, d. h. die Struktur dessen, was man üblicherweise ein Axiom nennt.
Indem die erste Erkenntnis nur das enthält, was als Aussage in ihr klar
und distinkt perzipiert wird, ist sie nicht nur vollständig transparent,



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 33

sondern in einem Erkenntnisakt, Erkenntnisinhalt und (sprachlicher)
Erkenntnisausdruck. Dabei nimmt die klare und distinkte Perzeption
eine Schlüsselfunktion ein, indem sie die drei Momente miteinander
verbindet, wobei statt von Erkenntnisakt usw. auch von Denkakt,
Denkinhalt und Denkausdruck gesprochen werden kann.

Mit dieser Feststellung ist das gesuchte Kriterium für ein in seinem

Wahrheitsgehalt gesichertes Erkennen von anderen Seienden gewonnen.

Seine Formulierung ist die «régula generalis», die lautet: «illud
omne esse verum, quod valde clare et distincte percipio». Die französische

Version verallgemeinert diese Regel, indem sie die Ich-Form
durch die Wir-Form ersetzt: «... que toutes les choses que nous concevons

(für «percipio») fort clairement et fort distinctement sont toutes
vraies» (AT IX, S. 27).

Die im Übergang von der in der «Ersten» zur «Zweiten Meditation»
sich einstellende recta perceptio hat als clara et distincta perceptio eine

Präzisierung erfahren: Die perceptio ist genau dann eine recta, wenn sie

clara et distincta ist. Auf das lumen naturale bezogen, besagt diese

Präzisierung, daß das clara et distincta - bzw. die adverbiale Form -
Ausdruck seiner Wirkarbeit ist. Diese kann insofern als eine
unterschwellige bezeichnet werden, als im lateinischen Text die beiden
Wörter nie in einem direkten Zusammenhang mit dem Ausdruck
«lumen naturale» verwendet werden, während die französische Version
einmal das «lumine naturali manifestum esse» durch «la lumière naturelle

nous fait voir clairement» wiedergibt (AT IX, 39).
Die Terme «perceptio» und «percipere» haben sich als Spurenträger

der Wirkweise des lumen naturale erwiesen und die operationale
Aufmerksamkeit auf die Wendungen «clara et distincta», bzw. «clare et
distincte» gelenkt. Eine Überprüfung der Stellen, in denen diese
Ausdrücke vorkommen, führt zur Feststellung, daß sie zum erstenmal in der
«Zweiten Meditation» verwendet werden: «perceptio est solius mentis

inspectio, quae clara et distincta est» (AT VII, S. 31). Die nächste
Stelle findet sich erst in der «Dritten Meditation», wo die régula generalis

formuliert wird. Anschließend kommen sie in dieser «Meditation»
noch dreizehnmal vor, siebenmal mit «percipere», zweimal mit «cog-
noscere» und viermal bezogen auf «idea», wovon dreimal zur
Charakterisierung der «idea dei» als «maxime clara et distincta» (AT VII,
S. 35-37).

Aus den bisherigen Ausführungen folgt, daß die régula generalis,
die das clare et distincte percipere als Kriterium für eine wahre



34 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Erkenntnis formuliert, als eine Anleitung für die Wahrnähme der
Wirkweise des lumen naturale verstanden werden kann. Dieses Kriterium

wurde gewonnen aus dem Satz «Sum certus me esse rem cogitan-
tem», der als eine prima cognitio bestimmt wird. Seine Charakterisierung

als erste Erkenntnis ist insofern bemerkenswert, als der zu Beginn
der «Zweiten Meditation» gewonnene Satz «ego sum, ego existo» als

eine «cognitio certissima et evidentissima omnium quoties a me

profertur vel mente concipitur)» qualifiziert wird. Es stellt sich somit
die Frage, worin sich diejenige cognitio auszeichnet, die es verdient,
eine erste genannt zu werden.

Diese Erkenntnis besteht in der Gewißheit des Text-Ich, daß es ein
denkendes Ding ist, das heißt ein Ding, «das zweifelt, einsieht, bejaht,
verneint, will...». Das Text-Ich weiß mit Gewißheit, was es ist, und es

kennt die Modi des Was. Es ist ihm gelungen, auf eine für es überzeugende

Weise eine Antwort zu finden auf die Feststellung, die es im
unmittelbaren Anschluß auf den Satz «ego sum, ego existo» gemacht
hatte: «Noch verstehe ich aber nicht zur Genüge, wer ich denn bin, der
ich jetzt notwendig bin» (S. 45;ATVII,S. 25). Mit dem Existenzsatz hat

es die Gewißheit gewonnen, dcß es ist, und mit dem Satz «Sum certus
me esse rem cogitantem» die Gewißheit darüber, was es ist. Die Gewißheit,

daß es ist, gewinnt es in einer Perzeption der Schlüssigkeit des

Schlusses von «ich zweifle» zu «ich bin». Die Einsicht in diese Schlüssigkeit

wird in der «Dritten Meditation» als Beispiel einer (operativen)
Wirkleistung der lumen naturale genannt. Die Gewißheit über das, was

es ist, ist ein Ergebnis, das sich - wie noch zu zeigen ist - ebenfalls

unter der unterschwelligen Einwirkung des lumen naturale einstellt.
Die Daß-Gewißheit ist zweifelsohne eine cognitio. Dasselbe gilt für die

Was-Gewißheit, die aber anderer Art ist. Sie ist eine Erkenntnis, die
sich als solche selbst miteinschließt, weil sich das Was (es ist) als res

cogitans herausgestellt hat. Insofern sie eine sich selbst miteinschließende

Erkenntnis ist, verdient sie es, als erste cognitio ausgezeichnet zu
werden. Zudem ist sie die erste so geartete cognitio innerhalb des

bisherigen Argumentationsgangs.
Die Gewißheit, mit der das Text-Ich weiß, daß es eine res cogitans

ist, erfährt es als eine clara et distincta perceptio. Diese Einsicht erhebt
es zu einer régula generalis, die es ermöglichen soll, eine cognitio als

eine wahre zu erkennen. Die régula generalis nimmt somit das «sum
certus» im Satz «Sum certus me esse rem cogitantem» auf, wodurch es

vom «me esse rem cogitantem» abgelöst wird. Wenn sich das «sum



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 35

certus» in der Tat der unterschwelligen Wirkweise des lumen naturale
verdankt, dann nimmt die régula generalis auch das «lumine naturali
ostendere (usw.)» auf. Unter dieser Voraussetzung kann gesagt werden,
daß die régula generalis nur deshalb Ausdruck eines Wahrheitskriteriums

ist, weil in ihr die unterschwellige Wirkarbeit des lumine naturali
ostendere «eingeflossen» ist. Das clare et distinctepercipere verdankt nicht

nur seine Kraft dem lumen naturale, sondern ist auch dessen Ausdruck.
Nun ist noch der Nachweis zu erbringen, daß das «sum certus» eine

operative Wirkleistung des lumen naturale ist, d.h. daß im
Argumentationsgang vom Satz «ego sum, ego existo» zur ersten Erkenntnis das

lumen naturale unterschwellig arbeitet. Zu diesem Zweck wurden alle
Stellen vorgenommen, in denen die Wörter «perceptio» und «percipere»

vorkommen. Obwohl es bloß acht sind, werden im folgenden nur
die Hauptetappen dieser Überprüfung referiert. Vorgängig ist die

Formulierung der régula generalis «illud omne verum est, quod clare et
distincte percipio» mit jener in der «Synopsis» zu vergleichen, wo der
Ausdruck «régula generalis» nicht begegnet. Diese lautet: «... ea omnia,
quae clare et distincte intelligimus, eo ipso modo quo illa intelligimus,
esse vera all das, was wir klar und deutlich einsehen, ist in ebender
Weise, wie wir es einsehen, wahr [wie in der französischen Fassung der

régula generalis in der «Dritten Meditation» wird auch hier die Wir-
Form verwendet])» (AT VII, S. 13; S. 23-25). Statt «percipere» steht

«intelligere», woraus folgt, daß diese Verben bezüglich der régula generalis

synonym verwendet werden. Diese Synonymität läßt sich auf den

Anfang und den Schluß des jetzt im Blick stehenden Argumentationsgangs

übertragen. Im Anschluß an den Satz «ego sum, ego existo» steht
bekanntlich ein Nichtverstehen. Dieses «nondum satis intelligo» führt
über einen weiten Umweg, der von der Frage nach der Möglichkeit,
Körperliches zu perzipieren, bestimmt wird, zum «Sum certus me esse

rem cogitantem» und zum «clare et distincte percipio (bzw. intelligo)»,
weshalb es auch gelesen werden kann: «non satis clare et distincte

intelligo (bzw. percipio)».
Die im «sum certus» ausgesprochene Gewißheit besteht gemäß der

Formulierung der régula generalis in der «Synopsis» darin, daß das, was
clare et distincte intelligitur, «in eben der Weise, wie wir es einsehen,
wahr ist». Aus dem «eo ipso modo» folgt, daß sich das clare et distincte

percipere (bzw. intelligere) dann einstellt, wenn das Was (hier «sum res

cogitans») und das Wie (hier «intelligere» bzw. «percipere» als Modi des

«cogitare») zusammenfallen. Die «sum certus»-Gewißheit besteht dem-



36 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

zufolge im Einklang von Denkakt und Denkgegenstand. Dieser

Einklang ist eine Wirkleistung des lumen naturale. Oder anders formuliert:
Die im Satz «Sum certus me esse rem cogitantem» ausgesprochene
Gewißheit wird in der «Dritten Meditation» durch die Wendungen
«lumine naturali manifestum esse, mihi ostendi, notum, perspicuum
esse» angezeigt. Daraus folgt, daß die im cartesischen Gebrauch des

Terms «idea» enthaltene doppelte Bedeutung von Denkakt und
Denkgegenstand (vgl. Anm. 5) in den «Meditationes» operativ arbeitet, insofern

die Differenz zwischen den beiden Bedeutungen dort aufgehoben
wird, wo die Wirkleistung des lumen naturale erfahren wird, wodurch
der Term «idea» in die Nähe der die platonische Idee umgebende

Lichtmetaphorik rückt.15

Diese Wirkleistung ist ausschließlich dem Geist zugänglich, weil er
der Ort des Zusammentreffens von Denkakt und Denkgegenstand als

der Wirkweise des lumen naturale ist. Dann gilt die Gleichsetzung: sola

mente percipere lumine naturali ostendere. Nur für das, was sola

mente percipitur, besteht die Möglichkeit, daß es auch klar und distinkt
perzipiert wird. Obwohl dies — ganz allgemein gesprochen — seit jeher
gilt, besteht die Argumentation der «Zweiten Meditation» im Nachweis
dieser Sonderstellung des Geistes. Zu diesem Zweck ist das sinnliche
Perzipieren als ein bezüglich des sola mente percipere defizientes Per-

zipieren darzutun. Folgerichtig enthalten vier von den acht Stellen, in
denen in dieser «Meditation» «percipere» vorkommt, die folgenden
synonymen Wendungen: sola mente percipere (AT VII, S. 31 ; S. 54);
non nisi mente percipitur (ibid.); solius mentis inspectio (ibid.); non
possum sine humana mente percipere (AT VII, S. 32; S. 56). Es sind
dies Wendungen, in denen das lumen naturale operativ so arbeitet, daß

schließlich festgestellt werden kann: «... da ich jetzt weiß (nam cum
mihi nunc notum sit), daß ja selbst die Körper nicht eigentlich durch die
Sinne oder durch die Einbildungskraft, sondern einzig und allein durch
den Verstand erkannt werden (corpora non proprie a sensibus vel ab

imaginandi facultate, sed a solo intellectu percipi), nicht dadurch, daß

man sie betastet und sieht (nec ex eo percipi, quod tangantur aut vide-
antur), sondern daß man sie denkt (sed tantum ex eo, quod intelligan-
tur): so erkenne ich ganz offenbar, daß ich nichts leichter und augen-

15 Hier handelt es sich um eine Spur einer unterschwelligen Rezeption von Tradition,
die in diesem Aufsatz nicht verfolgt wird.



Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung 37

scheinlicher erkennen kann - als meinen Geist (aperte cognosco nihil
facilius aut evidentius mea mente posse a me percipi)» (S. 59; AT VII,
S. 34).

In dieser, die «Zweite Meditation» beschließenden Feststellung ist
einmal die häufige Verwendung des Verbs «percipere» beachtenswert,
die eine Zuspitzung der unter der Wirkung des lumen naturale stehenden

Argumentation anzeigt. Dann ist auf die Gleichstellung von «sola

mente percipere» mit «solo intellectu percipi» hinzuweisen, durch die
die Bedeutungsnähe von «intelligere» und «percipere» angezeigt wird,
bzw. von «mens», «intellectus» und «perceptio». Zu Beginn der «Dritten

Meditation» wird aus der zitierten Feststellung auf den Satz «Sum

certus me esse rem cogitantem» geschlossen, und zwar im Anschluß an

folgenden Vorsatz: «Ich werde jetzt meine Augen schließen, meine
Ohren verstopfen und alle meine Sinne ablenken, auch die Bilder
körperlicher Dinge sämtlich aus meinem Bewußtsein tilgen (ex cogitatione
mea delebo), oder, da dies wohl kaum möglich ist, sie doch als eitel und
falsch für nichts achten: mit mir allein will ich reden, tiefer in mich
hineinblicken und so versuchen, mir mein Selbst nach und nach
bekannter und vertrauter zu machen» (S. 61; AT VII, S. 34). Dieser
Vorsatz besagt u.a., daß die operative Wirkarbeit des lumen naturale

nur in der konzentrierten, d.h. von jeglichem Sinnenfälligen
abgeschirmten Lektüre dessen, was als der geistige Text bezeichnet werden
kann, wahrgenommen wird. Eine solche Lektüre steht nicht nur im
Licht, das hier «lumen naturale» genannt wird, sondern es ist auch die

Lektüre, in der die Wirkweise des lumen naturale erfahrbar wird.
Abschließend sei noch auf die Eigenart der cartesischen Bestimmung

des lumen naturale hingewiesen. An der Stelle, an der der
Ausdruck zum erstenmal (von der «Synopsis» nun abgesehen) begegnet,
wird - dies ist die These dieser Untersuchung - mit ihm ein
Texturfaktor genannt, der in der Endphase des Zweifelgangs auf eine

ausschlaggebende Weise operativ wirksam gewesen ist. Diese rückblik-
kende Feststellung kann als eine vom Text-Ich durchgeführte
Operationale Auslegung der Schlußphase des Zweifelgangs gedeutet werden.
Es liegt hier der Sachverhalt vor, daß ein Text sich selbst operational
auslegt. Diese Feststellung verdient, kurz kommentiert zu werden: Es

gehört zu den Eigenarten philosophischer Texte, sich selbst operational
auszulegen. Dabei handelt es sich um einen selbstreflexiven Denkge-
stus, dessen Movens im nie zu stillenden Bedürfnis nach einer vollen
Transparenz der philosophischen Denkarbeit und des in dieser Arbeit



38 Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

Gewonnenen zu suchen ist. Aus der Unmöglichkeit, dieses Bedürfnis

ganz zu befriedigen, folgt, daß sich ein Text selbst nie wird auf eine

erschöpfende Weise operational auslegen, d.h. durchleuchten können.
Es wird immer einen Restbestand von nicht erfaßten operativen
Texturfaktoren geben, der zwangsläufig unüberblickbar bleibt. Dieser Zug
zur selbstreflexiven operationalen Auslegung scheint in den sogenannten

philosophischen Texten in einem Ausmaß vorhanden zu sein, daß

es angebracht ist, in ihm ein diese Textgattung auszeichnendes Merkmal
zu sehen. Daraus ergibt sich die Aufgabe, auf die in diesen Texten
enthaltenen selbstreflexiven operationalen Auslegungen eigens zu achten.

Es handelt sich dabei um eine Lektürehinsicht, die noch kaum auf
eine gezielte Weise gepflegt wird.


	Operationale Aufmerksamkeit in der textimmanenten Auslegung

