
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Clemens Kaiiba: Die Welt als Gleichnis des dreieinigen Gottes. Entwurf zu einer
trinitarischen Ontologie. Mit einem <Vorwort zum Neudruck> von Heinrich
Beck. Frankfurt a. Main, Bern, New York, Paris: Lang 1991. (Schriften zur
Triadik und Ontodynamik, Bd. 4).

Die Existenz pluraler Theologien (synchron) und der Dogmengeschichte
(diachron) ist der konkrete Aufweis, wie bedeutsam eine prinzipielle rational
argumentierende Theologie für einen offenbarungstheologischen Wissen-
schaftsdiskurs ist. Ohne diesen historischen Konnex würde die Theologie aus

dem Kontext der Wissenschaft ausscheiden.

Unter welchen Bedingungen ein offenbarungsorientierter Diskurs und ein
rational verantworteter theologischer Diskurs für einander offen sein können,
läßt sich nur in einem bereits offenen Diskurs beider wissenschaftlichen
Kommunikationsformen entscheiden.

In der Schriftenreihe zur Triadik und Ontodynamik versuchen die Herausgeber,

Heinrich Beck und Erwin Schädel, Perspektiven zu sammeln, in denen
die Weltwirklichkeit nicht ausschließlich technisch-rationalistisch diskutiert
wird, sondern Verstehensweisen einbezogen werden, die sich eindeutig offen-
barungsgestützten Erkenntnissen verdanken. Die Herausgeber versprechen
sich davon eine Potenzierung rationaler Sinnerschließung.

Das neuerlich vorgelegte Werk von Clemens Kaiiba, Die Welt als Gleichnis
des dreieinigen Gottes, ediert eine bereits 1952 als Band 4 der Reihe <Wort und
Antwort>, Salzburg, Otto Müller Verlag, erschienene Arbeit. In ihr wird der

Anspruch erhoben, im Gespräch mit den empirischen Wissenschaften die

Gegebenheiten der Realität nach triadischen Verhältnissen und Strukturen
«abzutasten» (7). Ein triadisch-dialektischer Denkstil, der seine Beziehung zu
Fichte, Hegel und Heidegger bekennt, möchte eine neuzeitliche Variante der
traditionellen Analogia Trinitatis entwickeln. Der Zeitpunkt der Abfassung,
aber auch schon ein erster Blick auf das sehr schematisch gehaltene Inhaltsverzeichnis

lassen erkennen, daß sich die triadisch reflektierte Welt nur sehr
sporadisch auf dem Niveau gegenwärtiger Erfahrungsforschung repräsentiert. Jene
Weltfakten, die triadisch begriffen werden wollen, der Wille (38), die Vernunft
(48), das Gefühl (59), die Freiheit (64), sind nicht auf einer empirischen
Phänomenbasis vorgestellt, sondern werden sehr unmittelbar als dreifache Selbst-
heit des Seins in der Weise des Ichseins gedeutet. Von der Zeit wird gesprochen
als jenem Phänomen, das die «Abgründigkeit dessen, was es heißt, da zu sein,
aufleuchten läßt» (13). Als solches offenbare die Zeit die «Einheit des Seins und
des Daseins». Präjudizierte ontologische Sinngebungen machen es empirischer
Phänomendiskussion schwer, sich in einen gewünschten Diskurs sinnvoll
einzubringen. Wenn es phänomenal feststehen sollte, daß das Dasein, das Bewußt-



496 Rezensionen

sein und das Ichsein die dreifache Selbstheit des Seins darstellen, dann gibt es

kaum eine idealistisch widerlegbare Folgerung, diese Dreiheit in einer dreifachen

Selbstheit des reinen Seins begründet zu denken. Anstelle der Frage, wie
Weltwirklichkeit unter Zuhilfenahme triadischer Grundstrukturen des reinen
Seins sinnvoll begriffen werden könnte, müßte eine moderne Theologie die

Frage stellen, ob und wie Gegenwart anders begriffen werden kann, wenn sie

sich im Licht eines triadisch-personalen Gottes verstehen darf.
Die altkirchliche Lehre von der <immanenten Trinität> hat neben dem

Interesse an der dramatischen Soteriologie einer tökonomischen Trinität> zwar
weitgehend an Bedeutung verloren, dennoch ist natürlich die Frage erlaubt,
wieweit logische Unterscheidungen ontologische Verdoppelungen rechtfertigen

sollten. Ein triadisch-trinitäts-analoges Tiefenverständnis der Weltwirklichkeit

jedenfalls darf sich nicht unreflektiert postulieren, ohne in den
verständlichen Verdacht zu geraten, idealistisch hegelianisch einer Offenbarungswahrheit

ihr Glaubensfundament zu entziehen. «Wovon sinnvoll logisch
gesprochen werden kann, muß noch lange nicht weltphänomenal bedeutsam
sein».

Alexius J. Bucher

Michael Frede/Günter Patzig: Aristoteles «Metaphysik Z» Text, Übersetzung

und Kommentar. 2 Bände, München: C.H. Beck 1988, 121 + 346 S.

Mit ihrer kommentierten griechisch/deutschen Ausgabe des siebten
Buches der aristotelischen Metaphysik - im folgenden Metaphysik Z genannt -
verfolgen Frede und Patzig ein doppeltes Ziel:

1. Angemessene Erörterung «jeder ernstlichen Schwierigkeit, die Text und

Argumentation dem Verständnis eines mitdenkenden Lesers in den Weg
stellen» (I S. 9); Vorschlag einer entsprechenden Lösung bzw. Angabe, daß

eine solche nicht möglich ist.

2. Erarbeitung einer ontologischen Konzeption, «die nicht von allgemeinen
(gemeint ist: von überlieferten) Vorstellungen über des Aristoteles Meinungen

über die Rolle und Natur der ousia ausgeht sondern gerade umgekehrt

sich auf die Argumentation in Metaphysik Z konzentriert und einen
gewissen Kontrast, die Aristoteles in andern Schriften, sogar in andern
Büchern der <Metaphysik> vorträgt, durchaus in Rechnung stellt und akzeptiert»

(I S. 9/10).

Die Realisierung dieser zweiten Zielsetzung erfolgt teils im Rahmen der
Kommentierung der einschlägigen Stellen von Metaphysik Z, teils in den vier letzten

Kapiteln der Einleitung.



Rezensionen 497

Der griechische Text

Frede und Patzig legen ihrem Kommentar von Metaphysik Z eine, wie sie

schreiben, an 130 Stellen veränderte Version der Ausgabe von W. Jaeger1

zugrunde. Die Änderungen können in folgende vier Gruppen eingeteilt werden:

- Rückgängigmachung von sog. Konjekturen d.h. Eingriffen in den Text, für
welche in der maßgebenden Überlieferung (Handschriften, antike Kommentare,

lateinische Übersetzungen u.a.) kein Anhaltspunkt besteht;

- Übernahme von andern überlieferten Textversionen;

- Überprüfung der bei den antiken Kommentatoren Ps.-Alexander und Ascle-

pius vorhandenen Lesarten des Metaphysiktextes;

- Vornahme von eigenen Konjekturen.
Bezüglich der Konjekturen ist zu bemerken, daß Frede und Patzig eher

selten auf dieses Mittel zurückgreifen, umgekehrt aber nicht zögern, viele der

vonJaeger und vor ihm von andern Editoren wie Bonitz2, Schwegler 3, Christ4
und Ross 5 gemachten oder vorgeschlagenen Eingriffe abzulehnen. Das Bestreben,

den Rahmen der handschriftlichen Überlieferung nicht zu verlassen, ist

unverkennbar. Eingriffe in den Text, namentlich solche, die dessen Sinn
verändern, finden sich bei Frede und Patzig im allgemeinen nur dort, wo eine
Textverderbnis vermutet werden muß, wie beispielsweise in Z 7.1032b28-29.

Für die Übernahme von andern überlieferten Textversionen stützen sich
Frede und Patzig auf die in den kritischen Apparaten von Christ, Ross und

Jaeger angeführten Varianten aus der Handschrift Ab und der Handschriftengruppe

EJ. Die diesbezüglichen Änderungen bestehen zur Hauptsache darin,
daß eine von Jäger gewählte Ab-Version durch die entsprechende EJ-Variante
ersetzt wird. Anhand einer Anzahl konkreter Beispiele versuchen Frede und
Patzig den Nachweis zu erbringen, daß die Handschrift Ab einen geringeren
Zeugniswert besitzt; sie soll eine Tradition vertreten, «in der der ursprüngliche
aristotelische Text in verschiedener Weise geglättet und reguliert worden ist»

(I S. 16). Aufgrund dieser Feststellung glauben Frede und Patzig, der Version EJ

immer dort den Vorzug geben zu können, wo sich diese vom Sinn her nicht oder

nur unwesentlich von der Version Ab unterscheidet. Wo dies nicht der Fall ist,
erachten sie eine gegenseitige Abwägung als unerläßlich, was gelegentlich,
namentlich in Z 17, zum Ergebnis führt, daß Ab als die bessere Version
betrachtet werden muß.

1 W. Jaeger, Aristotelis Metaphysica, Oxford 1957.
2 H. Bonitz, Aristotelis Metaphysica, Bonn 1848-1849.
3 A. Schwegler, Die Metaphysik des Aristoteles, Tübingen 1847.
4 W. Christ, Aristotelis Metaphysica, Leipzig 1885.
5 W.D. Ross, Aristotle's Metaphysics, Oxford 1924.



498 Rezensionen

Ausgangspunkt für die Änderungen aufgrund der bei Ps.-Alexander und

Asclepius vorhandenen Lesarten sind ebenfalls die kritischen Apparate von
Christ, Ross und Jaeger. Im Gegensatz zu den Varianten aus Ab und EJ werden
aber diese Lesarten von Frede und Patzig nicht tale quale übernommen, sondern

mit dem Kontext, aus dem sie gezogen wurden, verglichen und auf ihre
mutmaßliche wahre Bedeutung hin untersucht. Frede und Patzig leisten damit
wertvolle Vorarbeit zu einer künftigen neuen Textrezension, die, wie sie

beiläufig erwähnen (I S. 13), bei einer stärkeren Beachtung der antiken
Kommentare und der arabischen Überlieferung wichtige Verbesserungen bringen
könnte.

Interessant ist schließlich noch die Feststellung, daß Frede und Patzig mit
den von ihnen vorgenommenen Änderungen eine nicht unwesentliche
Annäherung an die als Vulgata geltende Textausgabe von Bekker6 vollzogen haben.

Dies ist zu einem großen Teil auf die Rückgängigmachung von nachträglich
gemachten Konjekturen und ähnlich gelagerten Emendationen zurückzuführen.

Möglicherweise könnte man darin ein Zeichen für eine Tendenzwende auf
dem Gebiete der Textkritik erblicken. Der von Frede und Patzig gedruckte Text

von Metaphysik Z weist aber immer noch rund 110 Differenzen gegenüber
Bekker auf, wobei wichtigere Änderungen an der Interpunktion mitberücksichtigt

sind.

Übersetzung

In ihren Vorbemerkungen zur Übersetzung erklären Frede und Patzig, sie

setzten als gegeben voraus, daß die Übersetzung in ständiger Verbindung mit
dem Kommentar benutzt werde. Diese Erklärung bedarf jedoch einer Präzisierung.

Ein Leser, der über einige elementare Kenntnisse der antiken Philosophie
und der aristotelischen Terminologie verfügt, wird zwar bei der von Frede und

Patzig erstellten Übersetzung von Metaphysik Z sicher zahlreichen Passagen

begegnen, die einem spontanen Verständnis Schwierigkeiten bereiten und
zusätzliche Informationen erfordern.

Möglicherweise wird er aber auch den Eindruck gewinnen, es würden

Dinge im Kommentar erklärt, die eigentlich ohne weiteres verständlich seien.

Der Grund dafür ist der, daß Frede und Patzig eine Übersetzung bieten, die, sei

es durch entsprechende Wortwahl oder ganz einfach mittels zusätzlicher Angaben,

eine Interpretation des griechischen Textes enthält. M.a.W., das Fazit
dessen, was Gegenstand eines oft sehr ausführlichen Kommentars darstellt, ist
in der Übersetzung verarbeitet. Äußerlich kommt dies in der unterschiedlichen

61. Bekker, Aristotelis Opera, Berlin 1831.



Rezensionen 499

Länge des griechischen Originals und des deutschen Textes zum Ausdruck: für
die Übersetzung von 5 Bekkerzeilen werden in der Übersetzung durchschnittlich

6—7 ziemlich eng bedruckte Zeilen benötigt.
Für einzelne aristotelische Fachausdrücke findet man bei Frede und Patzig

recht unkonventionelle Übersetzungen, wie beispielsweise «Formel» für A.6yoç;

«Widerfahrnis» für rt)|xßeßr|KÖ<;; «Was es heißt, dies zu sein» für tt f]v eivat;
«Dies von der Art» für löSs tt. Frede und Patzig weisen aber mit Recht darauf
hin, daß die Genauigkeit einer Übersetzung nicht an den einzelnen sprachlichen

Einheiten, sondern an den im Original und in der Übersetzung
ausgedrückten Gedanken gemessen werden sollte. So betrachtet ist die Verwendung
einer eher unkonventionellen Terminologie, sofern sie - was hier sicher der Fall
ist - das Richtige meint, von untergeordneter Bedeutung.

Kommentar

Der Kommentar, der allein schon durch seinen Umfang imponiert - rund
320 Seiten für 13 Bekker-Doppelseiten (1028al0-1041b33) - stellt keine oder
höchstens teilweise eine Paraphrase im Sinne der antiken und mittelalterlichen
Kommentare oder etwa der «traduction et parphrase analytique» von Balmes 7

dar. Es werden darin vielmehr einzelne ausgewählte Passagen der Reihe nach

kommeniert (immerhin mehr als 600), wobei sich der Umfang der
entsprechenden Ausführungen von einer Zeile bis auf mehrere Seiten erstrecken kann.

Kriterium dafür, daß eine Passage kommentiert wird, ist, abgesehen von rein
textkritischen Hinweisen, der Umstand, daß sich in ihr, wie bereits erwähnt,
eine «ernstliche Schwierigkeit dem Verständnis des mitdenkenden Lesers in
den Weg stellt» (I S. 9).

Was konkret unter «ernstlicher Schwierigkeit» verstanden sein soll, hängt
allerdings stark von den Ansprüchen und Erwartungen des «mitdenkenden»
Lesers ab.

Es gibt Schwierigkeiten, die, wie schon im Zusammenhang mit der
Übersetzung angedeutet, dem spontanen Verständnis des Textes entgegenstehen, sei

es, daß über die technische Bedeutung eines Ausdrucks Zweifel bestehen (wie
z.B. das Wort SKÛscnç in Z 6.1031b21) oder daß ein Widerspruch mit einer als

«Gemeinplatz» geltenden aristotelischen Auffassung vermutet werden muß,
wie beispielsweise in Z 4.1030a33, wo Aristoteles erklärt, daß die nichtsubstantiellen

Dinge entweder durch «Hinzufügung oder Wegnahme» seiend genannt
werden. Dies scheint in Widerspruch mit der von ihm stets vertretenen
Auffassung zu stehen, wonach das Nichtsubstantielle ein Zusammengesetzes sei.

7 M. Balmes, Aristote livres Z,H,0 et I de la Métaphysique, traduction et paraphrase
analytique, Paris 1980.



500 Rezensionen

Andere Schwierigkeiten stellen sich nur beim griechischen Text, nicht aber

bei der Übersetzung, da diese, um es nochmals zu sagen, eine Interpretation des

Textes enthält. Ein typisches Beispiel dafür finden wir in Z 8.1033b26, wo der

griechische Text spontan wie folgt verstanden werden müßte: «Es ist also

offenkundig, daß die Ursache der Formen für das Entstehen und Sein der

Dinge völlig nutzlos ist.» Die Bedeutung von «Ursache der Formen» ist hier
unklar; Frede und Patzig beseitigen diese Schwierigkeit dadurch, daß sie diese

Textstelle mit «die Ursache, die in den Formen liegt» umschreiben.

Eine dritte Gruppe von Schwierigkeiten besteht schließlich darin, daß

bezüglich der Bedeutung einzelner Ausdrücke, Sätze und ganzer Abschnitte

Fragen gestellt werden, die eine über das unmittelbare Verständnis des Textes

hinausgehende Überlegung voraussetzen, eine Überlegung, die auch ein
«mitdenkender» Leser vermutlich nicht machen würde, wenn er durch den

Kommentar nicht darauf gestoßen würde. Als typisches, wenn auch etwas extremes

Beispiel könnte man den Beginn von Metaphysik Z anführen, wo der, wie es

scheint, völlig unproblematische Satz zu lesen ist: «Vom Seienden wird in
mehreren Bedeutungen gesprochen» (Tö öv Aiyexat Jto/Aaycôç). Frede und Patzig

sind nun der Ansicht, dieser Satz könne auch übersetzt werden: «Der
Ausdruck <seiend> wird auf vielfache Weise verwendet» und daß es zur Vermeidung

allfälliger Zweideutigkeiten naheliegend wäre, die ursprüngliche
Übersetzung wie folgt zu ergänzen: «Das Seiende wird in verschiedenem Sinne als

das, was es ist, nämlich Seiendes, bezeichnet.» Dieses, wie gesagt, etwas extreme

Beispiel zeigt, daß es im Kommentar von Frede und Patzig unter anderem

darum geht, auch nur latent vorhandene Aspekte sichtbar zu machen und die

sich daraus ergebenden Schwierigkeiten nach Möglichkeit einer Lösung entgegen

zu führen.

Die ontologische Konzeption

Für Frede und Patzig setzt das Verständnis von Metaphysik Z einen
«intuitiv» erworbenen Substanzbegriff voraus, der sich wie folgt umschreiben läßt:
Substanz oder, wie Frede und Patzig durchwegs sagen, ousia ist «das, was primär
seiend ist und von dessen Sein alles andere, was ist, in seinem Sein abhängt und
aus dem heraus folglich auch alles andere in seinem Sein erklärt werden muß»
(I S. 36).

In Metaphysik A 8 wird dieser provisorische Begriff in zwei Klassen
aufgeteilt: ousia ist einmal das, was allem anderen zugrunde liegt, entweder als

Materie oder als das in der Kategorienschriff als erste ousia bezeichnete
konkrete Einzelding. Zum andern ist ousia Ursache des Seins. Die spezifische
Leistung von Metaphysik Z besteht nun darin, daß die beiden Erscheinungsformen,

Zugrundeliegendes und Ursache des Seins, in einen Begriff verschmolzen



Rezensionen 501

werden, aber so, daß weder das konkrete Einzelding noch die Materie, sondern

nur die Form die Bedingungen eines Zugrundeliegenden und einer Seinsursache

gleichzeitig erfüllen kann.
Das konkrete Einzelding (gemäß Kategorienschrift) kommt nicht in Frage,

weil dieses die Widerfahrnisse einschließt und somit, streng genommen, nicht
das den Widerfahrnissen Zugrundeliegende sein kann. Was die Materie betrifft,
so ist sie zwar ein den Widerfahrnissen Zugrundeliegendes, aber sie erfüllt diese

Funktion nur dank des Umstandes, daß sie Materie eines geformten Gegenstandes

ist. Sie setzt das Vorhandensein einer Form voraus und wird deshalb den

an eine Seinsursache gestellten Bedingungen nicht gerecht.
Die Form nun ist beides, sowohl Ursache des Seins als auch Zugrundeliegendes.

Das erste ergibt sich aus ihrer Eigenschaft, ein «Getrenntes»
(XcoptGTÖv) zu sein, was nichts anderes beinhaltet, als daß die Form in ihrem
Sein nicht das Sein einer anderen Sache voraussetzt, auch dann nicht, wenn sie

zusammen mit einer Materie realisiert ist. Das zweite, ein Zugrundeliegendes,
ist die Form deshalb, weil sie als ousia «das ist, was der Gegenstand eigentlich
und letztlich ist» und somit den dem Gegenstand inhärierenden Widerfahrnissen

«auf diese vermittelte Weise» (I S. 40) zugrundeliegt.
Im Anschluß an die Darstellung der ontologischen Konzeption, wie sie aus

Metaphysik Z hervorgeht, gehen Frede und Patzig noch auf zwei Spezialpro-
bleme ein, nämlich die Rolle, welche die Materie in der Konstitution der ousia

spielt bzw. nicht spielt, und die Frage, ob die Formen individuell oder allgemein
seien.

Bezüglich des ersten Problems, das zur Hauptsache im Kommentar zu

Metaphysik Z 8,10 und 11 behandelt wird, wenden sich Frede und Patzig gegen
die von der Tradition nahegelegte Interpretation, welche in der Materie das

«principium individuationis» sehen will. Umgekehrt scheinen sie der thomi-
stischen Lehre auf halbem Wege entgegenzukommen, wenn sie schreiben, daß

«bei der Definition von... Formen, die nur in einer bestimmten Art von Materie
auftreten können, dieser innere Zusammenhang von Form und Materie deutlich

werden muß» (II S. 212). Die Definition des Menschen darf, wie in diesem

Zusammenhang noch präzisiert wird, die Bewegung und (körperlichen) Teile
nicht enthalten, muß diese aber «in angemessener Weise implizieren».

Der Behandlung des zweiten Spezialproblems, der Frage, ob die Formen
individuell oder allgemein seien, räumen Frede und Patzig ein eigenes Kapitel
ein (I VIII), wobei sie allerdings über Metaphysik Z hinausgehen. Die
Textstelle, die in ihren Augen von zentraler Bedeutung ist, weil sie den Nachweis

erbringt, daß bei Aristoteles der Ausdruck giôoç mehrdeutig sei und sowohl eine

allgemeine logische Spezies als auch die den Dingen eigene Form bezeichne,
diese Stelle stammt nicht aus Metaphysik Z, sondern aus dem Buch A. Ebenso
berufen sich Frede und Patzig auf eine Stelle in Buch M, um eine gegen die
These der Individualität der Formen geltend gemachte Schwierigkeit aus dem

Wege schaffen zu können.



502 Rezensionen

Frede und Patzig versuchen nun aufgrund zahlreicher Argumente nachzuweisen,

daß die in Buch A (5. 1071a27-29) gemachte Unterscheidung zwischen
eiôoç als allgemeiner logischer Spezies und eiSoç als der den Dingen eigene
Form auf Metaphysik Z anwendbar sei und daß, wenn dort von substantieller
Form die Rede ist, es sich nicht um eine mehreren Dingen gemeinsame,
sondern nur um eine individuelle Form handeln könne. Aufden Einwand, wonach
gemäß Aristoteles die Definition und das Wissen etwas Allgemeines zum
Gegenstande habe, antworten sie teils mit einem Hinweis auf den besondern
Charakter der Definition - im primären Sinn sei eine solche nur von etwas

möglich, das nicht selber von etwas anderem ausgesagt werde, wie etwa der für
sich allein genommene Begriff Mensch, und so betrachtet sei die Definition
allgemeingültig und auf jeden Gegenstand derselben Art anwendbar - teils mit
dem schon erwähnten Verweis auf Metaphysik M, wo Aristoteles bei

10,1087al5-25 zwischen tatsächlichem (svspyeta) Wissen und Wissen der
Möglichkeit nach (ôuvdget) unterscheidet und hinzufügt, daß das tatsächliche Wissen

immer Wissen vom Einzelnen sei, während das Wissen der Möglichkeit
nach dem allgemeinen Wissen entspreche.

* * *

Ein Eindruck, der sich beim Lesen der textkritischen Anmerkungen, der
Übersetzung, des Kommentars und der systematischen Ausführungen von
Frede und Patzig mehr und mehr verstärkt, ist der, daß all diesen Interpretationen

die unausgesprochene Voraussetzung zugrunde liegt, die in Metaphysik
Z enthaltenen Gedanken seien intelligibel, d.h. innerlich kohärent und

widerspruchsfrei. Frede und Patzig legen zwar Wert auf die Feststellung, daß die in

Metaphysik Z vertretene ousia-Lehre in einem gewissen Kontrast zu den in der

Kategorienschrift und in Metaphysik E 1 enthaltenen Auffassungen stehe,
wobei sie die beiden Schriften mindestens andeutungsweise als einer früheren

Schaffensperiode angehörend betrachten. Innerhalb von Metaphysik Z ist aber

von einer gedanklichen Entwicklung kaum die Rede. Im Vordergrund steht

dort das Bemühen, die ousia-Lehre als eine «möglicherweise in sich konsistente
Theorie» (I S. 9) darzustellen.

Hans Ambühl

Dominic J. O'Meara: Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in

Late Antiquity. Oxford: Clarendon Press 1989. XII + 251 S.

Aus sprödem Material hat der Verfasser ein interessantes Buch gemacht.
Ihm liegt eine Neuentdeckung zugrunde: Eine Schrift des Michael Psellos (11.

Jh.) <Über die Zahlen) enthält Exzerpte aus verlorenen Büchern jenes umfas-



Rezensionen 503

senden Werks, in dem Iamblich die <Pythagoreische Philosophie> dargestellt
hatte. Von dieser pythagoreischen Enzyklopädie, Plepi rrjç nuGayoptKfjç
aipéaECûç, enthält ein Florentiner Codex (Laur. 86,3) das gesamte Inhaltsverzeichnis

und die vier ersten Bücher; der Rest ging verloren, lag aber Psellos

offenbar noch vor: Seine Exzerpte ropi toö cpnatKoO, àptGpoû, îtept xfjç fiGtKtjç

àptGpï|ttKfjç Kai rrjç G8oA.oytKf)ç gehen auf das 5., 6., 7. Buch jenes Werkes
zurück. Nicht nur, daß das dritte Exzerpt ausdrücklich den Namen Iamblichs

nennt, die Titel stimmen zu jenem Inhaltsverzeichnis, und zwei Zitate in Syrians

Metaphysikkommentar (p.140,15 - Iambl. Zeile 53-58; 73; p. 149,28-31 -
Iambl. Zeile 90-92) treten bestätigend hinzu (57; 130). O'Meara hat seine

Entdeckung 1981 vorgestellt und den Text ediert («<New Fragments from
Iamblichus> Collection of Pythagorean Doctrines», AJP 102, 26-40) und gibt jetzt
die damals schon (34) angekündigte ausführliche Behandlung in weitem
philosophiegeschichtlichem Horizont. Die neuen Texte sind als Appendix I (217-

229) mit Übersetzung und Testimonien, ohne textkritischen Apparat
abgedruckt. Appendix II (230-232) informiert zusätzlich über arabische Kommentare

zu den pythagoreischen <Goldenen Versen).
Das erste Kapitel gilt den <Varieties of Pythagoreanism> vor Iamblich,

nämlich Numenios, Nikomachos, Anatolios, Porphyrios. Außer Betracht bleiben

nicht nur Moderates, sondern vor allem die praktizierenden Pythagoreer
wie Apollonios von Tyana und Alexandras von Abonuteichos, der manchen als

Reinkarnation des Pythagoras galt (Luk. Alex. 40). Die vier erhaltenen Bücher
Iamblichs werden vorgestellt, gefolgt von einem einläßlichen Kommentar der

neuen Texte (53-85); dann werden Parallelen und Unterschiede zu anderen

Werken Iamblichs behandelt. Nachdem so <The Revival of Pythagoreanism in
the Neoplatonic Schoob dargestellt ist, verfolgt der zweite Teil des Buchs die

Nachwirkung von Iamblichs Konzeption und Werk bei Hierokles, Syrian und
Proklos. Vom Früheren wie Späteren her ergibt sich, daß die systematisierende

Heraushebung und Verherrlichung des Pythagoras und seiner Philosophie die

spezielle Leistung Iamblichs ist: Er hat die «mathematization ofNeoplatonism»
gebracht und damit diesem eine neue Wendung gegeben. O'Meara bescheinigt
Iamblich nicht nur Konsequenz in seiner protreptischen Absicht, sondern

«comprehensivenes and systematic rigour» (104).
Allzu viel Aufschluß darf man von dem neuen, überaus knappen, ja

kärglichen Material - insgesamt 188 Zeilen anstelle dreier Bücher - nicht erwarten.
Es gelingt dem Verfasser mit Sorgfalt und Gelehrsamkeit, philosophiegeschichtlich

relevante Kontexte zu gewinnen, indem er die Formulierungen der

Exzerpte in erster Linie mit Aristoteles von der einen und den späteren
Aristoteleskommentatoren von der anderen Seite her konfrontiert. In Iamblichs
Lehre von den <physischen Zahlen) läßt sich Auseinandersetzung mit der

Physik des Aristoteles fassen, auch dessen Ethik scheint für Iamblichs Behandlung

einen Leitfaden zu geben; die (Theologie) dagegen bewegt sich in rein
neuplatonischen Bahnen, wobei die höheren Wirklichkeiten über Plotin und



504 Rezensionen

Porphyrios hinaus komplexer ausgestaltet werden. Insbesondere erscheinen die

<göttlichen Zahlen) noch über dem intelligiblen Sein angesetzt, womit O'Meara,

gegen Saffrey und Westerink, eine Vorstufe der <Henaden> des Proklos entdeckt
(82-84; 205,25).

Etwas vernachlässigt erscheint die platonische, doch als pythagoreisch
geltende Lehre von den <Ideenzahlen>, die über Aristoteles den Späteren gegenwärtig

blieb; auch wird p. 13 zu dem berühmten Satz des platonischen Philebos

16c über die philosophische <Gabe von den Göttern) nicht angemerkt, daß es

sich dabei gerade um die wiederum als pythagoreisch geltende Lehre von Ttspaç
und äjteipov handelt. Ein wichtiges negatives Ergebnis auf Grund der neuen
Materialien ist, daß die selbständig überlieferten 0EoXoyou|ieva xfjç
àptGprixvKfiç, eine Exzerptensammlung aus Nikomachos und Anatolios (ed. de

Falco, Teubner 1922), nichts mit Iamblichs pythagoreischer Enzyklopädie zu

tun haben (15,24). Doch zu Unrecht bleiben die arithmologischen Texte dann

ganz beiseite. Zeile 93 xôv äpxiov 6ç 5ie%fj Aiysiv Siüksvov heißt
genaugenommen nicht «to speak of even number as a discontinuous gap» (223),
sondern <die gerade Zahl, als diskontinuierlich, <leer> nennen); vgl. über Arist.
phys. 213b27 (68) hinaus zur <geraden Zahl) Plut. Aet. Rom. 264a Stdaxaatç,
Plut. De E 388a Xü>pa, theol. ar. p.9,7 (Nikomachos) ôtaxœpujpôç. Zeile 48 wird
nicht in Text und Übersetzung (226 f.), doch 75,63 als «corrupt» bezeichnet:
«should 4 be corrected to 5?» Tatsächlich ist offenbar Konfusion durch

Kürzung im Exzerpt zu diagnostizieren: <Gerechtigkeit> kann ebenso mit der
Zahl 4 verbunden werden (Gerechtigkeit als <Quadratzahl): Pythagoras bei

Arist. MM 1182a 14; als Zahl 4: theol. ar. p.29,7 [Anatolios]) wie mit der Zahl 5

- dies in der Fortsetzung des Exzerpten-Textes.
Der zweite Teil des Buchs gibt einen kompetenten Querschnitt durch die

von Iamblich beeinflußten Neuplatoniker der Athener Schule. Sehr geringe
Abhängigkeit zeigt Flierokles, selbst im Kommentar zu den pythagoreischen
<Goldenen Versen); mehr Benützung des <göttlichen Iamblichos) ist bei Syrian
zu finden, der aber seine eigene Darstellung der pythagoreischen Philosophie
(met.p.81-83) selbständig entwirft. Auch Proklos lobt, kennt und benützt Iamblich,

geht aber über diesen in entscheidender Weise hinaus: Er hat gegenüber
<Pythagoras> energisch wieder Piaton ins Zentrum gestellt und gibt, dank
seinem Sinn für eigentlich <beweisende> Wissenschaft, auch der Geometrie weit
mehr Gewicht als der Arithmetik.

Ein wichtiges Ergebnis O'Mearas betrifft das Verhältnis des ersten Pro-
ömiums in Proklos' Euklidkommentar zum dritten Buch von Iamblichs
Enzyklopädie, De communi mathematica scientia: Die textlichen Parallelen sind seit je

bekannt und in den Apparaten der Editionen verzeichnet, doch bestand die

Tendenz, statt auf direkte Abhängigkeit des Proklos von Iamblich auf Benützung

einer gemeinsamen Quelle durch beide zu schließen; am energischsten hat
dies unlängst B.L. van der Waerden verfochten (Die gemeinsame Quelle der
erkenntnistheoretischen Abhandlungen von Iamblichos und Proklos, Sitzungs-



Rezensionen 505

ber. Heidelberg 1980,12). Diese These durch genaue Einzelinterpretation
widerlegt zu haben, ist nicht das geringste Verdienst O'Mearas (157-164; auch

in: Gonimos, Festschrift L.G. Westerink, Buffalo 1988, 49-59). Daß man als

<Quelle> einen Autor des l.Jh.n.Chr., Geminos, bestimmen wollte, erweist sich

geistesgeschichtlich-terminologisch als unhaltbar. Die Besonderheit der prokli-
schen Bearbeitung zeigt sich gerade in einem Passus, der auf Plotin aufbaut, für
den also Geminos in keinem Fall in Frage kommt. Die Darstellung des Proklos
ist besser, klarer durchdacht und genauer in den Zitaten, doch nicht weil
<originalere>, ältere Quellen verwendet sind; Proklos ist einfach der weitaus

überlegene Philosoph.
Hier tritt ein allgemeineres Problem auf, das durch O'Mearas fast liebevollen

Umgang mit Iamblich-Fragmenten doch etwas in den Hintergrund gedrängt
wird: Die Frage des philosophischen und auch schriftstellerischen Niveaus
schlechthin. Iamblichs zweifelhafter Ruf gründet auf der bekannten, philologisch

längst festgestellten Tatsache, daß gerade die Bücher der pythagoreischen
Enzyklopädie größtenteils aus anderen Quellen centoartig zusammengeschrieben

sind — am meisten ist über die Aristotelica im Protreptikos diskutiert worden.
Gewiß kann man die so zustande gekommenen Texte für sich betrachten, ohne
sie von vornherein nur als Steinbruch wertvollerer älterer Fragmente
auszubeuten. Doch zeigt sich auch in O'Mearas Behandlung überdeutlich, daß
Iamblichs konstante Beschwörung der <genauen Beweise > einer angeblich
pythagoreischen Mathematik und Philosophie in seinen eigenen Texten nicht im
mindesten eingelöst wird, daß da nirgends Denken geübt, sondern in
verwaschenen, wenngleich superlativischen Wendungen Hochstapelei betrieben
wird. O'Mearas unbestechliche Interpretation läßt malgré lui erkennen, wie
Syrian und erst recht Proklos auf ganz anderem Niveau stehen. Die Paradoxic,
daß ein intellektuell wenig ansprechender Guru geistesgeschichtlich Epoche
gemacht hat, bleibt unaufgelöst.

O'Meara stellt abschließend die Frage nach Iamlichs Motivation bei seinem

<pythagoreischen> Unternehmen (213-215). Er sieht Konkurrenz zu der

Leistung, die Porphyrios mit seiner Plotinedition vorgelegt hatte. Porphyrios freilich

hatte sein Vorbild nicht nur in der tetralogischen Platon-Edition, sondern
besonders auch in der Aristoteles-Edition des Andronikos; Iamblich hatte
keinen Klassikertext vorzustellen, er beläßt es wohlweislich bei vagen Hinweisen
auf die Existenz pythagoreischer Schriften nebst vereinzelten Zitaten. Bewußte
Konkurrenz zum Christentum scheint O'Meara unerweislich (214 f.). Er nennt
hier nicht Apollonios von Tyana, der in Iamblichs Epoche als Konkurrent zu
Christus portiert wurde, den ein Epigramm offenbar aus eben dieser Zeit als

<vom Himmel gesandt) rühmt (SEG 31, 1320), Apollonios, der selbst als Py-
thagoreer gegolten hatte und aus dessen Pythagorasbiographie Iamblich wesentliche

Passagen seines Bioç nnOayôpetoç entnahm, gerade Passagen über «divine

origin and mission» des Pythagoras (O'Meara 37); dabei erscheinen die Pytha-

goreer in Iamblichs Formulierung ausgerechnet als Kotvoßtot (Iambi. V.P. 29,



506 Rezensionen

vgl. W. Burkert in B.F. Meyer, E.P. Sanders, Self-Definition in the Graeco-
Roman World, London 1982, 13). Am auffallendsten ist in dieser Perspektive
aus den neuen Exzerpten die Formulierung eotiv onv to tcpcöxov Kai Kupîcoç sv, ö

ôf| (pair|jiEV av ripsîç ô Oeoç, évaç Kai xptaç (Zeile 70 f.). O'Meara weist die

Zwischenbemerkung dem Psellos zu, läßt die Aussage über die <Trinität> aber

dem Iamblich selbst (82 f.). Wenn dies zutrifft, wäre eine der erstaunlichsten

Überschneidungen mit der christlichen Theologie festzustellen. Leider läßt die

Spärlichkeit des Exzerptes Sicherheit nicht zu.

Walter Burkert

Mark G. Henninger: Relations. Medieval Theories 1250-1325. Oxford:
Clarendon 1989, 198 S.

«Der Wunsch, an Stelle metaphysischer Begriffsdichtung eine streng
wissenschaftliche Methode des Philosophierens zu setzen, wäre ein frommer
Wunsch geblieben, wenn man als logisches Werkzeug nur das System der
traditionellen Logik zur Verfügung gehabt hätte.» Dieses vernichtende Urteil
R. Carnaps («Die alte und die neue Logik», Erkenntnis 1 [1930], 12-13) prägte
lange Zeit die Einschätzung der traditionellen, insbesondere der mittelalterlichen

Logik. Als eines der Hauptdefizite der alten Logik galt die Relationenlogik,

denn Carnap (op. cit., 16) behauptete: «Die neue Logik unterscheidet sich

von der alten aber nicht nur durch die Form der Darstellung, sondern vor allem
durch umfangreiche Gebietserweiterungen. Die wichtigsten neuen Gebiete
sind die Theorie der Beziehungssätze und die Theorie der variablen Satzfunktionen.»

Henninger weist in seiner gründlichen, umfassenden Studie nach, daß

dieses oft zitierte Urteil in bezug auf die mittelalterlichen Relationstheorien
historisch falsch und philosophisch unangemessen ist. Zwar wurde erst in der
neuen Logik das traditionelle Subjekt-Prädikat Schema zur Beschreibung von
Relationen endgültig überwunden, doch bereits die Autoren des späten 13. und
frühen 14. Jahrhunderts transformierten dieses Schema und entwickelten neue
Ansätze. Dabei widmeten sie sich eingehend einer Frage, die in der neuen Logik
weitgehend ausgeblendet wurde: Welchen ontologischen Status hat eine Relation?

Ausgehend von dieser ontologischen Problemstellung (3) analysiert und
diskutiert Henninger die Relationstheorien von acht spätmittelalterlichen
Autoren. Er verdeutlicht, daß die scholastischen Diskussionen auf einer wichtigen

Voraussetzung beruhten (4-6). Gemäß der aristotelischen Ontologie
wurde angenommen, die Relation inhäriere als Akzidens einem Subjekt und sei

gleichzeitig auf ein anderes Subjekt hingeordnet. Somit sind zwei
Relationskomponenten zu unterscheiden: ein esse-in und ein esse-ad.

Thomas von Aquin erklärt die Verbindung dieser beiden Komponenten,
indem er zwischen dem Seienden und der ratio des Seienden unterscheidet (16).



Rezensionen 507

Er behauptet, der Satz <aRb> (d.h.ta steht in einer wirklichen Relation R zu b>)

sei genau dann wahr, wenn gilt: (i) a und b sind zwei distinkte, extramentale
Entitäten, (ii) in a besteht ein Fundament für R, (iii) R ist als Seiendes mit dem
Fundament identisch, unterscheidet sich jedoch in bezug auf die ratio. Diese

Erklärung ist insofern befriedigend, als sie mit Bedingung (ii) die Komponente
des esse-in und mit Bedingung (iii) die Komponente des esse-ad berücksichtigt.
Sie stellt zudem eine elegante Lösung dar, weil sie der Relation einerseits mit
dem Rekurs auf das Fundament eine wirkliche Existenz zugesteht und sie

andererseits nicht als selbständiges Seiendes festsetzt. Allerdings stellt sich

sogleich die Frage, was unter dem Fundament und der ratio genau zu verstehen
ist.

Heinrich von Gent greift die Frage nach der ratio auf. Er behauptet, die ratio
sei nichts anderes als ein spezifischer Seinsmodus, der die Entität a auf die
Entität b ausrichtet (52-56). Dieser Modus ist kein Akzidens und keine zusätzliche

Entität, sondern das, was durch eine intentionale Distinktion bestimmt
wird. An einem Beispiel verdeutlicht heißt dies: Sokrates kann mittels der
intentionalen Distinktion nicht nur als eine individuelle Entität, sondern auch
als Lehrer Piatons bestimmt werden. Dieses Lehrer-Sein ist genau sein relationaler

Seinsmodus.

Richard von Mediavilla (63) und Johannes Duns Scotus (69) gehen auf die

Frage nach dem Fundament einer Relation ein. Sie kommen zum Schluß, daß

nur dann sinnvollerweise von einem wirklich existierenden Relationsfundament

gesprochen werden kann, wenn die Relation als eine res relativa bestimmt
wird, die zusätzlich zu den Entitäten a und b existiert. Duns Scotus trifft noch
eine weitere Unterscheidung: Wenn die Relation zwischen zwei Entitäten
besteht, die unter eine der zehn Kategorien fallen, ist sie eine kategoriale
Relationsentität. Wenn sie zwischen zwei Entitäten besteht, die unter keine

Kategorie fallen (Gott, Engel), ist sie eine transzendentale Relationsentität.
Dieser Reifizierung der Relation stimmt Heinrich von Harclay in seinem

Sentenzenkommentar zu (99-101). In einer später entstandenden kritisiert
er jedoch die Vervielfachung von Entitäten und hält fest, die Relation sei nur
eine Bedingung in a bezüglich b. Dieses Bedingung ist kein inhärierendes
Akzidens, und trotzdem existiert sie extramental (112). Heinrich führt zur
Veranschaulichung ein Beispiel an: Die Relationsaussage <Sokrates wird von
einem Ochsen gesehen> ist genau dann wahr, wenn Sokrates und der Ochse

existieren und wenn in Sokrates die Bedingung des Gesehen-Werdens, bzw. im
Ochsen die Bedingung des Sehens existiert. Die Bedingung ist somit als eine

natürliche Disposition zu verstehen.

Wilhelm von Ockham formuliert eine radikale Kritik an allen diesen

Theorien. Er bestreitet, daß eine ratio, ein Seinsmodus oder sogar eine res

relativa existiert. Relationen sind nichts anderes als Begriffe (intentiones), die als

konnotative Termini gebraucht werden (127—128). Beispielsweise ist <Lehrer-
Sein> genau jener Terminus, der Sokrates an erster Stelle und Piaton an zweiter



508 Rezensionen

Stelle bezeichnet. Wer auch immer einen Relationsterminus gebraucht, bezieht
sich ausschließlich auf singulare Entitäten.

Auch Petrus Aureoli bestimmt die Relation als eine Intention. Allerdings
schreibt er ihr - ganz im Gegensatz zu Ockham - einen selbständigen ontolo-

gischen Status zu, nämlich eine bewußtseinsabhängige Existenz (esse obiectivum).

Eine Relation entsteht genau dann, wenn die Entitäten a und b erfaßt und in
ihrem esse obiectivum miteinander verbunden werden (172).

Diese Entwicklung von der ra/w-Theorie des Thomas bis zur psychologi-
stischen intentio-Theorie des Petrus Aureoli wird von Henninger auf spannende
Weise beschrieben und kritisch diskutiert. Die Studie zeichnet sich durch ein
gründliches Quellenstudium, durch sorgfältige Textanalysen und durch eine

klare, kohärente Gedankenführung aus. Eine besondere Qualität der Arbeit
besteht darin, daß sie auch unbekannte, bislang vernachlässigte Texte von
Richard von Mediavilla, Heinrich von Harclay u.a. berücksichtigt. Der Autor
begnügt sich allerdings nicht mit einer historischen Darstellung der verschiedenen

spätmittelalterlichen Positionen. Bei jedem Text prüft er die logische
Kohärenz der einzelnen Thesen und die jeweiligen ontologischen Implikationen.

Für diese sehr subtile Diskussion führt er nicht nur Argumente an, die in
der mittelalterlichen Debatte vorgebracht wurden, sondern er geht auch auf
moderne Beiträge ein, z.B. von Ch. Hartshorne (32-39) und J. Hintikka (104).
Dadurch wird die philosophische, über das Spätmittelalter hinausreichende
Relevanz der ontologischen Relationstheorien besonders deutlich, und die Studie

erhält auch für systematisch interessierte Leser einen großen Reiz.

Wie alle Textinterpretationen sind freilich auch die Analysen Henningers
nicht unanfechtbar. Beispielsweise behauptet er bezüglich der Relationstheorie
Ockhams: «One is free to understand a real relation as either a relational

concept or as the things signified by the concept» (133). Diese Aussage findet
sich zwar wörtlich bei Ockham (vgl. In ISent., d. 30, q. 1, Opera theologica IV,
St. Bonaventure 1979, 314), doch sie bezieht sich an dieser Stelle nur auf die

Frage, wie die Relation Gott-Schöpfung zu verstehen ist. Im Hinblick auf diese

spezifisch theologische Fragestellung ist es von untergeordneter Bedeutung, ob die
Relation semantisch (bezüglich der Funktion des Relationsterminus) oder onto-
logisch (bezüglich der bezeichneten Relationsglieder) bestimmt wird. Für eine

philosophische Erklärung der Relation ist das Verhältnis von semantischer und

ontologischer Bestimmung jedoch von zentraler Bedeutung. Man kann gemäß
Ockham nicht entweder die eine oder die andere Bestimmung wählen.
Vielmehr bedingen sich die beiden Bestimmungen gegenseitig. Wer einen semantischen

Ausgangspunkt wählt und einen Relationsterminus untersucht, stellt
fest, daß sich dieser notwendigerweise immer auf singulare Entitäten bezieht.

Wer hingegen einen ontologischen Ansatz wählt und die einzelnen Relationsglieder

prüft, stellt fest, daß diese durch einen gemeinsamen konnotativen
Relationsterminus bezeichnet werden.



Rezensionen 509

Besondere Beachtung verdient die Schlußthese Henningers (180), daß

Ockham und Petrus Aureoli deutlich von der traditionellen Relationstheorie
abweichen, indem sie bestreiten, daß die Relation irgendein Fundament in
einem Relationsglied besitzt. In der Tat lehnen diese beiden Autoren explizit
die Existenz einer inhärierenden Relationskomponente (esse-in) ab. Es stellt
sich jedoch die Frage, ob Ockham diese Komponente nicht in seiner
Konnotationstheorie implizit einbezieht. Sein Standardbeispiel für einen konnotativen
Terminus ist <weiß> (vgl. Summa Logicae I, cap. 10, Opera philosophica I,
St. Bonaventure 1974, 36). Dieser Terminus bezeichnet an erster Stelle einen
konkreten Gegenstand und an zweiter Stelle die Weißheit, die diesem Gegenstand

inhäriert. Entscheidend ist dabei, daß die Objekte der ersten und zweiten

Bezeichnung miteinander verbunden sind; Ockham nennt das gesamthaft
Bezeichnete des konnotativen Terminus aliquid habens albedinem. Wir nun der
Relationsterminus <Lehrer sein> als konnotativer Terminus analysiert, ergibt
sich: <Lehrer sein> bezeichnet an erster Stelle Sokrates und an zweiter Stelle
dessen Schüler Piaton. Doch wie sind hier die beiden Objekte miteinander
verbunden? Müßte man nicht in Analogie zum Beispiel <weiß> behaupten, hier
sei das gesamthaft Bezeichnete Socrates habens Platonem discipulum Ï Ockham geht
zwar nicht auf diese Frage ein, sondern spricht nur von zwei bezeichneten

Objekten (vgl. In IISent., q. 2, Opera theologica V, St. Bonaventure 1981, 39;/»
I Sent., dist. 30, q. 1, Opera theologica IV, op. cit., 314). Eine konsequente

Anwendung der Konnotationstheorie müßte ihn jedoch zum Eingeständnis
zwingen, daß die beiden bezeichneten Objekte in der Form <a hat b in der
Relation R> miteinander verbunden sind. Diese Verbindung kann nur aufgrund
eines bestimmten Fundaments in den Relationsgliedern entstehen, genau wie
die Verbindung <a hat Weißheit> nur entstehen kann, wenn im Subjekt das

Fundament zur Verbindung mit einem Akzidens besteht.

Henningers Studie regt aufgrund ihrer Informationsfülle zu weiteren
Untersuchungen an. Ich möchte nur auf drei mögliche Forschungsbereiche
hinweisen:

(1) Zahlreiche Autoren des 14. Jhs. sind bezüglich des Relationenproblems
noch unerforscht, wie Henninger selbst bemerkt (183). Es wäre äußerst
spannend, die Theorien von Wilhelm Alnwick, Richard Campsall, Adam Wode-
ham, Robert Holcot, John Rodington, Gregor von Rimini u.a. genauer zu
prüfen. Obwohl diese Denker häufig vernachlässigt werden, sind sie - genau
wie Heinrich von Harclay und Petrus Aureoli - keineswegs uninteressante
Autoren.

(2) Die Frage nach dem ontologischen Status der Relationen wurde im
Mittelalter häufig mit einer theologischen Intention diskutiert, wie der Autor zu
Recht betont (1). Den Ausgangspunkt bildete das Trinitätsproblem (Relation
der göttlichen Personen), das Eucharistieproblem (Relation von Gott und
Welt). Es wäre sehr aufschlußreich zu prüfen, welchen Einfluß die unterschiedlichen

ontologischen Positionen auf die theologische Theoriebildung hatten



510 Rezensionen

und wie sich umgekehrt theologische Ausgangspositionen auf die ontologische
Debatte auswirkten. A. Maierù hat diesbezüglich bereits wichtige Pionierarbeit
geleistet (vgl. seine Aufsätze zur trinitären Logik, z.B. «Logica aristotelica e

teologia trinitaria: Enrico Totting da Oyta», in A. Maierù/A. Paravicini Bag-
liani [Hrsg.], Studi sul XIV secolo in memoria di Anneliese Maier. Rom 1981,

481-512). Zudem sollten auch Anwendungen der allgemeinen Relationstheorien

auf spezifische Probleme der praktischen Philosophie, z.B. aufdie Relation
von Herr und Knecht (Aristoteles nennt sie im 7. Kap. der Kat. ausdrücklich als

Beispiel) untersucht werden.

(3) Schließlich bedarf auch das Verhältnis der spätmittelalterlichen und
neuzeitlichen Relationstheorien einer genaueren Prüfung. Henninger weist
daraufhin, daß enge Beziehungen zwischen der Theorie Aureolis und jener von
Hobbes oder Leibniz bestehen (184—186). Ein geschärftes Bewußtsein für die

Komplexität der mittelalterlichen Diskussionen könnte sicherlich zur Klärung
von Interpretationsproblemen bei neuzeitlichen Autoren beitragen.

Dominik Perler

Thomas de Aquino: Expositio libri Peryermenias et Expositio libri Posteriorum.

Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. édita. Roma/Paris: Commissio Leoni-
na/Vrin 1989, tomus P/1: 88*, 110 S„ tomus P/2: 77*, 284 S.

Kurz vor seinem Weggang nach Neapel (April 1272), etwa zweieinhalb

Jahre vor seinem Tod (März 1274), verfaßte Thomas von Aquin aufAnfrage der
Pariser Artistenfakultät einen Kommentar zu Peri herm., der unvollendet blieb.

In Neapel schloß er dann einen bereits in Paris begonnenen Kommentar zu den

Anal. Post. ab. Diese kurze Bemerkung zur Entstehung der beiden Werke — die

einzigen Kommentare des Thomas zum Organon — weckt wohl in jedem
philosophiehistorisch interessierten Leser die Neugierde. Es ist erstaunlich, daß

sich ein Theologiemagister nach Vollendung bedeutender philosophischer und
theologischer Schriften jenen Werken zuwendet, die im Rahmen der logica

gewöhnlich am Anfang der universitären Ausbildung und Lehrtätigkeit behandelt

wurden. Was bewog Thomas dazu, sich in einer späten Phase mit
Grundlagenproblemen der aristotelischen Sprachphilosophie und Wissenschaftstheorie

zu beschäftigen? Und welche Lösungen erarbeitete er für diese
Probleme

Die neue, philologisch brillante Edition der beiden Kommentare, die von
R.-A. Gauthier besorgt wurde, ermöglicht eine gründliche Auseinandersetzung
mit diesen Fragen, da sie dem Leser einen vielfältigen Zugang zu den Texten
erschließt.

Die Ausgabe bietet einen einwandfreien Text, der minutiös die mittellateinische

Orthographie berücksichtigt und eine klare Gliederung aufweist. Für die

Erarbeitung des Textes hat der Herausgeber sämtliche überlieferten Handschrif-



Rezensionen 511

ten (21 für den Kommentar zu Peri herm., 54 - je nach Zählung der unvollständigen

Handschriften mehr als 54 - für jenen zu Anal. Post.) und alle Drucke
kollationiert. Die äußerst sorgfältige Beschreibung und Auswertung der

Textzeugen bestätigt auf überzeugende Weise die These Gauthiers, daß für beide

Texte je ein Pariser exemplar existiert hat, das allerdings nicht überliefert ist. Die
Edition verfolgt daher das Ziel, dieses exemplar zu rekonstruieren. Durch eine

genaue Datierung der Handschriften und durch einen detaillierten Nachweis
der Handschriftenabhängigkeiten gelingt es dem Herausgeber, jene Textzeugen
zu isolieren, die unmittelbar auf das exemplar zurückgehen. Auf dieser Grundlage

einer akribischen Textkritik gelangt Gauthier zu einer Textfassung, die den

höchsten Anforderungen an philologisch-historische Präzision genügt, und er
erstellt ein Stemma (tomus 1, 42*-43*; tomus 2, 10*), das die ganze Textüberlieferung

bis zu den Editionen des 20. Jahrhunderts berücksichtigt.
Der Text wird von einem ausführlichen Anmerkungsteil begleitet, der

präzise die expliziten sowie impliziten Zitate belegt und die Parallelstellen
nachweist. Besonders hilfreich sind die zahlreichen Zitate aus schwer zugänglichen

handschriftlichen Quellen des 13. Jahrhunderts (z.B. von Petrus von
Hibernia oder Nikolaus von Paris), denn sie ermöglichen es, die Thomas-
Kommentare im unmittelbaren historischen Umfeld zu situieren. Gelegentlich
stellen die Anmerkungen kleine begriffsgeschichtliche Exkursionen dar (z.B.
die Ausführungen über das Verhältnis von Topik und Rhetorik in tomus 2, 6—7)

und bieten einen ausgezeichneten Einstieg in die Textkommentierung. Eine
besondere Beachtung verdient auch die Rekonstruktion der Textvorlage. Der
Herausgeber begnügt sich nicht damit, den Aristoteles latinus zu zitieren,
sondern er setzt sich zum Ziel, stets genau den textus receptus zu erstellen, den
Thomas benutzt hat. Die strenge Anwendung dieser philologischen Maxime
führt zu interessanten philosophiehistorischen Ergebnissen. Gauthier kann
nachweisen, daß Thomas im ersten Teil (I, 1-26) des Kommentars zu Anal.
Post, die Übersetzung Jakobs von Venedig benutzt hat, im zweiten Teil jedoch
die Übertragung Wilhelms von Moerbeke (tomus 2, 50*—55*). Im Kommentar
überlappen sich also zwei Phasen der Aristoteles-Rezeption - ein Faktum, das in
künftigen Textinterpretationen sicherlich berücksichtigt werden muß.

In den äußerst informationsreichen editorischen Einleitungen geht der

Herausgeber ausführlich aufdie Quellen der Thomas-Kommentare und auf ihre

Rezeption im ausgehenden 13. Jh. ein. Diese Ausführungen sind besonders für
den Kommentar zu Peri herm. bedeutsam, denn Gauthier gibt einen kurzen, aber

präzisen Überblick über die ganze terministische Tradition, und er belegt eine

Rezeption bei Martin von Dacien, einem Vertreter der sog. Modisten (tomus 1,

51 *-73*). Mit diesen Verweisen auf (positive und negative) Bezüge zu den
Terministen und Modisten eröffnen sich wichtige Perspektiven für eine

Textinterpretation: Die thomasische Sprachphilosophie darfnicht isoliert betrachtet
werden, sondern sie ist in Beziehung zu den im 13. Jahrhundert dominierenden
Sprachtheorien zu untersuchen.



512 Rezensionen

Zusammenfassend kann festgehalten werden, daß die reich kommentierte
Edition eine exemplarische Arbeit darstellt, da sie dem Leser alle philologischhistorischen

Hilfsmittel für eine vertiefte Auseinandersetzung mit dem Text
bereitstellt. Es ist lediglich zu bedauern, daß kein Index rerum erarbeitet wurde,
der eine rasche und gezielte Orienterung im Text ermöglichen würde. Zudem
ist zu bedenken, daß die vorliegende Edition (wie jede ausführlich dokumentierte

Edition) Ansätze zu einer Textinterpretation aufweist und die Aufmerksamkeit

des Lesers in bestimmte Richtungen lenkt. Es gibt keine philologischhistorische

Aufarbeitung eines Textes ohne eine explizite oder implizite
philosophiehistorische Bewertung, wie an folgendem Beispiel kurz gezeigt werden
soll:

Nach einer sorgfältigen Darstellung der terministischen Logik zieht Gauthier

die Schlußfolgerung, Thomas habe diese sicherlich gekannt, aber bewußt

vernachlässigt: «Nous n'avons pas à nous étendre ici sur la logique terministe,
sinon pour dresser un constat négatif: saint Thomas l'a connue, mais, dans son
commentaire au Petyermenias, il l'a volontairement négligée» (tomus 1, 51*).
Den Hauptgrund für diese Vernachlässigung sieht Gauthier darin, daß sich
Thomas vor allem auf epistemologische Fragen konzentrieren wollte. «...
l'intention de saint Thomas est manifestement de se dégager de la technique
logique pour en retrouver les fondements épistémologiques et les exprimer en
termes intelligibles à tous» (tomus 1, 55*). Diese Formulierung suggeriert, daß

sich die Terministen lediglich mit logisch-technischen Fragen beschäftigten,
während sich Thomas den grundlegenden Problemen zuwandte. Eine solche

bewertende Gegenüberstellung ist allerdings gefährlich, denn die terministischen

Untersuchungen zu den proprietates terminorum waren keineswegs nur
eine «technique logique». Die Diskussionen über die suppositio und vor allem
die significatio berücksichtigten auch die Frage, welche epistemologischen
Bedingungen für die Bezugnahme aufeinen Gegenstand notwendig sind. Petrus

Hispanus beispielsweise definierte die significatio als «rei per vocem secundum

placitum representatio» (Tractatus called afterwards «Summule Logicales», tract.
VI, ed. L.M. de Rijk, Assen: Van Gorcum 1972, 79). Diese Definition schließt
auch epistemologische Aspekte ein, denn die representatio ist ein mentaler
Vorgang. Ähnlich hält Lambert von Auxerre fest: «Significatio termini est
intellectus rei ad quem intellectum rei vox imponitur ad voluntatem instituen-
tis...» (Logica, ed. F. Alessio, Firenze: Le Nuova Italia 1971, 205); die Bildung
eines intellectus rei ist ein epistemologisch zu erklärender Vorgang.

Da Gauthier den Kommentar des Thomas möglichst deutlich von der
terministischen Tradition abgrenzen will, verweist er fast ausschließlich auf
spätantike Quellen, vor allem auf Simplicius, Ammonius und Boethius. Er
begründet dieses Vorgehen folgendermaßen: «... les premiers exégètes d'Ari-
stote ont soulevé d'emblée les seules difficultés intéressantes, celles qui
permettent de découvrir le fond de sa pensée; cette période de réflexion féconde
s'achève avec Boèce et Ammonius: après eux, il n'y a plus guère à glaner» (tomus



Rezensionen 513

1, 82 *). Die große Bedeutung und der Einfluß der spätantiken Autoren ist wohl
unbestreitbar. Doch ist es zulässig, deswegen die ganze terministische Tradition
des 13. Jahrhunderts als unbedeutend zu disqualifizieren, ganz zu schweigen von
wichtigen Texten des 12. Jahrhunderts, z.B. von Abaelards Kommentar zu Peri
herm. Und ist es historisch angemessen, Thomas als einzigen hervorragenden
Kommentator unmittelbar neben die spätantiken Kommentatoren zu stellen?
Diese Fragen bedürfen sicherlich einer näheren Prüfung in der künftigen
Forschung. Für diese Untersuchungen stellt die vorliegende Edition einen
unumgänglichen Ausgangspunkt dar.

Dominik Perler

Wilhelm Vossenkuhl, Rolf Schönberger (Hg.): Die Gegenwart Ockhams -
Weinheim: VCH 1990. IX + 419 S. (Acta humaniora).

Seit 1986 liegen sämtliche philosophischen und theologischen Werke
Ockhams in einer kritischen Edition vor. 23 europäische und amerikanische

Philosophiehistoriker/innen trafen sich im März 1988 auf einem von BT Vossenkuhl

und R. Schönberger organisierten Kolloquium in München, um diese

Textgegenwart philosophisch fruchtbar zu machen. Die meisten Bereiche aus
Ockhams Werk - von der philosophischen Theologie über die Sprachphilosophie,
Wissenschaftstheorie und Anthropologie bis zur Politik - wurden auf dem

neuesten Forschungsstand diskutiert und teilweise im historischen Kontext,
teilweise in systematischer Perspektive kritisch reflektiert. Die Tagungsbeiträge,

die im vorligenden Band versammelt sind, bieten eine Fülle an
Neuinterpretationen und Entdeckungen, von denen nur einige erwähnt werden sollen.

Zunächst fallen die innovativen Beiträge zu Leben und Werk Ockhams auf.

BT/. Courtenaj zeigt in einem kurzen, aber äußerst spannenden Aufsatz (327-
337), daß Ockham 1323—24 nicht unbedingt - wie bislang stets angenommen
wurde — in London mit Chatton zusammentraf. Es ist ebenso wahrscheinlich,
daß die beiden Franziskaner in Oxford miteinander disputierten und daß Ockham

folglich direkt von Oxford nach Avignon zitiert wurde. Daraus ergeben
sich wichtige Konsequenzen für die Bewertung des intellektuellen Umfeldes:
Ockham sollte in enger Beziehung zu anderen Oxforder Autoren der zwanziger
Jahre (John of Rodington, Richard Fitzralph u.a.), die bislang häufig vernachlässigt

wurden, untersucht werden (334). V Richter weist nach, daß das Kapitel
«De obligationibus» in Summa Logicae, III—4 nicht von Ockham stammt (256-
259). Vielleicht sind auch weitere Teile der Summa nicht authentisch, so daß

heute nicht einmal die Echtheit dieses (vermeintlichen) Hauptwerkes als
gesichert gelten darf.



514 Rezensionen

Äußerst anregend sind auch die Neubewertungen bekannter Topoi. M.
MacCord Adams untersucht in ihrem sehr konzisen Beitrag (3-24) den allgemein

anerkannten Grundsatz, daß Ockhams gesamte Philosophie und Theologie

auf einem ausgeprägten Individualismus beruht. Sie kommt zum Schluß,
daß man eher von einer Individualismus-Polyvalenz als von einem einzigen
Individualismus sprechen sollte (18—19). Ockham wendet in der Ontologie,
Erkenntnistheorie, Ethik und politischen Philosophie verschiedene

Individualismus-Prinzipien an, die logisch voneinander unabhängig sind. Zudem
verwirft er in einigen theologischen Diskussionen, z.B. bei der Erörterung der

Trinität, den Individualismus. Auch das häufig zitierte Ökonomieprinzip bedarf
einer sorgfältigen Neuinterpretation. Gleich zwei Autoren, F. Bottin (51—62)

undJ.P. Beckmann (191-207), weisen überzeugend nach, daß es sich hier nicht
in erster Linie um ein ontologisches Prinzip handelt. Bottin zeigt, daß das

«Rasiermesser» eher im Sinne einer unentbehrlichen methodischen Voraussetzung

— unabhängig von ontologischen Annahmen - verstanden werden sollte.

Auch Beckmann plädiert dafür, das Ökonomieprinzip eher wissenschaftstheoretisch

zu deuten. «Fazit: Der Ökonomiegedanke ist bei Ockham kein Grundpfeiler

der Metaphysik, sondern eine Maxime sparsamen Umgangs mit
wissenschaftlichen Notwendigkeiten angesichts einer nicht-notwendigen Welt» (199).
Freilich stellt sich hier die Frage, ob in der Annahme einer nicht-notwendigen
Welt nicht bereits eine metaphysische Prämisse steckt, nämlich das

Kontingenzprinzip, so daß die scheinbar rein wissenschaftstheoretische Maxime erst
auf dem Hintergrund einer ganz bestimmten Metaphysik angewendet werden
kann.

Besondere Aufmerksamkeit verdienen die Beiträge zur politischen
Philosophie, weil sie nicht nur Detailpunkte diskutieren, sondern auch das

grundsätzliche Verhältnis von theoretischer und praktischer Philosophie bei Ockham
thematisieren. Zwischen dem theoretischen Denker und dem politischen
Pamphletisten sieht J. Miethke (305—324) kaum Verbindungen. Er vermeidet

sogar den Ausdruck «politische Philosophie» und spricht nur von einer
situationsbedingten Sozialphilosophie, die aus dem Bedürfnis entstanden ist, die

Lebenswirklichkeit des Ordens gegen die Eingriffe des Papstes zu verteidigen
(308). Zwar räumt Miethke ein, Ockhams politische Schriften seien nicht bloß

Tagespamphlete, doch er interpretiert den theoretischen Anspruch ausschließlich

im konkreten realpolitischen Kontext (313-314). W. Kölmel hingegen

knüpft in seiner Untersuchung über den perfekten Prinzipat (288—304) explizit
an den Prolog zum Physikkommentar an und verdeutlicht, daß das wissenschaftstheoretische

Individualismusprinzip (die einzelnen Wissenschaften und ihre
Teile ergeben nicht eine einzige Wissenschaft) auch in der politischen
Philosophie Anwendung findet. Die «potestas» der einzelnen Völker und einzelnen

Bürger kann nicht in der Herrschaft eines Prinzipats endgültig zusammengefaßt
werden. Die Bürger delegieren ihre indivudelle Herrschaftsgewalt zwecks einer

politischen Ordnung einem Herrscher, sie können diese Übertragung ihrer



Rezensionen 515

Souveränität aber rückgängig machen: Herrschaft ist nichts anderes als das

«Ergebnis menschlicher Anordnung» (299). Daher trägt jeder einzelne Bürger
stets die Verantwortung für die veränderbare Ordnung und muß überbordenden

Machtansprüchen eines Prinzipats wenn nötig mit individuellem Widerstand

entgegentreten.
Neue Erkenntnisse vermitteln auch die Beiträge zur Rezeptionsgeschichte.

W. Hübener belegt anhand einer sorgfältigen Darstellung von Wyclifs Kritik
an den «doctores signorum» (128-146), daß im 14. und 15. Jahrhundert weder
eine eindeutige Dominanz des Ockhamismus noch eine ausschließliche Opposition

von Nominalismus und Realismus bestand. Neben der terministischen
Tradition, der sowohl Nominalisten als auch Realisten verpflichtet waren,
entstand unter Wyclif und seinen Prager Nachfolgern eine theologisch
motivierte Kritik an jeder Form von Zeichenlogik: Nicht die «veritas signorum
artificialium» ist entscheidend für einen Erkenntnisgewinn, sondern allein die

«veritas signata» (137). Bemerkenswert sind auch die Ausführungen E. Keßlers

über die verborgene Gegenwart Ockhams in der Sprachphilosophie der Renaissance

(147-164). Obwohl die italienischen Humanisten offen gegen die
scholastische - vornehmlich ockhamistische - Logik polemisierten, knüpften sie

implizit an wichtige ontologische Grundsätze an. Keßler weist überzeugend
nach, daß Lorenzo Valla die Reduktion der aristotelischen Kategorien auf
Substanz und Qualität stillschweigend von Ockham übernommen hat (149).

Die Gegenwart Ockhams im strengen Sinne, d.h. seine Aktualität in
den gegenwärtigen Diskussionen, veranschaulichen G. White (165-188) und
A. Goddu (208—231). In einer philosophisch anregenden Gegenüberstellung
von Wittgensteins Tractatus und Ockhams philosophischen Schriften legt
White dar, daß im Bereich der Ontologie wichtige Gemeinsamkeiten bestehen;
beide Denker lehnen die Annahme von Sachverhalten als distinkte Entitäten
ab, beide führen ontische Komposita (z.B. in Relationen) auf die individuellen
Bestandteile zurück. White vermeidet jedoch eine voreilige Modernisierung
Ockhams und weist auch auf wichtige Unterschiede hin. Er betont vor allem,
daß Ockham im Gegensatz zu Wittgenstein stets als Philosoph und als Theologe
argumentierte und deshalb in verschiedenen Bereichen (z.B. in der
Eucharistielehre) von rein ontologischen Grundsätzen abwich (179). In einem
interessanten Vergleich mit B. van Fraassens konstruktivem Empirismus verdeutlicht

Goddu, daß Ockhams Wissenschaftstheorie ebenfalls in gewisser Hinsicht
als ein Empirismus gedeutet werden kann, der zwei Grundprinzipien aufweist:

erstens eine Toleranz für die UnVollständigkeit bei der Erklärung empirischer
Fragen, zweitens ein methodisches Ökonomieprinzip, das vor der Annahme

unnötiger Entitäten und überflüssiger Theorieelemente schützt (226).
Der Band wird durch die Beiträge der Philosophiehistoriker L. Honnefelder

(369-382) und K. Flasch (393-409) sowie des Designers und Architekturhistorikers

O. Aicher (383-392) zur «Aktualität des Mittelalters» abgeschlossen. Es

ist zweifellos ein Verdienst der Kongreßveranstalter und Herausgeber, daß sie



516 Rezensionen

der wichtigen methodologischen Grundsatzdiskussion Platz eingeräumt haben.

Allerdings stellt sich die Frage, wie gewinnbringend Honnefelders Dauerlauf
durch die Ontologiegeschichte (von Aristoteles über Duns Scotus bis Tugendhat)

oder Flaschs unterhaltsam polemischer, aber argumentativ nicht immer
überzeugender Rundumschlag gegen alle Feinde des radikal historischen Ansatzes

(von Papst Leo XIII. bis H. Maier) für die aktuelle Forschung ist. Es wäre
wohl fruchtbarer, gezielt an einzelnen Punkten anzusetzen und die Auswirkungen

gegenwärtiger philosophischer Strömungen auf die Erforschung der
mittelalterlichen Philosophie zu untersuchen, z.B. die Einflüsse der analytischen
Philosophie oder der rehabilitierten praktischen Philosophie (nicht des Tho-
mismus, der in der Forschung der letzten 30 Jahre ohnehin keine Rolle mehr

gespielt hat).
Die Sammlung der Kolloquiumsbeiträge zeichnet sich durch eine

beeindruckende Vielfalt an äußerst konzisen und innovativen Aufsätzen aus. Am
wertvollsten für die Forschung sind wohl jene Beiträge, die einzelne, genau
abgegrenzte Aspekte kurz, aber prägnant darstellen, z.B. die erwähnten
Untersuchungen Courtenays und Keßlers oder L.M. de Rijks Ausführungen über
Ockhams Interpretation der aristotelischen Unterscheidung zwischen «kath'ho-
lou»- und «kath'hauto»-Prädikation (232-240). Indem die Kongreßveranstalter
internationale Spezialisten verschiedenster Richtungen einluden, ermöglichten
sie eine vielschichtige Auseinandersetzung mit Ockhams Leben und Werk.

Allerdings vermißt man Beiträge zur Ethik (abgesehen von den wenigen
Bemerkungen M. McCord Adams', 14—15) und zur philosophischen Psychologie

(einzig G.J. Etzkorn, 265-287, beleuchtet einige Aspekte). Auch Ockhams

eigene Gegenwart, d.h. die wichtigen Einflüsse seiner Zeitgenossen Walter
Chatton und Walter Burleigh sowie seiner unmittelbaren Schüler Adam Wode-

ham, Rober Holcot, Crathorn u.a., wird nur am Rande erwähnt. Trotz dieser

Lücken, denen sich die künftige Forschung hoffentlich besonders widmen wird,
stellt der vorliegende Sammelband sicherlich eine der gründlichsten und

vollständigsten Auseinandersetzungen mit den vielfältigen Aspekten des «Venerabiiis

Inceptor» dar.

Dominik Perler

Hans-Ulrich Wöhler: Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. - Berlin: VEB
Deutscher Verlag der Wissenschaften 1990, 234 S.

Nicht nur die Geschichte der Philosophie, auch ihre Geschichtsschreibung
ist in historischen, d.h. in politisch, ökonomisch und sozial geprägten Kategorien

zu verstehen und zu beurteilen. Diesem allgemeinen Grundsatz muß bei

der Lektüre einer Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, die vor der politischen

Wende in Ostdeutschland geschrieben wurde, aber erst nach der Auflö-



Rezensionen 517

sung des SED-Regimes erschienen ist, besondere Beachtung geschenkt werden.
Es gilt nicht nur zu prüfen, was diese Geschichte enthält und darstellt, sondern

gleichzeitig ist auch zu beachten, unter welchen Voraussetzungen sie entstanden
ist. Von besonderer Wichtigkeit ist dabei die Frage, wie die spezifisch historischen

Bedingungen den methodischen Ansatz und die inhaltliche Auswahl
beeinflußt haben.

Wöhlers Darstellung der mittelalterlichen Philosophie ist im Auftrag des

Ministeriums für Hochschulwesen der DDR als universitäres Lehrbuch
geschrieben und mit Bewilligung des zuständigen Ministers gedruckt worden (4).
Dieser wichtige Hinweis erklärt die Konzeption des Buches in verschiedener
Hinsicht.

Erstens wird mit einem Lehrbuch eine möglichst umfassende, gut verständliche,

im Umfang begrenzte Gesamtdarstellung angestrebt. Daher berücksichtigt

Wöhler die gesamte mittelalterliche Philosophie von Boethius bis Gabriel
Biel, und er wählt einen konzisen, deskriptiven Stil. Es ist beachtenswert, wie

gezielt und ausgewogen der Autor die Textauswahl trifft und dabei verschiedenste

philosophische Strömungen berücksichtigt. Die wichtigsten Logiker und

Naturphilosophen (z.B. Petrus Hispanus, Roger Bacon) werden ebenso beachtet
wie die Vertreter der sog. Philosophischen Mystik (z.B. Meister Eckhart). Den
oft vernachlässigten frühmittelalterlichen (z.B. Alkuin) und spätmittelalterlichen

Philosophen (z.B. den Ockhamisten des 15. Jhs.) wird ebenso Platz

eingeräumt wie den Klassikern. Eine besondere Qualität des Buches besteht darin,
daß Wöhler nicht nur das lateinische Mittelalter darstellt, sondern auch sehr

ausführlich auf die arabische und jüdische Philosophie eingeht (29-69). Zudem
widmet er sich einigen Außenseitern, z.B. Dietrich von Freiberg (116-118) und
Raimundus Lullus (130-132), und vermittelt dadurch ein buntes, vielfältiges
Bild von der mittelalterlichen Philosophie. Der Nachteil einer solchen

enzyklopädischen Darstellung liegt allerdings darin, daß komplexe Theorien in
gedrängter Form dargestellt und gelegentlich zu wenig expliziert werden. So

werden z.B. Abaelards Universalienlehre (80-81) und Duns Scotus' Theorie

von der Formaldistinktion (153) nur in wenigen Sätzen gestreift. Zusätzlich zu
einer bloßen Darstellung wäre manchmal eine kritische Diskussion wünschenswert.

Beispielsweise wäre es hilfreich, wenn der Autor im kurzen Kapitel über
die Logik nicht nur die verschiedenen Suppositionsarten darstellen würde 134-

135), sondern auch auf die grundsätzliche Frage einginge, ob und in welcher
Hinsicht die Suppositionstheorie eine befriedigende Referenztheorie
darstellt.

Zweitens richtet sich ein offizielles Lehrbuch vorwiegend an Studenten, die

mit dem Studium der (mittelalterlichen) Philosophie beginnen, und nicht an

Spezialisten. Wöhler bemüht sich deshalb, abstrakte philosophische Probleme
auf anschauliche Weise zu erklären. Er verzichtet auf Anmerkungen und Zitate
sowie auf eine Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur. Dieser methodische

Ansatz ermöglicht eine klare Gedankenführung und eine einprägsame,



518 Rezensionen

für Anfänger verständliche Darstellung. Besonders im Kapitel über das

13. Jahrhundert gelingt dem Autor eine klare, überzeugende Strukturierung,
indem er die komplexen philosophischen Strömungen autoren- und
themenspezifisch in zwölf Abschnitten erörtert (90-136). Im Hinblick auf die
didaktischen Zielsetzungen stellt sich jedoch die Frage, ob gelegentlich anstelle einer
rein deskriptiven, zusammenfassenden Darstellung nicht besser eine konkrete
Textanalyse zu wählen wäre. Beispielsweise könnte der ontologische Gottesbeweis

(77-78) durch eine genaue Argumentationsanalyse noch prägnanter
erklärt werden. Zudem besteht bei einer Ausblendung der neueren Forschungsliteratur

die Gefahr, daß veraltete historiographische Schemata in unkritischer
Weise übernommen werden. So bedarf z.B. die grobe, von F. van Steenberghen
stammende Einteilung der Philosophen des späten 13. Jahrhunderts in drei
Hauptgruppen, nämlich in christliche Aristoteliker, orthodoxe Denker und
heterodoxe Aristoteliker (95), einer genaueren Prüfung. Ebenso diskussionsbedürftig

ist die pauschale, auf die ältere Forschung zurückgehende These, daß
Ockham eine Hochschätzung der Empirie und logischen Exaktheit mit fidei-
stischen Tendenzen verbindet und daß erder Philosophie die Magdrolle zuweist
(158).

Drittens ist unmittelbar einsichtig, daß ein offizielles Lehrbuch in einem
sozialistischen Staat gewissen ideologischen Rahmenbedingungen unterworfen
ist. Diese manifestieren sich deutlich im Vorwort, wo der Autor seinen
methodischen Ansatz und die inhaltlichen Schwerpunkte erläutert. Er hält fest, unter
dem Mittelalter werde «ein geschichtlicher Entwicklungsabschnitt verstanden,
der wesentlich durch die Herausbildung, Blütezeit und schließlich im
gesellschaftlichen Überbau einsetzende Krise feudaler Machtverhältnisse geprägt
war» (7). Diese bekannte marxistische These ist an sich bereits äußerst
problematisch. Es ist fraglich, ob die Veränderungen der ökonomischen und sozialen

Strukturen im 14. und 15. Jahrhundert (Expansion der Stadtstaaten, Entwicklung

der Geldwirtschaft usw.) pauschal als Dekadenzerscheinungen beurteilt
werden können. Noch problematischer sind aber die Konsequenzen, die sich

daraus für die Definition der mittelalterlichen Philosophie ergeben. Der Autor
erklärt, der traditionelle engere Begriff gehe vor allem von der europäischen
Philosophieentwicklung aus, deren Kulminationspunkt Thomas von Aquin
bilde. Ein weiter gefaßtes Verständnis schließe auch die arabische, jüdische,
indische und chinesische Philosophie ein. «Für den Leser des vorliegenden
Buches wurde gleichsam ein Mittelweg gewählt, indem eine territoriale und
inhaltliche Beschränkung aufWest- und Mitteleuropa und das arabische Kalifat
erfolgte» (7). Der Mittelweg ist offensichtlich nur als eine quantitative
Beschränkung zu verstehen; Wöhler distanziert sich nicht von der qualitativen
Bewertung der mittelalterlichen Philosophie als einer Epoche des Aufstiegs, der
Hochblüte und des Niedergangs. Er scheint vielmehr zwei einander entgegengesetzte

ideologische Ansätze zu verbinden: Aufder Grundlage des historischen
Materialismus (These vom Zerfall der spätmittelalterlichen Gesellschaft) be-



Rezensionen 519

kräftigt er die Phasentheorie des Thomismus (These vom Zerfall der
spätmittelalterlichen Philosophie). Diese bizarre Thesenverbindung ist jedoch vorsichtig

zu bewerten. In der Darstellung der einzelnen Perioden spricht Wöhler
nämlich an keiner Stelle von Dekadenzerscheinungen, und auf Seite 138

behauptet er sogar in offensichtlichem Widerspruch zur Ausgangsthese: «Eine

generelle Einschätzung des Spätmittelalters als Zeit der Krise und des Verfalls
hat sich als nicht tragfähig erwiesen.» Es ist anzunehmen, daß die marxistisch-
thomistische These im Vorwort nur eine Schutzbehauptung gegenüber den
sozialistischen Funktionären darstellt. Sie darf wohl kaum als methodische
Maxime gelesen werden.

Eine weitere methodische These, die sich wie ein Leitfaden durch das ganze
Buch zieht, ist hingegen als selbständiger Ansatz des Autors — unabhängig vom
sozialistischen Korsett - zu verstehen. Wöhler definiert zwei Hauptrichtungen
mittelalterlichen Philosophierens (8—9): den Spiritualismus, der Materie, Natur
und Körperlichkeit ontologisch und wertmäßig degradiert, und den Naturalismus,

der von unabhängigen und zugleich erkennbaren Gesetzmäßigkeiten in der
Natur ausgeht. Eine solche Gegenüberstellung kann ein geschicktes didaktisches

Mittel sein, um gewisse Lehrunterschiede einprägsam zu verdeutlichen,
wie der Autor am Beispiel der Intellekttheorien zeigt (49, 121). Es ist aber
äußerst problematisch, die gesamte mittelalterliche Philosophie unter zwei
Etiketten zu subsumieren. Wo kann bei logischen Diskussionen (z.B. über die
Funktion der Synkategoremata), bei naturphilosophischen Auseinandersetzungen

(z.B. über Bewegungstheorien) oder bei Diskussionen der politischen
Philosophie (z.B. über die Legitimation der Monarchie) sinnvollerweise von einem

Gegensatz zwischen Spiritualismus und Naturalismus gesprochen werden?
Der Band enthält im Anhang (187-220) eine Reihe nützlicher Übersetzungen,

die den Anfänger in die Textlektüre einführen und eine Vertiefung der

allgemeinen Darstellungen ermöglichen. Allerdings liegen von einigen dieser
Texte bereits gute neuere deutsche Übersetzungen vor, z.B. von De summo bono

des Boethius von Dacien (übers, von K. Flasch in: Geschichte der Philosophie in
Text und Darstellung: Mittelalter, Stuttgart 1982, 363-371) und vom ersten Teil
der Summa Logicae Ockhams (übers, von P. Kunze, Hamburg 1984; in der

Bibliographie erwähnt). Freilich gilt es zu bedenken, daß westliche Publikationen

dem ostdeutschen Lesepublikum bis zur politischen Wende kaum zugänglich

waren. Dieser Umstand ist wohl auch der Grund dafür, daß die
Auswahlbibliographie (221-225) äußerst unvollständig ist und beinahe fragmentarisch
wirkt. Es fehlen die wichtigsten neueren Gesamtdarstellungen, z.B. die
Cambridge History ofLater Medieval Philosophy (hg. von N. Kretzmann/A. Kenny/J.
Pinborg, Cambridge 1982). In der Rubrik «Periodika» fallen auf den ersten
Blick Lücken auf, z.B. Traditio (New York 1943ff.), Vivarium (Assen 1963ff.),
Cahiers de l'Institut du Moyen Age Grec et Latin (Kopenhagen 1969ff.), Medioevo

(Padua 1975ff.). Die Werkeditionen von Boethius, Heinrich von Gent, Gregor
von Rimini u.a. sucht man vergeblich, und von den deutschen Übersetzungen



520 Rezensionen

sind nur einige wenige aufgeführt (vgl. ein ausführliches Verzeichnis in K.
Flasch, Einführung in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987, 198—

219).
Diese Mängel, die vor allem auf einer langjährigen Isolation der Forschung

in der DDR beruhen, können nun freilich leicht behoben werden. Es ist zu

hoffen, daß die ostdeutsche Geschichtsschreibung der mittelalterlichen
Philosophie in einem veränderten historischen Kontext den Dialog mit der westlichen

Forschung rasch finden wird. Eine solche wissenschaftliche Zusammenarbeit

setzt allerdings voraus, daß bei der derzeitigen Reorganisation der
wissenschaftlichen Institutionen in Ostdeutschland die philosophische Mediävistik
nicht vergessen wird, zumal gerade diese Disziplin - wie am Beispiel Wöhlers
deutlich wird - sich nicht der Doktrin der marxistischen Philosophie und

Geschichtsschreibung gefügig gemacht, sondern sorgfältiges Quellenstudium
betrieben hat.

Dominik Perler

Arthur Rieh: Wirtschaftsethik. Bd. 1 : Grundlagen in theologischer Perspektive.

- Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn '1984. 270 S.; Bd. 2:

Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus sozialethischer Sicht. -
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1990. 407 S.

Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes hat Arthur Rieh sein anspruchsvolles

Projekt einer umfassenden und systematischen Darstellung der
Wirtschaftsethik zu einem erfolgreichen Abschluß geführt. War der 1984 erschienene

erste Band der theologischen Grundlegung gewidmet, beschäftigt sich der
zweite Band mit ordnungspolitischen Fragen; dabei hat sich der Autor, der
inzwischen seinen 80. Geburtstag feiern durfte, bei der Konzipierung des

Gesamtwerks wohl nicht träumen lassen, wie aktuell gerade diese ethischen

Erwägungen zur Wirtschaftsordnung werden würden. Tatsächlich bestätigen
die Ereignisse in Osteuropa die grundsätzliche Option Richs zugunsten des

marktwirtschaftlichen Grundsystems als einer gegenüber der Zentralverwal-
tungswirtschaft (so die vom Autor gegenüber dem gebräuchlicheren Ausdruck
«Planwirtschaft» vorgezogene Terminologie) «relativ besseren Alternative» (II
253). Wie weit allerdings dieser Umbruch auch in Richtung von Richs Plädoyer
für ein «Modell der human reformierten und [...] ökologisch regulierten
Marktwirtschaft» (II 343) verlaufen wird, muß sich erst noch zeigen.

Im Rahmen einer kurzen Besprechung braucht hier nicht ein vollständiger
Überblick geboten zu werden über Richs theologisch ansetzende Wirtschaftsethik,

zumal der erste Band, 1987 bereits in dritter Auflage erschienen, inzwischen

zu einem Grundlagenwerk evangelischer Sozialethik geworden ist (im
katholischen Bereich war demgegenüber die Rezeption bisher wesentlich

zurückhaltender). Im folgenden soll lediglich auf die Argumentationsstruktur



Rezensionen 521

eingegangen werden, die Rieh zu seinen ordnungspolitischen Optionen führt.
So kann deutlich werden, daß der zweite Band auch für diejenigen Ethiker
interessant sein muß, die Richs theologischer Grundlegung nicht folgen
konnten.

Ähnlich wie der Kritische Rationalismus oder das Konzept der Normativen
Sozialwissenschaft G. Weissers (I 90-100) geht Rieh davon aus, daß sich die

ethisch allein verbindlichen Kriterien des Menschengerechten nicht streng
rational herleiten lassen (I 102). Sie stehen vielmehr im Horizont einer
bestimmten, unhintergehbaren Erfahrungsgewißheit (I 103), die für den Christen

diejenige der hoffenden Liebe des Glaubens ist (I 170). Diese Erfahrungsgewißheit

entläßt aus sich prinzipielle Kriterien des Menschengerechten (I 173—

200), die inhaltlich zwar nicht mehr exklusiv christlich sein müssen, für den

Christen aber gleichwohl sich als Kriterien der «Humanität aus Glauben,

Hoffnung, Liebe» darstellen (I 105-128, 170). Mit der Ebene der praktischen
Maximen erfolgt schließlich der Ubergang zur eigentlichen sozialethischen

Urteilsfindung. Entscheidend zum Verständnis von Richs wirtschaftsethischer
Argumentation ist dabei der erkenntnistheoretische Unterschied zwischen
Kriterien und Maximen: Die praktischen Maximen vermitteln den rein präskrip-
tiven Anspruch der Kriterien des Menschengerechten mit dem deskriptiv (bzw.
in der Sprachregelung Richs «explikativ») erfaßten Sachgemäßen der
Sozialwissenschaften (I 103). Die Maximen sind deshalb «keineswegs aus den prin-
zipienhaften Kriterien deduzierbar, sondern nur so zu gewinnen, daß unter
Aufgebot aller Vernunft anhand dieser Kriterien gefragt wird, unter welchen
ethischen und sachlichen Bedingungen in den realen Verhältnissen des

gesellschaftlichen Lebens ein Optimum an Menschengerechtem erwirkt werden
kann» (I 170; vgl. auch II 226 und passim).

Während der erste Band sich vorwiegend mit der Erläuterung der
Erfahrungsgewißheit des Christen und den daraus sich ergebenden Kriterien des

Menschengerechten befaßt, bewegt sich der zweite Band auf der wesentlich
konkreteren Ebene ordnungspolitischer Maximen. Diesem Teil dürfte deshalb

größere Aufmerksamkeit seitens ökonomischer Praktiker zuteil werden, als dies

für die theologische Grundlegung zu erwarten war. Richs bereits erwähnte

Option für eine regulierte Marktwirtschaft ergibt sich aus einer komplexen
Argumentationsfolge. Die Gegenüberstellung von Markt- und Zentralverwal-
tungswirtschaft (II 180—225) zeigt, daß vom Anspruch des Menschengerechten
her die jeweilige Wertbasis beider Systeme rezipierbar ist: Weder die Werte
Freiheit, Selbstverantwortlichkeit und Eigeninteresse (II 201) noch die Werte
Kollektivinteresse, Sozialpflichtigkeit und Solidarität (II 224) widersprechen als

solche der Humanität.
Gegen den Menschen wenden sich die jeweiligen Wertgefüge aber, sobald

sie einseitig verabsolutiert werden. Hier greift das Kriterium der Relationalität,
das in Richs Argumentation einen hervorragenden Stellenwert einnimmt. Es

bezeichnet die Art und Weise des menschengerechten Umgangs mit ethischen



522 Rezensionen

Werten und Tugenden. Rieh wendet sich gegen jegliche Verabsolutierung
einzelner Werte, so sehr diese auch Aspekte des Menschlichen richtig zum
Ausdruck bringen: «Jede Absolutsetzung eines solchen Wertes, wie sie sich in dessen,

den polaren Gegenwert ausschließende Extremisierung äußert, wird
unmenschliche Konsequenzen im Gefolge haben. [...] Der tiefere Sinn der Rela-

tionalität der ethischen Grundwerte [...] ist darin zu sehen, daß sich auf keinen

von ihnen die wahre und wirkliche Humanität reduzieren läßt [...]. In ihrer
Vereinzelung sind sie Aspekte des Menschlichen, und nur das. Das gilt vom
liberalen Grundwert <Freiheit> so gut wie vom sozialistischen <Solidarität>» (I
188f.).

Es mag notwendig erscheinen, diese Bestimmung des Kriteriums der Rela-

tionalität gegen Mißverständnisse abzusichern. Inhaltlich will Relationalität
keine fade Ausgewogenheit intendieren oder für eine vermeintlich goldene
Mitte werben; weder arrangiert sich die durch die Humanität aus Glauben,

Hoffnung, Liebe implizierte Relationalität «mit dem strukturell Bösen in der
bestehenden Welt, noch verweigert sie sich ihr in den Träumereien vom
utopischen Sprung aus dem Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit, das

Befreiung von allen Zwängen bringe. Sie lebt vom hoffenden Glauben der
Liebe an das Kommen des Reiches Gottes» (II 372). Genauso wenig kann

ordnungspolitisch das Bestreben, einzelne Werte nicht zu verabsolutieren, zu
einem «Dritten Weg» der Wirtschaft führen; zwischen Markt- und Zentralver-
waltungswirtschaft vermag Rieh keine weitere, ordnungspolitisch gangbare
Alternative zu sehen (II 177-180). Indem die christliche Humanität aus Glauben,

Hoffnung und Liebe sich in derselben Nähe zu den Werten beider real
existierender wirtschaftlicher Grundsysteme befindet, muß es ihr vielmehr
darum gehen, zu überprüfen, wo sie das Kriterium der Relationalität besser

gewahrt sieht (II 225).
Die Relationalität ist aber nicht nur eine Forderung des Menschengerechten,
sondern auch des Sachgemäßen: Rieh vermag in einer detaillierten

Erörterung zu zeigen, daß sowohl eine rein marktwirtschaftliche als auch eine rein
zentralverwaltungswirtschaftliche Ordnung sich letztlich dysfunktional auswirken

(II 192—200, 213—224). Nun zeigt sich aber, daß die Möglichkeiten einer
Relativierung des zentralen Plansystems weit geringer sind als die der
Marktwirtschaft (II 201f., 224£, 257f.). Deshalb drängt sich Rieh die grundsätzliche
Entscheidung für das marktwirtschaftliche System aus pragmatischen Gründen
auf: «Kann die Humanität aus Glauben, Hoffnung, Liebe mit ihrem relationalen

Begriff des Menschengerechten die Markt- wie die Zentralverwaltungswirt-
schaft nur relativiert rezipieren, erweist sich aber die Zentralverwaltungswirt-
schaft im Unterschied zum Marktsystem als nicht wirklich relativierbar, dann
kann prinzipiell die ordnungspolitische Option auch nur zugunsten der
Marktwirtschaft ausfallen» (II 258).

Die eigentliche Aufgabe der Wirtschaftsethik in Fragen der Ordnungspolitik

stellt sich allerdings erst da, wo es darum geht, menschen- und sachgerechte



Rezensionen 523

Ordnungsgestalten der Marktwirtschaft zu finden. Auch hier wird der Theologe
gut daran tun, das Kriterium der gebotenen Relationalität zu beachten. «Wie
keines der wirtschaftlichen Grundsysteme [...] vor dem absoluten Anspruch der
christlichen Humanitätskriterien bestehen kann, so auch keine markwirtschaftliche

Ordnungsgestalt, weder eine real bestehende noch eine alternativ
erwünschte. Sie alle sind Gebilde des Vorletzten, der geschichtlichen Zeit, die

vergeht» (II 325). Die Wirtschaftsethik ist deshalb auch in der Ordnungsfrage zu
einem kritischen Abwägen aufgerufen, das nur zu vorläufigen, fortwährend
revisionsbedürftigen Ergebnissen führen kann (II 318—338). Rieh gelangt zu

folgenden Maximen der wirtschaftsethisch wünschbaren Ordnung der
Marktwirtschaft: Eine Marktordnung des reinen Laissez-faire ist für die Humanität
aus Glauben, Hoffnung, Liebe inakzeptabel. Die Regulierung der Marktordnung

durch die Soziale Marktwirtschaft weist gleichfalls strukturelle Defizite
auf, vor allem im Bereich des politischen Vollzugs (Eigentumsreform), der

Umweltverträglichkeit und - was Rieh nicht erwähnt - der Realisierung in
einem supranationalen Verband wie der EG. Die so sichtbar gewordene
Notwendigkeit einer Weiterentwicklung der Sozialen Marktwirtschaft läuft deshalb
auf das Modell einer Marktwirtschaft hinaus, die unter den Gesichtspunkten des

Menschengerechten und der Umweltverträglichkeit reguliert wird (II 338-
344). Dieses Modell orientiert sich an O. Siks Entwurf einer humanen
Wirtschaftsdemokratie und an H. Ch. Binswangers Arbeiten zur ökologisch
regulierten Marktwirtschaft (II 296-318).

Ein eigenes Kapitel widmet Rieh schließlich den ethischen Problemen der
weltwirtschaftlichen Verflechtung. Es erstaunt nicht, daß dieser Teil, als
«Ausblick» betitelt, weit weniger differenziert ausfällt als die Erörterung
ordnungspolitischer Maximen nationaler Volkswirtschaften. Wenn aufnationaler Ebene
eine Marktsteuerung aus ethischen wie ökonomischen Gründen zu fordern ist,
ist klar, daß auch die internationalen Wirtschaftsbeziehungen entsprechend

geregelt werden müssen und nicht weiter der bloßen Macht der Stärkeren, und
das sind allemal die westlichen Industrieländer, überlassen werden können.
Rieh sieht ein solches Regulativ nur in der Möglichkeit einer partizipativen
Kooperation in der Weltwirtschaft gegeben; ihre inhaltliche Ausgestaltung
bleibt er aber dem Leser weitgehend schuldig (II 350-362). Entwicklungspolitisch

fragwürdig scheint außerdem die These zu sein, die grundsätzliche
Option für die Marktwirtschaft in den industrialisierten Ländern lasse sich ohne
weiteres auf die Situation aller Entwicklungsländer übertragen (II 359). Hier
wäre die Überlegung bedenkenswert, ob nicht eine planwirtschaftliche
Organisation der nationalen Volkswirtschaften der ärmsten Staaten der Dritten Welt
zumindest in einer ersten Entwicklungs- bzw. Industrialisierungsphase effizienter

wäre als eine, wie auch immer regulierte, marktwirtschaftliche Ordnung.
Detailkritiken und Hinweise auf weggelassene Themen vermögen

allerdings den Wert des nun endlich vollständigen Werks von Arthur Rieh nicht zu
schmälern. Dem Autor ist ein systematischer Entwurf der Wirtschaffsethik zu



524 Rezensionen

verdanken, wie er in dieser Breite und Geschlossenheit nicht mehr zu finden ist
und auch seit Jahrzehnten, seit den großen Kompendien der katholischen
naturrechtlichen Sozialethik, nicht mehr versucht wurde. Nicht nur in Anbetracht

des Alters des Verfassers muß er als Lebenswerk bezeichnet werden.

Christian Kissling


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

