Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Clemens Kaliba: Die Welt als Gleichnis des dreieinigen Gottes. Entwurf zu einer
trinitarischen Ontologie. Mit einem <Vorwort zum Neudruck» von Heinrich
Beck. Frankfurt a. Main, Bern, New York, Paris: Lang 1991. (Schriften zur
Triadik und Ontodynamik, Bd. 4).

Die Existenz pluraler Theologien (synchron) und der Dogmengeschichte
(diachron) ist der konkrete Aufweis, wie bedeutsam eine prinzipielle rational
argumentierende Theologie fiir einen offenbarungstheologischen Wissen-
schaftsdiskurs ist. Ohne diesen historischen Konnex wiirde die Theologie aus
dem Kontext der Wissenschaft ausscheiden.

Unter welchen Bedingungen ein offenbarungsorientierter Diskurs und ein
rational verantworteter theologischer Diskurs fiir einander offen sein kénnen,
148t sich nur in einem bereits offenen Diskurs beider wissenschaftlichen Kom-
munikationsformen entscheiden.

In der Schriftenreihe zur Triadik und Ontodynamik versuchen die Heraus-
geber, Heinrich Beck und Erwin Schadel, Perspektiven zu sammeln, in denen
die Weltwirklichkeit nicht ausschlieBlich technisch-rationalistisch diskutiert
wird, sondern Verstehensweisen einbezogen werden, die sich eindeutig offen-
barungsgestiitzten Erkenntnissen verdanken. Die Herausgeber versprechen
sich davon eine Potenzierung rationaler SinnerschlieBung.

Das neuerlich vorgelegte Werk von Clemens Kaliba, Die Welt als Gleichnis
des dreieinigen Gottes, ediert eine bereits 1952 als Band 4 der Reihe «Wort und
Antworty, Salzburg, Otto Miiller Verlag, erschienene Arbeit. In ihr wird der
Anspruch erhoben, im Gesprich mit den empirischen Wissenschaften die
Gegebenheiten der Realitit nach triadischen Verhiltnissen und Strukturen
«abzutasten» (7). Ein triadisch-dialektischer Denkstil, der seine Beziehung zu
Fichte, Hegel und Heidegger bekennt, méchte eine neuzeitliche Variante der
traditionellen Analogia Trinitatis entwickeln. Der Zeitpunkt der Abfassung,
aber auch schon ein erster Blick auf das sehr schematisch gehaltene Inhaltsver-
zeichnis lassen erkennen, daf sich die triadisch reflektierte Welt nur sehr spo-
radisch auf dem Niveau gegenwirtiger Erfahrungsforschung reprisentiert. Jene
Weltfakten, die triadisch begriffen werden wollen, der Wille (38), die Vernunft
(48), das Gefiihl (59), die Freiheit (64), sind nicht auf einer empirischen Phi-
nomenbasis vorgestellt, sondern werden sehr unmittelbar als dreifache Selbst-
heit des Seins in der Weise des Ichseins gedeutet. Von der Zeit wird gesprochen
als jenem Phinomen, das die « Abgriindigkeit dessen, was es heifit, da zu sein,
aufleuchten laBt» (13). Als solches offenbare die Zeit die «Einheit des Seins und
des Daseins». Prijudizierte ontologische Sinngebungen machen es empirischer
Phinomendiskussion schwer, sich in einen gewiinschten Diskurs sinnvoll ein-
zubringen. Wenn es phinomenal feststehen sollte, dal das Dasein, das Bewuf3t-



496 Rezensionen

sein und das Ichsein die dreifache Selbstheit des Seins darstellen, dann gibt es
kaum eine idealistisch widerlegbare Folgerung, diese Dreiheit in einer dreifa-
chen Selbstheit des reinen Seins begriindet zu denken. Anstelle der Frage, wie
Weltwirklichkeit unter Zuhilfenahme triadischer Grundstrukturen des reinen
Seins sinnvoll begriffen werden konnte, miiBte eine moderne Theologie die
Frage stellen, ob und wie Gegenwart anders begriffen werden kann, wenn sie
sich im Licht eines triadisch-personalen Gottes verstehen darf.

Die altkirchliche Lehre von der <immanenten Trinitdt> hat neben dem
Interesse an der dramatischen Soteriologie einer <6konomischen Trinitit» zwar
weitgehend an Bedeutung verloren, dennoch ist natiirlich die Frage erlaubt,
wieweit logische Unterscheidungen ontologische Verdoppelungen rechtferti-
gen sollten. Ein triadisch-trinitits-analoges Tiefenverstindnis der Weltwirk-
lichkeit jedenfalls darf sich nicht unreflektiert postulieren, ohne in den ver-
stindlichen Verdacht zu geraten, idealistisch hegelianisch einer Offenbarungs-
wahrheit ihr Glaubensfundament zu entziehen. «Wovon sinnvoll logisch
gesprochen werden kann, muf3 noch lange nicht weltphinomenal bedeutsam
seiny.

ALEXIUS . BUCHER

Michael Frede/Giinter Patzig: Aristoteles « Metaphysik Z» Text, Ubersetzung
und Kommentar. 2 Binde, Miinchen: C.H. Beck 1988, 121 + 346 S.

Mit ihrer kommentierten griechisch/deutschen Ausgabe des siebten Bu-
ches der aristotelischen Metaphysik — im folgenden Metaphysik Z genannt —
verfolgen Frede und Patzig ein doppeltes Ziel:

1. Angemessene Erorterung «jeder ernstlichen Schwierigkeit, die Text und
Argumentation dem Verstindnis eines mitdenkenden Lesers in den Weg
stellen» (I S. 9); Vorschlag einer entsprechenden Lésung bzw. Angabe, daf3
eine solche nicht moglich ist.

2. Erarbeitung einer ontologischen Konzeption, «die nicht von allgemeinen
(gemeint ist: von iiberlieferten) Vorstellungen tiber des Aristoteles Meinun-
gen iber die Rolle und Natur der ousia ausgeht ..., sondern gerade umge-
kehrt sich auf die Argumentation in Metaphysik Z konzentriert und einen
gewissen Kontrast, die Aristoteles in andern Schriften, sogar in andern
Biichern der <Metaphysik» vortrigt, durchaus in Rechnung stellt und akzep-
tiert» (I S. 9/10).

Die Realisierung dieser zweiten Zielsetzung erfolgt teils im Rahmen der Kom-
mentierung der einschligigen Stellen von Metaphysik Z, teils in den vier letzten
Kapiteln der Einleitung.



Rezensionen 497
Der griechische Text

Frede und Patzig legen ihrem Kommentar von Metaphysik Z eine, wie sie
schreiben, an 130 Stellen verinderte Version der Ausgabe von W. Jaeger!
zugrunde. Die Anderungen kénnen in folgende vier Gruppen eingeteilt wer-
den:

— Riickgingigmachung von sog. Konjekturen d.h. Eingriffen in den Text, fir
welche in der maBgebenden Uberlieferung (Handschriften, antike Kommen-
tare, lateinische Ubersetzungen u.a.) kein Anhaltspunkt besteht;

— Ubernahme von andern iiberlieferten Textversionen;

— Uberpriifung der bei den antiken Kommentatoren Ps.-Alexander und Ascle-
pius vorhandenen Lesarten des Metaphysiktextes;

— Vornahme von eigenen Konjekturen.

Beziiglich der Konjekturen ist zu bemerken, daf} Frede und Patzig eher
selten auf dieses Mittel zuriickgreifen, umgekehrt aber nicht zégern, viele der
von Jaeger und vor ihm von andern Editoren wie Bonitz ?, Schwegler 3, Christ *
und Ross * gemachten oder vorgeschlagenen Eingriffe abzulehnen. Das Bestre-
ben, den Rahmen der handschriftlichen Uberlieferung nicht zu verlassen, ist
unverkennbar. Eingriffe in den Text, namentlich solche, die dessen Sinn ver-
indern, finden sich bei Frede und Patzig im allgemeinen nur dort, wo eine
Textverderbnis vermutet werden mul3, wie beispielsweise in Z 7.1032b28-29.

Fiir die Ubernahme von andern iiberlieferten Textversionen stiitzen sich
Frede und Patzig auf die in den kritischen Apparaten von Christ, Ross und
Jaeger angefiihrten Varianten aus der Handschrift Ab und der Handschriften-
gruppe EJ. Die diesbeziiglichen Anderungen bestehen zur Hauptsache darin,
daB3 eine von Jiger gewihlte Ab-Version durch die entsprechende EJ-Variante
ersetzt wird. Anhand einer Anzahl konkreter Beispiele versuchen Frede und
Patzig den Nachweis zu erbringen, dal die Handschrift Ab einen geringeren
Zeugniswert besitzt; sie soll eine Tradition vertreten, «in der der urspriingliche
aristotelische Text in verschiedener Weise geglittet und reguliert worden ist»
(IS. 16). Aufgrund dieser Feststellung glauben Frede und Patzig, der Version EJ
immer dort den Vorzug geben zu kénnen, wo sich diese vom Sinn her nicht oder
nur unwesentlich von der Version Ab unterscheidet. Wo dies nicht der Fall ist,
erachten sie eine gegenseitige Abwigung als unerlifilich, was gelegentlich,
namentlich in Z 17, zum Ergebnis fithrt, dall Ab als die bessere Version
betrachtet werden mul.

' W. JAEGER, Aristotelis Metaphysica, Oxford 1957.

? H. Bonrrz, Aristotelis Metaphysica, Bonn 1848-1849.

> A. SCHWEGLER, Die Metaphysik des Aristoteles, Tiibingen 1847.
4 W. CurisT, Aristotelis Metaphysica, Leipzig 1885.

> W.D. Ross, Aristotle’s Metaphysics, Oxford 1924.



498 Rezensionen

Ausgangspunkt fiir die Anderungen aufgrund der bei Ps.-Alexander und
Asclepius vorhandenen Lesarten sind ebenfalls die kritischen Apparate von
Christ, Ross und Jaeger. Im Gegensatz zu den Varianten aus Ab und EJ werden
aber diese Lesarten von Frede und Patzig nicht zale quale ibernommen, sondern
mit dem Kontext, aus dem sie gezogen wurden, verglichen und auf ihre mut-
maQliche wahre Bedeutung hin untersucht. Frede und Patzig leisten damit
wertvolle Vorarbeit zu einer kiinftigen neuen Textrezension, die, wie sie bei-
liufig erwihnen (I S. 13), bei einer stirkeren Beachtung der antiken Kom-
mentare und der arabischen Uberlieferung wichtige Verbesserungen bringen
konnte.

Interessant ist schlieBlich noch die Feststellung, daf3 Frede und Patzig mit
den von ihnen vorgenommenen Anderungen eine nicht unwesentliche Anni-
herung an die als Vulgata geltende Textausgabe von Bekker ¢ vollzogen haben.
Dies ist zu einem groflen Teil auf die Riickgingigmachung von nachtriglich
gemachten Konjekturen und dhnlich gelagerten Emendationen zuriickzufiih-
ren. Moglicherweise konnte man darin ein Zeichen fiir eine Tendenzwende auf
dem Gebiete der Textkritik erblicken. Der von Frede und Patzig gedruckte Text
von Metaphysik Z weist aber immer noch rund 110 Differenzen gegeniiber
Bekker auf, wobei wichtigere Anderungen an der Interpunktion mitberticksich-

tigt sind.

Ubersetzung

In ihren Vorbemerkungen zur Ubersetzung erkliren Frede und Patzig, sie
setzten als gegeben voraus, daf} die Ubersetzung in stindiger Verbindung mit
dem Kommentar benutzt werde. Diese Erklirung bedarf jedoch einer Prizisie-
rung. Ein Leser, der tiber einige elementare Kenntnisse der antiken Philosophie
und der aristotelischen Terminologie verfiigt, wird zwar bei der von Frede und
Patzig erstellten Ubersetzung von Metaphysik Z sicher zahlreichen Passagen
begegnen, die einem spontanen Verstindnis Schwierigkeiten bereiten und
zusitzliche Informationen erfordern.

Moglicherweise wird er aber auch den Eindruck gewinnen, es wiirden
Dinge im Kommentar erklirt, die eigentlich ohne weiteres verstindlich seien.
Der Grund dafiir ist der, daB Frede und Patzig eine Ubersetzung bieten, die, sei
es durch entsprechende Wortwahl oder ganz einfach mittels zusitzlicher Anga-
ben, eine Interpretation des griechischen Textes enthilt. M.a.W., das Fazit
dessen, was Gegenstand eines oft sehr ausfithrlichen Kommentars darstellt, ist
in der Ubersetzung verarbeitet. AuBerlich kommt dies in der unterschiedlichen

¢ I. BEKKER, Aristotelis Opera, Berlin 1831.



Rezensionen 499

Linge des griechischen Originals und des deutschen Textes zum Ausdruck: fiir
die Ubersetzung von 5 Bekkerzeilen werden in der Ubersetzung durchschnitt-
lich 6-7 ziemlich eng bedruckte Zeilen benétigt.

Fiir einzelne aristotelische Fachausdriicke findet man bei Frede und Patzig
recht unkonventionelle Ubersetzungen, wie beispielsweise « Formel» fiir Xdyog;
«Widerfahrnis» fiir TouPepnkdc; « Was es heiBt, dies zu sein» fiir T v elvar;
«Dies von der Art» fiir 168¢ T1. Frede und Patzig weisen aber mit Recht darauf
hin, daB die Genauigkeit einer Ubersetzung nicht an den einzelnen sprachli-
chen Einheiten, sondern an den im Original und in der Ubersetzung ausge-
driickten Gedanken gemessen werden sollte. So betrachtet ist die Verwendung
einer eher unkonventionellen Terminologie, sofern sie — was hier sicher der Fall
ist — das Richtige meint, von untergeordneter Bedeutung.

Kommentar

Der Kommentar, der allein schon durch seinen Umfang imponiert — rund
320 Seiten fiir 13 Bekker-Doppelseiten (1028a10—1041b33) — stellt keine oder
hochstens teilweise eine Paraphrase im Sinne der antiken und mittelalterlichen
Kommentare oder etwa der «traduction et parphrase analytique» von Balmes’
dar. Es werden darin vielmehr einzelne ausgewihlte Passagen der Reihe nach
kommeniert (immerhin mehr als 600), wobei sich der Umfang der entspre-
chenden Ausfithrungen von einer Zeile bis auf mehrere Seiten erstrecken kann.
Kriterium dafiir, daf eine Passage kommentiert wird, ist, abgesehen von rein
textkritischen Hinweisen, der Umstand, daB sich in ihr, wie bereits erwihnt,
eine «ernstliche Schwierigkeit dem Verstindnis des mitdenkenden Lesers in
den Weg stellt» (I S. 9).

Was konkret unter «ernstlicher Schwierigkeit» verstanden sein soll, hingt
allerdings stark von den Anspriichen und Erwartungen des «mitdenkenden»
Lesers ab.

Es gibt Schwierigkeiten, die, wie schon im Zusammenhang mit der Uber-
setzung angedeutet, dem spontanen Verstindnis des Textes entgegenstehen, sei
es, dal uber die technische Bedeutung eines Ausdrucks Zweifel bestehen (wie
z.B. das Wort éxVeoig in Z 6.1031b21) oder daf} ein Widerspruch mit einer als
«Gemeinplatz» geltenden aristotelischen Auffassung vermutet werden mub,
wie beispielsweise in Z 4.1030a33, wo Aristoteles erklirt, daB die nichtsubstan-
tiellen Dinge entweder durch «Hinzuftigung oder Wegnahme» seiend genannt
werden. Dies scheint in Widerspruch mit der von ihm stets vertretenen Auf-
fassung zu stehen, wonach das Nichtsubstantielle ein Zusammengesetzes sei.

7 M. BALMEs, Aristote livres Z,H,0 et I de la Métaphysique, traduction et paraphrase
analytique, Paris 1980.



500 Rezensionen

Andere Schwierigkeiten stellen sich nur beim griechischen Text, nicht aber
bei der Ubersetzung, da diese, um es nochmals zu sagen, eine Interpretation des
Textes enthilt. Ein typisches Beispiel dafiir finden wir in Z 8.1033b26, wo der
griechische Text spontan wie folgt verstanden werden miiflte: «Es ist also
offenkundig, daB3 die Ursache der Formen ... fiir das Entstehen und Sein der
Dinge vollig nutzlos ist.» Die Bedeutung von «Ursache der Formen» ist hier
unklar; Frede und Patzig beseitigen diese Schwierigkeit dadurch, daB sie diese
Textstelle mit «die Ursache, die in den Formen liegt» umschreiben.

Eine dritte Gruppe von Schwierigkeiten besteht schlieBlich darin, dal3
beziiglich der Bedeutung einzelner Ausdriicke, Sitze und ganzer Abschnitte
Fragen gestellt werden, die eine iiber das unmittelbare Verstindnis des Textes
hinausgehende Uberlegung voraussetzen, eine Uberlegung, die auch ein «mit-
denkender» Leser vermutlich nicht machen wiirde, wenn er durch den Kom-
mentar nicht darauf gestoen wiirde. Als typisches, wenn auch etwas extremes
Beispiel konnte man den Beginn von Metaphysik Z anfithren, wo der, wie es
scheint, vollig unproblematische Satz zu lesen ist: «Vom Seienden wird in
mehreren Bedeutungen gesprochen» (To 6v Ayetau roAayxwc). Frede und Pat-
zig sind nun der Ansicht, dieser Satz kénne auch iibersetzt werden: «Der Aus-
druck «seiend» wird auf vielfache Weise verwendet» und daf3 es zur Vermei-
dung allfilliger Zweideutigkeiten naheliegend wire, die urspriingliche Uber-
setzung wie folgt zu erginzen: «Das Seiende wird in verschiedenem Sinne als
das, was es ist, namlich Seiendes, bezeichnet.» Dieses, wie gesagt, etwas extreme
Beispiel zeigt, dal es im Kommentar von Frede und Patzig unter anderem
darum geht, auch nur latent vorhandene Aspekte sichtbar zu machen und die
sich daraus ergebenden Schwierigkeiten nach Moglichkeit einer Losung entge-
gen zu fiihren.

Die ontologische Kongeption

Fiir Frede und Patzig setzt das Verstindnis von Metaphysik Z einen «in-
tuitiv» erworbenen Substanzbegriff voraus, der sich wie folgt umschreiben 14t:
Substanz oder, wie Frede und Patzig durchwegs sag=n, ousza ist «das, was primir
seiend ist und von dessen Sein alles andere, was ist, in seinem Sein abhingt und
aus dem heraus folglich auch alles andere in seinem Sein erklirt werden mufB3»
(I S. 36).

In Metaphysik A 8 wird dieser provisorische Begriff in zwei Klassen auf-
geteilt: ousia ist einmal das, was allem anderen zugrunde liegt, entweder als
Materie oder als das in der Kategorienschrift als erste ousia bezeichnete kon-
krete Einzelding. Zum andern ist ousia Ursache des Seins. Die spezifische Lei-
stung von Metaphysik Z besteht nun darin, daB die beiden Erscheinungsfor-
men, Zugrundeliegendes und Ursache des Seins, in einen Begriff verschmolzen



Rezensionen 501

werden, aber so, dall weder das konkrete Einzelding noch die Materie, sondern
nur die Form die Bedingungen eines Zugrundeliegenden und einer Seinsursa-
che gleichzeitig erfiillen kann.

Das konkrete Einzelding (gemil3 Kategorienschrift) kommt nicht in Frage,
weil dieses die Widerfahrnisse einschlie3t und somit, streng genommen, nicht
das den Widerfahrnissen Zugrundeliegende sein kann. Was die Materie betrifft,
so ist sie zwar ein den Widerfahrnissen Zugrundeliegendes, aber sie erfiillt diese
Funktion nur dank des Umstandes, dal3 sie Materie eines geformten Gegen-
standes ist. Sie setzt das Vorhandensein einer Form voraus und wird deshalb den
an eine Seinsursache gestellten Bedingungen nicht gerecht.

Die Form nun ist beides, sowohl Ursache des Seins als auch Zugrundelie-
gendes. Das erste ergibt sich aus ihrer Eigenschaft, ein «Getrenntes»
(XwproTtdVv) zu sein, was nichts anderes beinhaltet, als da3 die Form in ihrem
Sein nicht das Sein einer anderen Sache voraussetzt, auch dann nicht, wenn sie
zusammen mit einer Materie realisiert ist. Das zweite, ein Zugrundeliegendes,
ist die Form deshalb, weil sie als ousia «das ist, was der Gegenstand eigentlich
und letztlich ist» und somit den dem Gegenstand inhirierenden Widerfahrnis-
sen «auf diese vermittelte Weise» (I S. 40) zugrundeliegt.

Im AnschluB3 an die Darstellung der ontologischen Konzeption, wie sie aus
Metaphysik Z hervorgeht, gehen Frede und Patzig noch auf zwei Spezialpro-
bleme ein, nimlich die Rolle, welche die Materie in der Konstitution der ousia
spielt bzw. nicht spielt, und die Frage, ob die Formen individuell oder allgemein
seien.

Beziglich des ersten Problems, das zur Hauptsache im Kommentar zu
Metaphysik Z 8, 10 und 11 behandelt wird, wenden sich Frede und Patzig gegen
die von der Tradition nahegelegte Interpretation, welche in der Materie das
«principium individuationis» sehen will. Umgekehrt scheinen sie der thomi-
stischen Lehre auf halbem Wege entgegenzukommen, wenn sie schreiben, dal3
«bei der Definition von ... Formen, die nur in einer bestimmten Art von Materie
auftreten konnen, dieser innere Zusammenhang von Form und Materie deut-
lich werden muB» (II S. 212). Die Definition des Menschen darf, wie in diesem
Zusammenhang noch prizisiert wird, die Bewegung und (kérperlichen) Teile
nicht enthalten, mul} diese aber «in angemessener Weise implizieren».

Der Behandlung des zweiten Spezialproblems, der Frage, ob die Formen
individuell oder allgemein seien, riumen Frede und Patzig ein eigenes Kapitel
ein (I VIII), wobei sie allerdings tiber Metaphysik Z hinausgehen. Die Text-
stelle, die in ihren Augen von zentraler Bedeutung ist, weil sie den Nachweis
erbringt, daf3 bei Aristoteles der Ausdruck ETSOQ mehrdeutig sei und sowohl eine
allgemeine logische Spezies als auch die den Dingen eigene Form bezeichne,
diese Stelle stammt nicht aus Metaphysik Z, sondern aus dem Buch A. Ebenso
berufen sich Frede und Patzig auf eine Stelle in Buch M, um eine gegen die
These der Individualitit der Formen geltend gemachte Schwierigkeit aus dem
Wege schaffen zu kénnen.



502 Rezensionen

Frede und Patzig versuchen nun aufgrund zahlreicher Argumente nachzu-
weisen, daB die in Buch A (5. 1071a27-29) gemachte Unterscheidung zwischen
€180 als allgemeiner logischer Spezies und eidog als der den Dingen eigene
Form auf Metaphysik Z anwendbar sei und daf, wenn dort von substantieller
Form die Rede ist, es sich nicht um eine mehreren Dingen gemeinsame, son-
dern nur um eine individuelle Form handeln kénne. Auf den Einwand, wonach
gemill Aristoteles die Definition und das Wissen etwas Allgemeines zum
Gegenstande habe, antworten sie teils mit einem Hinweis auf den besondern
Charakter der Definition — im primiren Sinn sei eine solche nur von etwas
moglich, das nicht selber von etwas anderem ausgesagt werde, wie etwa der fiir
sich allein genommene Begriff Mensch, und so betrachtet sei die Definition
allgemeingiiltig und auf jeden Gegenstand derselben Art anwendbar — teils mit
dem schon erwihnten Verweis auf Metaphysik M, wo Aristoteles bei
10,1087a15-25 zwischen tatsichlichem (evepyela) Wissen und Wissen der Mog-
lichkeit nach (duvdpet) unterscheidet und hinzufiigt, daB3 das tatsichliche Wis-
sen immer Wissen vom Einzelnen sei, wihrend das Wissen der Moglichkeit
nach dem allgemeinen Wissen entspreche.

o S

Ein Eindruck, der sich beim Lesen der textkritischen Anmerkungen, der
Ubersetzung, des Kommentars und der systematischen Ausfithrungen von
Frede und Patzig mehr und mehr verstirkt, ist der, daf3 all diesen Interpreta-
tionen die unausgesprochene Voraussetzung zugrunde liegt, die in Metaphysik
Z enthaltenen Gedanken seien intelligibel, d.h. innerlich kohirent und wider-
spruchsfrei. Frede und Patzig legen zwar Wert auf die Feststellung, daf3 die in
Metaphysik Z vertretene ousia-Lehre in einem gewissen Kontrast zu den in der
Kategorienschrift und in Metaphysik E 1 enthaltenen Auffassungen stche,
wobei sie die beiden Schriften mindestens andeutungsweise als einer fritheren
Schaffensperiode angehtrend betrachten. Innerhalb von Metaphysik Z ist aber
von einer gedanklichen Entwicklung kaum die Rede. Im Vordergrund steht
dort das Bemiihen, die ousia-Lehre als eine «moglicherweise in sich konsistente
Theorie» (I S. 9) darzustellen.

HAaNs AMBUHL

Dominic J. O’Meara: Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in
Late Antiquity. Oxford: Clarendon Press 1989. XII + 251 S.

Aus sprodem Material hat der Verfasser ein interessantes Buch gemacht.
Thm liegt eine Neuentdeckung zugrunde: Eine Schrift des Michael Psellos (11.
Jh.) <Uber die Zahlen» enthilt Exzerpte aus verlorenen Biichern jenes umfas-



Rezensionen 503

senden Werks, in dem Iamblich die <Pythagoreische Philosophie» dargestellt
hatte. Von dieser pythagoreischen Enzyklopidie, Ilept tfic ITuBayopikfig
aipécewg, enthilt ein Florentiner Codex (Laur. 86,3) das gesamte Inhaltsver-
zeichnis und die vier ersten Biicher; der Rest ging verloren, lag aber Psellos
offenbar noch vor: Seine Exzerpte mepl 100 @uoikod, apOuod, tepi iig NOKfg
apiOuntikfic xai tfig Beoroyikfig gehen auf das 5., 6., 7. Buch jenes Werkes
zuriick. Nicht nur, daf3 das dritte Exzerpt ausdriicklich den Namen Iamblichs
nennt, die Titel stimmen zu jenem Inhaltsverzeichnis, und zwei Zitate in Syrians
Metaphysikkommentar (p.140,15 — Iambl. Zeile 53-58; 73; p. 149,28-31 —
Iambl. Zeile 90-92) treten bestitigend hinzu (57; 130). O’Meara hat seine
Entdeckung 1981 vorgestellt und den Text ediert (««<New Fragments from
Iamblichusy» Collection of Pythagorean Doctrines», AJP 102, 26-40) und gibt jetzt
die damals schon (34) angekiindigte ausfiihrliche Behandlung in weitem phi-
losophiegeschichtlichem Horizont. Die neuen Texte sind als Appendix I (217-
229) mit Ubersetzung und Testimonien, ohne textkritischen Apparat abge-
druckt. Appendix II (230-232) informiert zusitzlich iber arabische Kommen-
tare zu den pythagoreischen <Goldenen Versen>.

Das erste Kapitel gilt den «Varieties of Pythagoreanism»> vor Iamblich,
nimlich Numenios, Nikomachos, Anatolios, Porphyrios. Aufler Betracht blei-
ben nicht nur Moderatos, sondern vor allem die praktizierenden Pythagoreer
wie Apollonios von Tyana und Alexandros von Abonuteichos, der manchen als
Reinkarnation des Pythagoras galt (Luk. Alex. 40). Die vier erhaltenen Biicher
Tamblichs werden vorgestellt, gefolgt von einem einliaBlichen Kommentar der
neuen Texte (53-85); dann werden Parallelen und Unterschiede zu anderen
Werken Iamblichs behandelt. Nachdem so <The Revival of Pythagoreanism in
the Neoplatonic School> dargestellt ist, verfolgt der zweite Teil des Buchs die
Nachwirkung von Iamblichs Konzeption und Werk bei Hierokles, Syrian und
Proklos. Vom Friitheren wie Spiteren her ergibt sich, daf3 die systematisierende
Heraushebung und Verherrlichung des Pythagoras und seiner Philosophie die
spezielle Leistung Iamblichs ist: Er hat die «mathematization of Neoplatonism»
gebracht und damit diesem eine neue Wendung gegeben. O’Meara bescheinigt
Iamblich nicht nur Konsequenz in seiner protreptischen Absicht, sondern
«comprehensivenes and systematic rigour» (104).

Allzu viel AufschluBl darf man von dem neuen, iiberaus knappen, ja kirg-
lichen Material — insgesamt 188 Zeilen anstelle dreier Blicher — nicht erwarten.
Es gelingt dem Verfasser mit Sorgfalt und Gelehrsamkeit, philosophiege-
schichtlich relevante Kontexte zu gewinnen, indem er die Formulierungen der
Exzerpte in erster Linie mit Aristoteles von der einen und den spiteren Ari-
stoteleskommentatoren von der anderen Seite her konfrontiert. In Iamblichs
Lehre von den <physischen Zahlen» lifit sich Auseinandersetzung mit der
Physik des Aristoteles fassen, auch dessen Ethik scheint fiir lamblichs Behand-
lung einen Leitfaden zu geben; die <(Theologie» dagegen bewegt sich in rein
neuplatonischen Bahnen, wobei die hsheren Wirklichkeiten tiber Plotin und



504 Rezensionen

Porphyrios hinaus komplexer ausgestaltet werden. Insbesondere erscheinen die
«gottlichen Zahlen> noch tiber dem intelligiblen Sein angesetzt, womit O’Meara,
gegen Saffrey und Westerink, eine Vorstufe der (Henaden)» des Proklos entdeckt
(82-84; 205,25).

Etwas vernachlissigt erscheint die platonische, doch als pythagoreisch gel-
tende Lehre von den <Ideenzahlen», die iiber Aristoteles den Spiteren gegen-
wirtig blieb; auch wird p. 13 zu dem beriihmten Satz des platonischen Philebos
16¢ iiber die philosophische <Gabe von den Géttern» nicht angemerkt, daB3 es
sich dabei gerade um die wiederum als pythagoreisch geltende Lehre von népag
und dneipov handelt. Ein wichtiges negatives Ergebnis auf Grund der neuen
Materialien ist, daB die selbstindig iiberlieferten ©goloyovpeve Tfig
apduntikfic, eine Exzerptensammlung aus Nikomachos und Anatolios (ed. de
Falco, Teubner 1922), nichts mit Iamblichs pythagoreischer Enzyklopidie zu
tun haben (15,24). Doch zu Unrecht bleiben die arithmologischen Texte dann
ganz beiseite. Zeile 93 10v dptiov @g Siexf] Aéyev dudxevov heilit genau-
genommen nicht «to speak of even number as a discontinuous gap» (223),
sondern «die gerade Zahl, als diskontinuierlich, <leer> nenneny; vgl. tiber Arist.
phys. 213b27 (68) hinaus zur <geraden Zahl> Plut. Aet. Rom. 264a didctaotg,
Plut. De E 388a ywpa, theol. ar. p.9,7 (Nikomachos) diaywpiopdc. Zeile 48 wird
nicht in Text und Ubersetzung (226 f.), doch 75,63 als «corrupt» bezeichnet:
«should 4 ... be corrected to 5?» Tatsichlich ist offenbar Konfusion durch
Kiirzung im Exzerpt zu diagnostizieren: <Gerechtigkeit> kann ebenso mit der
Zahl 4 verbunden werden (Gerechtigkeit als <Quadratzahl>: Pythagoras bei
Arist. MM 1182a14; als Zahl 4: theol. ar. p.29,7 [Anatolios]) wie mit der Zahl 5
— dies in der Fortsetzung des Exzerpten-Textes.

Der zweite Teil des Buchs gibt einen kompetenten Querschnitt durch die
von Iamblich beeinflufiten Neuplatoniker der Athener Schule. Sehr geringe
Abhingigkeit zeigt Hierokles, selbst im Kommentar zu den pythagoreischen
<Goldenen Versen>; mehr Beniitzung des <géttlichen Iamblichos» ist bei Syrian
zu finden, der aber seine eigene Darstellung der pythagoreischen Philosophie
(met.p.81-83) selbstindig entwirft. Auch Proklos lobt, kennt und beniitzt Ilamb-
lich, geht aber iiber diesen in entscheidender Weise hinaus: Er hat gegeniiber
<Pythagoras»> energisch wieder Platon ins Zentrum gestellt und gibt, dank sei-
nem Sinn fiir eigentlich <beweisende> Wissenschaft, auch der Geometrie weit
mehr Gewicht als der Arithmetik.

Ein wichtiges Ergebnis O’Mearas betrifft das Verhiltnis des ersten Pro-
démiums in Proklos’ Euklidkommentar zum dritten Buch von Iamblichs Enzy-
klopidie, De communi mathematica scientia: Die textlichen Parallelen sind seit je
bekannt und in den Apparaten der Editionen verzeichnet, doch bestand die
Tendenz, statt auf direkte Abhingigkeit des Proklos von Iamblich auf Beniit-
zung einer gemeinsamen Quelle durch beide zu schlieBen; am energischsten hat
dies unlingst B.L. van der Waerden verfochten (Die gemeinsame Quelle der
erkenntnistheoretischen Abhandlungen von Iamblichos und Proklos, Sitzungs-



Rezensionen 505

ber. Heidelberg 1980,12). Diese These durch genaue Einzelinterpretation
widerlegt zu haben, ist nicht das geringste Verdienst O’Mearas (157-164; auch
in: Gonimos, Festschrift L.G. Westerink, Buffalo 1988, 49-59). Dal3 man als
<Quelle> einen Autor des 1.Jh.n.Chr., Geminos, bestimmen wollte, erweist sich
geistesgeschichtlich-terminologisch als unhaltbar. Die Besonderheit der prokli-
schen Bearbeitung zeigt sich gerade in einem Passus, der auf Plotin aufbaut, fiir
den also Geminos in keinem Fall in Frage kommt. Die Darstellung des Proklos
ist besser, klarer durchdacht und genauer in den Zitaten, doch nicht weil
(originalere», dltere Quellen verwendet sind; Proklos ist einfach der weitaus
iiberlegene Philosoph.

Hier tritt ein allgemeineres Problem auf, das durch O’Mearas fast liebevol-
len Umgang mit Iamblich-Fragmenten doch etwas in den Hintergrund gedringt
wird: Die Frage des philosophischen und auch schriftstellerischen Niveaus
schlechthin. Tamblichs zweifelhafter Ruf griindet auf der bekannten, philolo-
gisch lingst festgestellten Tatsache, daB3 gerade die Biicher der pythagoreischen
Enzyklopidie groBtenteils aus anderen Quellen centoartig zusammengeschrie-
ben sind —am meisten ist iiber die Aristotelica im Protreptikos diskutiert worden.
Gewil3 kann man die so zustande gekommenen Texte fiir sich betrachten, ohne
sie von vornherein nur als Steinbruch wertvollerer dlterer Fragmente auszu-
beuten. Doch zeigt sich auch in O’Mearas Behandlung iiberdeutlich, dal Tam-
blichs konstante Beschworung der <genauen Beweise» einer angeblich py-
thagoreischen Mathematik und Philosophie in seinen eigenen Texten nicht im
mindesten eingel6st wird, dall da nirgends Denken geiibt, sondern in verwa-
schenen, wenngleich superlativischen Wendungen Hochstapelei betrieben
wird. O’Mearas unbestechliche Interpretation i3t malgré /ui erkennen, wie
Syrian und erst recht Proklos auf ganz anderem Niveau stehen. Die Paradoxie,
daB ein intellektuell wenig ansprechender Guru geistesgeschichtlich Epoche
gemacht hat, bleibt unaufgelost.

O’Meara stellt abschlieBend die Frage nach Iamlichs Motivation bei seinem
<pythagoreischen» Unternehmen (213-215). Er sieht Konkurrenz zu der Lei-
stung, die Porphyrios mit seiner Plotinedition vorgelegt hatte. Porphyrios frei-
lich hatte sein Vorbild nicht nur in der tetralogischen Platon-Edition, sondern
besonders auch in der Aristoteles-Edition des Andronikos; Iamblich hatte kei-
nen Klassikertext vorzustellen, er beli3t es wohlweislich bei vagen Hinweisen
auf die Existenz pythagoreischer Schriften nebst vereinzelten Zitaten. Bewufite
Konkurrenz zum Christentum scheint O’Meara unerweislich (214 f.). Er nennt
hier nicht Apollonios von Tyana, der in Iamblichs Epoche als Konkurrent zu
Christus portiert wurde, den ein Epigramm offenbar aus eben dieser Zeit als
<vom Himmel gesandt» riithmt (SEG 31, 1320), Apollonios, der selbst als Py-
thagoreer gegolten hatte und aus dessen Pythagorasbiographie Jamblich wesent-
liche Passagen seines Biog ITuBaydperog entnahm, gerade Passagen iiber «divine
origin and mission» des Pythagoras (O’Meara 37); dabei erscheinen die Pytha-
goreer in lamblichs Formulierung ausgerechnet als kowvopiot (Iambl. V.P. 29,



506 Rezensionen

vgl. W. Burkert in B.F. Meyer, E.P. Sanders, Self-Definition in the Graeco-
Roman World, London 1982, 13). Am auffallendsten ist in dieser Perspektive
aus den neuen Exzerpten die Formulierung €otty ovV 10 Tp@dTOV Kal Kupiwg &v, &
81 painuev dv nueic 6 Beog, évag xai tplag (Zeile 70 £). O’Meara weist die
Zwischenbemerkung dem Psellos zu, 13t die Aussage iiber die <Trinitit> aber
dem Iamblich selbst (82 f.). Wenn dies zutrifft, wire eine der erstaunlichsten
Uberschneidungen mit der christlichen Theologie festzustellen. Leider 1Bt die
Spirlichkeit des Exzerptes Sicherheit nicht zu.

WALTER BURKERT

Mark G. Henninger: Relations. Medieval Theories 1250-1325. Oxford: Cla-
rendon 1989, 198 S.

«Der Wunsch, an Stelle metaphysischer Begriffsdichtung eine streng wis-
senschaftliche Methode des Philosophierens zu setzen, wire ein frommer
Wunsch geblieben, wenn man als logisches Werkzeug nur das System der
traditionellen Logik zur Verfiigung gehabt hitte.» Dieses vernichtende Urteil
R. Carnaps («Die alte und die neue Logik», Erkenntnis 1 [1930], 12—13) pragte
lange Zeit die Einschitzung der traditionellen, insbesondere der mittelalterli-
chen Logik. Als eines der Hauptdefizite der alten Logik galt die Relationenlo-
gik, denn Carnap (op. cit., 16) behauptete: «Die neue Logik unterscheidet sich
von der alten aber nicht nur durch die Form der Darstellung, sondern vor allem
durch umfangreiche Gebietserweiterungen. Die wichtigsten neuen Gebiete
sind die Theorie der Beziehungssitze und die Theorie der variablen Satzfunk-
tionen.» Henninger weist in seiner griindlichen, umfassenden Studie nach, daf3
dieses oft zitierte Urteil in bezug auf die mittelalterlichen Relationstheorien
historisch falsch und philosophisch unangemessen ist. Zwar wurde erst in der
neuen Logik das traditionelle Subjekt-Pridikat Schema zur Beschreibung von
Relationen endgiiltig iberwunden, doch bereits die Autoren des spiten 13. und
frithen 14. Jahrhunderts transformierten dieses Schema und entwickelten neue
Ansitze. Dabei widmeten sie sich eingehend einer Frage, die in der neuen Logik
weitgehend ausgeblendet wurde: Welchen ontologischen Status hat eine Rela-
tion?

Ausgehend von dieser ontologischen Problemstellung (3) analysiert und
diskutiert Henninger die Relationstheorien von acht spitmittelalterlichen
Autoren. Er verdeutlicht, da3 die scholastischen Diskussionen auf einer wich-
tigen Voraussetzung beruhten (4-6). Gemil3 der aristotelischen Ontologie
wurde angenommen, die Relation inhiriere als Akzidens einem Subjekt und sei
gleichzeitig auf ein anderes Subjekt hingeordnet. Somit sind zwei Relations-
komponenten zu unterscheiden: ein esse-7z und ein esse-ad.

Thomas von Aquin erklirt die Verbindung dieser beiden Komponenten,
indem er zwischen dem Seienden und der ra#z0 des Seienden unterscheidet (16).



Rezensionen 507

Er behauptet, der Satz <2Rb> (d.h.<a steht in einer wirklichen Relation R zu b»)
sei genau dann wahr, wenn gilt: (i) 2 und & sind zwei distinkte, extramentale
Entititen, (i1) in @ besteht ein Fundament fiir R, (iii) R ist als Seiendes mit dem
Fundament identisch, unterscheidet sich jedoch in bezug auf die ra#io. Diese
Erklirung ist insofern befriedigend, als sie mit Bedingung (i1) die Komponente
des esse-zn und mit Bedingung (iii) die Komponente des esse-ad beriicksichtigt.
Sie stellt zudem eine elegante Losung dar, weil sie der Relation einerseits mit
dem Rekurs auf das Fundament eine wirkliche Existenz zugesteht und sie
andererseits nicht als selbstindiges Seiendes festsetzt. Allerdings stellt sich
sogleich die Frage, was unter dem Fundament und der ra#/o genau zu verstehen
ist.

Heinrich von Gent greift die Frage nach der rat/o auf. Er behauptet, die ratio
sei nichts anderes als ein spezifischer Seinsmodus, der die Entitit  auf die
Entitit & ausrichtet (52-56). Dieser Modus ist kein Akzidens und keine zusitz-
liche Entitit, sondern das, was durch eine intentionale Distinktion bestimmt
wird. An einem Beispiel verdeutlicht hei3t dies: Sokrates kann mittels der
intentionalen Distinktion nicht nur als eine individuelle Entitit, sondern auch
als Lehrer Platons bestimmt werden. Dieses Lehrer-Sein ist genau sein relatio-
naler Seinsmodus.

Richard von Mediavilla (63) und Johannes Duns Scotus (69) gehen auf die
Frage nach dem Fundament einer Relation ein. Sie kommen zum Schluf3, daB3
nur dann sinnvollerweise von einem wirklich existierenden Relationsfunda-
ment gesprochen werden kann, wenn die Relation als eine res re/ativa bestimmt
wird, die zusitzlich zu den Entititen « und & existiert. Duns Scotus trifft noch
eine weitere Unterscheidung: Wenn die Relation zwischen zwei Entititen
besteht, die unter eine der zehn Kategorien fallen, ist sie eine kategoriale
Relationsentitit. Wenn sie zwischen zwei Entititen besteht, die unter keine
Kategorie fallen (Gott, Engel), ist sie eine transzendentale Relationsentitit.

Dieser Reifizierung der Relation stimmt Heinrich von Harclay in seinem
Sentenzenkommentar zu (99-101). In einer spiter entstandenden Questzo kritisiert
er jedoch die Vervielfachung von Entititen und hilt fest, die Relation sei nur
eine Bedingung in  beziiglich 4. Dieses Bedingung ist kein inhirierendes
Akzidens, und trotzdem existiert sie extramental (112). Heinrich fiihrt zur
Veranschaulichung ein Beispiel an: Die Relationsaussage <Sokrates wird von
einem Ochsen gesehen» ist genau dann wahr, wenn Sokrates und der Ochse
existieren und wenn in Sokrates die Bedingung des Gesehen-Werdens, bzw. im
Ochsen die Bedingung des Sehens existiert. Die Bedingung ist somit als eine
natiirliche Disposition zu verstehen.

Wilhelm von Ockham formuliert eine radikale Kritik an allen diesen
Theorien. Er bestreitet, dal eine ratio, ein Seinsmodus oder sogar eine res
relativa existiert. Relationen sind nichts anderes als Begriffe (intentiones), die als
konnotative Termini gebraucht werden (127-128). Beispielsweise ist <Lehrer-
Sein> genau jener Terminus, der Sokrates an erster Stelle und Platon an zweiter



508 Rezensionen

Stelle bezeichnet. Wer auch immer einen Relationsterminus gebraucht, bezieht
sich ausschlieBlich auf singulire Entititen.

Auch Petrus Aureoli bestimmt die Relation als eine Intention. Allerdings
schreibt er ihr — ganz im Gegensatz zu Ockham — einen selbstindigen ontolo-
gischen Status zu, nimlich eine bewuBtseinsabhingige Existenz (esse obiectivum).
Eine Relation entsteht genau dann, wenn die Entititen # und 4 erfal3t und in
ihrem esse obiectivum miteinander verbunden werden (172).

Diese Entwicklung von der ratio-Theorie des Thomas bis zur psychologi-
stischen 7ntentio-Theorie des Petrus Aureoli wird von Henninger auf spannende
Weise beschrieben und kritisch diskutiert. Die Studie zeichnet sich durch ein
griindliches Quellenstudium, durch sorgfiltige Textanalysen und durch eine
klare, kohirente Gedankenfiithrung aus. Eine besondere Qualitit der Arbeit
besteht darin, daf} sie auch unbekannte, bislang vernachlissigte Texte von
Richard von Mediavilla, Heinrich von Harclay u.a. beriicksichtigt. Der Autor
begniigt sich allerdings nicht mit einer historischen Darstellung der verschie-
denen spitmittelalterlichen Positionen. Bei jedem Text priift er die logische
Kohirenz der einzelnen Thesen und die jeweiligen ontologischen Implikatio-
nen. Fiir diese sehr subtile Diskussion fiihrt er nicht nur Argumente an, die in
der mittelalterlichen Debatte vorgebracht wurden, sondern er geht auch auf
moderne Beitrige ein, z.B. von Ch. Hartshorne (32—-39) und J. Hintikka (104).
Dadurch wird die philosophische, iiber das Spitmittelalter hinausreichende
Relevanz der ontologischen Relationstheorien besonders deutlich, und die Stu-
die erhilt auch fiir systematisch interessierte Leser einen groBen Reiz.

Wie alle Textinterpretationen sind freilich auch die Analysen Henningers
nicht unanfechtbar. Beispielsweise behauptet er beziiglich der Relationstheorie
Ockhams: «One is free to understand a real relation as either a relational
concept or as the things signified by the concept» (133). Diese Aussage findet
sich zwar wortlich bei Ockham (vgl. 7z I Sent., d. 30, q. 1, Opera theologica IV,
St. Bonaventure 1979, 314), doch sie bezieht sich an dieser Stelle nur auf die
Frage, wie die Relation Gott-Schopfung zu verstehen ist. Im Hinblick auf diese
spezifisch theologische Fragestellung ist es von untergeordneter Bedeutung, ob die
Relation semantisch (beziiglich der Funktion des Relationsterminus) oder onto-
logisch (beziiglich der bezeichneten Relationsglieder) bestimmt wird. Fiir eine
philosophische Erklirung der Relation ist das Verhiltnis von semantischer und
ontologischer Bestimmung jedoch von zentraler Bedeutung. Man kann gemif3
Ockham nicht entweder die eine oder die andere Bestimmung wihlen. Viel-
mehr bedingen sich die beiden Bestimmungen gegenseitig. Wer einen seman-
tischen Ausgangspunkt wiihlt und einen Relationsterminus untersucht, stellt
fest, daB sich dieser notwendigerweise immer auf singulire Entititen bezieht.
Wer hingegen einen ontologischen Ansatz wihlt und die einzelnen Relations-
glieder priift, stellt fest, dall diese durch einen gemeinsamen konnotativen
Relationsterminus bezeichnet werden.



Rezensionen 509

Besondere Beachtung verdient die Schlufithese Henningers (180), dal3
Ockham und Petrus Aureoli deutlich von der traditionellen Relationstheorie
abweichen, indem sie bestreiten, daf3 die Relation irgendein Fundament in
einem Relationsglied besitzt. In der Tat lehnen diese beiden Autoren explizit
die Existenz einer inhirierenden Relationskomponente (esse-in) ab. Es stellt
sich jedoch die Frage, ob Ockham diese Komponente nicht in seiner Konno-
tationstheorie implizit einbezieht. Sein Standardbeispiel fiir einen konnotativen
Terminus ist <weily (vgl. Summa Logicae I, cap. 10, Opera philosophica I,
St. Bonaventure 1974, 36). Dieser Terminus bezeichnet an erster Stelle einen
konkreten Gegenstand und an zweiter Stelle die WeiBheit, die diesem Gegen-
stand inhidriert. Entscheidend ist dabei, dal3 die Objekte der ersten und zweiten
Bezeichnung miteinander verbunden sind; Ockham nennt das gesamthaft
Bezeichnete des konnotativen Terminus aliguid habens albedinem. Wir nun der
Relationsterminus <Lehrer sein» als konnotativer Terminus analysiert, ergibt
sich: <Lehrer sein> bezeichnet an erster Stelle Sokrates und an zweiter Stelle
dessen Schiiler Platon. Doch wie sind hier die beiden Objekte miteinander
verbunden? Miil3te man nicht in Analogie zum Beispiel <weil3> behaupten, hier
sei das gesamthaft Bezeichnete Socrates habens Platonem discipulum ? Ockham geht
zwar nicht auf diese Frage ein, sondern spricht nur von zwei bezeichneten
Objekten (vgl. /n 1 Sent., q. 2, Opera theologica V, St. Bonaventure 1981, 39; /»
I Sent., dist. 30, q. 1, Opera theologica IV, op. cit., 314). Eine konsequente
Anwendung der Konnotationstheorie miifite ihn jedoch zum Eingestindnis
zwingen, daf die beiden bezeichneten Objekte in der Form <« hat 4 in der
Relation R» miteinander verbunden sind. Diese Verbindung kann nur aufgrund
eines bestimmten Fundaments in den Relationsgliedern entstehen, genau wie
die Verbindung <a hat Weillheit> nur entstehen kann, wenn im Subjekt das
Fundament zur Verbindung mit einem Akzidens besteht.

Henningers Studie regt aufgrund ihrer Informationsfiille zu weiteren
Untersuchungen an. Ich moéchte nur auf drei mégliche Forschungsbereiche
hinweisen:

(1) Zahlreiche Autoren des 14. Jhs. sind beziiglich des Relationenproblems
noch unerforscht, wie Henninger selbst bemerkt (183). Es wire duBerst span-
nend, die Theorien von Wilhelm Alnwick, Richard Campsall, Adam Wode-
ham, Robert Holcot, John Rodington, Gregor von Rimini u.a. genauer zu
priifen. Obwohl diese Denker hiufig vernachlissigt werden, sind sie — genau
wie Heinrich von Harclay und Petrus Aureoli — keineswegs uninteressante
Autoren.

(2) Die Frage nach dem ontologischen Status der Relationen wurde im
Mittelalter hdufig mit einer theologischen Intention diskutiert, wie der Autor zu
Recht betont (1). Den Ausgangspunkt bildete das Trinititsproblem (Relation
der gottlichen Personen), das Eucharistieproblem (Relation von Gott und
Welt). Es wire sehr aufschluf3reich zu priifen, welchen Einflu3 die unterschied-
lichen ontologischen Positionen auf die theologische Theoriebildung hatten



510 Rezensionen

und wie sich umgekehrt theologische Ausgangspositionen auf die ontologische
Debatte auswirkten. A. Maieru hat diesbeziiglich bereits wichtige Pionierarbeit
geleistet (vgl. seine Aufsitze zur trinitdren Logik, z.B. «Logica aristotelica e
teologia trinitaria: Enrico Totting da Oyta», in A. Maieru/A. Paravicini Bag-
liani [Hrsg.), Stud:i sul XIV secolo in memoria di Anneliese Maier. Rom 1981,
481-512). Zudem sollten auch Anwendungen der allgemeinen Relationstheo-
rien auf spezifische Probleme der praktischen Philosophie, z.B. auf die Relation
von Herr und Knecht (Aristoteles nennt sie im 7. Kap. der Kaz. ausdriicklich als
Beispiel) untersucht werden.

(3) SchlieBlich bedarf auch das Verhiltnis der spitmittelalterlichen und
neuzeitlichen Relationstheorien einer genaueren Priifung. Henninger weist
darauf hin, daB enge Beziehungen zwischen der Theorie Aureolis und jener von
Hobbes oder Leibniz bestehen (184-186). Ein geschirftes BewuBtsein fiir die
Komplexitit der mittelalterlichen Diskussionen kénnte sicherlich zur Klirung
von Interpretationsproblemen bei neuzeitlichen Autoren beitragen.

DomiNix PERLER

Thomas de Aquino: Expositio libri Peryermenias et Expositio libri Posteriorum.
Opera omnia iussu Leonis XIIT P.M. edita. Roma/Paris: Commissio Leoni-
na/Vrin 1989, tomus I*/1: 88*, 110 S., tomus 1*/2: 77*, 284 S.

Kurz vor seinem Weggang nach Neapel (April 1272), etwa zweieinhalb
Jahre vor seinem Tod (Mirz 1274), verfaB3te Thomas von Aquin auf Anfrage der
Pariser Artistenfakultit einen Kommentar zu Per7 herm., der unvollendet blieb.
In Neapel schloB er dann einen bereits in Paris begonnenen Kommentar zu den
Anal. Post. ab. Diese kurze Bemerkung zur Entstehung der beiden Werke — die
einzigen Kommentare des Thomas zum Organon — weckt wohl in jedem phi-
losophichistorisch interessierten Leser die Neugierde. Es ist erstaunlich, daf3
sich ein Theologiemagister nach Vollendung bedeutender philosophischer und
theologischer Schriften jenen Werken zuwendet, die im Rahmen der /ogica
gewohnlich am Anfang der universitiren Ausbildung und Lehrtitigkeit behan-
delt wurden. Was bewog Thomas dazu, sich in einer spiten Phase mit Grund-
lagenproblemen der aristotelischen Sprachphilosophie und Wissenschafts-
theorie zu beschiftigen? Und welche Losungen erarbeitete er fiir diese Pro-
bleme?

Die neue, philologisch brillante Edition der beiden Kommentare, die von
R.-A. Gauthier besorgt wurde, ermdglicht eine griindliche Auseinandersetzung
mit diesen Fragen, da sie dem Leser einen vielfiltigen Zugang zu den Texten
erschlief3t.

Die Ausgabe bietet einen einwandfreien Text, der minuti6s die mittellatei-
nische Orthographie beriicksichtigt und eine klare Gliederung aufweist. Fiir die
Erarbeitung des Textes hat der Herausgeber simtliche tiberlieferten Handschrif-



Rezensionen 511

ten (21 fiir den Kommentar zu Peri herm., 54 — je nach Zihlung der unvollstin-
digen Handschriften mehr als 54 — fiir jenen zu Anal. Post.) und alle Drucke
kollationiert. Die duBerst sorgfiltige Beschreibung und Auswertung der Text-
zeugen bestitigt auf iiberzeugende Weise die These Gauthiers, daB fiir beide
Texte je ein Pariser exemplar existiert hat, das allerdings nicht tiberliefert ist. Die
Edition verfolgt daher das Ziel, dieses exemplar zu rekonstruieren. Durch eine
genaue Datierung der Handschriften und durch einen detaillierten Nachwelis
der Handschriftenabhingigkeiten gelingt es dem Herausgeber, jene Textzeugen
zu isolieren, die unmittelbar auf das exemplar zuriickgehen. Auf dieser Grund-
lage einer akribischen Textkritik gelangt Gauthier zu einer Textfassung, die den
héchsten Anforderungen an philologisch-historische Prizision gentigt, und er
erstellt ein Stemma (tomus 1, 42*—43%*; tomus 2, 10*), das die ganze Textiiber-
lieferung bis zu den Editionen des 20. Jahrhunderts beriicksichtigt.

Der Text wird von einem ausfiihrlichen Anmerkungsteil begleitet, der
prizise die expliziten sowie impliziten Zitate belegt und die Parallelstellen
nachweist. Besonders hilfreich sind die zahlreichen Zitate aus schwer zuging-
lichen handschriftlichen Quellen des 13. Jahrhunderts (z.B. von Petrus von
Hibernia oder Nikolaus von Paris), denn sie erméglichen es, die Thomas-
Kommentare im unmittelbaren historischen Umfeld zu situieren. Gelegentlich
stellen die Anmerkungen kleine begriffsgeschichtliche Exkursionen dar (z.B.
die Ausfiihrungen iiber das Verhiltnis von Topik und Rhetorik in tomus 2, 6-7)
und bieten einen ausgezeichneten Einstieg in die Textkommentierung. Eine
besondere Beachtung verdient auch die Rekonstruktion der Textvorlage. Der
Herausgeber begniigt sich nicht damit, den Aristoteles latinus zu zitieren, son-
dern er setzt sich zum Ziel, stets genau den zextus receptus zu erstellen, den
Thomas benutzt hat. Die strenge Anwendung dieser philologischen Maxime
fiihrt zu interessanten philosophichistorischen Ergebnissen. Gauthier kann
nachweisen, dall Thomas im ersten Teil (I, 1-26) des Kommentars zu Anal.
Post. die Ubersetzung Jakobs von Venedig benutzt hat, im zweiten Teil jedoch
die Ubertragung Wilhelms von Moerbeke (tomus 2, 50*—55%). Im Kommentar
iiberlappen sich also zwei Phasen der Aristoteles-Rezeption — ein Faktum, das in
kiinftigen Textinterpretationen sicherlich beriicksichtigt werden muB.

In den duBerst informationsreichen editorischen Einleitungen geht der
Herausgeber ausfiihrlich auf die Quellen der Thomas-Kommentare und auf ihre
Rezeption im ausgehenden 13. Jh. ein. Diese Ausfiihrungen sind besonders fiir
den Kommentar zu Perz herm. bedeutsam, denn Gauthier gibt einen kurzen, aber
prizisen Uberblick iiber die ganze terministische Tradition, und er belegt eine
Rezeption bei Martin von Dacien, einem Vertreter der sog. Modisten (tomus 1,
51*-73%). Mit diesen Verweisen auf (positive und negative) Beziige zu den
Terministen und Modisten erdffnen sich wichtige Perspektiven fiir eine Text-
interpretation: Die thomasische Sprachphilosophie darf nicht isoliert betrachtet
werden, sondern sie ist in Beziehung zu den im 13. Jahrhundert dominierenden
Sprachtheorien zu untersuchen.



512 Rezensionen

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dal3 die reich kommentierte
Edition eine exemplarische Arbeit darstellt, da sie dem Leser alle philologisch-
historischen Hilfsmittel fiir eine vertiefte Auseinandersetzung mit dem Text
bereitstellt. Es ist lediglich zu bedauern, daf3 kein /ndex rerum erarbeitet wurde,
der eine rasche und gezielte Orienterung im Text erméglichen wiirde. Zudem
ist zu bedenken, daf3 die vorliegende Edition (wie jede ausfiihrlich dokumen-
tierte Edition) Ansitze zu einer Textinterpretation aufweist und die Aufmerk-
samkeit des Lesers in bestimmte Richtungen lenkt. Es gibt keine philologisch-
historische Aufarbeitung eines Textes ohne eine explizite oder implizite philo-
sophiehistorische Bewertung, wie an folgendem Beispiel kurz gezeigt werden
soll:

Nach einer sorgfiltigen Darstellung der terministischen Logik zieht Gau-
thier die SchluBfolgerung, Thomas habe diese sicherlich gekannt, aber bewuf3t
vernachlissigt: « Nous n’avons pas 4 nous étendre ici sur la logique terministe,
sinon pour dresser un constat négatif: saint Thomas I’a connue, mais, dans son
commentaire au Peryermenias, il ’'a volontairement négligée» (tomus 1, 51%).
Den Hauptgrund fiir diese Vernachlissigung sieht Gauthier darin, daf} sich
Thomas vor allem auf epistemologische Fragen konzentrieren wollte. «... I'in-
tention de saint Thomas est manifestement de se dégager de la technique
logique pour en retrouver les fondements épistémologiques et les exprimer en
termes intelligibles 4 tous» (tomus 1, 55%). Diese Formulierung suggeriert, da3
sich die Terministen lediglich mit logisch-technischen Fragen beschiftigten,
wihrend sich Thomas den grundlegenden Problemen zuwandte. Eine solche
bewertende Gegeniiberstellung ist allerdings gefihrlich, denn die terministi-
schen Untersuchungen zu den proprietates terminorum waren keineswegs nur
eine «technique logique». Die Diskussionen tber die suppositio und vor allem
die significatio beriicksichtigten auch die Frage, welche epistemologischen
Bedingungen fiir die Bezugnahme auf einen Gegenstand notwendig sind. Petrus
Hispanus beispielsweise definierte die significatio als «rei per vocem secundum
placitum representatio» (Zractatus called afterwards « Summule Logicales», tract.
VI, ed. L.M. de Rijk, Assen: Van Gorcum 1972, 79). Diese Definition schlieB3t
auch epistemologische Aspekte ein, denn die representatio ist ein mentaler
Vorgang. Ahnlich hilt Lambert von Auxerre fest: «Significatio termini est
intellectus rei ad quem intellectum rei vox imponitur ad voluntatem instituen-
tis...» (Logica, ed. F. Alessio, Firenze: Le Nuova Italia 1971, 205); die Bildung
eines zntellectus rei ist ein epistemologisch zu erklirender Vorgang,.

Da Gauthier den Kommentar des Thomas méglichst deutlich von der
terministischen Tradition abgrenzen will, verweist er fast ausschlieBlich auf
spatantike Quellen, vor allem auf Simplicius, Ammonius und Boethius. Er
begriindet dieses Vorgehen folgendermaBlen: «... les premiers exégétes d’Ari-
stote ont soulevé d’emblée les seules difficultés intéressantes, celles qui per-
mettent de découvrir le fond de sa pensée; cette période de réflexion féconde
s’achéve avec Boece et Ammonius: aprés eux, il n’y a plus guére a glaner» (tomus



Rezensionen 513

1, 82 *). Die grof3e Bedeutung und der Einfluf3 der spitantiken Autoren ist wohl
unbestreitbar. Doch ist es zulissig, deswegen die ganze terministische Tradition
des 13. Jahrhunderts als unbedeutend zu disqualifizieren, ganz zu schweigen von
wichtigen Texten des 12. Jahrhunderts, z.B. von Abaelards Kommentar zu Per:
herm. 2 Und ist es historisch angemessen, Thomas als einzigen hervorragenden
Kommentator unmittelbar neben die spitantiken Kommentatoren zu stellen?
Diese Fragen bediirfen sicherlich einer niheren Priifung in der kiinftigen For-
schung. Fiir diese Untersuchungen stellt die vorliegende Edition einen unum-
ginglichen Ausgangspunkt dar.

DomiNik PERLER

Wilhelm Vossenkuhl, Rolf Schénberger (Hg.): Die Gegenwart Ockbams —
Weinheim: VCH 1990. IX + 419 S. (Acta humaniora).

Seit 1986 liegen simtliche philosophischen und theologischen Werke Ock-
hams in einer kritischen Edition vor. 23 europiische und amerikanische Phi-
losophiehistoriker/innen trafen sich im Mirz 1988 auf einem von W. Vossen-
kublund R. Schonberger organisierten Kolloquium in Miinchen, um diese Text-
gegenwart philosophisch fruchtbar zu machen. Die meisten Bereiche aus Ock-
hams Werk — von der philosophischen Theologie iiber die Sprachphilosophie,
Wissenschaftstheorie und Anthropologie bis zur Politik — wurden auf dem
neuesten Forschungsstand diskutiert und teilweise im historischen Kontext,
teilweise in systematischer Perspektive kritisch reflektiert. Die Tagungsbeitri-
ge, die im vorligenden Band versammelt sind, bieten eine Fiille an Neuinter-
pretationen und Entdeckungen, von denen nur einige erwihnt werden sollen.

Zunichst fallen die innovativen Beitrige zu Leben und Werk Ockhams auf.
W,J. Courtenay zeigt in einem kurzen, aber duBerst spannenden Aufsatz (327-
337), dafl Ockham 1323-24 nicht unbedingt — wie bislang stets angenommen
wurde — in London mit Chatton zusammentraf. Es ist ebenso wahrscheinlich,
daf die beiden Franziskaner in Oxford miteinander disputierten und daB3 Ock-
ham folglich direkt von Oxford nach Avignon zitiert wurde. Daraus ergeben
sich wichtige Konsequenzen fiir die Bewertung des intellektuellen Umfeldes:
Ockham sollte in enger Beziehung zu anderen Oxforder Autoren der zwanziger
Jahre (John of Rodington, Richard Fitzralph u.a.), die bislang hiufig vernach-
lissigt wurden, untersucht werden (334). V. Richter weist nach, dafl das Kapitel
«De obligationibus» in S#mma Logicae, 111-4 nicht von Ockham stammt (256—
259). Vielleicht sind auch weitere Teile der Summa nicht authentisch, so daf3
heute nicht einmal die Echtheit dieses (vermeintlichen) Hauptwerkes als gesi-
chert gelten darf.



514 Rezensionen

AuBlerst anregend sind auch die Neubewertungen bekannter Topoi. M.
MacCord Adams untersucht in ihrem sehr konzisen Beitrag (3-24) den allge-
mein anerkannten Grundsatz, dafl Ockhams gesamte Philosophie und Theolo-
gie auf einem ausgeprigten Individualismus beruht. Sie kommt zum SchluB,
daBl man eher von einer Individualismus-Polyvalenz als von einem einzigen
Individualismus sprechen sollte (18-19). Ockham wendet in der Ontologie,
Erkenntnistheorie, Ethik und politischen Philosophie verschiedene Individu-
alismus-Prinzipien an, die logisch voneinander unabhingig sind. Zudem ver-
wirft er in einigen theologischen Diskussionen, z.B. bei der Erérterung der
Trinitit, den Individualismus. Auch das hiufig zitierte Okonomieprinzip bedarf
einer sorgfiltigen Neuinterpretation. Gleich zwei Autoren, F. Bottin (51-62)
und /. 2. Beckmann (191-207), weisen tiberzeugend nach, dal3 es sich hier nicht
in erster Linie um ein ontologisches Prinzip handelt. Bottin zeigt, dal das
«Rasiermesser» eher im Sinne einer unentbehrlichen methodischen Vorausset-
zung — unabhingig von ontologischen Annahmen — verstanden werden sollte.
Auch Beckmann plidiert dafiir, das Okonomieprinzip eher wissenschaftstheo-
retisch zu deuten. «Fazit: Der Okonomiegedanke ist bei Ockham kein Grund-
pfeiler der Metaphysik, sondern eine Maxime sparsamen Umgangs mit wissen-
schaftlichen Notwendigkeiten angesichts einer nicht-notwendigen Welt» (199).
Freilich stellt sich hier die Frage, ob in der Annahme einer nicht-notwendigen
Welt nicht bereits eine metaphysische Primisse steckt, nimlich das Kontin-
genzprinzip, so daBl die scheinbar rein wissenschaftstheoretische Maxime erst
auf dem Hintergrund einer ganz bestimmten Metaphysik angewendet werden
kann.

Besondere Aufmerksamkeit verdienen die Beitridge zur politischen Philo-
sophie, weil sie nicht nur Detailpunkte diskutieren, sondern auch das grund-
sitzliche Verhiltnis von theoretischer und praktischer Philosophie bei Ockham
thematisieren. Zwischen dem theoretischen Denker und dem politischen
Pamphletisten sieht /. Miethke (305-324) kaum Verbindungen. Er vermeidet
sogar den Ausdruck «politische Philosophie» und spricht nur von einer situa-
tionsbedingten Sozialphilosophie, die aus dem Bediirfnis entstanden ist, die
Lebenswirklichkeit des Ordens gegen die Eingriffe des Papstes zu verteidigen
(308). Zwar riumt Miethke ein, Ockhams politische Schriften seien nicht blo3
Tagespamphlete, doch er interpretiert den theoretischen Anspruch ausschlief3-
lich im konkreten realpolitischen Kontext (313-314). W. Kilme! hingegen
kniipft in seiner Untersuchung iiber den perfekten Prinzipat (288-304) explizit
an den Prolog zum Physikkommentar an und verdeutlicht, daB das wissenschafts-
theoretische Individualismusprinzip (die einzelnen Wissenschaften und ihre
Teile ergeben nicht eine einzige Wissenschaft) auch in der politischen Philo-
sophie Anwendung findet. Die «potestas» der einzelnen Vélker und einzelnen
Biirger kann nicht in der Herrschaft eines Prinzipats endgiiltig zusammengefaBt
werden. Die Biirger delegieren ihre indivudelle Herrschaftsgewalt zwecks einer
politischen Ordnung einem Herrscher, sie kénnen diese Ubertragung ihrer



Rezensionen 515

Souverinitit aber riickgingig machen: Herrschaft ist nichts anderes als das
«Ergebnis menschlicher Anordnung» (299). Daher trigt jeder einzelne Birger
stets die Verantwortung fiir die verinderbare Ordnung und muf} iiberborden-
den Machtanspriichen eines Prinzipats wenn nétig mit individuellem Wider-
stand entgegentreten.

Neue Erkenntnisse vermitteln auch die Beitrige zur Rezeptionsgeschich-
te. W. Hiibener belegt anhand einer sorgfiltigen Darstellung von Wyclifs Kritik
an den «doctores signorum» (128-146), dal im 14. und 15. Jahrhundert weder
eine eindeutige Dominanz des Ockhamismus noch eine ausschlieSliche Oppo-
sition von Nominalismus und Realismus bestand. Neben der terministischen
Tradition, der sowohl Nominalisten als auch Realisten verpflichtet waren,
entstand unter Wyclif und seinen Prager Nachfolgern eine theologisch moti-
vierte Kritik an jeder Form von Zeichenlogik: Nicht die «veritas signorum
artificialiump ist entscheidend fiir einen Erkenntnisgewinn, sondern allein die
«veritas signata» (137). Bemerkenswert sind auch die Ausfithrungen £. Kef/ers
iiber die verborgene Gegenwart Ockhams in der Sprachphilosophie der Renais-
sance (147-164). Obwohl die italienischen Humanisten offen gegen die scho-
lastische — vornehmlich ockhamistische — Logik polemisierten, kniipften sie
implizit an wichtige ontologische Grundsitze an. KeBler weist tiberzeugend
nach, daB3 Lorenzo Valla die Reduktion der aristotelischen Kategorien auf
Substanz und Qualitit stillschweigend von Ockham iibernommen hat (149).

Die Gegenwart Ockhams im strengen Sinne, d.h. seine Aktualitit in
den gegenwirtigen Diskussionen, veranschaulichen G. White (165-188) und
A. Goddu (208-231). In einer philosophisch anregenden Gegentiberstellung
von Wittgensteins 77actatus und Ockhams philosophischen Schriften legt
White dar, da3 im Bereich der Ontologie wichtige Gemeinsamkeiten bestehen;
beide Denker lehnen die Annahme von Sachverhalten als distinkte Entititen
ab, beide fiihren ontische Komposita (z.B. in Relationen) auf die individuellen
Bestandteile zuriick. White vermeidet jedoch eine voreilige Modernisierung
Ockhams und weist auch auf wichtige Unterschiede hin. Er betont vor allem,
daB Ockham im Gegensatz zu Wittgenstein stets als Philosoph ##4 als Theologe
argumentierte und deshalb in verschiedenen Bereichen (z.B. in der Euchari-
stielehre) von rein ontologischen Grundsitzen abwich (179). In einem inter-
essanten Vergleich mit B. van Fraassens konstruktivem Empirismus verdeut-
licht Goddu, daB3 Ockhams Wissenschaftstheorie ebenfalls in gewisser Hinsicht
als ein Empirismus gedeutet werden kann, der zwei Grundprinzipien aufweist:
erstens eine Toleranz fiir die Unvollstindigkeit bei der Erklirung empirischer
Fragen, zweitens ein methodisches Okonomieprinzip, das vor der Annahme
unnétiger Entititen und iiberfliissiger Theorieelemente schiitzt (226).

Der Band wird durch die Beitrige der Philosophiehistoriker L. Honnefelder
(369-382) und K. Flasch (393-409) sowie des Designers und Architekturhi-
storikers O. Azcher (383—-392) zur « Aktualitit des Mittelalters» abgeschlossen. Es
ist zweifellos ein Verdienst der KongreBveranstalter und Herausgeber, daB sie



516 Rezensionen

der wichtigen methodologischen Grundsatzdiskussion Platz eingerdumt haben.
Allerdings stellt sich die Frage, wie gewinnbringend Honnefelders Dauerlauf
durch die Ontologiegeschichte (von Aristoteles iiber Duns Scotus bis Tugend-
hat) oder Flaschs unterhaltsam polemischer, aber argumentativ nicht immer
iiberzeugender Rundumschlag gegen alle Feinde des radikal historischen Ansat-
zes (von Papst Leo XIII bis H. Maier) fiir die aktuelle Forschung ist. Es wire
wohl fruchtbarer, gezielt an einzelnen Punkten anzusetzen und die Auswirkun-
gen gegenwdrtiger philosophischer Stromungen auf die Erforschung der mittel-
alterlichen Philosophie zu untersuchen, z.B. die Einflisse der analytischen
Philosophie oder der rehabilitierten praktischen Philosophie (nicht des Tho-
mismus, der in der Forschung der letzten 30 Jahre ohnehin keine Rolle mehr
gespielt hat).

Die Sammlung der Kolloquiumsbeitrige zeichnet sich durch eine beein-
druckende Vielfalt an duBerst konzisen und innovativen Aufsitzen aus. Am
wertvollsten fiir die Forschung sind wohl jene Beitrige, die einzelne, genau
abgegrenzte Aspekte kurz, aber prignant darstellen, z.B. die erwihnten Unter-
suchungen Courtenays und KeBlers oder L.M. de Rijks Ausfithrungen iiber
Ockhams Interpretation der aristotelischen Unterscheidung zwischen «kath’ho-
lou»- und «kath’hauto»-Pridikation (232-240). Indem die KongreBveranstalter
internationale Spezialisten verschiedenster Richtungen einluden, erméglichten
sie eine vielschichtige Auseinandersetzung mit Ockhams Leben und Werk.
Allerdings vermiflt man Beitrige zur Ethik (abgesehen von den wenigen
Bemerkungen M. McCord Adams’, 14-15) und zur philosophischen Psycholo-
gie (einzig G.J. Etzkorn, 265-287, beleuchtet einige Aspekte). Auch Ockhams
eigene Gegenwart, d.h. die wichtigen Einfliisse seiner Zeitgenossen Walter
Chatton und Walter Burleigh sowie seiner unmittelbaren Schiiler Adam Wode-
ham, Rober Holcot, Crathorn u.a., wird nur am Rande erwihnt. Trotz dieser
Liicken, denen sich die kiinftige Forschung hoffentlich besonders widmen wird,
stellt der vorliegende Sammelband sicherlich eine der griindlichsten und voll-
stindigsten Auseinandersetzungen mit den vielfiltigen Aspekten des «Venera-
bilis Inceptor» dar.

DoMINIK PERLER

Hans-Ulrich Wohlet: Geschichie der mittelalterlichen Philosophie. — Berlin: VEB
Deutscher Verlag der Wissenschaften 1990, 234 S.

Nicht nur die Geschichte der Philosophie, auch ihre Geschichtsschreibung
ist in historischen, d.h. in politisch, 6konomisch und sozial geprigten Katego-
rien zu verstehen und zu beurteilen. Diesem allgemeinen Grundsatz muB3 bei
der Lektiire einer Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, die vor der politi-
schen Wende in Ostdeutschland geschrieben wurde, aber erst nach der Aufls-



Rezensionen 517

sung des SED-Regimes erschienen ist, besondere Beachtung geschenkt werden.
Es gilt nicht nur zu priifen, was diese Geschichte enthilt und darstellt, sondern
gleichzeitig ist auch zu beachten, unter welchen Voraussetzungen sie entstanden
ist. Von besonderer Wichtigkeit ist dabei die Frage, wie die spezifisch histori-
schen Bedingungen den methodischen Ansatz und die inhaltliche Auswahl
beeinfluf3t haben.

Wohlers Darstellung der mittelalterlichen Philosophie ist im Auftrag des
Ministeriums fiir Hochschulwesen der DDR als universitires Lehrbuch ge-
schrieben und mit Bewilligung des zustindigen Ministers gedruckt worden (4).
Dieser wichtige Hinweis erklirt die Konzeption des Buches in verschiedener
Hinsicht.

Erstens wird mit einem Lehrbuch eine moglichst umfassende, gut verstind-
liche, im Umfang begrenzte Gesamtdarstellung angestrebt. Daher berticksich-
tigt Wohler die gesamte mittelalterliche Philosophie von Boethius bis Gabriel
Biel, und er wihlt einen konzisen, deskriptiven Stil. Es ist beachtenswert, wie
gezielt und ausgewogen der Autor die Textauswahl trifft und dabei verschie-
denste philosophische Stromungen beriicksichtigt. Die wichtigsten Logiker und
Naturphilosophen (z.B. Petrus Hispanus, Roger Bacon) werden ebenso beachtet
wie die Vertreter der sog. Philosophischen Mystik (z.B. Meister Eckhart). Den
oft vernachldssigten frithmittelalterlichen (z.B. Alkuin) und spdtmittelalterli-
chen Philosophen (z.B. den Ockhamisten des 15. Jhs.) wird ebenso Platz ein-
gerdaumt wie den Klassikern. Eine besondere Qualitit des Buches besteht darin,
dall Wo6hler nicht nur das lateinische Mittelalter darstellt, sondern auch sehr
ausfiihrlich auf die arabische und jiidische Philosophie eingeht (29-69). Zudem
widmet er sich einigen AuBlenseitern, z.B. Dietrich von Freiberg (116-118) und
Raimundus Lullus (130-132), und vermittelt dadurch ein buntes, vielfiltiges
Bild von der mittelalterlichen Philosophie. Der Nachteil einer solchen enzy-
klopidischen Darstellung liegt allerdings darin, daB3 komplexe Theorien in
gedringter Form dargestellt und gelegentlich zu wenig expliziert werden. So
werden z.B. Abaelards Universalienlehre (80-81) und Duns Scotus’ Theorie
von der Formaldistinktion (153) nur in wenigen Sitzen gestreift. Zusitzlich zu
einer blofen Darstellung wire manchmal eine kritische Diskussion wiinschens-
wert. Beispielsweise wire es hilfreich, wenn der Autor im kurzen Kapitel iiber
die Logik nicht nur die verschiedenen Suppositionsarten darstellen wiirde (134—
135), sondern auch auf die grundsitzliche Frage einginge, ob und in welcher
Hinsicht die Suppositionstheorie eine befriedigende Referenztheorie dar-
stellt.

Zweitens richtet sich ein offizielles Lehrbuch vorwiegend an Studenten, die
mit dem Studium der (mittelalterlichen) Philosophie beginnen, und nicht an
Spezialisten. Wohler bemiiht sich deshalb, abstrakte philosophische Probleme
auf anschauliche Weise zu erkliren. Er verzichtet auf Anmerkungen und Zitate
sowie auf eine Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur. Dieser metho-
dische Ansatz erméglicht eine klare Gedankenfiithrung und eine einprigsame,



518 Rezensionen

fiir Anfinger verstindliche Darstellung. Besonders im Kapitel iiber das
13. Jahrhundert gelingt dem Autor eine klare, iiberzeugende Strukturierung,
indem er die komplexen philosophischen Strémungen autoren- und themen-
spezifisch in zwolf Abschnitten erortert (90-136). Im Hinblick auf die didak-
tischen Zielsetzungen stellt sich jedoch die Frage, ob gelegentlich anstelle einer
rein deskriptiven, zusammenfassenden Darstellung nicht besser eine konkrete
Textanalyse zu wihlen wire. Beispielsweise kénnte der ontologische Gottes-
beweis (77-78) durch eine genaue Argumentationsanalyse noch prignanter
erklirt werden. Zudem besteht bei einer Ausblendung der neueren Forschungs-
literatur die Gefahr, daf3 veraltete historiographische Schemata in unkritischer
Weise iibernommen werden. So bedarf z.B. die grobe, von F. van Steenberghen
stammende Einteilung der Philosophen des spiten 13. Jahrhunderts in drei
Hauptgruppen, niamlich in christliche Aristoteliker, orthodoxe Denker und
heterodoxe Aristoteliker (95), einer genaueren Priifung. Ebenso diskussionsbe-
diirftig ist die pauschale, auf die iltere Forschung zuriickgehende These, dal3
Ockham eine Hochschitzung der Empirie und logischen Exaktheit mit fidei-
stischen Tendenzen verbindet und dal3 er der Philosophie die Magdrolle zuweist
158).
: l))rittem ist unmittelbar einsichtig, daf} ein offizielles Lehrbuch in einem
sozialistischen Staat gewissen ideologischen Rahmenbedingungen unterworfen
ist. Diese manifestieren sich deutlich im Vorwort, wo der Autor seinen metho-
dischen Ansatz und die inhaltlichen Schwerpunkte erldutert. Er hilt fest, unter
dem Mittelalter werde «ein geschichtlicher Entwicklungsabschnitt verstanden,
der wesentlich durch die Herausbildung, Bliitezeit und schlieBlich im gesell-
schaftlichen Uberbau einsetzende Krise feudaler Machtverhiltnisse geprigt
war» (7). Diese bekannte marxistische These ist an sich bereits dullerst proble-
matisch. Es ist fraglich, ob die Verinderungen der 6konomischen und sozialen
Strukturen im 14. und 15. Jahrhundert (Expansion der Stadtstaaten, Entwick-
lung der Geldwirtschaft usw.) pauschal als Dekadenzerscheinungen beurteilt
werden konnen. Noch problematischer sind aber die Konsequenzen, die sich
daraus fiir die Definition der mittelalterlichen Philosophie ergeben. Der Autor
erklirt, der traditionelle engere Begriff gehe vor allem von der europiischen
Philosophieentwicklung aus, deren Kulminationspunkt Thomas von Aquin
bilde. Ein weiter gefalites Verstindnis schlieBe auch die arabische, jidische,
indische und chinesische Philosophie ein. «Fiir den Leser des vorliegenden
Buches wurde gleichsam ein Mittelweg gewihlt, indem eine territoriale und
inhaltliche Beschrinkung auf West- und Mitteleuropa und das arabische Kalifat
erfolgte» (7). Der Mittelweg ist offensichtlich nur als eine quantitative
Beschrinkung zu verstehen; Wohler distanziert sich nicht von der qualitativen
Bewertung der mittelalterlichen Philosophie als einer Epoche des Aufstiegs, der
Hochbliite und des Niedergangs. Er scheint vielmehr zwei einander entgegen-
gesetzte ideologische Ansitze zu verbinden: Auf der Grundlage des historischen
Materialismus (These vom Zerfall der spatmittelalterlichen Gesellschaft) be-



Rezensionen 519

kriftigt er die Phasentheorie des Thomismus (These vom Zerfall der spitmit-
telalterlichen Philosophie). Diese bizarre Thesenverbindung ist jedoch vorsich-
tig zu bewerten. In der Darstellung der einzelnen Perioden spricht Wohler
nimlich an keiner Stelle von Dekadenzerscheinungen, und auf Seite 138
behauptet er sogar in offensichtlichem Widerspruch zur Ausgangsthese: «Eine
generelle Einschitzung des Spatmittelalters als Zeit der Krise und des Verfalls
hat sich als nicht tragfihig erwiesen.» Es ist anzunehmen, daf3 die marxistisch-
thomistische These im Vorwort nur eine Schutzbehauptung gegeniiber den
sozialistischen Funktionidren darstellt. Sie darf wohl kaum als methodische
Maxime gelesen werden.

Eine weitere methodische These, die sich wie ein Leitfaden durch das ganze
Buch zieht, ist hingegen als selbstindiger Ansatz des Autors — unabhingig vom
sozialistischen Korsett — zu verstehen. Wohler definiert zwei Hauptrichtungen
mittelalterlichen Philosophierens (8-9): den Spiritualismus, der Materie, Natur
und Kérperlichkeit ontologisch und wertmiflig degradiert, und den Naturalis-
mus, der von unabhingigen und zugleich erkennbaren GesetzmiBigkeiten in der
Natur ausgeht. Eine solche Gegeniiberstellung kann ein geschicktes didakti-
sches Mittel sein, um gewisse Lehrunterschiede einprigsam zu verdeutlichen,
wie der Autor am Beispiel der Intellekttheorien zeigt (49, 121). Es ist aber
dullerst problematisch, die gesamte mittelalterliche Philosophie unter zwei
Etiketten zu subsumieren. Wo kann bei logischen Diskussionen (z.B. iiber die
Funktion der Synkategoremata), bei naturphilosophischen Auseinandersetzun-
gen (z.B. iiber Bewegungstheorien) oder bei Diskussionen der politischen Phi-
losophie (z.B. iiber die Legitimation der Monarchie) sinnvollerweise von einem
Gegensatz zwischen Spiritualismus und Naturalismus gesprochen werden?

Der Band enthilt im Anhang (187-220) eine Reihe niitzlicher Ubersetzun-
gen, die den Anfinger in die Textlektiire einfithren und eine Vertiefung der
allgemeinen Darstellungen ermdéglichen. Allerdings liegen von einigen dieser
Texte bereits gute neuere deutsche Ubersetzungen vor, z.B. von De summo bono
des Boethius von Dacien (iibers. von K. Flasch in: Geschichte der Philosophie in
Text und Darstellung: Mittelalter, Stuttgart 1982, 363-371) und vom ersten Teil
der Summa Logicae Ockhams (iibers. von P. Kunze, Hamburg 1984; in der
Bibliographie erwihnt). Freilich gilt es zu bedenken, daf3 westliche Publikatio-
nen dem ostdeutschen Lesepublikum bis zur politischen Wende kaum zuging-
lich waren. Dieser Umstand ist wohl auch der Grund dafiir, da3 die Auswahl-
bibliographie (221-225) duBerst unvollstindig ist und beinahe fragmentarisch
wirkt. Es fehlen die wichtigsten neueren Gesamtdarstellungen, z.B. die Can-
bridge History of Later Medieval Philosophy (hg. von N. Kretzmann/A. Kenny/].
Pinborg, Cambridge 1982). In der Rubrik «Periodika» fallen auf den ersten
Blick Liicken auf, z.B. 7raditio (New York 1943ff.), Vivarium (Assen 1963ff.),
Cabiers de I'Institut du Moyen Age Grec et Latin (Kopenhagen 1969£t.), Medioevo
(Padua 19754f.). Die Werkeditionen von Boethius, Heinrich von Gent, Gregor
von Rimini u.a. sucht man vergeblich, und von den deutschen Ubersetzungen



520 Rezensionen

sind nur einige wenige aufgefiihrt (vgl. ein ausfiithrliches Verzeichnis in K.
Flasch, Einfiibrung in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987, 198-
219).

Diese Mingel, die vor allem auf einer langjihrigen Isolation der Forschung
in der DDR beruhen, kénnen nun freilich leicht behoben werden. Es ist zu
hoffen, daf3 die ostdeutsche Geschichtsschreibung der mittelalterlichen Philo-
sophie in einem verinderten historischen Kontext den Dialog mit der westli-
chen Forschung rasch finden wird. Eine solche wissenschaftliche Zusammen-
arbeit setzt allerdings voraus, daf bei der derzeitigen Reorganisation der wis-
senschaftlichen Institutionen in Ostdeutschland die philosophische Medidvistik
nicht vergessen wird, zumal gerade diese Disziplin — wie am Beispiel Wohlers
deutlich wird — sich nicht der Doktrin der marxistischen Philosophie und
Geschichtsschreibung gefiigig gemacht, sondern sorgfiltiges Quellenstudium
betrieben hat.

DoMINIK PERLER

Arthur Rich: Wirtschaftsethik. Bd. 1: Grundlagen in theologischer Perspek-
tive. — Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn '1984. 270 S.; Bd. 2:
Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus sozialethischer Sicht. —
Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1990. 407 S.

Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes hat Arthur Rich sein anspruchs-
volles Projekt einer umfassenden und systematischen Darstellung der Wirt-
schaftsethik zu einem erfolgreichen Abschlul3 gefiihrt. War der 1984 erschie-
nene erste Band der theologischen Grundlegung gewidmet, beschiftigt sich der
zweite Band mit ordnungspolitischen Fragen; dabei hat sich der Autor, der
inzwischen seinen 80. Geburtstag feiern durfte, bei der Konzipierung des
Gesamtwerks wohl nicht trdiumen lassen, wie aktuell gerade diese ethischen
Erwigungen zur Wirtschaftsordnung werden wiirden. Tatsichlich bestitigen
die Ereignisse in Osteuropa die grundsitzliche Option Richs zugunsten des
marktwirtschaftlichen Grundsystems als einer gegeniiber der Zentralverwal-
tungswirtschaft (so die vom Autor gegeniiber dem gebriuchlicheren Ausdruck
«Planwirtschaft» vorgezogene Terminologie) «relativ besseren Alternative» (II
253). Wie weit allerdings dieser Umbruch auch in Richtung von Richs Plidoyer
fiir ein « Modell der human reformierten und [...] 6kologisch regulierten Markt-
wirtschaft» (II 343) verlaufen wird, muB} sich erst noch zeigen.

Im Rahmen einer kurzen Besprechung braucht hier nicht ein vollstindiger
Uberblick geboten zu werden iiber Richs theologisch ansetzende Wirtschafts-
ethik, zumal der erste Band, 1987 bereits in dritter Auflage erschienen, inzwi-
schen zu einem Grundlagenwerk evangelischer Sozialethik geworden ist (im
katholischen Bereich war demgegeniiber die Rezeption bisher wesentlich
zuriickhaltender). Im folgenden soll lediglich auf die Argumentationsstruktur



Rezensionen 521

eingegangen werden, die Rich zu seinen ordnungspolitischen Optionen fiihrt.
So kann deutlich werden, dal3 der zweite Band auch fiir diejenigen Ethiker
interessant sein muf, die Richs theologischer Grundlegung nicht folgen
konnten.

Ahnlich wie der Kritische Rationalismus oder das Konzept der Normativen
Sozialwissenschaft G. Weissers (I 90-100) geht Rich davon aus, daB3 sich die
ethisch allein verbindlichen Kriterien des Menschengerechten nicht streng
rational herleiten lassen (I 102). Sie stehen vielmehr im Horizont einer
bestimmten, unhintergehbaren ErfabrungsgewifSheit (1 103), die fir den Christen
diejenige der hoffenden Liebe des Glaubens ist (I 170). Diese Erfahrungsge-
wilheit entldBt aus sich prinzipielle Kriterien des Menschengerechten (I 173—
200), die inhaltlich zwar nicht mehr exklusiv christlich sein miissen, fiir den
Christen aber gleichwohl sich als Kriterien der «Humanitit aus Glauben, Hoff-
nung, Liebe» darstellen (I 105-128, 170). Mit der Ebene der praktischen
Maximen erfolgt schlieBlich der Ubergang zur eigentlichen sozialethischen
Urteilsfindung. Entscheidend zum Verstindnis von Richs wirtschaftsethischer
Argumentation ist dabei der erkenntnistheoretische Unterschied zwischen Kri-
terien und Maximen: Die praktischen Maximen vermitteln den rein priskrip-
tiven Anspruch der Kriterien des Menschengerechten mit dem deskriptiv (bzw.
in der Sprachregelung Richs «explikativy») erfaliten SachgemiBen der Sozial-
wissenschaften (I 103). Die Maximen sind deshalb «keineswegs aus den prin-
zipienhaften Kriterien deduzierbar, sondern nur so zu gewinnen, dal} unter
Aufgebot aller Vernunft anhand dieser Kriterien gefragt wird, unter welchen
ethischen und sachlichen Bedingungen in den realen Verhiltnissen des gesell-
schaftlichen Lebens ein Optimum an Menschengerechtem erwirkt werden
kann» (I 170; vgl. auch II 226 und passim).

Wihrend der erste Band sich vorwiegend mit der Erliduterung der Erfah-
rungsgewillheit des Christen und den daraus sich ergebenden Kriterien des
Menschengerechten befalit, bewegt sich der zweite Band auf der wesentlich
konkreteren Ebene ordnungspolitischer Maximen. Diesem Teil diirfte deshalb
groBBere Aufmerksamkeit seitens konomischer Praktiker zuteil werden, als dies
fiir die theologische Grundlegung zu erwarten war. Richs bereits erwihnte
Option fir eine regulierte Marktwirtschaft ergibt sich aus einer komplexen
Argumentationsfolge. Die Gegeniiberstellung von Markt- und Zentralverwal-
tungswirtschaft (II 180-225) zeigt, dall vom Anspruch des Menschengerechten
her die jeweilige Wertbasis beider Systeme rezipierbar ist: Weder die Werte
Freiheit, Selbstverantwortlichkeit und Eigeninteresse (II 201) noch die Werte
Kollektivinteresse, Sozialpflichtigkeit und Solidaritit (I 224) widersprechen als
solche der Humanitiit.

Gegen den Menschen wenden sich die jeweiligen Wertgefiige aber, sobald
sie einseitig verabsolutiert werden. Hier greift das Kriterium der Relationalitit,

das in Richs Argumentation einen hervorragenden Stellenwert einnimmt. Es
bezeichnet die Art und Weise des menschengerechten Umgangs mit ethischen



522 Rezensionen

Werten und Tugenden. Rich wendet sich gegen jegliche Verabsolutierung ein-
zelner Werte, so sehr diese auch Aspekte des Menschlichen richtig zum Aus-
druck bringen: «Jede Absolutsetzung eines solchen Wertes, wie sie sich in dessen,
den polaren Gegenwert ausschlieBende Extremisierung duBert, wird un-
menschliche Konsequenzen im Gefolge haben. [...] Der tiefere Sinn der Rela-
tionalitit der ethischen Grundwerte [...] ist darin zu sehen, daB3 sich auf keinen
von ihnen die wahre und wirkliche Humanitit reduzieren i3t [...]. In ihrer
Vereinzelung sind sie Aspekte des Menschlichen, und nur das. Das gilt vom
liberalen Grundwert <Freiheit> so gut wie vom sozialistischen <Solidaritdty» (I
188f£.).

Es mag notwendig erscheinen, diese Bestimmung des Kriteriums der Rela-
tionalitit gegen MiBverstindnisse abzusichern. Inhaltlich will Relationalitit
keine fade Ausgewogenheit intendieren oder fiir eine vermeintlich goldene
Mitte werben; weder arrangiert sich die durch die Humanitit aus Glauben,
Hoffnung, Liebe implizierte Relationalitit «mit dem strukturell Bésen in der
bestehenden Welt, noch verweigert sie sich ihr in den Triumereien vom uto-
pischen Sprung aus dem Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit, das
Befreiung von allen Zwingen bringe. Sie lebt vom hoffenden Glauben der
Liebe an das Kommen des Reiches Gottes» (II 372). Genauso wenig kann
ordnungspolitisch das Bestreben, einzelne Werte nicht zu verabsolutieren, zu
einem «Dritten Weg» der Wirtschaft fithren; zwischen Markt- und Zentralver-
waltungswirtschaft vermag Rich keine weitere, ordnungspolitisch gangbare
Alternative zu sehen (II 177-180). Indem die christliche Humanitit aus Glau-
ben, Hoffnung und Liebe sich in derselben Nihe zu den Werten beider real
existierender wirtschaftlicher Grundsysteme befindet, muf3 es ihr vielmehr
darum gehen, zu tberpriifen, wo sie das Kriterium der Relationalitit besser
gewahrt sieht (IT 225).

Die Relationalitit ist aber nicht nur eine Forderung des Menschengerech-
ten, sondern auch des SachgemifBen: Rich vermag in einer detaillierten Eror-
terung zu zeigen, dal3 sowohl eine rein marktwirtschaftliche als auch eine rein
zentralverwaltungswirtschaftliche Ordnung sich letztlich dysfunktional auswir-
ken (IT 192-200, 213-224). Nun zeigt sich aber, daB3 die Méglichkeiten einer
Relativierung des zentralen Plansystems weit geringer sind als die der Markt-
wirtschaft (II 201f., 224f.,, 257f.). Deshalb dringt sich Rich die grundsitzliche
Entscheidung fiir das marktwirtschaftliche System aus pragmatischen Griinden
auf: «Kann die Humanitit aus Glauben, Hoffnung, Liebe mit ihrem relationa-
len Begriff des Menschengerechten die Markt- wie die Zentralverwaltungswirt-
schaft nur relativiert rezipieren, erweist sich aber die Zentralverwaltungswirt-
schaft im Unterschied zum Marktsystem als nicht wirklich relativierbar, dann
kann prinzipiell die ordnungspolitische Option auch nur zugunsten der Markt-
wirtschaft ausfallen» (II 258).

Die eigentliche Aufgabe der Wirtschaftsethik in Fragen der Ordnungspo-
litik stellt sich allerdings erst da, wo es darum geht, menschen- und sachgerechte



Rezensionen 523

Ordnungsgestalten der Marktwirtschaft zu finden. Auch hier wird der Theologe
gut daran tun, das Kriterium der gebotenen Relationalitit zu beachten. « Wie
keines der wirtschaftlichen Grundsysteme [...] vor dem absoluten Anspruch der
christlichen Humanititskriterien bestehen kann, so auch keine markwirtschaft-
liche Ordnungsgestalt, weder eine real bestechende noch eine alternativ
erwiinschte. Sie alle sind Gebilde des Vorletzten, der geschichtlichen Zeit, die
vergeht» (I1 325). Die Wirtschaftsethik ist deshalb auch in der Ordnungsfrage zu
einem kritischen Abwigen aufgerufen, das nur zu vorliufigen, fortwihrend
revisionsbediirftigen Ergebnissen fithren kann (II 318-338). Rich gelangt zu
folgenden Maximen der wirtschaftsethisch wiinschbaren Ordnung der Markt-
wirtschaft: Eine Marktordnung des reinen Laissez-faire ist fiir die Humanitit
aus Glauben, Hoffnung, Liebe inakzeptabel. Die Regulierung der Marktord-
nung durch die Soziale Marktwirtschaft weist gleichfalls strukturelle Defizite
auf, vor allem im Bereich des politischen Vollzugs (Eigentumsreform), der
Umweltvertriglichkeit und — was Rich nicht erwihnt — der Realisierung in
einem supranationalen Verband wie der EG. Die so sichtbar gewordene Not-
wendigkeit einer Weiterentwicklung der Sozialen Marktwirtschaft liuft deshalb
auf das Modell einer Marktwirtschaft hinaus, die unter den Gesichtspunkten des
Menschengerechten und der Umweltvertriglichkeit reguliert wird (II 338-
344). Dieses Modell orientiert sich an O. Siks Entwurf einer humanen Wirt-
schaftsdemokratie und an H. Ch. Binswangers Arbeiten zur 6kologisch regu-
lierten Marktwirtschaft (I 296-318).

Ein eigenes Kapitel widmet Rich schlieBlich den ethischen Problemen der
weltwirtschaftlichen Verflechtung. Es erstaunt nicht, daB3 dieser Teil, als « Aus-

blick» betitelt, weit weniger differenziert ausfillt als die Er6rterung ordnungs-
politischer Maximen nationaler Volkswirtschaften. Wenn auf nationaler Ebene

eine Marktsteuerung aus ethischen wie 6konomischen Griinden zu fordern ist,
ist klar, daB3 auch die internationalen Wirtschaftsbeziehungen entsprechend
geregelt werden miissen und nicht weiter der bloBen Macht der Stirkeren, und
das sind allemal die westlichen Industrielinder, iiberlassen werden kdnnen.
Rich sieht ein solches Regulativ nur in der Moglichkeit einer partizipativen
Kooperation in der Weltwirtschaft gegeben; ihre inhaltliche Ausgestaltung
bleibt er aber dem Leser weitgehend schuldig (I 350-362). Entwicklungspo-
litisch fragwiirdig scheint aulerdem die These zu sein, die grundsitzliche
Option fiir die Marktwirtschaft in den industrialisierten Lindern lasse sich ohne
weiteres auf die Situation aller Entwicklungslinder tibertragen (II 359). Hier
wire die Uberlegung bedenkenswert, ob nicht eine planwirtschaftliche Orga-
nisation der nationalen Volkswirtschaften der irmsten Staaten der Dritten Welt
zumindest in einer ersten Entwicklungs- bzw. Industrialisierungsphase effizien-
ter wire als eine, wie auch immer regulierte, marktwirtschaftliche Ordnung.

Detailkritiken und Hinweise auf weggelassene Themen vermogen aller-
dings den Wert des nun endlich vollstindigen Werks von Arthur Rich nicht zu
schmilern. Dem Autor ist ein systematischer Entwurf der Wirtschaftsethik zu



524 Rezensionen

verdanken, wie er in dieser Breite und Geschlossenheit nicht mehr zu finden ist
und auch seit Jahrzehnten, seit den groflen Kompendien der katholischen
naturrechtlichen Sozialethik, nicht mehr versucht wurde. Nicht nur in Anbe-
tracht des Alters des Verfassers mul} er als Lebenswerk bezeichnet werden.

CHRISTIAN KISSLING



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

