
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert :
Marginalien, Materialien und Hinweise im Zusammenhang mit einer
Studie von Claude Lafleur

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Einführungen in die Philosophie
aus dem XIII. Jahrhundert

Marginalien, Materialien und Hinweise
im Zusammenhang mit einer Studie von Claude Lafleur *

Einleitung

Eine historische Erforschung der Philosophie und insbesondere der
Philosophie des Mittelalters muß davon ausgehen, daß nicht im voraus bekannt ist,
was der Begriff <Philosophie> in einer vergangenen Epoche bedeutete. Eine
historische Forschung, die diesen Namen wirklich verdienen will, hat die
Aufgabe, zu ermitteln, was mit dem Begriff <Philosophie> gemeint war. Eine
derartige Untersuchung muß allerdings gewärtigen, daß der Ausdruck <Philo-
sophie> zu verschiedenen Zeiten sehr Verschiedenes und Verschiedenartiges
bezeichnete ; sie muß auch in Kaufnehmen, daß er gleichzeitig in verschiedenen
gesellschaftlichen und intellektuellen Kontexten verschieden interpretiert und
gedeutet wurde.1

Eine Studie, die unter expliziter Berücksichtigung des jeweiligen Kontextes
und der in jedem Falle präzise zu untersuchenden historischen Bedingungen
nach der vielfältigen und noch nicht feststehenden Bedeutung und Funktion
der Philosophie fragt, kann sehr verschiedene Wege beschreiten. 2 Es scheint
besonders angezeigt zu erforschen, welches Selbstverständnis der Philosophie in
jenen Texten anzutreffen ist, welche explizit dazu bestimmt waren, einen Ein-

* Quatre introductions à la philosophie au XIIIe siècle. Textes critiques et étude

historique, Montréal, Institut d'études médiévales; Paris, Librairie philosophique J. Vrin,
XX + 428 Seiten (Publications de l'Institut d'études médiévales XXIII).

1 Vgl. R. Imbach, Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen
Philosophie, in: FZhPTh 34 (1987) 243-256, vor allem 253-256.

2 Die neueren Arbeiten von K. Flasch sind in dieser Hinsicht zweifellos wegweisend;

vgl. vor allem: Das philosophische Denken im Mittelalter, Stuttgart 1986; Einführung

in die Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1987. Zur Entwicklung der Konzeption
der Philosophiehistorie im französischen Sprachraum vgl. R. Imbach, La philosophie

médiévale, in: Doctrines et concepts. Cinquante ans de philosophie de langue française,
Paris 1987, 109-117.



472 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

blick in das Gesamtgefüge der Philosophie und des menschlichen Wissens zu
verschaffen: Ich meine die sog.philosophische Einleitungsliteratur, welche L. Baur
bereits 1903 treffend umschrieben hat. Es seien damit jene Schriften oder
Schriftteile gemeint, «die einen kurzen, klaren Einblick in den Begriff, die Teile
und die Unterteilung der Gesamtphilosophie, m.a.W. eine systematische
Gliederung des philosophischen Wissenschaftsganzen und seiner Teile geben, und
zwar zu dem Zweck, den angehenden Schüler in die Philosophie einzuführen,
ihm Inhalt und Umfang der philosophischen Gesamtwissenschaft klarzumachen,

die einzelnen Zweige philosophischen Wissens nach Begriffsbestimmung,
Gliederung, Methode, Stellung usw. darzulegen» 3.

Da diese Art von Literatur im Mittelalter durchaus existiert, verspricht ihre
Analyse einen aufschlußreichen Einblick in die verschiedenen Aspekte des

mittelalterlichen Philosophiebegriffs. Wenn überhaupt irgendwo, dann wird in
dieser Art von Texten erklärt, welches der Inhalt der Philosophie sein soll, mit
welchen methodischen Mitteln die gestellten Fragen untersucht werden sollen
und welches das Ziel und die Aufgabe des philosophischen Bemühens sein
sollen.

Es existieren in der philosophischen Literatur des Mittelalters zahlreiche
Texte, die den Kriterien, die L. Baur für die Einleitungsschriften aufgestellt hat,
entsprechen: Für das XII. Jahrhundert sei erinnert an das Didascalicon des Hugo
von St. Viktor4, die Eons philosophiae des Gottfried von St. Viktor 5 und den
berühmten Traktat De divisionephilosophiae des Dominicus Gundissalinus 6. Im
XIII. Jahrhundert verdienen neben der wohl bedeutendsten Schrift De ortu
scientiarum des Robert Kilwardby O.P.7 die Wissenschaftseinteilung von Johannes

von Dacien 8, Bonaventuras De reductione artium in theologiam und die
Philosophia des Aubry von Reims9 Beachtung und Interesse. Aus dem

3 Dominicus Gundissalinus, De diuisione philosophiae, hrsg. und philosophiegeschichtlich

untersucht, nebst einer Geschichte der philosophischen Einleitung bis zum
Ende der Scholastik, Münster 1903, 317. Das Buch von Baur verdient auch heute noch
studiert zu werden.

4 Hugonis de Sancto Victore Didascalicon. De studio legendi, ed. Ch. Buttimer,
Washington 1939. Ebenfalls interessant ist die Epitome Hugos, vgl. Hugonis de Sancto
Victore Epitome Dindimi in philosophiam, ed. R. Baron, in: Traditio XI (1955) 105—

119.
5 Godefroy de Saint-Victor, Fons Philosophiae, texte publié et annoté par

P. Michaud-Quantin, Paris 1956.
6 Das Werk wurde von L. Baur in der in Anm. 3 zitierten Studie publiziert.
7 Robert Kilwardby O.P., De ortu scientiarum, ed. by A.G. Judy O.P., London-

Toronto 1976. Obschon es sich gewiß um die wichtigste Einleitungsschrift des 13.
Jahrhunderts handelt, kenne ich keine eingehende Untersuchung und philosophiehistorische
Interpretation dieses Werkes.

8 Die Schrift wurde herausgegeben in: Johannis Daci opera I, ed. A. Otto, Hauniae
1955, 3-44.

' Publiziert von R.-A. Gauthier, in: Notes sur Siger de Barbant II, Revue des

sciences philosophiques et théologiques 68 (1984) 29—48.



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 473

XIV. Jahrhundert möchte ich vor allem auf die wenig beachtete Katharinenpredigt

des Heinrich von Langenstein 10 hinweisen.
In zahlreichen Untersuchungen hat M. Grabmann immer wieder auf

Einleitungsschriften aus dem Umkreis der Pariser Artistenfakultät hingewiesen. 11

Auch R.-A. Gauthier hat in mehreren Aufsätzen die Wichtigkeit dieser Schriften

für die Kenntnis der Pariser Artistenfakultät hervorgehoben. 12 Das hier zu
besprechende Buch von Claude Lafleur enthält die Erstausgabe von vier

Einführungen in die Philosophie aus der Pariser Artistenfakultät des XIII. Jahrhunderts.

A. Inhalt des Werkes

Unter Einführung versteht Lafleur entweder (a) einen accessus zu einem
bestimmten Text, (b) eine eigenständige divisio scientie, (c) ein Examenskompendium

oder (d) eine commendatio philosophie (3; 160). 13 Der Edition der vier
Traktate (165-374) geht ein ausführlicher einleitender Teil voran. Im ersten

Kapitel untersucht Lafleur die Handschriften in kodikologischer Hinsicht,
beschreibt ausführlich ihren Inhalt sowie ihre Geschichte. Bei einigen der
beschriebenen Handschriften handelt es sich um sehr wichtige philosophische
Miszellancodices. Ich erwähne nur Paris, BN, lat. 16089, eine Handschrift aus
dem Collège de Sorbonne mit 69 Stücken, oder Oxford, Corpus Christi College

283, wo nicht weniger als sechs Einführungen in die Philosophie aus dem
Pariser Milieu überliefert werden. Das zweite Kapitel ist der Klassifizierung der
Handschriften gewidmet (77—122). Dieser Teil, der durch knappe, aber äußerst
klare methodische Vorbemerkungen eröffnet wird, beweist große wissenschaftliche

Sorgfalt und Umsicht. Im dritten Kapitel werden die vier kleinen Werke in
verschiedener Hinsicht vorgestellt (123-154). Es handelt sich dabei um:
(a) die anonymen Accessusphilosophorum. VII. artium liheralium (5 vollständige
Hss.);

10 A. Lang, Die Katharinenpredigt Heinrichs von Langenstein, Eine programmatische

Rede des Gründers der Wiener Universität über den Aufbau der Glaubensbegründung

und die Organisation der Wissenschaften, in: Divus Thomas (FR) 26 (1948) 123—

159, 233-250. Vgl. ebenfalls N. Steneck, A Late Medieval Arbor Scientiarum, in:
Speculum 50 (1975) 245-269.

11 Vgl. vor allem: Die logischen Schriften des Nikolaus von Paris (Clm 14460 und
Vat. Lat. 3011) und ihre Stellung in der aristotelischen Bewegung des 13. Jahrhunderts,
in: Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 222-248; Eine für Examinazwecke
abgefaßte Quaestionensammlung der Pariser Artistenfakultät aus der ersten Hälfte des

13. Jahrhunderts, in: Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, 183-199.
Grabmann bezieht sich aber auch in anderen Arbeiten immer wieder auf die

Wissenschaftseinteilungen des frühen XIII. Jahrhunderts.
12 Arnoul de Provence et la doctrine de lafronesis, vertu mystique suprême, in: Revue

du moyen âge latin XIX (1963) 129-170; ebenso der in Anm. 9 zitierte Aufsatz.
13 Der Verfasser beruft sich bei seiner Umschreibung der Literaturgattung auf

O. Lewry, Thirteenth-Century Examination Compendia from the Faculty ofArts, in: Les

genres littéraires dans les sources théologiques et philosophiques médiévales, Louvain
1982, 101-116.



474 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

(b) den ebenfalls anonymen Traktat Philosophica disciplina (zwei Textzeugen);

(c) die Schrift Divisio scientie des Arnoul de Provence (Arnulfus Provincialis)
(zwei Hss. und eine Abbreviatio) ;

(d) den Anonymus Compendium circa quadrivium (1 Hs.).
Der Verfasser kann schlüssig nachweisen, daß die Accessus als älteste dieser

Schriften betrachtet werden müssen, da die Abhandlungen (b) und (c) eindeutig
von ihnen abhängen (vgl. dazu 132-141). Mit größter Wahrscheinlichkeit sind
alle vier Texte im Umkreis der Pariser Artistenfakultät entstanden (124—125).
Die Accessus, die um 1230-1240 verfaßt wurden, bieten vor allem eine
Einführung in das Quadrivium : Nach einer kurzen Einleitung, in der die drei
Gründe aufgezeigt werden, weshalb die Philosophie erstrebenswert ist (179—

180), folgen die vierfache Definition und die Einteilung der Philosophie (181—

184). Die ausgedehnte Erörterung der Künste des Quadrivium wird ergänzt
durch eine Vorstellung der Consolatio des Boethius und des platonischen Tim-
aeus (229—244). Der Anonymus Philosophica disciplina kennt die neue
Ethikübersetzung des Robert Grosseteste (von 1246/47) nicht und ist deswegen kurz
vor diesem Datum anzusetzen (129). Die in diesem Werk gebotene Einführung
ist bereits wesentlich umfassender. Dies belegen namentlich die sieben
Definitionen der Philosophie (258-259) sowie die allgemeine Einteilung der
Wissenschaften. Allerdings spielen in der Vorstellung der einzelnen Teildisziplinen
die Septem artes immer noch die entscheidende Rolle, obschon dieses Bild der
Philosophie durch einen knappen Abriß der Naturphilosophie (262-265)
ergänzt wird. Zwar ist der Traktat des Arnulf, eines Pariser Magisters der artes

um 1250, von den beiden erwähnten Schriften abhängig, aber er verrät in
mehrfacher Hinsicht einen fortgeschrittenen Stand der Kenntnis, namentlich
des aristotelischen Schrifttums. Die Beschäftigung mit der Philosophie wird
ausführlicher begründet; nicht nur die Philosophie, sondern auch scientia und
sapientia werden definiert. Bei der Wissenschaftseinteilung fällt auf, daß die
Metaphysik kurz präsentiert (324) und die Moralphilosophie recht ausführlich
erörtert wird (333-336). Das Compendium, das keine nachweisbaren Beziehungen

zu den anderen Traktaten aufweist, behandelt ebenfalls in erster Linie das

Quadrivium.
Nach der Auffassung von Lafleur sind diese Werke vor allem Zeugen des

Lehrbetriebs an der Pariser Artistenfakultät in der ersten Jahrhunderthälfte. Sie

informieren über die Ideen, den behandelten Stoff, die Disziplinen, kurz über
einen gewichtigen Teil des intellektuellen Lebens einer Fakultät, die sich in
einer bedeutsamen Entwicklung befand. Sie liefern also eine wichtige, ja
unerläßliche Ergänzung zum Chartularium Universitatis Parisiensis und zu den darin
enthaltenen Mitteilungen über den Pariser Lehrbetrieb (cf. 154). Die Traktate
dürfen deswegen als beachtliche Testimonia eines intellektuellen Milieus
betrachtet werden, aus dem wenig später berühmte Intellektuelle wie Boethius
von Dacien und Siger von Brabant hervorgehen sollten.

Die Edition der Opuscula, für die die mittelalterliche Orthographie gewählt
wurde, ist von hervorragender Qualität (vgl. die Erklärung der Editionsprinzipien

165-176). Der (negative) Variantenapparat wird im Anhang durch ein
Supplementum ergänzt, wo orthographische Varianten, numerische Alternativen



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 475

und Verschreiber aufgelistet werden.14 Für jedes der Opuscula mußten andere

Editionsprin2ipien berücksichtigt werden, da sich die Überlieferungslage
unterschiedlich präsentiert. Besondere Erwähnung verdient der überaus reich
dokumentierte Quellenapparat. Der Verfasser belegt darin ausführlich die
Beziehungen, die zwischen den verschiedenen Einleitungen bestehen. Einzelne
Anmerkungen erweisen sich geradezu als Kommentare, in denen sogar Bezüge
zu späteren Werken aufgezeigt werden. Der Band wird nicht nur durch einen
Index nominum et verborum potiorum ergänzt, sondern auch durch eine
Bibliographie. Hier ist die Zusammenstellung der unedierten Schriften zu erwähnen
(387-394). Der Verfasser legt u.a. eine knappe Beschreibung (Überlieferung,
Incipit, Explicit) von 20 Texten vor, die ebenfalls zur Gattung der introductiones

gehören.

B. Kritische Anmerkungen

1. Die Studie von Lafleur beleuchtet ein bisher nur wenig erforschtes Feld
der mittelalterlichen Philosophie und stellt somit einen sehr bedeutsamen,
wissenschaftlich einwandfreien Beitrag zur Erforschung des mittelalterlichen
Philosophiebegriffs dar. Nur sorgfältige Einzelstudien dieser Art, die neues
Quellenmaterial zur Verfügung stellen, ermöglichen Fortschritte im Bereich
der mittelalterlichen Historiographie. Die philosophiehistorische Auswertung der
neuen Materialien steht allerdings noch bevor. Lafleur hat in verständlicher
und vielleicht kluger methodischer Beschränkung in erster Linie die Beziehungen

der edierten Texte zueinander und zu ähnlichen Texten des selben Umfelds
erforscht und untersucht sowie die Bedeutung der Schriften für die Kenntis des

Pariser Milieus skizziert. Für eine wirklich philosophiehistorische Interpretation
dieser Texte wäre es allerdings unerläßlich, diese Texte in einen größeren
Zusammenhang zu stellen, nämlich in den Rahmen der Geschichte der
philosophischen Einleitungsliteratur.

2. Eine erste Aufgabe bestünde darin, die Beziehungen der Pariser
Einleitungen zu ähnlichen — voruniversitären — Schriften, vor allem des XII.
Jahrhunderts, aufzudecken. 15 Nur eine detaillierte Analyse der Unterschiede und
Entwicklungen erlaubte überhaupt ein Urteil über die Bedeutung der edierten
Traktate.16 Es wäre besonders wichtig, ihren Bezug zu den bereits erwähnten

14 Von der Nützlichkeit und Notwendigkeit dieses Anhanges bin ich nicht überzeugt,
da er nach meiner Meinung zu wenig philologisch und historisch markante Informationen
liefert.

15 Zum Lehrbetrieb im XII. Jahrhundert vgl. Ph. Delhaye, Enseignement et morale
au XIIe siècle, Fribourg 1988; W. Kluxen, Der Begriff der Wissenschaft, in: Die Renaissance

der Wissenschaften im 12. Jahrhundert, hrsg. von P. Weimar, Zürich 1981, 273—

293.
16 Die umfangreiche Studie von K.-A. Wirth, Von mittelalterlichen Bildern und

Lehrfiguren im Dienste der Schule und des Unterrichts, in: Studien zum städtischen

Bildungswesen des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit, hrsg. von B. Moeller,
H. Patze und K. Stackmann, Göttingen 1983, 256-370, enthält eine Fülle von Informationen,

die auch den Philosophiehistoriker interessieren sollten!



476 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

Schriften Hugos und Gundisalvis zu klären. 17 Die sehr präzisen Quellenverweise

im Apparat liefern dazu eine nützliche Vorarbeit. In diesem Zusammenhang

möchte ich auf den aufschlußreichen Traktat hinweisen, den G. Dahan
publiziert hat und der aus der zweiten Hälfte des XII. Jahrhunderts stammt. 18

17 Zum Wissenschaftsverständnis von Hugo vgl. R. Baron, Science et sagesse chez

Hugues de Saint-Victor, Paris 1957. Bezüglich der Lehre des Gundissalinus sind zu
beachten: A.-H. Chroust, The Definitions of Philosophy in the De divisione Philoso-
phiae of Dominicus Gundissalinus, in: New Scholasticism 25 (1951) 253-281;
N.M. Häring, Thierry of Chartres and Dominicus Gundissalinus, in: Mediaeval
Studies 26 (1964) 271-286. Wichtige Lehrunterschiede der Werke von Hugo und Dominucs
werden unterstrichen im bedeutenden Aufsatz von F. Alessio, La filosofia e le «artes
mechanicae» nel secolo XII, in: Studi medievali, s.t. 6 (1965) 71-161.

18 Une introduction à la philosophie au XIIe siècle, le Tractatus quidam dephilosophia
etpartibus eius, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge LVII (1982)
155—193. Dieser anonym überlieferte Traktat Paris, BN 6750 {Inc.: Philosophia aliter
describitur), der in der zweiten Hälfte des XII. Jahrhunderts entstanden sein dürfte, kann
in mehrfacher Hinsicht als ein interessantes Dokument betrachtet werden. Es ist kaum
möglich, im Aufbau dieses assoziativ verfahrenden Opusculum einen logischen Plan zu
entdecken: Nach der Vorstellung zweier geläufiger Definitionen der Philosophie (181)
legt der unbekannte Verfasser vier Einteilungen der Philosophie vor, wobei im
Zusammenhang mit der zweiten ein sehr langer Exkurs über die Musik dazwischengeschoben
wird. Die am meisten entwickelte und kommentierte Einteilung der Wissenschaft stammt
aus dem Kreis von Chartres: Alii vero scientiam primo loco constituentes, earn in elo-
quentiam sapientiamque distribuunt (181). Allerdings insistiert der Verfasser darauf, daß
Weisheit und Beredsamkeit scharf auseinandergehalten werden müssen (187). Nur die
sapientia verdient Philosophie genannt zu werden. Der Traktat legt auch ein abgewandeltes

stoisches Modell vor, wenn er Physik, Ethik und Theologie als Grunddisziplinen der
Philosophie vorstellt (181). Schwer zu situieren ist eine ohne Kommentar bloß genannte
Vierteilung (physica, ethica, theorica, theologia; 189). Aus der Zusammensetzung von
Leib und Seele beim Menschen leitet der unbekannte Autor eine vierte Einleitung ab, in
dem er die Wissenschaft als Erhalterin von Leib und Seele deutet. Die Physik - wohl als

Medizin zu verstehen - dient dem Körper, die Theologie der Seele, während die
Jurisprudenz die den Körper und die Seele betreffende Gerechtigkeit fördert. Die Septem artes
liberales sind zu diesen drei Wissenschaften die notwendige Propädeutik (188). Eine
angefügte Aufzählung der mechanischen Künste ist wahrscheinlich aus dem Didascalicon
übernommen (188-189). Der Traktat beweist ein ziemlich schwaches Problembewußtsein.

Ohne Vermittlung stehen die verschiedenen Einteilungen, die kaum begründet
werden, nebeneinander. Keine Spur von einem Einfluß arabischer Quellen, die bei
Gundissalinus vorherrschen. Gleichwohl verdient der Traktat Beachtung, weil er zwar
nicht die gesellschaftliche Funktion der Philosophie erörtert, jedoch ein Bild der respublica
entwirft, das interessante Rückschlüsse auf die Geisteshaltung des Verfassers erlaubt.
Dieser legt nämlich eine knappe Theorie der drei Ordnungen vor. Nach diesem Abriß
gibt es in der Gesellschaft der Menschen Befehlende, Handelnde und Gehorchende. Diese
Gesellschaftsordnung soll Moses in Analogie zum Mikro- und Makrokosmos eingeführt
haben (190-191), indem er das jüdische Volk insenatores, milites undpastores eingeteilt hat.
An Stelle der senatores seien jetzt die Kleriker getreten (192). Was er unter Klerikern
versteht und welche Aufgabe ihnen zukommt, wird im Zusammenhang der eigens
beschriebenen kirchlichen Hierarchie deutlich: Ilia autem que in qui rex fuit et sacerdos,

optinente dirimantur, ita tarnen quod litterati dextrum, laici sinistrum latus teneant. Et



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 477

Sowohl hinsichtlich der Einteilungsprinzipien als auch bezüglich der
Philosophiedefinitionen handelt es sich hier um ein aufschlußreiches Dokument. Es ist

beispielsweise bemerkenswert, daß die berühmte Definition der Philosophie,
die wohl auf Wilhelm von Conches zurückgeht (Philosophia est eorum que sunt et

que videntur et eorum que sunt et non videntur comprehensio veritatis) und vom
Anonymus Philosophica disciplina und von Arnoul zitiert wird (258, 27—29; 308,
126-127), in diesem Traktat in leicht veränderter Form ebenfalls auftaucht. 19

Ein anderes Beispiel mag zeigen, daß der Zusammenhang mit dem Schrifttum
des XII. Jahrhunderts hergestellt werden muß: Die in den Accessus wie bei
Arnoul entfaltete Auffassung, die mechanischen und die freien Künste seien der
Versuch, die menschliche Schwäche zu überwinden 20, ist ein stehender und
weitverbreiteter Topos des Schrifttums im XII. Jahrhundert, wie L.-M. De Rijk
in einem vorzüglichen Aufsatz nachgewiesen hat. 21

3. Der arabische Einfluß würde zweitens ebenfalls eine genaue Erforschung
erfordern. Zwar verweist Lafleur im Quellenapparat auf die entsprechenden
Vorlagen, aber diese Bezüge hätten m.E. eine kurze Analyse und Deutung
verdient. Das gilt vor allem für den Einfluß von Avicenna 22 und die sehr
einflußreiche Schrift De scientiis von Al-Farabi23.

4. Die edierten Traktate sind drittens in der Gesamtgeschichte der
Einteilungsliteratur zu deuten. P. Hadot hat in einem anregenden Aufsatz 24 nachge-
wiesèn, daß die verschiedenen Einteilungsschemata ganz verschiedene philo-

sciendum quod infimus gradus litteratorum et clericorum dignior est supremo gradu
laicorum (193). Die stillschweigende Gleichsetzung von litteratus und clericus sowie die

Ortung der Kleriker im Gefüge der hierarchisch aufgebauten Gesellschaft offenbart einen
Philosophiebegriff, nach dem die wissenden Kleriker zugleich eine soziale und politische
Vormachtstellung besitzen. Daß die Philosophie, in welche der Traktat einführen will,
offenbar den Klerikern vorbehalten ist, wird implizit vorausgesetzt. Es ist deshalb kaum
überraschend, daß die Bücher Salomons als die Grundtexte der Philosophie genannt
werden (181). Vgl. ebenfalls vom selben Autor: Origène et Jean Cassien dans un Liber de

philosophia Salomonis, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge LX
(1985) 135-162.

19 Ed. cit. 181, vgl. den Kommentar 157-158.
20 Vgl. die Texte 182 und 315-316.
21 Some Notes on the Twelfth Century Topic of the Three (Four) Human Evils and of

Science, Virtue and Technics as their Remedies, in: Vivarium 5 (1967) 8—15.
22 Vgl. dazu E.H. Wéber, La classification des sciences selon Avicenne à Paris vers

1250, in: Etudes sur Avicenne, dir. par J.Jolivet et R. Rashed, Paris 1984, 77-101.
Ebenfalls zu berücksichtigen A. Maierù, Influenze arabe e discussioni sulla natura della
Logica presso i Latini fra XIII e XIV secolo, in: La diffusione delle scienze islamiche nel
Medio evo Europeo, Rom 1987, 243-267.

23 Al-Farabi, Catalogo de las ciencias, Ediciôn y traducciön castellana por
A.G. Palencia, 2. Aufl. Madrid 1953. Vgl. ebenfalls A.C. Cortabarria Beitia O.P., La
classification des sciences chez Al-Kindi, in: Mélanges de l'Institut dominicain d'études
orientales XI (1972) 49-76.

24 Les divisions des parties de la philosophie dans l'antiquité, in: Museum Helveti-
cum XXVI (1979) 201-223.



478 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

sophische Perspektiven verbergen können.25 Es wäre nun zu fragen, wie die
Pariser Einleitungen einzuordnen sind, insbesondere wäre zu prüfen, welche
Einteilungsprinzipien vorkommen und wie sie gegebenenfalls transformiert
werden. In jedem Falle verdienen die in den einzelnen Traktaten vorgeschlagenen

divisiones (182-184, 259-261, 314—317) eine differenzierte Quellenanalyse.
26

C. Zusätzliche Hinweise und Ergänzungen zu zeitgenössischen Texten

Lafleur bezieht sich in seinen Studien mehrfach auf Magister Nikolaus von
Paris und seine Schriften. Grabmann hat diesem Meister aufgrund seiner

25 Die antike Philosophie hat der späteren Zeit vor allem drei Modelle der Einteilung
menschlichen Wissens hinterlassen, welche auch im Mittelalter präsent waren, bereits vor
der Aristotelesrezeption im XIII. Jahrhundert. Das sog. aristotelische Modell, welches
namentlich im VI. Buch der Metaphysik vorgetragen wird, unterscheidet zwischen poieti-
schem, praktischem und theoretischem Wissen (episteme). Der praktische Zweig des
Wissens wird seinerseits aufgeteilt in Ethik, Ökonomik und Politik, während im
theoretischen Bereich des Wissens drei Disziplinen anzutreffen sind: Physik, Mathematik und
Metaphysik. Dieses Modell der Wissenseinteilung war dem Mittelalter u.a. durch die

Einleitung zum ersten Isagogekommentar des Boethius präsent. Das zweite Modell wurde in
der Forschungsliteratur immer wieder als das platonisch-stoische bezeichnet. Nach
diesem Schema umfaßt das menschliche Wissen drei Zweige, nämlich Logik, Physik und
Ethik. Aus der alten Akademie stammend, hat diese Vorstellung vor allem durch die
Stoiker weitergewirkt. In Augustinus' De civ. Dei VIII, 4 wird dieses Modell vorgestellt;
durch Augustinus war es dem Mittelalter präsent: Proinde Plato utrumque iugendo
philosophiam perfecisse laudatur, quam in très partes distribuit: unam moralem, quae
maxime in actione versatur; alteram naturalem, quae contemplationi deputata est; tertiam
rationalem, qua verum disternitur a falso. Augustinus verweist darauf noch einmal De civ.

Dei XI, 25, indem er die Titel physica, logica, ethica verwendet. Als drittes wichtiges
Einteilungsschema sind die Septem artes liberales zu erwähnen, welche namentlich durch
Martianus Capella und die Institutiones des Cassiodor vom Anfang des Mittelalters an
gegenwärtig waren und in vielfältiger Weise Einfluß ausgeübt haben. Vgl. dazu die
einzigartige Studie von I. Hadot, Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique,
Paris 1984. Im Mittelalter sind verschiedene andere Einteilungsprinzipien dazugekommen.

Vgl. die Abhandlung von K.-A. Wirth (Anm. 16) sowie Dahan (Anm. 18). Une
introduction, 161—168. Zum Problem der mittelalterlichen Wissenschaftseinteilung
J. A. Weisheipl, Classification of the Sciences in Medieval Thought, in: Mediaeval Studies
27 (1965) 54—90; ders., The Nature, Scope and Classification of the Sciences, in: Studia
Mediewistyczne 18 (1977) 85-101; R. McKeon, The Organization of Science and the
Relations of Cultures in the Twelfth and Thirteenth Centuries, in: The Cultural Context
of Medieval Learning, Dordrecht-Boston 1975, 151-192; F. Van Steenberghen,
L'organisation des études au moyen âge et ses répercussions sur le mouvement philosophique,
in: Revue philosophique de Louvain 52 (1954) 572-592.

26 Es hätte sich gelohnt, das Verständnis der einen oder anderen Disziplin in den
Texten zu untersuchen und historisch zu orten. Dies gilt beispielsweise für die Poetik, die
in Philosophica disciplina vorkommt (277-279), und die Rhetorik. Es ist allerdings zu
vermerken, daß der Verfasser im Quellenapparat interessante Hinweise gibt.



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 479

Erforschung von Clm 14460 mehrere Werke zugeschrieben, die eine Introductio
enthalten 27

:

(a) Prolog zum Isagogekommentar, Clm 14460, lra-3rb; inc.: Unus est

creator creature vero plures; expl. : et idem sonat quod incipiunt introductiones

Porphyrii in predicamenta Aristotelis. Explicit.
(b) Prolog zum Isagogekommentar, Clm 14460, 167ra-168va; inc.: Sicut
dicit Ysaac; expl. : accedendum est adformam tractatus qui est divisio libri in suas

partes.
(c) Philosophia magistri Nicolai Parisiensis, Clm 14460, 150va-151vb; inc.:
Unus est creator primus creature vero multe; expl. : tangit quasdam quaestiones

difficiles quas propter sui dfficultatem non prosequitur in hoc tractatu introduc-
torio, hec est philosophia magistri Nicolai Parisiensis.

(d) Wissenschafteinteilung, Clm 14460, 32ra-33vb; inc. : Cum sciencia habeat

duplicem comparationem; expl: hiis igitur partibus philosophie sufficienter
enumerate quam audire volueritis eligatis.

Lafleur übernimmt diese Zuschreibungen (vgl. 71, 75, 390-391), auch

wenn er an einigen Stellen Zweifel anmeldet (vgl. 277) und die Zuschreibung
mit einem Fragezeichen versieht. In der Tat sind die Zuschreibungen
Grabmanns eher als bloße Vermutungen zu bewerten. Es gibt nach meiner Meinung
keine ernsthaften Gründe für eine Zuschreibung der Werke (b) und (d) an
Nikolaus. Nur die Autorschaft für die Werke (a) und (c) ist handschriftlich
verbürgt. Weiterhin ist anzumerken, daß (c) eine losgelöste Fassung des Prologs
von (a) darstellt. 28

1. Was den Anonymus Sicut dicit Ysaac betrifft, glaubte R.-A. Gauthier
in seiner Studie zu Arnoul de Provence einen zweiten Textzeugen entdeckt
zu haben: Bruges, Bibl. de la ville 496, 79ra-80vb.29 Lafleur übernimmt diese

Hypothese (vgl. 391). Eine genauere Prüfung des Münchener und des Brügger
Prologs zeigt allerdings, daß es sich in keinem Falle um denselben Text handelt.
Dies wird durch die im Anhang publizierten Text-Beispiele eindeutig belegt.
Sie vermitteln gleichzeitig Einblick in die philosophische Qualität der beiden
Prologe. Die Texte 1 und 2 verdeutlichen, daß es sich zwar um Texte handelt,
die sehr große Ähnlichkeiten aufweisen, die aber trotzdem keineswegs als
identisch bezeichnet werden dürfen. Der Münchener Prolog (Text 1) legt fünf
Definitionen der Philosophie vor. Der Prolog von Brügge (Text 2) bringt
dieselben Definitionen, aber in anderer Reihenfolge und mit einer verschiedenen
Begründung. Es würde sich lohnen, diese Definitionen mit denjenigen der von
Lafleur edierten Traktate zu vergleichen (181, 258-259, 305-311). Eine
derartige Untersuchung könnte zeigen, daß einige der Definitionen allen hier
erwähnten Texten gemeinsam sind.

27 Vgl. Die logischen Schriften, vor allem 230.
28 Wie bereits Grabmann wußte, ist dieser Isagogekommntar ebenfalls in Cod.

Vat. Lat. 3011, lra-llr, enthalten.
29 Arnoul (wie Anm. 12) 141.



480 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

Die Einteilung der Philosophie wird in beiden Texten (Texte 3 und 4)
ebenfalls ähnlich vorgenommen. Hier sind indessen die Unterschiede noch
auffallender. Der Münchener Prolog beginnt mit der stoischen Dreiteilung,
fuhrt diese dann allerdings auf die Zweiteilung in ars liberalis/mechanica zurück.
Danach wird die Notwendigkeit der beiden Künste durch die menschliche
Unvollkommenheit begründet. Am Schluß des Textes wird die liberalis philo-
sophia in einen theoretischen und einen praktischen Teil gegliedert, und zwar so,
daß die am Anfang erwähnte Dreiteilung (naturalis, moralis, sermocinalis)
wieder aufgegriffen wird. Der Anonymus von Brügge beginnt mit der
Zweiteilung liberalis/mechanica, die er ausführlich begründet. Die Dreiteilung der
liberalisphilosopbia wird durch die drei Arten von Gegenständen gerechtfertigt,
während in Sicut dicit Ysaac der Unterschied von Zeichen, Bezeichnetem und
Ding ausschlaggebend ist.

Beide Texte umschreiben die Metaphysik, die in den von Lafleur edierten
Texten nur bei Arnoul als Disziplin vorkommt (vgl. 324), ziemlich knapp:

(Clm 14460, 167vb) Metaphisica autem non dividitur, quia una est
sciencia continua et sunt ibi XI libri et est unus liber continuus de Nova
Metaphisica et Veteri.
(Bruges, 79va) Primo modo est methafisica, quia hoc fit de toto ente
principaliter tarnen de ente abstracto sépara (79vb) to omnino, sicut
patet in XI Methafisice. Et dicitur methafisica a «metha», quod est
trans, et «phisis», quod est natura, quasi de transcendentibus naturam,
proprie scilicet dictam, ut non est sciencia naturalis nisi extendendo
nomen nature.

Wie Arnoul beziehen sich beide Passagen auf die Metaphysica nova. 30 Die
Beschreibung der Moralphilosophie (Texte 5 a und 5 b) erlaubt eine Datierung
der beiden Prologe, da ihnen zwar die Ethica nova, aber nicht die neue
Ethikübersetzung des Robert Grosseteste 31 bekannt ist:

Daraus kann geschlossen werden, daß beide Prologe vor 1246/47 entstanden

sein dürften. Eine Abhängigkeit dieser beiden Texte von Arnoul de

Provence, wie Lafleur 138-139 vorschlägt, ist daher auszuschließen; ebenso muß
die 138 genannte Datierung um 1250 entschieden zurückgewiesen werden.

2. Die Münchener Einleitung Cum sciencia habeat duplicem comparationem
wird, wie Lafleur vermerkt, ebenfalls in der Hs. Paris, BN lat. 16635, 51rb-53vb
überliefert (vgl. 390). Eine um 571 Worte längere Fassung desselben Textes mit
dem Incipit «Cum summum in vita solacium» wird im Codex Oxford, Merton
College 261, 67ra-69va, aufbewahrt, wie A.G. Judy entdeckt hat. 32 Den Zwei-

30 Zu den verschiedenen Metaphysikübersetzungen, die im 13. Jahrhundert bekannt

waren, vgl. die Praefatio von G. Vuillemin-Diem zu Aristoteles Latinus XXV, 2, Leiden
1976.

31 Zur Datierung der verschiedenen Ethikübersetzungen vgl. die Praefatio von
R.-A. Gauthier zu Aristoteles Latinus, XXVI, 1-3, Leiden-Bruxelles 1974.

32 De ortu (wie Anm. 7) XXV, Anm. 1; ausführliche Beschreibung der Hs. bei

Lafleur, 68-72.



Einfuhrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 481

fein von Lafleur, daß es sich hier um einen Text aus der Feder von Nikolaus
handle, ist in vollem Umfange zuzustimmen.33

Hinsichtlich der philosophischen Beurteilung dieses Werkes ist zu sagen,
daß es sich von Anlage und Inhalt her recht charakteristisch von allen bislang
erwähnten Einführungen unterscheidet. Dies zeigt sich bereits bei der Wahl des

Einteilungsprinzips :

(Clm 14460, 32 ra) Cum sciencia habeat duplicem comparationem,
scilicet ad scientem et ad scibile, erit divisio sciencie aut pro compa-
ratione sua ad scientem aut pro comparatione sua ad scibile aut pro
comparatione sua tarn ad scientem quam ad scibile.

Ein solches Vorgehen bei der Einteilung ist mir in keinem ähnlichen Text
begegnet. Was eine Datierung dieser Einleitung betrifft, finden sich im Text
keine präzisen Hinweise. Es ist indessen auffallend, daß eine ziemlich ausführliche

Beschreibung der Metaphysik vorliegt, wiewohl auch dieser Text sich auf
die griechisch-arabische Übersetzung in elf Büchern (Metaphysica nova) und
nicht auf die Media zu beziehen scheint:

(32rb) Sequitur divisio (32va) sciencie in comparatione ad scibile. Hec
prima divisio est a divisione scibilis. Species ergo intelligibilis aut
intelligitur per aspectum rectum intellectus cadentis super illam aut per
aspectum reflexum. Si primo modo aut est res, cuius principium est
natura, aut res, cuius principium est voluntas. Si natura, tunc sciencia de
ea erit naturalis. Et hec dividitur in tria négocia, quia res aut est separata
a motu et materia secundum esse et secundum diffinitionem, aut secundum

diffinitionem et non secundum esse, aut neutro modo. Quartum
enim membrum est impossible, quod sit separatum secundum esse et
secundum diffinitionem coniunctum. Si fuerit res primo modo, sciencia
considerans earn vocatur prima philosophia. Si secundo modo sciencia
considerans earn vocatur mathematica. Si tertio modo sciencia
considerans earn vocatur phisica sive naturalis proprie dicta.
Prima harum secundum Averroem dividitur in très partes. Prima est de
hiis, que prestant habitum et facilitatem, scilicet usque ad principium
septimi et est quasi preparatoria. Secunda est divisio entis, secundum
quod ens dividitur tripliciter a principio septimi usque in finem decimi.
Tercia est de substanciis separatis a principio undecimi usque in finem.
Media autem harum subdividitur in très partes, quarum prima est de
divisione entis in substanciam et accidens. Secunda est de divisione
entis secundum potenciam et actum. Tercia est de divisione entis in
unum et multa. Sic patet divisio prime philosophie.

3. Die Einleitung des Nikolaus von Paris zu seinem Isagogekommentar ist,
wie bereits erwähnt, in drei Abschriften erhalten. In einer davon, welche nur
den Text des Prologs überliefert, läuft sie unter dem Titel Philosophia magistri
Nicolai Parisiensis. Dieses Faktum weist darauf hin, daß der Text auch als

selbständige Einleitung zur Philosophie aufgefaßt wurde, obwohl auch in dieser
Fassung jene Abschnitte, die sich direkt auf die Schrift des Porphyr beziehen,
nicht ausgelassen werden.

» Vgl. 276-277, 390.



482 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

Zur Datierung des Kommentars läßt sich nichts Genaues ausmachen.
Nikolaus ist 1254 und 1263 in Paris bezeugt.34 Allerdings dürfte die Philosophia
wesentlich früher entstanden sein, wahrscheinlich gleichzeitig mit den Synca-

tegoremata, die ihr Editor Braakhuis um 1240 ansetzt. 35

Was die Eigenart dieses Textes im Vergleich mit ähnlichen Werken betrifft,
sind folgende Aspekte zu erwähnen:

a. Die Abhandlung beginnt mit einer ausführlichen Einführung, in der die
menschliche Erkenntnis im Aufbau der Gesamtwirklichkeit situiert wird
(Text 6). Nikolaus setzt die Erkenntnis des Menschen (creatura coniuncta) in
Beziehung mit derjenigen Gottes und der Intelligenzen. Der Unterschied der
drei Erkenntnisweisen wird durch die jeweilige Beziehung von Erkennendem,
Erkenntnisgegenstand und Medium ermittelt. Nikolaus spricht von quod
cognoscit, quod cognoscitur undper quod cognoscitur. Da die menschliche Erkenntnis
im Gegensatz zu jener Gottes und der Intelligenzen vom Erkenntnisgegenstand
abhängt, gibt es entsprechend den verschiedenen Arten von Objekten verschiedene

Wissenschaften. Auf diese Weise gelangt Nikolaus zu jener Einteilung der
Wissenschaft in philosophia naturalis, moralis, rationalis, die uns bereits bei den
beiden Anonymi begegnet ist.

Im Anonymus von Brügge und demjenigen von München stoßen wir auf
eine ganz ähnliche Erkenntnismetaphysik, wie Text 7 im Anhang beweist.

Obschon zwischen diesem Passus und dem Text des Nikolaus enge inhaltliche

Beziehungen bestehen, kann daraus die Autorschaft des Nikolaus für den

Anonymus Sicut dicit Ysaac nicht abgeleitet werden, zumal doch recht wichtige
terminologische Differenzen festgestellt werden können.

Diese Art von metaphysischer Verortung menschlichen Wissens wird auch
in einem anderen Text des Clm 14460 vorgelegt und bestätigt, daß es sich dabei

um eine im Pariser Milieu ziemlich verbreitete Doktrin handelt. 36 Es ist ebenfalls

erwähnenswert, daß das Problem der göttlichen Selbst- und Fremderkenntnis

im Zusammenhang mit der Auslegung des zwölften Buches der Metaphysik
die Artes-Professoren offensichtlich ebenso beunruhigt hat wie ihre Kollegen
aus der Theologischen Fakultät. 37

b. Als zweite Besonderheit des Textes fällt bei der Gliederung derphilosophia

naturalis auf, daß Nikolaus zum geläufigen Einteilungsprinzip, nach dem
die drei Disziplinen entsprechend ihrem Verhältnis zu Bewegung und Materie
gesondert werden, einen neuen Gesichtspunkt hinzufügt. Er glaubt, die drei
Disziplinen der theoretischen Philosophie besäßen einen verschiedenen Grad

34 Vgl. Lafleur 390; die an dieser Stelle erwähnten Dokumente belegen lediglich,
daß Nikolaus zu diesem Zeitpunkt noch in Paris tätig war; sie sagen nichts aus über den
Anfang seiner Tätigkeit.

35 H.A.G. Braakhuis, De 13de eeuwse tractaten over syncategorematische termen.
Inleidende Studien en uitgave van Nicolas van Parijs' Sincategoremata, 2 Bände, Leiden
1979.

36 Vgl. Clm 14460, 239ra; im Anonymus von Brügge vgl. 79ra-79rb.
37 Dazu einige Hinweise in: R. Imbach, Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein

und Denken in seiner Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in
den Pariser Quaestionen Meister Eckharts, Freiburg 1976, 35-54.



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 483

der Gewißheit (certitudo) und könnten danach eingestuft werden. In dieser
Hierarchie erscheint die Metaphysik als die certissima omnium scienciarum, während

der Mathematik vor der Physik der zweite Rang zusteht. Dieser Gesichtspunkt

ist, um nach dem heutigen Stand der Forschung zu urteilen, weniger
geläufig, kommt aber ebenfalls bei Kilwardby vor. 38

c. Zwar bietet auch dieser Prolog eine Übersicht des ganzen Bereichs
menschlichen Wissens, aber im Vergleich zu den beiden Anonymi und den von
Lafleur edierten Schriften ist eine wesentlich stärkere Gewichtung des Trivium
festzustellen. Nikolaus betont im folgenden Passus, der Inhalt und Aufgabe des

trivialen Wissens umschreibt, den propädeutischen Charakter dieses wichtigen
Teiles der Philosophie:

(Clm 14460, 15Ira) Rationalis philosophia est de rebus, quas ratio sibi
format, que tarnen fundantur in rebus naturalibus, inquantum signifi-
cantur res per sermonem. Et est rationalis philosophia via in alias

quantum ad doctrinam, nam, cum doctrina fiat mediante sermone, tota
rationalis philosophia de sermone est. Ratio enim supplet, quod natura
non potuit. Natura enim potuit generare ea, de quibus est doctrina, set
non potuit generare doctrinam. Ratio enim generat doctrinam. Unde
tota rationalis philosophia instituta est causa doctrine. Est autem sermo
promptissimum instrumentum, per quod generatur doctrina. Forma-
mus enim diversos sermones promptissime pro voluntate nostra, set
non formamus sic obiecta aliorum sensuum, sicut obiectum auditus. Et
huic concordat Aristoteles, qui dicit, quod animalia auditum iuxta
memoriam non habencia indisciplinabilia sunt, per hoc eciam innuens,
quod mediante obiecto auditus aliquid derelinquente in memoria fiat
doctrina et disciplina. Et propter hoc rationalis philosophia, que ad
doctrinam instituta est, de sermone est, mediante quo fit doctrina.
Sapiens autem generat doctrinam in alio mediante sermone. Sapientis
vero est ordinäre et non ordinari. Et ideo, cum ordinet alios mediante
sermone, oportet, quod ipse sermo debito modo ordinatus sit.

Diese <Ordnung der Rede> ist eben die Aufgabe des rationalen Teiles der
Philosophie. Die drei Teile des Trivium betreffen in der Tat die korrekte, die

38 Bei Nikolaus lesen wir: (Clm 14460, 150vb) Eadem naturalis tarn large sumpta
potest dividi penes certitudinem et incertitudinem. Naturalis enim inferior, que considérât

res coniunctas cum motu et materia, quia causas considérât, certa est, quoniam
tarnen eas considérât, prout sunt coniuncte cum motu et materia, incertior est ceteris
naturalibus. Methaphisica vero, que considérât essencias separatas et ut separatas, prin-
cipaliter cum cetera omnia reducat ad primum principium, quod est verissimum et
certissimum, divina est sciencia vel paucorum hominum. Princeps est et certissima
omnium scienciarum. Mathematica vero, licet consideret res, que secundum se sunt
coniuncte cum materia, tarnen eas non considérât ut coniunctas, set in abstractione,
certior est naturali inferiori et incertior methaphisica. Unde est quasi media inter hanc et
illam. - Vgl. Robert Kilwardby, De ortu, c. XXXII sowie c. LXIII. Es ist offensichtlich,
daß die Wissenschaftslehre des Thomas, wie er sie in den Fragen V und VI des

Kommentars zu Boethius' De Trinitate entfaltet, vor dem Hintergrund der Einführungsschrif-
ten aus der Pariser Artistenfakultät neu untersucht werden müßte!



484 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

wahre und die geschmückte Rede. 39 Die trivialen Wissenschaften bilden also
eine notwendige und unersetzliche Voraussetzung, ohne die überhaupt keine
Wissensvermittlung möglich wäre. Die Wissenschaften vom menschlichen
Diskurs sind der Weg zu allem Wissbaren. Dies gilt ganz besonders von der
Logik, deren zugleich notwendige und propädeutische Funktion im folgenden
Abschnitt deutlich wird:

(Clm 14460, 151va) Est autem loyca via in naturalem et moralem
scienciam. Unde in ipsa non est status. Non enim est status in via, set in
termino, et hoc per modum doctrine, quoniam naturalis posset cognos-
cere res per causas sine sermone, similiter moralis posset cognoscere res

per causam finalem, set non possent docere sine sermone. Est enim
sermo promptissimum instmmentum docendi.40

In seinen frühen Untersuchungen zu Nikolaus hat Grabmann stets betont,
daß sich anhand der Werke dieses Lehrers zeige, daß an der Pariser Artistenfakultät

in der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts vornehmlich die Logik des

Stagiriten gepflegt wurde.41 Die von Lafleur edierten Texte bekräftigen diese
Annahme keineswegs. Für Nikolaus hat diese Beurteilung allerdings durchaus
ihre Berechtigung.

D. Schluß

Die vorangehenden Bemerkungen bestätigen, daß die Einführungstexte aus
der Pariser Artistenfakultät der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts in mancher
Hinsicht erstaunliche inhaltliche Übereinstimmungen aufweisen. Wie R.-A.
Gauthier bereits früher angemerkt hat, arbeiten die Pariser magistri «sur un fond
commun». Was die Abhängigkeit der Texte voneinander betrifft, so reichen die

vorliegenden Bemerkungen aus, um auf die Gefahr verfrühter Hypothesen
aufmerksam zu machen. Die drei Texte, die hier erwähnt wurden, sind anders
und früher einzuordnen, als dies Lafleur vorschlägt. Allerdings bedarf es auch

hier noch genauerer Untersuchungen zur Datierung und Einordnung der
einzelnen Schriften, bevor endgültige Urteile gefällt werden können.

35 Vgl. Clm 14460, 151ra: Et secundum hoc dividitur rationalis philosophia, que est
de sermone et non de rebus, nisi prout per sermonem significantur, in partes très, scilicet
in gramaticam, loycam et rhetoricam. Et hee très sciencie dicuntur trivium, id est très vie
in naturalem philosophiam et moralem. Est enim gramatica de sermone, inquantum
perfectus est et congruus; loyca vero de sermone, inquantum verus est; rhetorica vero est
de sermone, inquantum ornatus et coloratus. Et ita communicant iste très sciencie in
subiecto remoto, quod est sermo, set differunt in propinquo.

40 Vgl. ebenfalls 151rb: Loyca vero specialiter dicta, cum sit via, sicut dictum est, in
naturalem et moralem et hoc quantum ad doctrinam, non est sciencia, in qua sit status
intellectus speculativi nec docetur in loyca rerum cognitio immediate, set cognitio viarum,
per quas vias habent cognosci res et rerum complexiones.

41 Vgl. Die logischen Schriften 247: «Die Vorlesungen des Nicolaus Parisiensis
haben sich aufdie Erklärung logischer und grammatikalischer Textbücher beschränkt und
geben seinen Schriften ein ausgesprochen logisches bzw. sprachlogisches Gepräge.»



Einfährungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 485

Es ist zweifellos richtig, daß die Einführungen, auf die hier Bezug genommen

wurde, zur Kenntnis des Lehrbetriebs in Paris beitragen. Die detaillierte
Erforschung dieses Aspekts der mittelalterlichen Philosophie darf nicht
vernachlässigt werden. Die neueste Publikation von W. Courtenay zeigt für
Oxford, wie ertragreich diese Perspektive sein kann.42 Allerdings darf die
Erforschung des Lehr- und Studienbetriebs nicht losgelöst von philosophischen
Fragestellungen betrachtet werden. Wie bereits eingangs angedeutet wurde, ist
gerade die Gattung der Einführungsschriften besonders geeignet, um den
Philosophiebegriff zu klären. Die erwähnten Schriften belegen ein ziemlich
differenziertes Konzept der Philosophie. In den von Lafleur publizierten Texten
spielt offensichtlich das Quadrivium eine hervorragende Rolle. In anderen
Texten kommt der Logik ein Vorrang zu, wie beispielsweise bei Nikolaus von
Paris. In allen drei Texten, auf die hier hingewiesen wurde, stoßen wir auf ein
sehr präzises Verständnis der Naturphilosophie.

In diesem Teilbereich der Philosophie, wie auch in der Logik, wird die

Philosophie weitgehend mit dem Schrifttum des Aristoteles identifiziert. Allerdings

darf nicht übersehen werden, daß sowohl der platonische Timaeus wie
auch die Consolatio des Boethius in allen hier erwähnten Schriften in je anderer
Weise präsent sind und auf diese Weise bestätigen, daß sie zum Lehrprogramm
der Artistenfakultät gehörten.

Die besprochenen Texte informieren aber nicht nur über das Lehrprogramm

und das inhaltliche Konzept der Philosophie, sie deuten auch auf die
besondere gesellschaftlich-soziale Funktion der Philosophie hin. Aus ihnen
sprechen das Standesbewußtsein und das Selbstverständnis einer Gruppe innerhalb

des sozialen Systems der Universität, einer Gruppe, welche in zunehmendem

Maße von der Bedeutung und der Autonomie ihrer Disziplin überzeugt ist.
Dieses wachsende Selbstbewußtsein wird durch mehrere Faktoren gestützt. Der
Artes-Professor der vierziger Jahre verfügt über eine stattliche Zahl der Werke
des Aristoteles. Die Universität liefert einen institutionellen Rahmen für den

amor seiende. Auch wenn die verschiedenen Autoren noch über keine tiefgreifende

Kenntnis jener Aristotelischen Texte verfügen, auf die sie sich zur
Organisation des ganzen menschlichen Wissens berufen, so sind sie doch in deren
Besitz, und sie sind überzeugt, daß die zur Verfügung stehenden Aristotelischen
Texte das gesamte Gebiet des menschlichen Wissens abdecken.

Was uns hier als Philosophie entgegentritt, ist nicht nur inhaltlich weitgehend

mit den Schriften des Aristoteles identisch, es ist zugleich eine universitäre

Philosophie, d.h. eine Philosophie, die in ihrem Vollzug im Gefüge des
universitären Lehrbetriebs ihre Erfüllung und ihre Legitimation erfährt. Man
gewinnt den Eindruck, diese Art von Philosophie genüge sich selbst. Jedenfalls
scheint sie keiner anderen Rechtfertigung zu bedürfen als des Strebens nach
Erkenntnis.

Falls diese Einschätzung der Situation zutrifft, dann spiegelt sich in diesen
Texten ein ganz entscheidender Wandel im Gleichgewicht der Pariser Universität

und in der Selbsteinschätzung der Artistenfakultät. Diese hat ihren Eigen-

42 Schools and Scholars in Fourteenth-Century England, Princeton NJ 1987.



486 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

stand gewonnen und will sich nicht mehr länger damit begnügen, als Propädeutik

der anderen Fakultäten zu figurieren. Die Philosophie ist nicht mehr
länger als ancilla theologiae zu begreifen. Gewiß weisen diese Einleitungen kein
überragendes Niveau philosophischer Qualität auf, aber sie liefern wertvolle
Materialien zum Verständnis der Genese nicht nur der späteren Situation an der
Pariser Artistenfakultät, sondern auch der Krise, die dadurch provoziert wurde
und in der Verurteilung von 1277 ihren Höhepunkt erreicht hat.

Anhang
Textbeispiele aus Clm 14460 und Bruges, Bibliothèque
de la ville, cod. 496

Text 1:

Die Definitionen der Philosophie nach dem Prolog
des Isagogekommentars Sicut dicit Ysaac

(Clm 14460, 167ra) Sicut dicit Ysaac in libro suo De diffinitionibus, philo-
sophia diffinitur quatuor modis. Algazel autem ponit quintam diffinitionem. Sic

ergo sunt quinque diffinitiones philosophie in universo.
Prima diffinitio, quam ponit Ysaac, est, quod philosophia est amor sapien-

cie. Hec est prima diffinitio large sumendo diffinitionem ad veram diffinitionem

et ad interpretationem sive ethimologiam. Unde dicitur philosophia a

«philos» grece, quod est amor latine, et «sophos», quod est sapiencia, inde
philosophia, id est amor sapiencie. Non tarnen omnis, qui amat sapienciam, est
philosophus, quia sic omnes essent philosophi, quia omnes appetunt scienciam
iuxta illud «omnes homines naturaliter scire desiderant», set ille dicitur
philosophus, qui amat sapienciam cum cognitione prehabita, quando seit omnia et
amat illam scienciam. Unde sensus est: Philosophia est amor sapiencie cum
cognitione prehabita et non habenda.

Secunda diffinitio est, quod philosophia est descriptio universi esse in anima,

cuius cognitio in presenti vita est summa nobilitas Unde, quando aliquis
seit Universum esse et totas res istius mundi, tunc est philosophus et est tunc
summa nobilitas. Quare? Scire enim aliquid laus est. Ergo scire omnia maxima
laus est. Et ideo dicit, summa nobilitas et operari secundum cognita est spes de
vita eterna. Set multi abutuntur sua sciencia et non utuntur nec operantur
secundum cognita.

Tercia diffinitio est: Philosophia est cognitio sui ipsius ab homine, secundum

quod dicit Algazel, quod «cognosce te ipsum et cognosces omnia», quia in
homine est substancia et accidens et omne, quod est, aut est substancia aut
accidens Hec autem omnia sunt in homine secundum speciem, quoniam
substanciarum alia corporea et corruptibilis, alia incorporea et incorruptibilis.
Hec duo sunt in homine. Est enim ibi corpus, quod est substancia corporea et
corruptibilis, et est ibi anima, que est incorporea et incorruptibilis. Item non est
ibi nisi duplex accidens, scilicet accidens spirituale et accidens sensibile. Ista
enim duo sunt in homine. Ibi enim est albedo et nigredo etc., et hec sunt
accidencia sensibilia. Ibi eciam est virtus et sciencia, hec autem sunt accidencia
spiritualia. Et sic patet, quod, qui se complete cognosceret, quodammodo omnia



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 487

cognosceret. Et dico «quodammodo», quia non cognosceret omnia sub formis
propriis, set sub specie, quia homo convenit cum omnibus, que sunt. Sic ergo
patet, quod philosophia est cognitio sui ipsius ab homine.

Quarta diffinitio ipsius philosophie est: Philosophia est nobilis animi
possessio, que dedignatur avarum possessorem et distributa per partes suscipit
incrementum. Et notandum circa hoc, quod triplex est res, que potest distribui.
Quedam enim est res, que, cum distribuitur, diminuitur, ut denarius, et hec est
nobilis. Est autem alia res, que non diminuitur nec descrescit, quando
distribuitur, ut lux. Accipias enim quantumcumque volueris de luce, semper remanet
eadem. Et hec est nobilior. Est autem tertio modo res, que non solum
diminuitur, cum distribuitur, set eciam crescit et augetur, ut sciencia. Et hec est
nobilissima res. Et hec avarum dedignatur possessorem, quia avarus nescit
distribuere.

Quinta autem sumpta ab Algazele est, quod philosophia est divinarum
humanarumque rerum cognitio. Et dicit «divinarum» quantum ad res, que
immediate a prima causa procedunt, ut anima et intelligencia et angeli; dicit
«humanarum» quantum ad illas, que non sunt causate ab ipsa immediate, set
mediate, ut que per hominem sunt create.

Et sic patet, quid est philosophia: quando aliquis seit omnia, non dico
«omnia» simpliciter, set quantum potest scire intellectus humanus. Et sic patet,
quod philosophia in qualibet sui diffinitione est cognitio, set non est cognitio
quelibet. Non enim est cognitio sensitiva, quia iam brutum posset philosophari,
set est cognitio intellectiva.

Text 2:

Die Definitionen der Philosophie nach dem Prolog zum
Isagogekommentar Secundum quod testatur Ysaac

(Bruges, Bibliothèque de la ville, 496, 79ra) Secundum quod testatur Ysaac in
libro De dijfinitionibus, philosophia quadrupliciter describitur.

Primo ab interpretatione «philosophia est amor sapiencie» a «philos», quod
est amor, et «sophos», sapiencia, id est amor sapiencie cum cognitione. Non
enim si aliquis amat sapienciam, propter hoc est philosophus - sic omnes vellent
esse sapientes -, set qui amant et illam cognoscunt.

Secunda diffinitio est: Philosophia est cognitio sui ipsius ab homine, scilicet
effectu, quia facit hominem se ipsum cognoscere. Unde dicit Algazel: «Cognos-
cere se ipsum est cognoscere omnia», quia in homine, scilicet in te, est
substantia et accidens et substancia corporea et incorporea, scilicet corpus et anima
et accidens spirituale et intelligibile, ut sciencia et virtus in anima, et accidens
naturale et sensibile, ut album et tempus; et omne, quod est, aut est substancia
aut accidens Unde nos sumus quodammodo finis omnium. Ideo est, quod
homo dicitur microcosmus, id est minor mundus, quia in illo sunt omnes res,
sicut in maiori mundo, non tarnen sub formis propriis. Et ideo homo, qui se

ipsum cognoscit, cognoscit quodammodo et omnia et est philosophus.
Tercia diffinitio est: Philosophia est descriptio universi esse in anima, cuius

cognitio in presenti vita est suprema nobilitas
Quarta diffinitio est: Philosophia est nobilis possessio anime, que avarum

dedignatur possessorem et distributa per partes suscipit incrementum. Quedam



488 Einfuhrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

enim sunt res, que, quando distribuuntur, diminuuntur, scilicet res corruptibi-
les, et iste sunt ignobilissime. Alie vero, que non, set remanent in eodem statu,
ut lux. Unde, si infinite candele accendantur ab una, tantum est ibi de flamma et
de luce, quantum prius. Et talis res est nobilior. Set tercia res est nobilissima,
que, quando distribuitur, non diminuitur, set augmentatur, ut sciencia. Unde,
qui alium docet, se ipsum instruit. Unde, si aliquis doctor plus legat aliquid, plus
seiet quam prius. Et ideo magna miseria est esse avarum de sciencia, cum non
minuitur, set augeatur in sua distributione.

Secundum autem Algazel philosophia diffinitur uno modo sic: Philosophia
<est> cognitio divinarum humanarumque rerum. Et appellat res divinas, que
immediate exeunt a deo secundum creationem, ut anime, intelligencie et prima
materia. Res autem humanas appellat res, <que> sunt mediate <a deo> et a nobis
immediate, ut virtutes et alie nostre operationes. Et sic omnia cognoscit, qui est
philosophus.

Sic ergo patet, quid est philosophia per quinque descriptiones.

Text 3:

Die Einteilung der Philosophie nach dem Prolog Sicut dicit
Ysaac

(Clm 14460, 167va) Habito, quot modis diffinitur philosophia et quod habet
continuationem per idem esse in specie, non per idem in numéro, habito eciam,
quare pocius habetur per obiectum auditus quam alterius sensus, accedendum
est ad divisionem philosophie. Philosophia autem dividitur secundum quosdam
in naturalem, moralem et sermocinalem. Quia, sicut vult Boecius, omnis divisio
trimembris vel quadrimembris, quecumque sit, habet reduci ad bimembrem.
Ideo dividitur sie philosophia prima sui divisione, scilicet in liberalem et
mechanicam. Et causa huius necessitatis est, quia in primo deus post creationem
celi et terre et aliorum creavit hominem ad ymaginem et similitudinem suam et
contulit sibi duo bona ex parte anime et duo ex parte corporis. Contulit enim sibi
ex parte anime virtutem et scienciam, ex parte autem corporis immortalitatem et
impassibilitatem, quia ipse primus homo <erat> virtuosus et sciens omnia, non
tarnen sicut ipsa prima causa, immo minus complete. Item erat immortalis et
impassibilis. Non enim patiebatur frigus nec famem nec sitim et sic de alijs. Et
hoc perpetuo habuisset, nisi omnipotentis preceptum transisset. Ipse autem
motus suggestione dyabolica preceptum transgressus est. Et ideo Deus privavit
eum omni bono, quod prius collatum erat ei. Hoc patet in suis sequacibus,
scilicet in filijs Ade. Unde secundum duo bona, que sibi contulerat a parte
anime, habemus duo mala. Contra scienciam enim habemus ignoranciam.
Multociens enim ignoramus. Contra virtutem habemus vicium. Unde multi sunt
mali, pauci vero boni. Item a parte corporis sunt duo defectus. Contra
immortalitatem sumus mortales. Unde homo est animal rationale mortale, prius erat
immortale. Contra autem impassibilitatem sumus passibiles. Multociens enim
patimur famem, sitim, frigus etc.

Quia ergo homo ex utraque parte est imperfectum, scilicet a parte anime et
corporis, et omne imperfectum naturaliter appétit perfici, ideo homo naturaliter
appétit perfici a parte anime et corporis.

Sciencia autem sive ars proprie mechanica inventa est ad tollendum indi-
gencias, que insunt homini a parte corporis, agricultura scilicet, ut habeatur
panis et vinum ad famem removendum. Et sic <de> alijs artibus mechanicis. Et



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 489

sie sunt ad removendum passibilitatem et mortalitatem, si posset fieri. Liberalis
autem ad removendum indigencias a parte anime, scilicet ignoranciam et
vicium

Liberalis autem dividitur primo in duas, secundum quod sunt due partes in
homine, scilicet pars speculativa et pars practica. Speculativa est, cuius obiectum
est verum, practica est, cuius obiectum est bonum. Practica enim dicitur a

praxsis, quod est operatio. Inde practica quasi operativa. Et hec dicitur moralis
sciencia. Speculativa autem dividitur, quia aut est de signis sive de sermone aut
de (167vb) significatis sive de re. Si de signis, sic est sermocinalis; si de signi-
ficatis, sie est naturalis communiter sumpta, secundum quod aeeipit auetor Sex
prineipiorum naturam large, cum dicit, quod quedam sunt forme a natura, que-
dam ab actu. Sic ergo patet divisio liberalis sciencie in istas très partes, scilicet
naturalem, moralem et sermocinalem.

Text 4:

Die Einteilung der Philosophie nach dem Anonymus von
Brügge

(Bruges, Bibliothèque de la ville, 496, 79va) Visis igitur hijs tribus, scilicet,
quid est philosophia, que est nécessitas inventionis artis et sciencie et que est
nécessitas sui instrumenté tunc accedendum est ad divisionem philosophie sive
artis et doctrine. Et ideo ars prima sui divisione dividitur in mechanicam et
liberalem. Cuius causa est, quia, ut dicit Plato in Thimeo, cum deus sit sublimis et
gloriosus artifex, a quo relegata est omnis invidia, influens unicuique creature
tantum de sua bonitate, quantum natura eius capax est, fecit hominem ad

ymaginem et similitudinem suam et contulit ei quatuor bona prineipalia, duo in
corpore et duo in anima, si in statu innocencie secundum preeeptum dei per-
mansisset. Dedit enim deus primo homini immortalitatem et impassibilitatem a

parte corporis, si non peccasset. Unde tunc homo erat immortalis et impassibilis
fame, siti, frigore et inimicis. Deditque sibi scienciam a parte anime speculative
et graciam a parte practice ad bene faciendum. Set primus parens per suum
lapsum in peccatum suggestione diaboli contra preceptum dei privatus fuit
hijs Unde homines sunt mortales et passibiles a fame, siti, frigore etc. et sepe et
de facili ignorantes. Et promptiores sunt ad malum quam ad bonum. Propter
hoc dicit Aristoteles: «Mali sunt in pluribus, boni autem in pautioribus.»

Et ita remansit homo imperfectus et privatus eciam privatus a parte anime et
a parte corporis. Et, quia omne imperfectum naturaliter appétit perfici et quod
melius est, ideo conveniens fuit, quod haberet remedium contra predictos
defectus. Et ideo inventa fuit ars mechanica, id est manufactio ad subplendum
hominis defectum a parte corporis, ut agricultura. Et sic de alijs.

Ars autem liberalis ad subplendum defectus a parte <anime> per scienciam,

ut patet in omni sciencia speculativa; et maliciam practice per bonitatem,
ut patet in omni sciencia practica. De mechanica nihil ad nos, set ad laycos.

Liberalis autem dividitur primo in naturalem, moralem et rationalem, quia
secantur sciencie quemadmodum et res. Triplex autem est res, videlicet mos,
ratio et natura. Set secundum consilium Boecij omnis divisio reducitur ad
bimembrem. Ideo dividenda est sciencia liberalis in activam et speculativam,
cuius divisionis hec est ratio, quia, cum sciencia liberalis sit ad perfectionem
anime, ut dictum est, aut igitur anime practice aut speculative. Primo modo est
sciencia practica sive activa, que est de bono, quo practica pars anime perficitur.



490 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

Si secundo modo, aut igitur sciencia est de re aut de rei intentione. Primo modo
est naturalis sciencia. Secundo modo est rationalis sive sermocinalis, vel dicen-
dum, quod illa est de figura, ista autem de signo.

Text 5:

Die Beschreibung der Moralphilosophie in den beiden Prologen
von München und Brügge (Ausschnitt)

a)
(Clm 14460, 168ra) Due ultime partes, scilicet yconomica et politica, sicut

quidam dicunt, traduntur (traditur cod.) in legibus et decretis ; alij dicunt, quod
traduntur (traditur cod.) a Tullio in libro De ojficijs; alij dicunt, quod Aristoteles
fecit in lingua arabica quandam scienciam de hoc, que nobis adhuc non est
translata. Quia ergo ita est, ideo divisionem illarum obmittimus.

Monostica autem dividitur, secundum quod duplex est bonum. Est enim
bonum in via et est bonum in patria. Bonum in via dicitur virtus, bonum in
patria dicitur félicitas. De primo est Vêtus ethica, de secundo bono est (168rb)
Nova ethica.

b)
(Bruges, cod. cit., 80ra) De bono yconomico et politico non habemus

aliquant scienciam, set, ut dicunt aliqui, de illis determinatur in legibus et decretis
vel secundum alios in quodam libro a Tullio composito sive eciam secundum
alios Aristoteles composuit scienciam de hijs, set nondum est adhuc translata
nobis in latinum. Sed habemus scienciam de bono monostico. Set tale bonum aut
est, cuius nos sumus causa secundum substanciam et secundum unionem nobis
ut virtus aut secundum unionem tantum non secundum substanciam, cuius
causa est deus secundum substanciam. Et hoc est, quod solet dici per alia verba:
Virtus est bonum in vita ista, félicitas in patria. Primo modo est Vetus ethica,
secundo modo nova. Hec est divisio moralis philosophie.

Text 6:

Die Philosophia des Nikolaus von Paris: Anfang

(Clm 14460, 150va) Unus est creator, creature vero multe, nam per deci-
sionem sive elongationem ab uno generatur multitudo creaturarum; creatura-
rum quedam separata, quedam coniuncta cum corpore naturaliter. Et sicut
differt creator a creaturis et creatura separata a creatura coniuncta, ita differt
cognitio creatoris a cognitione creaturarum.43 Cognitio enim creatoris a nullo
creata est. Nam in cognoscendo se ipsum cognoscit omnia et non differt in eo,
quod cognoscit et quod cognoscitur et per quod cognoscitur. In ipso enim nulla
est diversitas. Si enim intelligeret aliud et per aliud, cum illud quod intelligitur et
per quod intelligitur aliquo modo sit perfectio intellectus et perfectio inquan-
tum huiusmodi sit nobilior et dignior suo perfecto, sequeretur, quod aliud esset
nobilius et dignius ipso primo, quod est impossibile et inconveniens.

43 earum: cod., creaturarum Ira.



Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 491

Cognitio autem creature separate creata est ab ipso creatore. Cognoscit enim
creatorem et in ipso cognoscit ydeas rerum tamquam in speculo eternitatis, non
tarnen omnes cognoscunt equaliter, set secundum quod magis et minus reci-
piunt illuminationem a primo, secundum quod patitur natura recipientis.44

Cognitio autem creature coniuncte, scilicet anime humane, dependet non
solum a creatore, set eciam a re intelligibili. Intelligit enim 45 per abstractionem
speciei a fantasmate.

Patet ergo, quod cognitio primi et cognitio intelligencie separate in speculo
eternitatis non dependet a rebus inferioribus, nam antequam essent res in hoc
mundo sensibili, potuerit esse predicta cognitio. Set cognitio humana dependet
a speciebus rerum intelligibilium, et propter hoc recipit diversitatem humana
sciencia secundum diversitatem rerum intelligibilium. Divina autem sciencia et
sciencia intelligencie separate non sic recipit diversitatem, cum non causetur ab

ipsis speciebus rerum intelligibilium.
Res enim diversificantur secundum diversa principia immediate causancia

res, nam in principio remoto causante conveniunt. Est autem triplex principium
immediate causans res, scilicet natura, mos et ratio. Secundum hoc est triplex
rerum diversitas. Sunt enim quedam res naturales, quedam morales, quedam
rationales. Et secundum hoc dividitur philosophia in naturalem, moralem et
rationalem.

Text 7:

Die Erkenntnisstufen nach dem Prolog Sicut dicit Ysaac

(Clm 14460, 167ra) Hec autem cognitio intellectiva est in tribus. Est enim
in deo et in intelligenciis sive angelis et in homine, set differenter, quia est in
prima causa ab eterno. Quare? Quia ipse est ab eterno sine principio, sine fine.
Item (167rb) ista cognitio intellectiva est in primo a se et per se et de se, quia in
ipso non différant sciens, scitum et medium, per quod scitur. Ipse enim est
sciens et est scitum. Quare Quia non seit, nisi se ipsum primo intelligit, quod
probatur in XI° Metaphisice, quia, si deus intelligeret te vel aliquid aliud, cum
omne educens alteram de potencia ad actum sit dignius educto et intelligere
inquantum huiusmodi educit intellectum de potencia intelligendi ad actum
intelligendi, iam intelligibile, ut tu vel aliquid aliud, esset nobilius intellectu
divino, quod est falsum et impossibile. Et sic intelligit se ipsum. Item intelligit
per se, quia in ipso relucent omnia tamquam in speculo eternitatis. Et sic ipse est
medium. Sic ergo in ipso non differt, quod intelligit, per quod et ipse intelli-
gens.

Aliter autem est cognitio intellectiva in intelligencijs sive angelis, quia illa
cognitio non est ibi cognitio ab eterno, sicut nec ipsa intelligencia est ab eterno,
set est creata et corraptibilis per naturam. Quare? Quia facta fuit ex nichilo et
omne, quod ex nichilo fit, per naturam redigibile est in nichilum. Ideo natu-
raliter est corraptibilis ipsa intelligencia, voluntate autem prime cause est

44 Die andere Version des Prologs fügt hier folgendes hinzu (Ira): et in ipsa
intelligencia differt quod cognoscit et quod cognoscitur. Intelligencia enim est cognoscens et
primum est quod cognoscitur, non differt quod cognoscitur et per quod cognoscitur. Ipsa
enim intelligencia cognoscit primum et cognoscit per ipsum.

45 In der benützten Version fehlt intelligit enim, ich ergänze nach Ira.



492 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert

incorruptibilis. Et hoc est, quod dicit Plato in Thimeo loquens sub forma ipsius
primi dicens «o dii deorum, id est o angeli sive intelligencie, quorum ego opifex
sum. Propria quidem natura estis corruptibiles et dissolubiles, mea autem
voluntate facti estis indissolubiles. Unde voluntas mea vehementior est annexa
ad eternitatis nostre custodiam quam principia, ex quibus compacti estis.»

Et sic patet, quod cognitio illa non est in angelis ab eterno, quia corruptibiles
per naturam, voluntate autem primi indissolubiles, secundum quod dicit
quidam philosophus, quod bona compactione compactum est, velle dissolvi non est
dei iuxta illud «deus non vult mortem peccatoris, set ut magis convertatur et
vivat».

Item alia ratio est, quare non sunt ab eterno, quia, quod est ab eterno, prescit
futura, set angeli non presciunt futura, quod patuit in illo pravo angelo Lucifero.
Si enim preseivisset ruinam, non gustasset de ligno vite sibi prohibito. Sic ergo
patet, quod quantum ad hoc differt cognitio, secundum quod est in primo et
secundum quod est in intelligencijs, quia hic est ab eterno, ibi autem non.

Item in intelligentijs non est ista cognitio a se, set a primo, nec per se, set per
primum, nec de se, set de rebus extra, quas intuentur in ipso primo. Et in ipsis
non differt, quod scitur, et per quod, quia ibi scitur ipsum primum et per se

neque ipsum scitur ab intelligencijs, tarnen differt sciens ab alijs.
Ista autem cognitio aliter est in homine, quia non est ab eterno, quia homo

est corruptibilis a parte materie et a parte voluntatis primi, a parte dico prin-
cipiorum. Item non est idem scitum, quod seit, et medium. Quare? Quia sciens
est anima intellectiva, scitum autem res extra, medium autem est species rei, que
est in anima. Unde lapis non est in anima, set species, et non species propria, set
paradigma et similitudo speciei. 46

Text 8:

Die Einteilung der Naturphilosophie nach dem Prolog Sicut dicit
Ysaac

(167vb) Naturalis autem dividitur sie: Quoniam, cum sit de rebus, aut est de
rebus coniunctis motui et materie secundum rem et secundum modum acci-
piendi, et sie est naturalis inferior proprie dicta.

Sic ergo patet divisio naturalis communiter in très partes, scilicet in meta-
phisicam, mathematicam et naturalem inferiorem sive proprie dictam.

Naturalis autem inferior dividitur secundum subiectum, de quo est. Est
enim de corpore mobili tamquam de subiecto. Aut ergo illud corpus mobile est
generabile et corruptibile aut ingenerabile et incorruptibile. Si ingenerabile et
incorruptibile, sie est sciencia De celo et mundo. Celum enim, sicut dicit ibi
Aristoteles, est nature ingenite et incorruptibilis.

Si autem consideretur corpus idem generabile et corruptibile, hoc est dupli-
citer. Aut enim consideratur in communi non referendo ad aliquam différenciant

motus aut referendo ad aliquam differenciam motus. Si primo modo, sic est
liber Phisicorum. Ibi enim determinatur de copore mobili simpliciter et absolute
non referendo ad generationem vel corruptionem nec alterationem, et sie de
alijs speciebus motus.

46 Vgl. die entsprechende Stelle im Prolog von Brügge, cod. cit., 79ra-79rb.



Einfuhrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert 493

Si autem contrahatur ad aliquam differenciam motus, hoc est dupliciter,
quoniam aut illud corpus est simplex aut compositum. Si simplex sic est liber De
generatione et corruptione. Ibi enim determinatur de generatione elementorum,
que sunt simplicia, quomodo ex uno generatur alterum per simplicem conver-
sionem. Unde ibi non determinatur de generatione secundum quod homo
générât hominem, set sicut dictum est.

Si autem illud corpus sit compositum, hoc est dupliciter, quia aut est ani-
matum aut inanimatum. (168ra) Si inanimatum, sic est liber Metheorum. Ibi
enim determinatur de hijs, que fiunt in profundo terre, de lapidibus, de una-
quaque specie lapidum, de auro, de argento, de plumbo, de ferro, de rore, de

nive, de grandine, et de hijs, que fiunt in superficie terre et aeris, et de impres-
sionibus et de assub et de galaxia, de Stella comata, et sie de alijs impressionibus.
Sic ergo patet, quod omnia ista corpora composita sunt, inanimata tarnen.

Si autem aeeipitur corpus compositum animatum, hoc est tripliciter, secundum

quod triplex est potencia anime, quia aut est animatum anima vegetabili
quantum ad perfectionem aut anima sensitiva et intellectiva. Si sit animatum
anima vegetabili, hoc est dupliciter, aut est sciencia de ipsa potencia anime
secundum se aut de sua proprietate. Si de ipsa potencia, sic est sciencia Deplantis
et vegetabilibus, quia in illis anima vegetabilis est perfectio.

Si vero sit sciencia de proprietate, sic est liber De morte et vita. Hee enim sunt
proprietates anime vegetative. Ab ipsa enim est vita per sui presenciam, per
absenciam autem, si fuerit in corpore, est causa illius proprietatis, que est
mors.

Si vero sit sciencia de corpore animato anima sensitiva (vegetativa cod.), hoc
est dupliciter, sicut prius, quoniam aut est de ipsa anima sensitiva aut de sua
proprietate. Si de ipsa anima, sic est sciencia De animalibus. In illis enim est
sensitiva anima perfectio.

Si autem sit de proprietatibus, hoc est dupliciter, quia aut de proprietatibus
relatis ad subiectum, aut una relata ad aliam. Si de proprietatibus relatis ad
subiectum, sic est liber De sensu et sensato. Sensus enim et sensata referuntur et
dicuntur ad animam sensitivam.

Si sit de proprietatibus, quarum una alteri refertur, sic est liber De sompno et
vigilia. Istarum enim proprietatum una refertur ad aliam, quia sunt opposite.

Si autem sit sciencia de corpore animato anima intellectiva, hoc est dupliciter,

quia aut est de ipsa potencia anime intellective aut de sua proprietate. Si de
sua proprietate, sie est De memoria et reminiscencia. Hec enim proprie insunt ipsi
animato anima intellectiva.

Si autem sit sciencia de ipsa potencia anime, hoc est dupliciter, aut est
sciencia de ipsa secundum se aut de prineipio unientis animam cum corpore. Si
primo modo, sic est liber De anima.

Si secundo modo, sic est liber De différencia Spiritus et anime. Quare Spiritus
enim Vitalis naturalis et animalis est medium unionis anime cum corpore.

Et sic patet divisio totius naturalis inferioris in istos libros, scilicet librum De
celo et mundo, librum Phisicorum, De generatione et corruptione, librum Meteorum,
Deplantis, De morte et vita, De animalibus, De sensu et sensato, De sompno et vigilia,
De anima, De memoria et reminiscencia, De différencia Spiritus et anime. Alij autem
libri, ut De motu cordis, De senectute et iuventute, et sic de alijs, subalternantur istis.
Sic ergo patet divisio naturalis sciencie.




	Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert : Marginalien, Materialien und Hinweise im Zusammenhang mit einer Studie von Claude Lafleur

