
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Ethische Argumentation im jüdischen Kontext : zum Verständnis von
Ethik bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas

Autor: Lesch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Lesch

Ethische Argumentation
im jüdischen Kontext

Zum Verständnis von Ethik
bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas *

«Jewgreek is greekjew. Extremes meet.»

James Joyce, Ulysses

I

Inmitten der Suchbewegungen und Theoriedebatten der zeitgenössischen

Ethik spielen die Werke von Emmanuel Levinas und Hans

Jonas eine ebenso prominente wie randständige Rolle - eine Paradoxic,
deren Analyse für das Verständnis der Orientierungsschwierigkeiten
gegenwärtiger praktischer Philosophie recht aufschlußreich ist. Levinas
wird zwar als bedeutender «Denker des Ethischen» eingestuft, und das

«Prinzip Verantwortung» ist längst ein geflügeltes Wort; an den
publizistischen und politischen Schalthebeln der florierenden Ethikdiskurse
wird jedoch mit anderen theoretischen Konzepten operiert, denen der
Ruf vorauseilt, weniger moralistisch und rigoristisch zu sein und über
mehr konkrete Problemlösungskompetenz zu verfügen.1 An dieser
Stelle ist gleich einem häufigen Mißverständnis zu begegnen: obwohl
Jonas seinen Bestseller «Das Prinzip Verantwortung» ausdrücklich als

* Vortrag beim Symposium «Jüdische Erfahrung in der Philosophie von Emmanuel
Levinas. Zugänge zu seinem Werk» am 26. Mai 1990 in Zürich.

1 Vgl. zur Betriebsamkeit der Ethiker die kritischen Anmerkungen von Chr. Türcke,
Philosophie. Eine Kolumne, in: Merkur 42 (1988) 1, 57-62.



444 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

«Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation» bezeichnet
und Levinas nicht weniger beansprucht als eine Transformation der

Philosophie in ein Denken, in dem Ethik die Leitfunktion der prima
philosophia übernimmt, handelt es sich in beiden Fällen nicht um Ethiken

des heutzutage gefragten Typs pragmatischer Politikberatung.
Vielleicht wäre es zutreffender, von Fundamentalethik zu sprechen, noch
besser von den anthropologischen Grundlagen der Moral. Wir werden
auf die Äquivokationen im Begriff der Ethik, speziell bei Levinas, noch
ausführlich zu sprechen kommen.

Nach den Plädoyers für eine «Ethik ohne Metaphysik»2 und für ein

«nachmetaphysisches Denken» 3 haben - zumindest bei den derzeitigen
Kräfteverhältnissen auf dem intellektuellen Feld - jene Autoren einen
schweren Stand, die noch ungeniert das Wort «Metaphysik» in den

Mund nehmen. Levinas und Jonas tun dies, wenn auch mit unterschiedlichen

Zielsetzungen, und werden schon allein deshalb von manchen
Leserinnen und Lesern als ein wenig antiquiert empfunden. Daß besonders

Levinas mit religiösem Denken in Verbindung gebracht wird,
erschwert zusätzlich die Rezeption. Ist er ein Theologe, ein
Religionsphilosoph? Betreibt er jüdisch-theologische Ethik? Oder sind Religion

2 G. Patzig, Ethik ohne Metaphysik, Göttingen 1971 ; vgl. auch W. Schulz, Ethik in
der veränderten Welt, Pfullingen 4. Aufl. 1980, 639 ff., Die Ethik unter dem Aspekt der
Metaphysik.

3J- Habermas, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt
a.M. 1988. «Die Philosophie bleibt ihren metaphysischen Anfängen solange treu, wie sie
davon ausgehen kann, daß die erkennende Vernunft sich in der vernünftig strukturierten
Welt wiederfindet oder selber der Natur und der Geschichte eine vernünftige Struktur
verleiht — sei es in der Art einer transzendentalen Fundierung oder auf dem Wege der
dialektischen Durchdringung der Welt. Demgegenüber vertrauen die modernen
Erfahrungswissenschaften und eine autonom gewordene Moral nur noch der Rationalität
ihres eigenen Vorgehens und ihres Verfahrens - nämlich der Methode wissenschaftlicher
Erkenntnis oder dem abstrakten Gesichtspunkt, unter dem moralische Einsichten möglich

sind» (42). Die Metaphysikkritik war besonders stark im angelsächsischen Sprachraum

vertreten, wo Metaphysik zum Teil als sinnloses Unternehmen betrachtet und durch
Wissenschaftstheorie ersetzt wurde. In der Tradition hingegen galt die Sicherung der
metaphysischen Fundamente als Voraussetzung für eine sonst nur provisorische Ethik
(Descartes). Wenn auch diese enge Verbindung heute nicht mehr akzeptabel sein mag, so
ist es doch eine übertriebene Reaktion, die Metaphysik und mit ihr die meisten
Denkmodelle der Philosophiegeschichte ganz über Bord werfen zu wollen. Ethik bleibt insofern

metaphysisch, als sie Gedanken enthält, die nicht empirisch verifizierbar sind. Die
Kritik gilt also eher der metaphysica generalis, die als Ontologie die Prinzipien und Ursachen

des Seienden in einer Lehre vom Sein zusammenfaßt und von dieser Position her die
anderen philosophischen Disziplinen als Denkprojekte minderen Ranges einstuft. Vgl.
zum Verhältnis von Ethik und Metaphysik auch A. Pieper, Ethik und Moral. Eine
Einführung in die praktische Philosophie, München 1985, 46-50.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 445

und Philosophie in seinem Werk strikt voneinander zu trennen? Die

genannten Etikettierungen scheitern kläglich an der Realität der
komplexen Texte und der Selbstaussagen von Levinas.4 Aber sie sind

symptomatisch für die Irritationen, die heute im Bereich philosophischer
Ethik meist dann auftreten, wenn Religion ins Spiel kommt. Da liegt es

nahe, die jüdische Abstammung des Philosophen als biographisches
Detail abzutun, das auf die ethische Argumentation keinen Einfluß
haben dürfte. So sehr ich dieser Auffassung grundsätzlich zustimme,
sehe ich in ihr dennoch einen Ausdruck europäischer Verlegenheit im
Umgang mit jüdischen Denkern, die beispielsweise in den USA im
akademischen Diskurs, in Ethikkommissionen und -instituten viel
selbstverständlicher integriert sind, die bei uns aber oft als Exoten

gelten, weil sie aus den bekannten Gründen nur noch eine kleine
Minderheit darstellen. Ist es ein alarmierendes Zeichen neuer
Diskriminierung, wenn wir ihr Judentum betonen und nicht ohne
Umschweife in den philosophischen Disput mit ihnen eintreten?

Der 1906 in Litauen geborene, seit 1923 in Frankreich lebende

Philosoph Levinas und der 1903 in Mönchengladbach geborene, 1933

emigrierte und jetzt in den USA lebende Philosoph Jonas sind Juden, die
die Shoah überlebt haben und die beide die Philosophie unseres
Jahrhunderts mit herausragenden Werken prägen. Es kann nicht darum
gehen, ihrer unmißverständlichen philosophischen Identität um jeden
Preis eine religiöse Dimension entlocken zu wollen. Ich möchte lediglich

der Frage nachgehen, inwieweit der Kontext jüdischer Erfahrung,
der mehr umfaßt als eine religiöse Sozialisation, den Text des ethischen
Argumentierens beim Entdecken und Begründen von Werten beeinflußt.

Da Levinas und Jonas auf diese Frage sehr unterschiedliche
Antworten geben, ist, so hoffe ich, der Gefahr vorgebeugt, ein System zu
konstruieren, das als die jüdische Ethik verstanden werden könnte.5 Die
Zuordnung von Religion und Moral war schon immer spannungsreich
und soll hier nicht krampfhaft vereinfacht werden. Der Vergleich der
philosophischen Ansätze von Levinas und Jonas ist aus mancherlei

4 Einen guten Überblick über diese Fragen gibt das Interview, das Françoise
Armengaud mit Levinas geführt hat: Sur la philosophie juive, in: E. Levinas, A l'heure
des nations, Paris 1988, 197-215. Der Text erschien zuerst in einem Themenheft der
Revue de métaphysique et de morale, juillet-septembre 1985.

5 Über die Vielfältigkeit der Strömungen informiert E.B. Borowitz, Art. <Jewish
Ethics>, in: The Westminster Dictionary ofChristian Ethics, hrsg. vonJ.F. Childress und
J. Macquarie, Philadelphia 1986, 320-325.



446 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

Gründen reizvoll, nicht nur wegen der zufälligen Tatsache, daß es sich

um zwei bedeutende jüdische Intellektuelle einer Generation handelt,
sondern wegen thematischer Parallelen. Ich möchte aber auf keinen
Fall die großen Unterschiede zwischen diesen beiden eigenständigen
und eigenwilligen philosophischen Temperamenten leugnen, zumal
mein Versuch ein fiktiver Dialog ist.6

Unsere Ausgangsfrage hat eine Parallele in einem Grundlagenstreit,
der in den vergangenen beiden Jahrzehnten in der christlichen
(katholischen) Ethik um die Autonomie der Moral ausgetragen wurde und noch
immer zu heftigen Konflikten führen kann.7 Der Streit konzentrierte
sich auf die Frage, was der christliche Glaube zur rationalen Findung
und Begründung sittlicher Urteile beiträgt. Verdankt sich die christliche
Moral einer Offenbarung? Oder ist der Glaube ein Sinnhorizont für eine

rationale Argumentation, deren Gehalt auch ohne die Zustimmung zu
dieser religiösen Sinndimension kommunikabel sein müßte? Insgesamt
hat sich das Autonomie-Modell als ein theologiegeschichtlicher Durchbruch

erwiesen, da es der Moraltheologie (bzw. einer großen Zahl von
Moraltheologen) den Anschluß an den wissenschaftlichen Standard
ethischer Diskussionen sicherte. Dies ist nicht der Ort, die
Auseinandersetzungen zwischen Glaubensethik und autonomer Moral im Detail
nachzuvollziehen. Interessant ist jedoch für unseren Zusammenhang,
daß als eine Folge der im Grunde trivialen Einsicht, daß Bibelzitate
nicht für die Richtigkeit ethischer Aussagen bürgen, die hermeneuti-
sche Arbeit am christlichen Kontext in zunehmendem Maße vernachlässigt

wurde, was jetzt z.B. im Gespräch mit der lateinamerikanischen

Befreiungsethik, die stärker biblisch verankert ist, zu nicht geringen
Schwierigkeiten führt.8 Mir sind aus der christlich-theologischen Ethik
kaum Arbeiten bekannt, die auf eine wirklich profunde Kenntnis der
hebräischen Bibel schließen lassen. Und so begegnet uns der in der
christlichen Theologie ohnehin latente Antijudaismus auf dem Gebiet

6 Vielleicht reichen die Vergleichsmomente nicht einmal zu einer echten Kontroverse

aus. Aber es sind Aspekte eines möglichen Gesprächs, das um der Sache willen von
den Lesern und Leserinnen beider Philosophen begonnen werden sollte.

7 Der «Klassiker» zum Thema: A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube,
Düsseldorf (1971), 2. Aufl. 1984.

8 Vgl. E. Dussel, Befreiungsethik. Grundlegende Hypothesen, in: Concilium 20

(1984) 2, Ethik vor dem Anspruch auf Befreiung, 133-141. Dussel bezieht sich ausdrücklich

auch auf die Philosophie von Levinas. Vgl. dazu auch: A. Sidekum, Die Levinassche
Ethik im Lichte der Philosophie der Befreiung in: M. Mayer/M. Hentschel (Hg.),
Levinas. Zur Möglichkeit einer prophetischen Philosophie, Gießen 1990 Parabel.
Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, Bd. 12), 178-193.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 447

der Ethik in einer besonders problematischen Ausprägung: bei der

glaubensethischen Antithese von «Gesetz» und «Evangelium» wird das

Alte Testament oft in einer ganz bestimmten Optik gelesen, die ihm
nicht gerecht wird; aus der Sicht der autonomen Ethik gerät die
sogenannte Gesetzesmoral aber erst recht in starker Vereinfachung zum
Inbegriff der Heteronomie — eine Sichtweise, die dann auch auf das

rabbinische Judentum übertragen wird, falls dies in christlichen Ethi-
kerkreisen überhaupt außerhalb von Klischeevorstellungen bekannt
ist. 9 Die Voraussetzungen für einen unbefangenen Zugang zum
jüdischen Kontext sind also nicht gerade günstig, solange das Judentum
eher mit einer legalistischen und partikularistischen Sondermoral in
Verbindung gebracht wird, während das christliche Ethos sich als

universalistisch versteht und deshalb für sich eine größere Affinität zur
ethischen Rationalität der Moderne meint beanspruchen zu können.

10

All diese holzschnittartigen Bemerkungen haben nur problemindi-
katorische Funktion und bedürften ausführlicher Nachweise. Meines
Erachtens ist die weitgehende Abwesenheit judaistischer Kompetenzen
(oder auch nur Interessen) in der Moraltheologenzunft ein Teil jener
Schuldgeschichte, die die christliche Theologie noch lange nicht
verarbeitet hat. 11 Dabei hätte der Blick auf einige Klassiker des jüdischen

9 Oft wird die jesuanische Gesetzeskritik pauschal auf eine Kritik an den
Moralvorstellungen des Judentums ausgeweitet. Dennoch ist nicht zu leugnen, daß die hebräische
Bibel auch von wichtigen Vertretern christlicher Ethik berücksichtigt wird. Vgl. A. Auer,
a.a.O. (Anm. 7) 55-79; F. Böckle, Fundamentalmoral, München 2. Aufl. 1978, 167—

196; H. McKeating, Art. <01d Testament Ethics>, in: The Westminster Dictionary of
Christian Ethics, a.a.O. (Anm. 5) 433—437. Alle Autoren diskutieren u.a. auch das
Verhältnis von autonomer und theonomer Moral. McKeating faßt zusammen: «The ethical
demands of the OT can be summed up under the overarching demand for righteousness.

Righteousness is obedience to God. It is not, however, true to say that for the OT
writers righteousness is defined by what God does; i.e., an act is not made righteous by the
fact that God does it. There are at least hints in the OT that righteousness is somehow
self-authenticating and that in principle God himself might be judged by it. This is the
whole basis of the complaint ofJob, and is implied in Abraham's argument in Gen. 18,
summed up in his rhetorical question: <Shall not the Judge of all the earth do right?>»
(436 f.).

10 Das Gespräch der Moraltheologen mit Ethikern der nichtchristlichen Kulturen
steckt leider immer noch in den Kinderschuhen.

11 Deshalb ist jeder Versuch zu begrüßen, beim Abbau der Tabus und Informationsdefizite

zu helfen, z.B. mit dem hervorragenden Sammelband: Jüdische Theologie im
20. Jahrhundert. Ein Lesebuch, hrsg. von S. Ben-Chorin und V. Lenzen, München/Zürich

1988 Reihe «Lust an der Erkenntnis»). Verena Lenzen, promovierte Moralthe-
ologin mit judaistischer Ausbildung, kündigt eine Studie über «Jüdische Ethik» an, für die
ihr viel Erfolg zu wünschen ist.



448 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

Denkens genügt, um den Heteronomie-Verdacht in seiner pauschalen
Form zu entkräften. Denn als orthopraktische Religion könnte das

Judentum geradezu ein Modell dafür sein, wie Religion unter dem

Primat einer humanistischen Ethik betrachtet wird, ohne die Religion
völlig auf Ethik zu reduzieren. Hermann Cohen (1842-1918), einer der
bedeutendsten Vertreter der «deutsch-jüdischen Symbiose», ließ keinen
Zweifel daran, daß Ethik und Religionsphilosophie für ihn eine Einheit
bilden. 12 Als Begründer der Marburger Schule des Neukantianismus

war er mit der philosophischen Ethik bestens vertraut und insistierte

darauf, daß zwischen der jüdischen Gottesidee und einer rationalen

Begründung der Ethik kein Unterschied bestehen könne. «Die jüdische
Gottesidee hat zu ihrem ausschließlichen Inhalte die Sittlichkeit des Menschen.

Es gibt nur Eine Religion, welche von allen Zaubern der Mythologie

sich grundsätzlich frei macht, das ist die Religion der Propheten,
das ist die Religion des Judentums. Und der Schlüssel für dieses

Geheimnis liegt in dem einfachen Gedanken, daß für den Propheten
der Name Gottes schlechterdings nichts anderes besagen und bedeuten
soll als die Bürgschaft des Einzigen Gutes, nach dem sein Geist verlangt;
das ist die Sittlichkeit.» 13 Dennoch werden Skeptiker fragen, ob diese

Sittlichkeit tatsächlich voll in einem säkularisierten, humanistischen
Ethos aufgehe. Gibt es neben den Erzähltraditionen der Haggada nicht
auch das verbindliche jüdische Religionsgesetz, die Halacha, die eine

12 H. Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums (1919/1929),
Köln 2. Aufl. 1959.

13 Die Errichtung von Lehrstühlen für Ethik und Religionsphilosophie an den

jüdisch-theologischen Lehranstalten (1904), abgedruckt in: Jüdische Theologie im
20. Jahrhundert, a.a.O. (Anm. 11) 76-92, hier 85. Vgl. zu den problematischen Aspekten
einer Vermittlung von «Deutschtum und Judentum»: M. Brumlik, Zur Zweideutigkeit
deutsch-jüdischen Geistes: Hermann Cohen, in: Babylon. Beiträge zur jüdischen Gegenwart,

Heft 6 / Oktober 1989, 83-91. «Wie - so fragt der Kantianer Cohen - kann es sein,
daß ein quasi göttliches allgemeines Sittengesetz der Vernunft endlicher, wenn auch
moralisch freier Wesen entspringt, ohne daß dabei den Menschen selbst Göttlichkeit
zuzusprechen ist? Die Antwort lautete in der von Hegel inspirierten Philosophie: durch
eine Vermittlung! Und im Glauben daran, daß absolute Norm und endliche, autonome
Menschenvernunft miteinander vermittelt werden können, sieht sich auch Hermann
Cohen als Christ, ohne indessen an einen fleischgewordenen Gottessohn zu glauben
Und insofern umgekehrt die Christen- als jene, die den Gedanken der Vermittlung haben

- auch den Gedanken einer absoluten sittlichen Weisung teilen, sind sie ihrerseits
Israeliten» (87). Cohen lebte in einer für das deutsch-jüdische Verhältnis relativ günstigen
Epoche. Seine Frau, Martha Cohen, wurde 1942 in Theresienstadt ermordet.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 449

Binnenmoral definiert?14 Und setzt diese nicht eine Zustimmung zu
den Glaubensinhalten voraus, wenn sie nicht zum leeren Ritual erstarren

soll? Gewiß, die diesbezüglichen Spannungen sind innerhalb des

Judentums nicht geringer als in anderen Religionsgemeinschaften, so
daß liberale Öffnung und orthodoxes Festhalten am Gesetz unversöhnt
nebeneinander zu stehen scheinen. Wenn das strenge Regelsystem der
Halacha als Garant für die Identität des jüdischen Volkes angesehen
wird, sind Zugeständnisse an die neuzeitliche Idee der Autonomie und
an eine kulturelle Assimilation nicht zu erwarten. Außerdem wäre es

dann unangemessen, überhaupt vonjüdischer Ethik zu sprechen, da es ja

nicht um eine philosophische Theorie geht, sondern um die Befolgung
göttlicher Weisungen, die freilich nicht fundamentalistisch zur Anwendung

kommen, sondern mittels einer subtilen Hermeneutik in einer
kompetenten Interpretationsgemeinschaft immer neu ausgelegt werden.

Die unendliche Deutung des Textes und seiner Deutungen ist
bereits ein gutes Korrektiv gegen traditionalistische Verkrustungen.

15

Für den jüdischen Philosophen ist es selbstverständlich, mit dem
Instrumentarium der nicht-religiösen Ethik zu arbeiten. So

unterstreicht Werner Marx in seinem Versuch einer nicht-metaphysischen

Nächstenethik, «daß die eigentliche Aufgabe der heute Philosophierenden

darin liegen muß, nach Grundlagen für eine Nächsten- und Sozialethik

zu suchen, die denjenigen Maße für eine Orientierung gewährt,
die - aus ihrem Glauben gefallen - das Maß nicht mehr in den Lehren
der Religionen zu finden vermögen und ihnen die Möglichkeit einer
Verwandlung bietet. Mit Nachdruck sei hervorgehoben, daß wir

14 Die Halacha («Gang», «Bahn») enthält die konkreten Weisungen einer angewandten

Ethik und gilt als schwerer zugänglich als die narrativen Predigten der Haggada. Vgl.
dazu Levinas' Erläuterungen in: F. Poirié, Emmanuel Lévinas. Qui êtes-vous?, Lyon
1987, 127ff. Um die Verbindlichkeit des Sittenkodex der Halacha geht es auch im Streit
zwischen den verschiedenen Richtungen des Judentums (Orthodoxe, Konservative,
Reformjudentum), der durch die dringenden feministischen Anfragen an eine folgenreiche

patriarchalische Mentalität zusätzlich an Schärfe gewinnt.
15 Es ist vor allem die außergewöhnliche Fähigkeit der jüdischen Gemeinschaft,

kreativ mit Texten umzugehen, die selbst bei härtesten normativen Ansprüche ein größtes
Maß an Toleranz und Pluralismus ermöglicht. Das intellektuelle Ritual «dekonstruktivistischer»

Textauslegung kann folglich auch im ethischen Diskurs eine Flexibilität
hervorbringen, die weit vom Klischee zwangsneurotischer Observanz entfernt ist. Im übrigen

geht es nicht bei allen Normen um Fragen der Sittlichkeit, sondern oft auch «nur» um
Frage der Sitten und Bräuche, deren Einhaltung nicht unbedingt zum Streitfall hochstilisiert

werden muß. Andererseits ist hier der sozialpsychologische Aspekt der Bildung und

Bewahrung einer Gruppenidentität nicht zu unterschätzen.



450 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

selber keineswegs aus einem gegen die jüdisch-christliche Überlieferung
gerichteten oder gar atheistischen Motiv nach einer Grundlage für eine
solche Ethik suchen. Im Gegenteil, nichts wäre wünschenswerter, als

wenn sie sich gerade heute angesichts des weltweiten Verfalls vieler
Maßstäbe und der Bedrohungen durch Technik und atomaren Krieg
durchset2en würde. Aber ist es nicht dennoch unsere Pflicht, uns der
Tatsache zu stellen, daß diese Entwicklungen für viele die Dimension
des Heiligen verschlossen hat, innerhalb derer es allein für den Glauben
den Bezug zu einem göttlichen Wesen geben kann?»16

Auch Levinas hat sich stets dagegen gewehrt, als «religiöser Denker»

vereinnahmt zu werden. Er versteht sich in erster Linie als

Philosoph, der jedoch seine jüdischen Wurzeln nicht leugnet und als

bedeutender Talmudgelehrter eine herausragende Position in der
französischen und in der internationalen jüdischen Gemeinschaft
einnimmt. 17 Daß es trotz des Bemühens um sorgfältige Trennung von
Philosophie und Religion Interferenzen gibt, kann deshalb nicht
überraschen. Jonas verfährt bei der Ausblendung des Religiösen aus seiner

philosophischen Ethik konsequenter, benutzt jedoch Begründungsstrategien,

die ihn (ungewollt?) immer wieder in die Nähe einer auch

religiös gefärbten Metaphysik bringen, die explizit in seinem Tübinger
Festvortrag «Der Gottesbegriff nach Auschwitz» (1984)18 zum Tragen
kommt.

16 W. Marx, Gibt es auf Erden ein Maß? (1983), Frankfurt a.M. 1986, 11 f. Marx
kehrte nach den Jahren der Emigration und Lehrtätigkeit in New York nach Freiburg
i.Br. zurück, wo er auf dem Lehrstuhl von Husserl und Heidegger Philosophie lehrte. Er
folgt auf weite Strecken seinem Lehrer Heidegger (und dessen Hölderlin-Interpretationen),

gewichtet jedoch die Autonomie des sittlichen Subjekts stärker. Eine gründliche
Analyse dieser anspruchsvollen und anregenden Texte muß einer späteren Studie
vorbehalten bleiben, wobei es sich lohnen würde, die Differenzen und Gemeinsamkeiten mit
Levinas und Jonas herauszuarbeiten.

17 Vgl. S. Malka, Lire Levinas, Paris 1984, 49ff.; L. Trepp, Die Juden. Volk,
Geschichte, Religion, Reinbek 1987, 87.

18 H.Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme, Frankfurt
a.M. 1987. Jonas wurde von der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität
Tübingen mit dem Dr. Leopold-Lucas-Preis ausgezeichnet. In seiner Festrede setzte er
sich mit der Frage auseinander, was für ein Gott Auschwitz geschehen lassen konnte.
Wohl nicht der «Herr der Geschichte»! (14) «(...) damit Welt sei, und für sich selbst sei,

entsagte Gott seinem eigenen Sein; er entkleidete sich seiner Gottheit, um sie zurück-
zuempfangen von der Odyssee der Zeit, beladen mit der Zufallsernte unvorhersehbarer
zeitlicher Erfahrung, verklärt oder vielleicht auch entstellt durch sie» (16 f.). Jonas erinnert

an die in der Kabbala überlieferte Lehre von der Kontraktion Gottes (45 f.), eine
Selbsteinschränkung Gottes, durch die menschliche Freiheit und Schuldfähigkeit erst
möglich werden. Vgl. zum Gedanken der Selbstentäußerung auch E. Levinas, Judaïsme
et Kénose, in: ders., a.a.O. (Anm. 4) 133-151.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 451

Mit den folgenden Ausführungen möchte ich die beiden Autoren
nicht in einen konfessionell-religiösen Zusammenhang stellen, der sich

nur sehr vage konstruieren läßt, da Jonas sich eher zurückhaltend zu
diesem Thema äußert. Um die Individualität der jeweiligen Werke und
ihrer Autoren zu respektieren, möchte ich zunächst einige Aspekte der
Ethik bei Levinas herausarbeiten (II), um dann darzustellen, welche
anderen Akzente Jonas setzt (III). Ich hoffe dennoch, daß eine solche

Parallelführung zumindest einige Elemente für eine vorläufige
Synthese (IV) bereitstellen wird.

II

Bei aller Gefahr der Verkürzung läßt sich Levinas' Ethik mit wenigen

Strichen als eine Nächstenethik, eine Ethik der «proximité»19,
zeichnen, die weniger an konkreten Normen interessiert ist als an
einer phänomenologischen Beschreibung20 der Ursprungserfahrung von
Subjektivität. Durch diese anthropologische Fragerichtung unterscheidet

sie sich von den meisten zeitgenössischen Ethikentwürfen, die in
zunehmendem Maße an Anwendungsdiskursen interessiert sind. Es

dürfte vergeblich sein, Levinas in Ethikkommissionen zu berufen, die
über Probleme der Biotechnologie, der Ökologie, der Nutzung von
Kernenergie oder der Sicherheitspolitik zu beraten hätten.21 Aus Levinas'

Philosophie lassen sich nicht unmittelbar Handlungsanweisungen
deduzieren; in ihr geht es vielmehr um die Beschreibung von
Grundhaltungen, die selbstverständlich auch konkrete Auswirkungen haben

können, aber kein ausformuliertes sozialphilosophisches oder politisches

Programm enthalten. Hier liegt ein grundsätzliches Dilemma

19 E. Levinas, Langage et proximité, in: ders., En découvrant l'existence avec Husserl

et Heidegger, Paris 3. Aufl. 1982, 217-236 (dt.: Sprache und Nähe, in: Die Spur des

Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg
i.Br./München 2. Aufl. 1987, 260-294).

20 Vgl. St. Strasser, Emmanuel Levinas: Ethik als erste Philosophie, in:
B. Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M. 1983, 218—265, bes.

254 ff. zur Situierung von Levinas in der phänomenologischen Bewegung.
21 In Levinas' Texten sind die Substantive und Adjektive «éthique» und «moral(e)»

meist auswechselbar, so daß zwischen dem Phänomen der Moral (Sitte), der Moralität
(Sittlichkeit) und der Moralphilosophie (Ethik) als Reflexion moralischer Praxis nicht
immer genau unterschieden wird.



452 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

gegenwärtiger praktischer Philosophie, die zwischen den Extremen
abgehobener Theorien und pragmatischer Stellungnahmen ihren
Standort sucht. Wer von Levinas direkte Interventionen eines
engagierten Intellektuellen erwartet, wird sehr wahrscheinlich enttäuscht
sein, weil sich die ungewöhnliche Theoriesprache einer schnellen Lektüre

und erst recht einer hastigen Anwendung auf die Praxis versperrt.
Levinas definiert sich in der Tradition einer Universitätsphilosophie,
deren vornehmste Aufgabe die Anstrengung des Begriffs ist und die zu
keinen populistischen Zugeständnissen bereit ist.22 Mir scheint es wichtig

zu sein, diese Prämissen zu akzeptieren, um an den Philosophen
Levinas nicht permanent Erwartungen zu richten, die dieser weder
erfüllen kann noch will.

Auf der anderen Seite ist Levinas wie kaum ein Autor seiner Generation

bereit, in Interviews und bei Symposien geduldig über seine

Grundanliegen Auskunft zu geben und in der Reduktion auf das

Wesentliche auch angreifbar zu sein, wenn die philosophische Stringenz
seiner Aussagen nicht in ganzer Tiefenschärfe sichtbar wird.23 Ohne
Zweifel versteht sich Levinas als Träger einer Botschaft, die er unbeirrt
von Polemiken und modischen Strömungen möglichst klar artikulieren
möchte: es ist die Botschaft vom «Humanismus des anderen
Menschen» 24, eine Philosophie der an-archischen Verantwortung des

Subjekts 25, das Stellvertreter 26 und Geisel27 des Anderen ist, herausgerufen
aus Egoismus und Indifferenz, nicht im Sinne einer altruistischen

Opfermentalität, sondern als eine fundamentale Beschreibung unserer
Sozialbeziehungen, die im direkten Kontakt von Angesicht zu

Angesicht ihren Ursprung haben und ihre moralische Dignität und
Dramatik erhalten. Nicht in der Anonymität der Strukturen, sondern im

22 Vgl. seine diesbezügliche Aussage im Gespräch mit Salomon Malka, a.a.O.

(Anm. 17) 113f.
22 Besonders instruktiv sind die Gespräche mit Philippe Nemo, die 1981 von dem

Rundfunksender France-Culture ausgestrahlt wurden und als Taschenbuch vorliegen:
Ethique et Infini, Paris 1984.

24 Humanisme de l'autre homme (1972), Paris 1987 (dt.: Humanismus des anderen
Menschen, Hamburg 1989).

25 Humanisme et an-archie, in: Humanisme de l'autre homme, 71—91. Levinas
bezeichnet mit «an-archie» eine uneinholbare Vergangenheit, einen Verpflichtungsgrund,

der räumlich und zeitlich nicht fixierbar ist, sondern nur die Spur des einbrechenden

Unendlichen kennt.
26 Die Substitution, in: Die Spur des Anderen, a.a.O. (Anm. 19) 295—330.
27 Ebd. 320 f.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 453

Nahbereich der intersubjektiven Begegnung, die keineswegs idyllisch
ist, lokalisiert Levinas das Widerfahrnis des ethischen Anspruchs, für
den Anderen verantwortlich zu sein und von dessen Verletzlichkeit und
Sterblichkeit in die Pflicht genommen zu werden. 28

Wer Verantwortung zu einem Leitwort seiner Ethik zählt, signalisiert
damit eine deutliche Distanz zum subjektivitätstheoretischen Ideal der
Autonomie, die von Levinas mit negativen Konnotationen belegt
wird.29 Da Verantwortung die Pflicht zu Rechenschaft vor einer Person
oder einer Instanz impliziert, ist ein Verständnis von Autonomie als

Autarkie ausgeschlossen. Die Sittlichkeit des Subjekts ist nicht in dessen

selbstherrlicher Verfügungsgewalt begründet, sondern in der Störung
meiner Ruhe durch den Anderen, der durch seine Nähe meine geordnete

Welt aus den Angeln hebt und meine Reaktion herausfordert. Ist
eine solche Vorstellung nicht absurd, da sie die sittliche Kompetenz des

Subjekts in Heteronomie zu ersticken droht? Levinas hat seine Aussage

sogar noch dadurch verschärft, daß er die Asymmetrie der interpersonalen

Beziehung unterstreicht. Die Ich-Du-Beziehung ist, wie Levinas
in Abgrenzung gegen Buber verdeutlicht, nicht reziprok: sie definiert
sich vom Anderen her, dessen Anspruch ich passiv ausgesetzt bin und
den ich in kein totalisierendes Deutungsmuster integrieren kann. Die
größte Nähe bedeutet zugleich Fremdheit und Trennung, nicht-objek-
tivierbare Andersheit, für die ich Verantwortung trage, auch wenn ich
es nicht will.30

28 Vgl. zur Radikalität dieser Verpflichtung den Exkurs zu Levinas in: J.-F. Lyotard,
Le Différend, Paris 1983, 162—168 (dt.: Der Widerstreit, München 1987, 188—195).

29 La philosophie et l'idée de l'infini, in: a.a.O. (Anm. 19) 165ff. (dt.: 185ff.). «Die
Eroberung des Seins durch den Menschen im Laufe der Geschichte - das ist die Formel, in
der sich die Freiheit, die Autonomie, die Reduktion des Anderen aufdas Selbe zusammenfassen

lassen» (186). Für die moraltheologische Levinas-Rezeption wäre es wichtig, die
Differenz dieses negativen Autonomie-Verständnisses zur Definition der «autonomen
Moral» klarzustellen, um eine unnötige Polemik oder einen Mißbrauch der Levinas'schen
Terminologie in ideologischen Auseinandersetzungen zu vermeiden. Vgl. zum Verhältnis
von Verantwortung und Autonomie: J. Schwartländer, Art. <Verantwortung>, in:
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hrsg. von H. Krings u.a., Studienausgabe
Band 6, München 1974, 1577-1588, bes. 1585f.

30 Levinas insistiert meist sehr stark auf dieser Asymmetrie, die ethischen
Denkgewohnheiten widerspricht, wie sie beispielsweise als Goldene Regel oder als kategorischer
Imperativ bekannt sind. Vgl. zum biblischen Imperativ «Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst»: Levinas, Questions et réponses, in: ders., De Dieu qui vient à l'idée, Paris 1982,
144f. (dt.: Fragen und Antworten, in: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die
Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i.Br./München 1985, 115f.).



454 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

Die Levinas'sche Beschreibung des Entdeckungszusammenhangs
für den moralischen Appell in der interpersonalen Beziehung gehört zu
den beunruhigenden und fremdartigen Ideen seiner Philosophie, die

vom Rätsel des Anderen angetrieben wird. Kann bei einem solchen
Übermaß an Fremderfahrung überhaupt rationale ethische Argumentation

ermöglicht werden Wer die schroffe Beschreibung der ethischen
Urszene nicht zu akzeptieren bereit ist, wird auch den weiteren Aussagen

von Levinas nur schwer folgen können. Möglicherweise ist aber

gerade der Affekt gegen Levinas' Radikalität ein Reflex jener
philosophischen Option des Immanenz- und Totalitätsdenkens, das Levinas
mit seiner Nächstenethik sprengen möchte. Schließlich geht es ihm
nicht darum, die Heteronomie zu verherrlichen, sondern das Subjekt für
jenen Mechanismus zu sensibilisieren, der im Extremfall tödlich wirkt,
wenn ich auf die Schutzlosigkeit des Anderen mit Gewalt reagiere und-
um es paradox zu sagen — den stummen Appell «Du sollst mich nicht
töten!» überhöre. Genau das ist ja z.B. die Erfahrung der rassistischen

Vernichtung des Anderen, dessen fremdes Gesicht irritiert und Haß
wachruft. 31 Auch Jürgen Habermas bezeichnet jene Intuitionen als

moralisch, «die uns darüber informieren, wie wir uns am besten verhalten

sollen, um durch Schonung und Rücksichtnahme der extremen

Verletzbarkeit von Personen entgegenzuwirken» 32. Diese Intuitionen, die

ebenfalls in Mitleidsethiken 33 präsent sind, bilden den Kern von Levinas'

Ethikverständnis, das nicht zuletzt aus den leidvollen Erfahrungen
der Verbrechen unseres Jahrhunderts erwachsen ist.

Nun weiß aber auch Levinas nur zu gut, daß sich allein auf dem

nicht-reziproken Ich-Du-Verhältnis keine Sozialethik aufbauen läßt,
und führt zu diesem Zweck die Figur des Dritten ein. Durch die Gegenwart

des Dritten werde ich gezwungen, gerechte Maßstäbe an mein
Sozialverhalten anzulegen, um meine unendliche Verantwortung für
die Anderen mit meinen endlichen Möglichkeiten zu realisieren. 34

31 Vgl. Levinas, La vocation de l'autre, in: Racismes. L'autre et son visage. Grands
entretiens réalisés par Emmanuel Hirsch, Paris 1988, 89-102.

32 J. Habermas, Moral und Sittlichkeit. Hegels Kantkritik im Lichte der Diskursethik:

Merkur 39 (1985) 12, 1041-1052, hier 1043.
33 Zu Vernunft und Mitleid als Instanzen der Ethik: W. Schulz, Grundprobleme der

Ethik, Pfullingen 1989, 356-358.
34 Totalité et Infini. Essai sur l'Extériorité, Den Haag (1961), 7. Aufl. 1980,188 (dt.:

Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg i.Br./München
1987, 307ff.); Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, Den Haag 1974 (im folgenden
mit AQ abgekürzt), 195-207.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 455

Hier beginnen die Begründungsnöte ethischer Entscheidungen in
Dilemmasituationen, in denen die gute Gesinnung nicht immer
ausreicht, um das richtige Urteil zu finden. In rechtsstaatlichen Institutionen

werden Rahmenbedingungen geschaffen, die zwar keine absolute

Gerechtigkeit garantieren, aber die Uberforderung des verantwortlichen

Subjekts mildern helfen. 35

Levinas ist also nicht ein weltfremder Theoretiker, der gebannt auf
die Ich-Du-Beziehung starrt und größere soziale und politische
Zusammenhänge aus dem Blick verliert. Die Ordnung des Seins in ökonomischen

und technischen Gebilden ist unumgänglich; sie hat ihren letzten
Maßstab jedoch in der Offenheit für die Begegnung mit dem Anderen,
der sich in kein Schema pressen läßt. Wie positiv Levinas die Möglichkeiten

des sozialen und technologischen Fortschritts einschätzt, ist in
seiner im Gegensatz zu Heidegger sehr optimistischen Bewertung
moderner Technik abzulesen, deren Verteufelung er als Rückkehr zum
Heidentum kritisiert.36 Die Technik biete die Chance, die Natur zu
entzaubern, fremde Menschen zusammenzuführen und eine soziale

Welt zu bauen, in der es keine sakralen Orte mehr gebe, dafür aber um so

mehr Respekt vor der Würde und Unversehrtheit jedes einzelnen
Menschen. Wir werden sehen, daß Jonas eine viel pessimistischere Position
einnimmt.

Um sich von Heideggers Fundamentalontologie abzugrenzen,
bezeichnet Levinas seine eigene Philosophie in «Totalité et Infini» als

Metaphysik, deren Königsweg die Ethik sei.37 Es lohnt sich, ein wenig
Licht in diesen Akt semantischer Politik zu bringen, bei dem die Spitze

gegen Heidegger unverkennbar ist. Dieser hatte ja gegen die
Seinsvergessenheit abendländischer Philosophie eine von den Vorsokratikern
inspirierte Ontologie rehabilitieren bzw. entwickeln wollen, die jenseits
des objektivierenden und klassifizierenden Denkens die Grundlagen

des Seins neu reflektiert. Für Levinas ist diese Neuorientierung

35 Vgl. dazu W. Lesch, Fragmente einer Theorie der Gerechtigkeit. Emmanuel
Lévinas im Kontext zeitgenössischer Versuche einer Fundamentalethik (Habermas,
Lyotard, Derrida), in: Mayer/Hentschel, a.a.O. (Anm. 8) 164-176.

36 Vgl. den Essai: Heidegger, Gagarine et nous (1961), in: Difficile liberté. Essais sur
le judaïsme, Paris (1963) 1984 (Taschenbuchausgabe) 323—327. Der äußere Anlaß für den
Text war die Erdumkreisung durch den sowjetischen Kosmonauten Gagarin am
12.4.1961. Vgl. A. Peperzak, Einige Thesen zur Heidegger-Kritik von Emmanuel Levinas,

in: A. Gethmann-Siefert/O. Pöggeler (Hg.), Heidegger und die praktische
Philosophie, Frankfurt a.M. 1988, 373-389, bes. 387 ff.

37 A.a.O. (Anm. 34) XVII (dt.: 32).



456 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

nicht fundamental genug, weil sie der alten Tradition treu bleibe, das

Ethische aus der prima philosophia auszuklammern. Heideggers
Seinsgeschehen sei ein neutrales «Geschick», das zwar an den Kern von Sinn
und Wahrheit führen wolle, aber dabei nur die alte ontologische
Ursprungsbesessenheit mit anderen Mitteln weiterentwickle und
keinen Zugang zum Problem der moralischen Verantwortung finde. Dagegen

argumentiert Levinas mit dem Entwurf einer Metaphysik, die mit
der Totalität des neutralen Seins bricht und die Transzendenz als Idee
des Unendlichen denkt, welches als das oder der Andere ins Denken
einfällt. 38

Mit diesem Neuansatz erbt und verschärft Levinas freilich ein altes

Problem der Metaphysik: die Zuordnung von Sein und Sollen, die in der
Ethik als naturalistischer Fehlschluß39 bekannt ist. Levinas vertritt die

Auffassung, daß eine Metaphysik ohne Ethik im Kategoriensystem der

Ontologie stecken bleibt und dem irreduziblen Anspruch des Anderen
Gewalt antut. Er vermag jedoch nicht logisch zu erklären, wie sich aus

dem Anblick des Antlitzes des Anderen (deskriptive Aussage) ein
moralischer Appell (präskriptive Aussage) ergibt. Das als ethisch
qualifizierte Urphänomen der Intersubjektivität erscheint als ein unhinter-
gehbares Faktum (wie Kants «Faktum der Vernunft» oder das Faktum
der Sprache in der Diskursethik), das sich nicht auf konkrete
Begründungsstrategien bezieht, sondern auf den Sinn und Zweck von Ethik
überhaupt und auf das, was als sittliche Güte definiert wird.40 Es geht
also nicht um irgendeinen Schluß von einem biologischen Faktum auf
eine Norm, was metaethisch tatsächlich kaum zu rechtfertigen wäre,
sondern um ein absolutes Sollen, dem sich das Subjekt schlimmstenfalls
in mörderischer Absicht entzieht, normalerweise aber mit einer
egoistischen oder indifferenten Haltung. Levinas sucht jedenfalls nicht den
Anschluß an die wissenschaftstheoretische Fachdiskussion der Meta-
ethik; er entwickelt seine Sprache weiter in Richtung auf einen dem
literarischen Schreiben verwandten Stil, der sich von den gängigen
philosophischen Diskursen immer mehr entfernt.

38 Vgl. Totalité et Infini, Vorwort und die beiden ersten Kapitel.
39 Vgl. F. Ricken, Allgemeine Ethik, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1983 Grundkurs

Philosophie, Bd. 4), 43 ff. (zu Hume und Moore).
40 Vgl. hierzu: M. Brumlik, Phänomenologie und theologische Ethik. Emmanuel

Lévinas' Umkehrung der Ontologie, in: Mayer/Hentschel, a.a.O. (Anm. 8) 120-142,
hier bes. 130 f.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 457

Nach Levinas' eigener Einschätzung war «Totalité et Infini» noch
stark der ontologischen Fachsprache verhaftet. Spätestens im zweiten

Hauptwerk, «Autrement qu'être ou au-delà de l'essence», und in
vorbereitenden Essays erfolgt auch sprachlich der Durchbruch zu einer
Philosophie, die im Experiment einer fremdartigen ethischen Sprache

(«langage éthique») die Fesseln der sterilen Begriffsapparate sprengen
möchte und unter den Versteinerungen des Gesagten («Dit») das lebendige

Sprechen eines leidenden und leidenschaftlichen Subjekts aufspürt.
Die ethische Sprache ist nicht Medium einer Normentheorie, sondern
existentieller Ausdruck einer «Passion des Sagens»41, die durch die

Betroffenheit von der Nähe und Verwundbarkeit des Anderen geprägt
ist. Sie bedeutet Auflösung der selbstherrlichen Artikulation und
Infragestellung der Inszenierung eines souveränen Subjekts und ist sehr oft
ein ohnmächtiges Stammeln an den Grenzen des Sagbaren. In «Autrement

qu'être» hat Levinas zu einer Sprache gefunden, die man
mißverstehen würde, wollte man sie nur unter dem Aspekt der «effets de

style» sehen. Wie die Spuren des Dire in das Dit des philosophischen
Diskurses eingegraben sind, hat Thomas Wiemer in überzeugenden
Interpretationen nachgewiesen.42 Hier seien nur einige Verfahren

genannt:
* Momente des Unvergleichbaren im relationalen Sprechen. Levinas bemüht
sich darum, die Außerordentlichkeit von Beziehungen zu charakterisieren,

deren Relate nicht synchronisierbar sind. Er spricht z.B. von einer
«relation imcomparable» (AQ 146). Sehr häufig sind Wortsynthesen
wie «l'Autre-dans-le-même», «l'un-pour-l'autre», «le par-l'autre» u.ä.
Besonders auffällig sind die beiden Satzinfinitive «l'être-arraché-à-soi-

pour-un-autre-dans-le-donner-à-l'autre-le-pain-de-sa-bouche, ou le-

pouvoir-rendre-son-âme-pour-un-autre» (AQ 99).
* Unterbrechungen, Verfremdungen, Übergänge. Die Fremdheit des Textes
resultiert oft aus der unvermittelten Einführung von Formulierungen,
die erst im weiteren Verlauf der Lektüre (oder nach mehrmaliger
Lektüre) verständlich werden. «Das Schreiben im Modus der Verunsicherung

entspricht — und entspringt — dem Bedeuten des hier zu
Sagenden.»43 In diesem Zusammenhang ist auch die Einbeziehung eines

41 Ich beziehe mich im folgenden auf die Arbeit von Th. Wiemer, Die Passion des

Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emmanuel Levinas und ihrer Realisierung im
philosophischen Diskurs, Freiburg i.Br./München 1988.

42 Vgl. bes. Kap. A.V. seiner Arbeit.
43 Wiemer, ebd. 189.



458 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

Vokabulars zu erwähnen, das man normalerweise in philosophischen

Texten nicht erwartet: «gloire», «élection», «création», «prophétisme»,
«inspiration» usw. Dieser Anachronismus der Sprache bzw. die
Übernahme religiöser Termini ist gewollt und dient der Übersetzung der

Ontologie in eine ethische Sprache.
* Hyperbolisches Sprechen. Z.B. «passivité plus passive que toute passivité»,

«antériorité antérieure à toute antériorité représentable».
Weitere Beispiele und deren ausführliche Erläuterung wird man mit

Gewinn bei Thomas Wiemer nachlesen können. Für unseren kurzen
Überblick stellt sich zusammenfassend die Frage, was denn nun eigentlich

unter «langage éthique» zu verstehen sei. «Das ethische Sprechen
erschöpft sich keineswegs in der Aktualisierung eines sprachlichen
Sondergutes. die Umrisse ethischer Sprache zeichnen sich über eine
bestimmte charakteristische Terminologie hinaus vor allem durch die
verschiedenen Verfahren ab, die Geschlossenheit, das Definitive,
Synchronisierende der Aussagesprache zu vermeiden bzw. <von innen her>

zu öffnen.»44
Was dem einen als existentielles Ringen um die Sagbarkeit von

Sinn imponiert, mag dem anderen als manierierte Gespreiztheit
erscheinen. Die Erinnerung an den Sprachgestus Martin Heideggers ist
bei der meist mühevollen Levinas-Lektüre unvermeidlich und ist auch

von Wiemer ausführlich thematisiert worden.45 Denn obwohl Levinas
Heideggers Sprachmagie scharf kritisiert, sind seine eigenen sprachlichen

Verfahren nicht ohne Parallelen zu denen Heideggers. Bei beiden
sind Paronomasie, figura etymologica und Wortzerlegung beliebte
Stilmittel. Während aber Heidegger die Rückbesinnung auf die Sprache als

aufein Haus des Seins anstrebte, gibt es für Levinas keinen ontologischen
Rückhalt. Im Gegenteil: «Die sich windenden, die zerbrochenen und
unablässig sich wiederaufnehmenden Formulierungen sind Ausdruck
jenes Keuchens und jener Atemlosigkeit des Geistes, der als Passion für
den Humanismus des anderen Menschen weht. In dieser Passion brennt
und schmerzt eine andere - ein Tumor im Gedächtnis, ein
schwindelerregender Abgrund -, vor der jedes Wort verblaßt und die in den
dennoch, in den wieder gefundenen Worten dessen, der sie durchlebt
und überlebt hat, weiterlebt und durch sie fortfährt zu erschüttern.»46

44 Ebd. 219.
45 Kap. A. VI. 3.
46 Ebd. 285.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 459

Diese Charakterisierung kommt dem Ethikverständnis von Emmanuel
Levinas am nächsten und läßt uns auch ahnen, daß dieses eine tiefgreifende

Umgestaltung der gesamten Philosophie zur Folge hat. Eine
Ethik der skizzierten Art führt zu einer Grundhaltung, die zum
praktischen Diskurs jenseits hegemoniesüchtiger Theorieschlachten befreit
und die Anschlußperspektiven für eine theologische Ethik als offenes

Angebot formuliert.
Die Kurzpräsentadon von Levinas' Ethik wäre nicht vollständig,

wenn wir nicht in einem kurzen Ausblick die Dimension der Zeitlichkeit

erwähnten, die für die Bestimmung des Verhältnisses zwischen

Philosophie und hebräischem Denken von großer Bedeutung ist. Wenn die

Beschreibung der ethischen Urszene — der Fürsorge für den Anderen —

kein frommer Wunsch sein soll, der durch die Realität von Korruption
und Krieg Lügen gestraft wird, stellt sich die Frage, ob die prophetische
Vision des Friedens eine regulative Idee oder eine Utopie ist, deren

Verwirklichung auf ein Jenseits zu vertagen sei. Die Idee eines messia-

nischen Reiches der Gerechtigkeit gehört ja ganz wesentlich zum
Erwartungshorizont der jüdisch-christlichen Tradition und könnte folglich

auch für die Levinas'sche Auffassung von Exteriorität von Interesse
sein. Levinas lehnt es ab, den Widerspruch von Ethik und Wirklichkeit
dadurch zu versöhnen, daß man alle Hoffnung auf eine unendliche
Güte außerhalb der sozialen Beziehungen setzt. 47 Die Erfahrung der
Unendlichkeit hat in der endlichen und kontingenten Ich-Du-Bezie-
hung ihren unersetzlichen Ort und kann nicht in die Ortlosigkeit einer
friedlichen Utopie verlagert werden. Ein utopischer Messianismus
würde also dem Anliegen einer Verantwortungsethik nicht entsprechen.

Dazu schreibt Micha Brumlik: «Ohne einer Situationsethik das

Wort reden zu wollen, teilt Levinas in seiner Interpretation rabbini-
scher Ethik zentrale Grundgedanken der nachidealistischen Philosophie.

Indem er auf der Endlichkeit, dem Besonderen und der begrenzten

Verfügungsmacht der Menschen über die Bedingungen, unter
denen sie stehen, insistiert, rückt das menschliche Handeln jenseits aller
Geschichtsphilosophie in den Mittelpunkt der Überlegungen. Rabbi-
nisch inspirierte Ethik stellt sich der Gegenwart menschlichen Lebens,
während jede Form des Messianismus ihr zu entfliehen droht. Im
Unterschied zu allen Situationsethiken aber, die die richtige Handlung

47 Totalité et Infini, Xff., 281 ff. (dt.: 21 ff., 442 fi)-



460 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

endlich den spontanen Entschlüssen der Individuen überantworten,
weiß sich biblisches Denken von einer Weisung regiert, die ebenso

strikt wie unutopisch ist. »48

Ethik im jüdischen Kontext, das läßt sich als Zwischenbilanz sagen,
ist für Levinas eine durch und durch humanistische Ethik, in der die

göttliche Weisung und die Offenheit des Menschen für den Appell des

anderen Menschen ununterschieden sind. Der Verweis auf die religiöse
Tradition ist kein Autoritätsargument für die Richtigkeit oder
Falschheit einer Handlung, sondern stimulierender und kritisierender
Horizont für eine philosophische Tradition, die oft genug ihre Begriffssysteme

als Götzen angebetet hat. Die ethische Theorie, an der Levinas
unermüdlich arbeitet, hat unbestreitbar methodische Schwächen, da sie

vielleicht «doch mit allzu heterogenen Motiven und Argumenten
überfrachtet» ist (Brumlik)49. Trotzdem gelingt es Levinas, den in den
formalistischen und universalistischen Verfahrensethiken vernachlässigten

Gedanken einer Verantwortlichkeit zu profilieren, die aus der

Erfahrung der extremen Verwundbarkeit des Anderen erwächst und
mich noch vor jedem Kalkül eines gerechten Ausgleichs in die Pflicht
nimmt - «pour le peu d'humanité qui orne la terre» (AQ 233). Was der
Mensch mit diesem Appell anfängt, ist völlig offen; für das Gelingen
eines friedlichen Zusammenlebens gibt es keine religiös abgesicherte
geschichtsphilosophische Garantie, schon gar nicht nach Auschwitz,
sondern nur die conditio humana der Möglichkeit der Betroffenheit von
Transzendenz.

III

Wenn wir die Philosophie von Emmanuel Levinas mit der von
Hans Jonas vergleichen, ist einzuräumen, daß die biographischen Vor-

48 A.a.O. (Anm. 40) 140. Brumlik bezieht sich auf Levinas' Text «Le lieu et l'utopie»
(1950), in: Difficile liberté, a.a.O. (Anm. 36) 143—147. Vgl. zur differenzierten Analyse
auf der Basis weiterer Texte: C. Chalier, L'utopie messianique, in: Répondre d'autrui:
Emmanuel Lévinas. Textes réunis par J.-Ch. Aeschlimann, Neuchâtel 1989, 53-69.

49 A.a.O. (Anm. 40) 141. «Dabei werden die üblichen Trennungen von Prinzipien
und Maximen, Erfahrungen und Begründungen, Universalismus und Partikularismus
ebenso durcheinander gebracht wie die sonst üblichen Hinweise auf die Differenz
zwischen der Motivation und der Begründung moralischen Handelns souverän übergangen
werden» (141).



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 461

aussetzungen und Erkenntnisinteressen der beiden Autoren recht
unterschiedlich sind, obwohl beide von Husserl und Heidegger wichtige
Impulse erhalten haben. Während Levinas sein thematisch relativ
einheitliches Werk vor allem unter dem Eindruck des faschistischen Grauens

und der Vernichtung seiner litauischen Familie entworfen hat,
wendet sich Jonas nach seinen wichtigen Beiträgen zur Gnosis-For-
schung und nach naturphilosophischen Studien erst in den 70er Jahren
stärker der Ethik zu und konzipiert «Das Prinzip Verantwortung» 50

nach Jahrzehnten der englischsprachigen Forschungs- und Lehrtätigkeit

nun in deutscher Sprache als einen «Tractatus technologico-
ethicus» (P 9), der die künftige Katastrophe einer möglichen Selbstzerstörung

der technologischen Zivilisation im Blick hat. Statt der
Nächstenethik von Levinas eine Ethik im Fernhorizont im Interesse künftiger
Generationen, deren Lebensgrundlage durch die Ausbeutung der
natürlichen Ressourcen, die Anhäufung der militärischen Bedrohungspotentiale

und die Manipulation des Erbgutes vielleicht schon heute
irreversibel beschädigt ist, wenn nicht ein Umdenken einsetzt. Statt der
Mikroethik der interpersonalen Verantwortung eine Makroethik der

Verantwortung für die großen Zusammenhänge, von denen Lebensqualität

und nacktes Uberleben künftig abhängen werden.
Es ist zwar eine bekannte Tatsache, daß die «Treffsicherheit»

ethischer und anthropologischer Aussagen rapide abnimmt, je mehr
sich der Horizont der Geltungsansprüche ausdehnt. Aber es scheint der
gegenwärtigen Weltlage angemessen zu sein, die ethische Optik in der
von Jonas vorgeschlagenen Weise auszuweiten, was andererseits nicht
bedeutet, daß ethische Reflexion im Mikrobereich ihre Bedeutung
verloren hätte. 51 Fernverantwortlichkeit und Nächstenethik müssen
zueinander nicht in Konkurrenz treten, sondern ergänzen sich in einem
dialektischen Begründungszusammenhang. Für Jonas ist es

selbstverständlich, daß das Individuum und nicht etwa eine anonyme Struktur
Träger der Verantwortung ist, so daß jede makroethische Option ihre
spürbaren Konsequenzen im Nahbereich hat. Ein Beispiel dafür ist die

Notwendigkeit einer sparsamen Energiewirtschaft (P 337ff.), die sich

50 Frankfurt a.M. (1979) 1984 (Taschenbuchausgabe, im folgenden mit P

abgekürzt).

51 Vgl. K.-O. Apel, Verantwortung heute - nur noch Prinzip der Bewahrung und
Selbstbeschränkung oder immer noch der Befreiung und Verwirklichung von Humanität?,

in: ders., Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur
postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1988, 179-216.



462 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

unmittelbar im individuellen Lebensstil auswirkt. Eine Ethik im
Fernhorizont entspricht dem, was Levinas in seiner fragmentarischen Theorie

der Gerechtigkeit nur angedeutet hat. Genau hier liegt aber die
Schnittstelle von phänomenologischer Anthropologie und Sozialethik-
ein Übergang, bei dem sich die Beiträge von Levinas und Jonas fruchtbar

ergänzen, obwohl ihre Ausgangsfragen sehr verschieden sind.
Ähnlich wie Levinas versteht auch Jonas Verantwortung als eine

nicht-reziproke Beziehung, die sich jedoch nicht im Nahbereich manifestiert,

sondern im zeitlichen Abstand der Generationen, deren Ansprüche

nicht im traditionellen Modell von Rechten und diesen Rechten

korrespondierenden Pflichten zu erfassen sind.52 Die noch nicht
existierenden Menschen sind keine Rechtssubjekte und können ihren
Anspruch auf eine intakte Umwelt nicht als Verpflichtung ihrer
Vorfahren einklagen. Unsere Pflicht zur Zukunft wird durch keine
Gegenleistung kompensiert und bedarf deshalb einer anderen Begründung.
Jonas leitet sie aus der «archetypischen» Situation der Sorge von Eltern
für ihre Kinder ab und ergänzt die Pflicht gegenüber den Nachkommen
(P 85£, 234ff.) sogar durch eine noch weiter gehende Perspektive: die

Pflicht zur Zukunft und die Notwendigkeit der Forderung, «daß eine
Menschheit sei» (P 90f.).

Es ist auffällig, daß auch Levinas seit seinen frühen Schriften das

Bild der Weitergabe des Lebens von Generation zu Generation gewählt
hat, um seine Idee der nicht-reziproken Verantwortlichkeit zu verdeutlichen:

Elternschaft bedeutet größte Vertrautheit zwischen den Partnern

und mit den Kindern, zugleich aber auch die Erfahrung größter
Fremdheit und Trennung und ist insofern ein Ursymbol ethisch
qualifizierter Alterität. Die Sorge für die junge Generation nimmt paterna-
listische Züge an, wenn vor lauter Zukunftsangst eine eigenständige
Entwicklung beeinträchtigt oder blockiert wird; die Sorge ist aber

berechtigt, wenn es um die elementaren Voraussetzungen einer
mündigen Suche nach einem eigenen Weg geht. Vor dem Hintergrund
ähnlicher Überlegungen formuliert Jonas seinen Imperativ: «Handle

so, daß die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit der
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden» (P 36).

Die bei Jonas und Levinas festzustellende indirekte Abwertung
reziproker Verhältnisse fordert allerdings Widerspruch heraus, da nicht

52 Vgl. D. Birnbacher, Verantwortung für zukünftige Generationen, Stuttgart
1988.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 463

so recht einzusehen ist, warum die real existierenden Beziehungen mit
wechselseitigen Verpflichtungen von minderem ethischem Rang sein

sollten. Wenn in Recht, Wirtschaft und Politik nach den Prinzipien der

Tauschgerechtigkeit gehandelt wird, ist dies eine durchaus rationale
ethische Einstellung. Daß es darüber hinaus Asymmetrien gibt, deren

Beseitigung ein uneigennütziges Engagement erfordert, ist nicht zu

leugnen; das nimmt der reziproken Verantwortung aber nicht ihre
Würde, im Gegenteil: Reziprozität dürfte im Normalfall die Voraussetzung

einer partnerschaftlichen Interaktion sein und wirkt identitäts-
fördernd. Jonas und Levinas würden dieser Sichtweise vermutlich nicht
widersprechen, verweisen aber mit ihrem Grundsatz der Nicht-Reziprozität

auf eine Ebene, die in der Ethik meist übersehen wird.
Die Verantwortungsethik erhält ihre höchste Dringlichkeit durch

eine technologische Entwicklung, die Jonas weitaus weniger optimistisch

einschätzt als sein französischer Kollege. Sah dieser in Heideggers
Technikkritik eine pagane Verweigerung der Gestaltungsverantwortung

des kreativen Subjekts, so plädiert Jonas - in größerer Nähe zu

Heidegger - für eine «Heuristik der Furcht», die der schlechten

Prognose den Vorrang vor der guten gibt, weil die Kalkulation der Risiken
meist zu abenteuerlich sei. Jonas ist davon überzeugt, «daß sich unter
den Einsätzen im Spiel ein, bei aller physischen Herkünftigkeit,
metaphysischer Tatbestand befindet, ein Absolutum, das als höchstes und
verletzliches Treugut uns die höchste Pflicht der Bewahrung auferlegt.

Also ist für dies um jeden Preis in seiner Integrität zu erhaltende

Kernphänomen, das sein Heil von keiner Zukunft zu erwarten hat, da es

schon <heil> in seiner Anlage ist, in der Tat die genügend einleuchtende
Unheilsprognose maßgeblicher als die vielleicht weniger einleuchtende,

aber auf eine essentiell niedrigere Ebene bezogene Heilsprognose.
Der Vorwurf des <Pessimismus> gegen solche Parteilichkeit für die
<Unheilsprophetie> kann damit beantwortet werden, daß der größere
Pessimismus auf Seiten derer ist, die das Gegebene für schlecht oder
unwert genug halten, um jedes Wagnis möglicher Verbesserung auf sich
zu nehmen» (P 74f).

Furcht ist erste Pflicht des Ethikers, wenn z.B. keine verläßlichen
Informationen über Folgenabschätzungen bei technologischen
Großprojekten vorliegen.53 «Das Prinzip Verantwortung» wird folglich von

53 Dazu ausführlich: H.Jonas, Technik, Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips
Verantwortung, Frankfurt a.M. (1985) 1987.



464 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

jenen Leserkreisen bereitwillig re2ipiert, die den technischen Entwicklungen

so skeptisch gegenüberstehen, daß sie am liebsten auf Verzicht
und Bewahrung drängen und hinter jeder Risikobereitschaft ein gefährliches

Spiel mit dem Feuer sehen. Die «Heuristik der Furcht» kann bei
der augenblicklichen Dynamik der Entwicklung nur einen bremsenden
Effekt haben und schlägt sich in der Forderung nach Moratorien in
bestimmten Forschungsbereichen, z.B. in der Gentechnologie, nieder.
Ist diese Skepsis rational im gesellschaftlichen Disput vermittelbar?
Oder handelt es sich um eine weltanschaulich bedingte Verweigerungshaltung,

die man zwar individuell respektieren kann, gesamtgesellschaftlich

aber eher fürchten muß? Die fundamentale Technikkritik
führt also unweigerlich zur Frage nach dem Weltbild, von dem her solch

folgenreiche Werturteile gefällt werden. 54

Die Ethik der Verantwortung erfordert nach Jonas eine Grundlegung

in einer Metaphjsik, die den philosophischen Bezugsrahmen
bereitstellt, ohne aufeine religiöse Begründung zurückgreifen zu müssen,
da diese unter den gegenwärtigen Bedingungen ohnehin wenig Gehör
finde. Eine Schöpfungstheologie bietet dem gläubigen Juden oder Christen

zwar einen plausiblen Sinnhorizont in umweltethischen Fragen, ist
aber nicht von jedem Menschen nachvollziehbar.55 «Die Metaphysik
dagegen war von jeher ein Geschäft der Vernunft, und diese läßt sich
auf Anforderung bemühen. Zwar ist eine haltbare Metaphysik so wenig
wie Religion durch das Diktat der bitteren Notwendigkeit dafür zu

beschaffen; wohl aber kann die Notwendigkeit danach suchen heißen,
und der um eine Ethik sich mühende weltliche Philosoph muß zuvörderst

die Möglichkeit einer rationalen Metaphysik einräumen, trotz
Kant, wenn das Rationale nicht ausschließlich nach den Maßstäben der

positiven Wissenschaft bestimmt wird» (P 94f.). Gegen eine religiös
motivierte Ethik spricht für Jonas ferner der rücksichtslose Anthropozen-
trismus (P 95) der jüdisch-christlichen Tradition, der durch eine
fundamentaler ansetzende Metaphysik korrigiert werden müßte, wobei
anzumerken ist, daß inJonas' Texten die Begriffe Ontologie und Metaphysik
oft austauschbar verwendet werden.

Anders als bei Levinas wird hier also nicht das Herrschaftsdenken
der Ontologie für die Zivilisationskatastrophe verantwortlich gemacht,

54 G. Altner, Die Überlebenskrise der Gegenwart. Ansätze zum Dialog mit der
Natur in Naturwissenschaft und Theologie, Darmstadt 1987.

5 5 Auch Jonas liegt mit seinen eigenen Überlegungen nicht unbedingt auf der Linie
der jüdischen Orthodoxie. Siehe oben Anm. 18.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 465

sondern eine anthropozentrische Weltsicht, mit der die autonome Ethik
eng verbunden sei. 56 Den Ausweg suchtJonas in der Rückkehr zu einer
Lehre vom Sein, die einen legitimen Wahrheitsanspruch erhebe, auch

wenn der metaphysik-feindliche Zeitgeist dagegen spreche. Die
Behauptung, daß es keine metaphysische Wahrheit gebe, besage nur, daß

über metaphysische Gegenstände keine «wissenschaftlichen» Aussagen
positivistischer Art gemacht werden können, und sei damit tautolo-
gisch. Also bestehe gegen die Möglichkeit metaphysischer Aussagen
kein prinzipieller Einwand.

Bei seiner metaphysischen Verantwortungsethik kalkuliert Jonas

ganz bewußt das Problem des Ubergangs vom Sein zum Sollen ein 57 und
versucht, die Behauptung, daß kein Weg vom Ist zum Soll führe, ebenfalls

als unbegründetes Dogma des Positivismus zu entlarven. Jonas

beginnt diesen Nachweis mit der Überlegung, warum überhaupt der
Mensch (die Menschheit) sein soll und nicht vielmehr nicht. Da er das

Verhalten der Eltern gegenüber ihren Kindern als naturgegeben
betrachtet, schließt er daraus auf die Verantwortung für das Leben und
Überleben künftiger Generationen, bemerkt jedoch nicht, daß er damit
einen Imperativ formuliert, der nicht unbedingt aus einem Ist-Zustand

abgeleitet werden kann. Der Mensch setzt Werte, die er nicht fertig an
einem Ideenhimmel vorfindet. Eine solche subjektivistische Sichtweise

wäre für Jonas jedoch nicht ausreichend, weil es nach seiner Meinung
erwiesenermaßen mißlungen ist, mit der Ethik des kategorischen Imperativs

ein Handeln herbeizuführen, das die Überlebenschancen der
Menschheit sichert. Das Gedankenexperiment der technisch möglichen
Selbstauslöschung der Menschheit führt an die Schwelle der Einsicht,
daß eine Ethik der Individualverantwortung und der richtigen Gesinnung

eventuell nicht vor dem Untergang retten kann. Jonas verstärkt
deshalb den ethischen Impetus seiner Theorie durch die «Sollenskraft
des ontologischen Ja für den Menschen» (P 157). «Das <Gute> oder den
<Wert> im Sein gründen heißt die angebliche Kluft von Sein und Sollen
überbrücken. Denn das Gute oder Wertvolle, wenn es dies von sich her
und nicht erst von Gnaden eines Begehrens, Bedürfens oder Wählens
ist, ist eben seinem Begriffe nach dasjenige, dessen Möglichkeit die

56 Vgl. B. Irrgang, Schonung der Natur oder Anthropozentrik? Zum Begründungsproblem

in der Umwelthetik, in: ders./J. Klawitter/K. Ph. Seif (Hg.), Wege aus der
Umweltkrise, Frankfurt a.M./München 1987 Zukunftsethik 3) 115-137.

57 Vgl. W.E. Müller, Zur Problematik des Verantwortungsbegriffes bei Hans Jonas,
in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 33 (1989) 204—216, hier bes. 21 Iff.



466 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

Forderung nach seiner Wirklichkeit enthält und damit zu einem Sollen
wird, wenn ein Wille da ist, der die Forderung vernehmen und in ein
Flandeln umsetzen kann. Wir sagen also, daß ein <Gebot> nicht allein
von einem gebietenden Willen, zum Beispiel eines persönlichen Gottes,
ausgehen kann, sondern auch vom immanenten Anspruch eines an-
sich-Guten auf seine Wirklichkeit. An-sich-Sein des Guten oder Wertes
heißt aber, zum Bestand des Seins zu gehören (nicht notwendig damit
zur jeweiligen Aktualität des Daseienden), womit Axiologie ein Teil der

Ontologie wird» (P 153).

Jonas' Metaphysik erinnert an ein teleologisches Naturverständnis,
wonach die Welt - auch ohne den Menschen - immer schon aufWerte
ausgerichtet ist — ein Denkmodell, das eigentlich nur nachvollziehbar
ist, wenn man es mit einer Teleologie der Evolution verbindet, wie
Jonas in seinen naturphilosophischen Schriften genauer dargelegt hat. 58

Durch die unverkennbare Rennaissance der Frage «Wozu?» im Zeichen
der ökologischen Krise wird die praktische Philosophie erneut mit dem
Sein-Sollen-Problem im Rahmen einer Naturteleologie konfrontiert.59
Dabei bleibt jedoch auch Jonas in seinem Denken insofern anthropozentrisch,

als er nicht von einem fiktiven Idealzustand der Natur auf
eine künftige ökologische Ethik schließt, sondern aus der Kontrasterfahrung

der Zerstörung und der Fähigkeit des Menschen zu einer
Vernichtung mit globalen Ausmaßen seinen Imperativ der Bewahrung
ableitet. Für eine solche Haltung wäre auch eine schöpfungstheologische

Motivation denkbar, die Jonas aber konsequent vermeidet.
«Das Prinzip Verantwortung» mündet in eine Kritik der Utopien,

die für den gegenwärtigen Zustand der Welt mitverantwortlich
gemacht werden, da sie dazu beigetragen haben, die Toleranzgrenzen der
Natur zu überschreiten. Die Polemik richtet sich insbesondere gegen
«Das Prinzip Hoffnung» von Ernst Bloch60, dessen Werk allerdings aus

einer zeitgeschtlichen Situation zu verstehen ist, in der die Gefährdung
der Umwelt noch nicht in dem heutigen Ausmaß bekannt war. Jonas
möchte Hoffnung so verstanden wissen, daß die naturalen Bedingungen
unseres Handelns nicht übersprungen werden. Wenn überhaupt, dann
können die Aufgaben der Zukunft nur vom Menschen mit seinen heu-

58 H.Jonas, Organismus und Freiheit, Göttingen 1973.
59 Programmatisch ist das Buch von R. Spaemann/R. Low, Die Frage Wozu?.

Geschichte und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens, München/Zürich
(1981) 1985.

60 Geschrieben 1933-1947 in den USA, Erstveröffentlichung 1959.



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 467

tigen ambivalenten Möglichkeiten geplant und gelöst werden, nicht
aber von einem visionären Prometheus, der an die Erreichbarkeit aller
Ziele ohne Rücksicht auf die Folgen glaubt. Wer mit der Gentechnologie

den Welthunger beseitigen möchte, engagiert sich ohne Zweifel
für ein ehrenwertes Ziel, dessen Erreichung aber vielleicht nur mit
verantwortungslosen Strategien angestrebt werden kann. Mit einer
«Heuristik der Furcht» wäre im Extremfall für eine Einfrierung des

technologischen Fortschritts zu optieren.
Ethik wird von Hans Jonas aus jedem religiösen Kontext herausgenommen

und mit der Aufgabe konfrontiert, mitten in der
wissenschaftlich-technischen Welt eine Mentalität herbeizuführen, die der Ausbeutung

und Zerstörung der Natur ein Ende setzt. «Wir brauchen eine

Wiederherstellung des ursprünglichen klassischen Begriffs der Theoria,
der Anschauung, die ihren Erkenntnisobjekten gerade nichts antut,
sondern sie betrachtet und sein läßt, was sie sind. Die Förderung der
ehrfürchtig kontemplativen Haltung des Menschen ist eine der Aufgaben

der Philosophie, der Ethik, die sich dann auch auf den
Wissenschaftsbetrieb auswirken könnte. Aber vielleicht gehört das zu den
Träumen eines Geistersehers.»61

IV

Abschließend seien nur einige Aspekte genannt, mit denen ich zur
Weiterführung des Vergleichs der Ethikkonzepte von Levinas und

Jonas und ihrer jeweiligen Bezugnahme auf die Religion anregen möchte.

Wir sind von der Frage nach dem jüdischen Kontext ausgegangen
und haben gesehen, daß dieser in Jonas' Ethik völlig verschwindet und
durch eine metaphysische Ethik ersetzt wird. Aber auch Levinas
versteht sich primär als Philosoph, kritisiert allerdings den herrschenden
Diskurs der abendländischen Philosophie, die er durch eine neuartige
ethische Sprache überwindet. Drei ausgewählte Themen mögen dazu

dienen, die philosophischen Akzentverschiebungen nochmals in den

Blick zu bekommen: die Spannungen zwischen Autonomie und

Verantwortung (a), zwischen Geschichte und Natur (b) und zwischen

philosophischem Denken und Religion (c).

61 Jonas, a.a.O. (Anm. 53) 319.



468 Ethische Argumentation im jüdischen Kontext

(a) Das Autonomieverständnis der Aufklärung gerät in Bewegung
und wird nicht nur durch konservative Kritik in Bedrängnis gebracht.
Es entpuppt sich immer klarer als eine Kategorie der westlichen
Zivilisation, die damit individuelle Freiheits- und Besitzrechte gefördert
hat, sich jedoch meist davor fürchtete, daß der emanzipatorische Funke
auf eine zu große Zahl von Benachteiligten überspringen könnte, die
das gewohnte Gleichgewicht in Unordnung bringen würden. Levinas
sieht in Odysseus die Symbolfigur einer Kultur, die zwar Wagnisse
eingeht, aber dann doch wieder an den sicheren Ursprung zurückkehrt,
während Abraham zum Weg ins Offene bereit ist.62 Für Jonas ist
Prometheus der tragische Held der technologischen Zivilisation, die nur
durch vernünftige Selbstbeschränkung therapiert werden könnte. Das

neue Leitwort der Ethik heißt Verantwortung, die nicht mehr in pater-
nalistischer Manier praktiziert werden kann. Bei Levinas ergibt sie sich
aus dem immer schon vorausgehenden Appell des Anderen, bei Jonas
aus der drohenden Katastrophe, so daß das selbstherrliche Subjekt auf
seine begrenzten Möglichkeiten zurückgeworfen wird: in einer labilen

Kommunikationsgemeinschaft und einem labilen Ökosystem. In dieser

Belastungsprobe gibt es keine «strukturalistischen» Ausweich- und
Entschuldigungsmechanismen, vielmehr ein geschärftes Bewußtsein einer
schuldverstrickten Freiheit und insofern eine jetzt noch viel anspruchsvollere

Verpflichtung zur Autonomie, die mit dem jüdischen Glauben
voll vereinbar ist, ja durch ihn sogar stimuliert wird.

(b) Die gängige Vorstellung von einer jüdischen Geschichtstheologie

bedarf einer Korrektur, deren Dringlichkeit sich in den
Differenzen zwischen Levinas und Jonas andeutet. Während Levinas

an einer Dichotomie von Natur und Geschichte festhält und zu Natur
und Naturphilosophie keine große Affinität hat, kritisiert Jonas die

geschichtsphilosophischen Utopien und plädiert für eine Aufwertung
der Natur und für die Einsicht in deren teleologische Ordnung. Beide

Positionen markieren Extreme, die Ablehnung einer «heidnischen»

Naturauffassung ebenso wie das teleologische Denken, und hängen
neben der jeweiligen zeitgeschichtlichen Situation wohl auch mit der

Bewertung Heideggers zusammen.
(c) Während Jonas als Philosoph den Trost der Religion ablehnt,

lassen sich bei Levinas Religion und Philosophie nicht immer strikt
trennen, weil seine Sozialphilosophie und die ethische Sprache des

62 La trace de l'autre, a.a.O. (Anm. 19) 191 (dt.: 215f.).



Ethische Argumentation im jüdischen Kontext 469

neuartigen philosophischen Diskurses Einfallstore der Transzendenz
werden. Benutzt Jonas die Sprache nur als Medium der Ethik, so wird
bei Levinas das Medium selbst zur Botschaft, in der die Horizonte von
Text und Kontext mitunter verschmelzen. Die Metaphysik der Exte-
riorität bzw. Ethik als Erste Philosophie erfordert eine Ethik des Lesens

und Deutens, die der Passion des nicht-identifizierenden Schreibens

gerecht wird — eine «éthique non (encore) pratique».63
Die vorangegangenen Überlegungen bestätigen die Vermutung,

daß Vergleiche zwischen Levinas und Jonas nur einige echte
Gemeinsamkeiten an den Tag fördern (die Idee der nicht-reziproken
Verantwortung, die Kritik der Utopie, aber auch dies schon mit unterschiedlichen

Akzenten), weil die Ausgangspunkte der beiden Philosophen nur
begrenzt vergleichbar sind. Für die gegenwärtige Ethik scheint es mir
jedoch bezeichnend zu sein, daß fundamentale Neuvermessungen der

Verantwortungsethik von großen jüdischen Denkern stammen: es sind

Beiträge zu einer Ethik nach Auschwitz und im Angesicht einer neuen
globalen Katastrophe, vorgetragen mit lauter und mahnender Stimme

(Jonas) oder tastend und «im pianissimo» 64 (Levinas), ohne konfessionelle

Enge, aber mit prophetischem Gestus.

63 J. Derrida, Violence et métaphysique. Essai sur la pensée d'Emmanuel Levinas,
in: ders., L'écriture et la différence, Paris (1967) 1979, 117-228, hier 199.

64 Vgl. H. de Vries, Theologie im pianissimo & zwischen Rationaliät und Dekon-
struktion. Die Aktualität der Denkfiguren Adornos und Levinas', Kampen (Niederlande)
1989.




	Ethische Argumentation im jüdischen Kontext : zum Verständnis von Ethik bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas

