Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Ethische Argumentation im jidischen Kontext : zum Verstandnis von
Ethik bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas

Autor: Lesch, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTER LEscH

Ethische Argumentation
im judischen Kontext

Zum Verstindnis von Ethik
bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas *

« fewgreek is greekjew. Extremes meet. »
James Joycg, Ulysses

Inmitten der Suchbewegungen und Theoriedebatten der zeitgends-
sischen Ethik spielen die Werke von Emmanuel Levinas und Hans
Jonas eine ebenso prominente wie randstindige Rolle — eine Paradoxie,
deren Analyse fiir das Verstindnis der Orientierungsschwierigkeiten
gegenwirtiger praktischer Philosophie recht aufschluB3reich ist. Levinas
wird zwar als bedeutender «Denker des Ethischen» eingestuft, und das
«Prinzip Verantwortung» ist lingst ein gefliigeltes Wort; an den publi-
zistischen und politischen Schalthebeln der florierenden Ethikdiskurse
wird jedoch mit anderen theoretischen Konzepten operiert, denen der
Ruf vorauseilt, weniger moralistisch und rigoristisch zu sein und iiber
mehr konkrete Problemlosungskompetenz zu verfiigen.! An dieser
Stelle ist gleich einem hiufigen Miverstindnis zu begegnen: obwohl
Jonas seinen Bestseller «Das Prinzip Verantwortung» ausdriicklich als

* Vortrag beim Symposium «Jiidische Erfahrung in der Philosophie von Emmanuel
Levinas. Zuginge zu seinem Werk» am 26. Mai 1990 in Ziirich.

! Vgl. zur Betriebsamkeit der Ethiker die kritischen Anmerkungen von Chr. TURCKE,
Philosophie. Eine Kolumne, in: Merkur 42 (1988) 1, 57-62.



444 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

«Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation» bezeichnet
und Levinas nicht weniger beansprucht als eine Transformation der
Philosophie in ein Denken, in dem Ethik die Leitfunktion der prima
philosophia iibernimmt, handelt es sich in beiden Fillen nicht um Ethi-
ken des heutzutage gefragten Typs pragmatischer Politikberatung. Viel-
leicht wire es zutreffender, von Fundamentalethik zu sprechen, noch
besser von den anthropologischen Grundlagen der Moral. Wir werden
auf die Aquivokationen im Begriff der Ezbik, speziell bei Levinas, noch
ausfiihrlich zu sprechen kommen.

Nach den Plddoyers fiir eine « Ethik ohne Metaphysik» ? und fiir ein
«nachmetaphysisches Denken» ? haben — zumindest bei den derzeitigen
Krifteverhiltnissen auf dem intellektuellen Feld — jene Autoren einen
schweren Stand, die noch ungeniert das Wort «Metaphysik» in den
Mund nehmen. Levinas und Jonas tun dies, wenn auch mit unterschied-
lichen Zielsetzungen, und werden schon allein deshalb von manchen
Leserinnen und Lesern als ein wenig antiquiert empfunden. Daf3 beson-
ders Levinas mit religivsem Denken in Verbindung gebracht wird,
erschwert zusitzlich die Rezeption. Ist er ein Theologe, ein Religions-
philosoph? Betreibt er jiidisch-theologische Ethik? Oder sind Religion

? G. Parzig, Ethik ohne Metaphysik, Gottingen 1971; vgl. auch W. Scuaurz, Ethik in
der verinderten Welt, Pfullingen 4. Aufl. 1980, 639 ff., Die Ethik unter dem Aspekt der
Metaphysik.

3 J. HaBERMAS, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt
a.M. 1988. «Die Philosophie bleibt ihren metaphysischen Anfingen solange treu, wie sie
davon ausgehen kann, daf3 die erkennende Vernunft sich in der verniinftig strukturierten
Welt wiederfindet oder selber der Natur und der Geschichte eine verniinftige Struktur
verleiht — sei es in der Art einer transzendentalen Fundierung oder auf dem Wege der
dialektischen Durchdringung der Welt. (...) Demgegeniiber vertrauen die modernen
Erfahrungswissenschaften und eine autonom gewordene Moral nur noch der Rationalitit
ihres eigenen Vorgehens und ihres Verfahrens — nimlich der Methode wissenschaftlicher
Erkenntnis oder dem abstrakten Gesichtspunkt, unter dem moralische Einsichten mog-
lich sind» (42). Die Metaphysikkritik war besonders stark im angelsichsischen Sprach-
raum vertreten, wo Metaphysik zum Teil als sinnloses Unternehmen betrachtet und durch
Wissenschaftstheorie ersetzt wurde. In der Tradition hingegen galt die Sicherung der
metaphysischen Fundamente als Voraussetzung fiir eine sonst nur provisorische Ethik
(Descartes). Wenn auch diese enge Verbindung heute nicht mehr akzeptabel sein mag, so
ist es doch eine ibertriebene Reaktion, die Metaphysik und mit ihr die meisten Denk-
modelle der Philosophiegeschichte ganz iiber Bord werfen zu wollen. Ethik bleibt inso-
fern metaphysisch, als sie Gedanken enthilt, die nicht empirisch verifizierbar sind. Die
Kritik gilt also eher der metaphysica generalis, die als Ontologie die Prinzipien und Ursa-
chen des Seienden in einer Lehre vom Sein zusammenfal3t und von dieser Position her die
anderen philosophischen Disziplinen als Denkprojekte minderen Ranges einstuft. Vgl.
zum Verhiltnis von Ethik und Metaphysik auch A. Pieper, Ethik und Moral. Eine
Einfithrung in die praktische Philosophie, Miinchen 1985, 46-50.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 445

und Philosophie in seinem Werk strikt voneinander zu trennen? Die
genannten Etikettierungen scheitern kliglich an der Realitit der kom-
plexen Texte und der Selbstaussagen von Levinas. * Aber sie sind sym-
ptomatisch fir die Irritationen, die heute im Bereich philosophischer
Ethik meist dann auftreten, wenn Religion ins Spiel kommt. Da liegt es
nahe, die jidische Abstammung des Philosophen als biographisches
Detail abzutun, das auf die ethische Argumentation keinen Einfluf3
haben diirfte. So sehr ich dieser Auffassung grundsitzlich zustimme,
sehe ich in ihr dennoch einen Ausdruck europiischer Verlegenheit im
Umgang mit jidischen Denkern, die beispielsweise in den USA im
akademischen Diskurs, in Ethikkommissionen und -instituten viel
selbstverstindlicher integriert sind, die bei uns aber oft als Exoten
gelten, weil sie aus den bekannten Griinden nur noch eine kleine
Minderheit darstellen. Ist es ein alarmierendes Zeichen neuer Diskri-
minierung, wenn wir ihr Judentum betonen und nicht ohne Um-
schweife in den philosophischen Disput mit ihnen eintreten?

Der 1906 in Litauen geborene, seit 1923 in Frankreich lebende
Philosoph Levinas und der 1903 in Ménchengladbach geborene, 1933
emigrierte und jetzt in den USA lebende Philosoph Jonas sind Juden, die
die Shoah iberlebt haben und die beide die Philosophie unseres Jahr-
hunderts mit herausragenden Werken prigen. Es kann nicht darum
gehen, ihrer unmifBverstindlichen philosophischen Identitit um jeden
Preis eine religitse Dimension entlocken zu wollen. Ich mochte ledig-
lich der Frage nachgehen, inwieweit der Kontext ji#discher Erfabrung,
der mehr umfaBt als eine religidse Sozialisation, den Text des ethischen
Argumentierens beim Entdecken und Begriinden von Werten beein-
fluB3t. Da Levinas und Jonas auf diese Frage sehr unterschiedliche Ant-
worten geben, ist, so hoffe ich, der Gefahr vorgebeugt, ein System zu
konstruieren, das als dze jiiddische Ethik verstanden werden kodnnte. * Die
Zuordnung von Religion und Moral war schon immer spannungsreich
und soll hier nicht krampfhaft vereinfacht werden. Der Vergleich der
philosophischen Ansitze von Levinas und Jonas ist aus mancherlei

‘ Einen guten Uberblick iber diese Fragen gibt das Interview, das Frangoise
ARMENGAUD mit Levinas gefiihrt hat: Sur la philosophie juive, in: E. LEviNas, A I’heure
des nations, Paris 1988, 197-215. Der Text erschien zuerst in einem Themenheft der
Revue de métaphysique et de morale, juillet-septembre 1985.

5 Uber die Vielfiltigkeit der Stromungen informiert E.B. Borowirz, Art. <Jewish
Ethics», in: The Westminster Dictionary of Christian Ethics, hrsg. von J.F. CHILDRESs und
J- MacqQuarik, Philadelphia 1986, 320-325.



446 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

Griinden reizvoll, nicht nur wegen der zufilligen Tatsache, daf es sich
um zwei bedeutende jiidische Intellektuelle einer Generation handelt,
sondern wegen thematischer Parallelen. Ich mochte aber auf keinen
Fall die groBen Unterschiede zwischen diesen beiden eigenstindigen
und eigenwilligen philosophischen Temperamenten leugnen, zumal
mein Versuch ein fiktiver Dialog ist. ¢

Unsere Ausgangsfrage hat eine Parallele in einem Grundlagenstreit,
der in den vergangenen beiden Jahrzehnten in der christlichen (katho-
lischen) Ethik um die Autonomie der Moral ausgetragen wurde und noch
immer zu heftigen Konflikten fithren kann. 7 Der Streit konzentrierte
sich auf die Frage, was der christliche Glaube zur rationalen Findung
und Begriindung sittlicher Urteile beitrigt. Verdankt sich die christliche
Moral einer Offenbarung? Oder ist der Glaube ein Sinnhorizont fiir eine
rationale Argumentation, deren Gehalt auch ohne die Zustimmung zu
dieser religivsen Sinndimension kommunikabel sein mii3te ? Insgesamt
hat sich das Autonomie-Modell als ein theologiegeschichtlicher Durch-
bruch erwiesen, da es der Moraltheologie (bzw. einer grolen Zahl von
Moraltheologen) den Anschlufl an den wissenschaftlichen Standard
ethischer Diskussionen sicherte. Dies ist nicht der Ort, die Auseinan-
dersetzungen zwischen Glaubensethik und autonomer Moral im Detail
nachzuvollziehen. Interessant ist jedoch fiir unseren Zusammenhang,
daf3 als eine Folge der im Grunde trivialen Einsicht, daf3 Bibelzitate
nicht fiir die Richtigkeit ethischer Aussagen biirgen, die hermeneuti-
sche Arbeit am christlichen Kontext in zunehmendem Maf3e vernach-
lissigt wurde, was jetzt z.B. im Gespriach mit der lateinamerikanischen
Befreiungsethik, die stirker biblisch verankert ist, zu nicht geringen
Schwierigkeiten fiithrt. ® Mir sind aus der christlich-theologischen Ethik
kaum Arbeiten bekannt, die auf eine wirklich profunde Kenntnis der
hebriischen Bibel schliefen lassen. Und so begegnet uns der in der
christlichen Theologie ohnehin latente Antijudaismus auf dem Gebiet

¢ Vielleicht reichen die Vergleichsmomente nicht einmal zu einer echten Kontro-
verse aus. Aber es sind Aspekte eines moglichen Gesprichs, das um der Sache willen von
den Lesern und Leserinnen beider Philosophen begonnen werden sollte.

" Der «Klassiker» zum Thema: A. Augr, Autonome Moral und christlicher Glaube,
Diisseldorf (1971), 2. Aufl. 1984.

¢ Vgl. E. DusseL, Befreiungsethik. Grundlegende Hypothesen, in: Concilium 20
(1984) 2, Ethik vor dem Anspruch auf Befreiung, 133—141. Dussel bezieht sich ausdriick-
lich auch auf die Philosophie von Levinas. Vgl. dazu auch: A. SipEkum, Die Levinassche
Ethik im Lichte der Philosophie der Befreiung in: M. MAYER/M. HENTsCHEL (Hg.),
Levinas. Zur Méglichkeit einer prophetischen Philosophie, Gieen 1990 (= Parabel.
Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, Bd. 12), 178-193.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 447

der Ethik in einer besonders problematischen Ausprigung: bei der
glaubensethischen Antithese von «Gesetz» und «Evangelium» wird das
Alte Testament oft in einer ganz bestimmten Optik gelesen, die ihm
nicht gerecht wird; aus der Sicht der autonomen Ethik gerit die soge-
nannte Gesetzesmoral aber erst recht in starker Vereinfachung zum
Inbegriff der Heteronomie — eine Sichtweise, die dann auch auf das
rabbinische Judentum iibertragen wird, falls dies in christlichen Ethi-
kerkreisen tberhaupt auBerhalb von Klischeevorstellungen bekannt
ist. > Die Voraussetzungen fiir einen unbefangenen Zugang zum jiidi-
schen Kontext sind also nicht gerade giinstig, solange das Judentum
eher mit einer legalistischen und partikularistischen Sondermoral in
Verbindung gebracht wird, wihrend das christliche Ethos sich als uni-
versalistisch versteht und deshalb fiir sich eine groBere Affinitit zur
ethischen Rationalitit der Moderne meint beanspruchen zu koén-
nen. '°

All diese holzschnittartigen Bemerkungen haben nur problemindi-
katorische Funktion und bediirften ausfiihrlicher Nachweise. Meines
Erachtens ist die weitgehende Abwesenheit judaistischer Kompetenzen
(oder auch nur Interessen) in der Moraltheologenzunft ein Teil jener
Schuldgeschichte, die die christliche Theologie noch lange nicht ver-
arbeitet hat. ' Dabei hitte der Blick auf einige Klassiker des judischen

? Oft wird die jesuanische Gesetzeskritik pauschal auf eine Kritik an den Moralvor-
stellungen des Judentums ausgeweitet. Dennoch ist nicht zu leugnen, daf3 die hebriische
Bibel auch von wichtigen Vertretern christlicher Ethik beriicksichtigt wird. Vgl. A. AUERr,
2.2.0. (Anm. 7) 55-79; F. BockLg, Fundamentalmoral, Miinchen 2. Aufl. 1978, 167~
196; H. McKEeATING, Art. <Old Testament Ethics», in: The Westminster Dictionary of
Christian Ethics, 2.a.0. (Anm. 5) 433-437. Alle Autoren diskutieren u.a. auch das Ver-
hiltnis von autonomer und theonomer Moral. McKeating fa3t zusammen: «The ethical
demands of the OT can be summed up under the overarching demand for righteousness.
Righteousness is obedience to God. (...) It is not, however, true to say that for the OT
writers righteousness is defined by what God does; i.e., an act is not made righteous by the
fact that God does it. There are at least hints in the OT that righteousness is somehow
self-authenticating and that in principle God himself might be judged by it. This is the
whole basis of the complaint of Job, and is implied in Abraham’s argument in Gen. 18,
summed up in his rhetorical question: <Shall not the Judge of all the earth do right?»»
(436f1.).

' Das Gesprich der Moraltheologen mit Ethikern der nichtchristlichen Kulturen
steckt leider immer noch in den Kinderschuhen.

' Deshalb ist jeder Versuch zu begriilen, beim Abbau der Tabus und Informations-
defizite zu helfen, z.B. mit dem hervorragenden Sammelband: Jiidische Theologie im
20. Jahrhundert. Ein Lesebuch, hrsg. von S. BEN-CroriN und V. LENZEN, Miinchen/Zii-
rich 1988 (= Reihe «Lust an der Erkenntnis»). Verena Lenzen, promovierte Moralthe-
ologin mit judaistischer Ausbildung, kiindigt eine Studie iiber «Jiidische Ethik» an, fiir die
ihr viel Erfolg zu wiinschen ist.



448 Ethische Argumentation im jiidischen Kontext

Denkens geniigt, um den Heteronomie-Verdacht in seiner pauschalen
Form zu entkriften. Denn als orthopraktische Religion koénnte das
Judentum geradezu ein Modell dafiir sein, wie Religion unter dem
Primat einer humanistischen Ethik betrachtet wird, ohne die Religion
vollig auf Ethik zu reduzieren. Hermann Cohen (1842-1918), einer der
bedeutendsten Vertreter der «deutsch-jiidischen Symbiosen, lie3 keinen
Zweifel daran, dafl Ethik und Religionsphilosophie fiir ihn eine Einheit
bilden. !? Als Begriinder der Marburger Schule des Neukantianismus
war er mit der philosophischen Ethik bestens vertraut und insistierte
darauf, daB3 zwischen der jiidischen Gottesidee und einer rationalen
Begriindung der Ethik kein Unterschied bestehen kénne. «Die jidische
Gottesidee hat zu ihrem ausschlie/Slichen Inbhalte die Sittlichkeit des Menschen.
(...) Es gibt nur Eine Religion, welche von allen Zaubern der Mytho-
logie sich grundsitzlich frei macht, das ist die Religion der Propheten,
das ist die Religion des Judentums. Und der Schliissel fiir dieses
Geheimnis liegt in dem einfachen Gedanken, daf3 fiir den Propheten
der Name Gottes schlechterdings nichts anderes besagen und bedeuten
soll als die Birgschaft des Einzigen Gutes, nach dem sein Geist verlangt;
das ist die Sittlichkeit.» '* Dennoch werden Skeptiker fragen, ob diese
Sittlichkeit tatsidchlich voll in einem sikularisierten, humanistischen
Ethos aufgehe. Gibt es neben den Erzihltraditionen der /Haggada nicht
auch das verbindliche jidische Religionsgesetz, die Halacha, die eine

'2 H. CoHEN, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums (1919,/1929),
Koln 2. Aufl. 1959.

1’ Die Errichtung von Lehrstithlen fiir Ethik und Religionsphilosophie an den
judisch-theologischen Lehranstalten (1904), abgedruckt in: Jidische Theologie im
20. Jahrhundert, 2.2.0. (Anm. 11) 76-92, hier 85. Vgl. zu den problematischen Aspekten
einer Vermittlung von «Deutschtum und Judentum»: M. BRuMLIK, Zur Zweideutigkeit
deutsch-jiidischen Geistes: Hermann Cohen, in: Babylon. Beitrige zur jiidischen Gegen-
wart, Heft 6 / Oktober 1989, 83-91. « Wie — so fragt der Kantianer Cohen — kann es sein,
dafB3 ein quasi gottliches allgemeines Sittengesetz der Vernunft endlicher, wenn auch
moralisch freier Wesen entspringt, ohne dal3 dabei den Menschen selbst Géttlichkeit
zuzusprechen ist? Die Antwort lautete in der von Hegel inspirierten Philosophie: durch
eine Vermittlung! Und im Glauben daran, daf3 absolute Norm und endliche, autonome
Menschenvernunft miteinander vermittelf werden konnen, sieht sich auch Hermann
Cohen als Christ, ohne indessen an einen fleischgewordenen Gottessohn zu glauben (...).
Und insofern umgekehrt die Christen —als jene, die den Gedanken der Vermittlung haben
— auch den Gedanken einer absoluten sittlichen Weisung teilen, sind sie ihrerseits Israe-
liten» (87). Cohen lebte in einer fiir das deutsch-jiidische Verhiltnis relativ giinstigen
Epoche. Seine Frau, Martha Cohen, wurde 1942 in Theresienstadt ermordet.



Ethische Argumentation im jiidischen Kontext 449

Binnenmoral definiert? '* Und setzt diese nicht eine Zustimmung zu
den Glaubensinhalten voraus, wenn sie nicht zum leeren Ritual erstar-
ren soll? Gewil3, die diesbeziiglichen Spannungen sind innerhalb des
Judentums nicht geringer als in anderen Religionsgemeinschaften, so
daB liberale Offnung und orthodoxes Festhalten am Gesetz unversshnt
nebeneinander zu stehen scheinen. Wenn das strenge Regelsystem der
Halacha als Garant fir die Identitit des jiiddischen Volkes angesehen
wird, sind Zugestindnisse an die neuzeitliche Idee der Autonomie und
an eine kulturelle Assimilation nicht zu erwarten. AuBlerdem wire es
dann unangemessen, tiberhaupt von jédzscher Ethik zu sprechen, da es ja
nicht um eine philosophische Theorie geht, sondern um die Befolgung
gottlicher Weisungen, die freilich nicht fundamentalistisch zur Anwen-
dung kommen, sondern mittels einer subtilen Hermeneutik in einer
kompetenten Interpretationsgemeinschaft immer neu ausgelegt wer-
den. Die unendliche Deutung des Textes und seiner Deutungen ist
bereits ein gutes Korrektiv gegen traditionalistische Verkrustun-
gen, 2

Fir den jidischen Philosophen ist es selbstverstindlich, mit dem
Instrumentarium der nicht-religiosen Ethik zu arbeiten. So unter-
streicht Werner Marx in seinem Versuch einer nicht-metaphysischen
Nechstenethik, «dal} die eigentliche Aufgabe der heute Philosophieren-
den darin liegen muf3, nach Grundlagen fiir eine Nichsten- und Sozial-
ethik zu suchen, die denjenigen Mal3e fiir eine Orientierung gewihrt,
die — aus ihrem Glauben gefallen — das Mal3 nicht mehr in den Lehren
der Religionen zu finden vermégen und ihnen die Moglichkeit einer
Verwandlung bietet. (...) Mit Nachdruck sei hervorgehoben, dal3 wir

14 Die Halacha («Gang», «Bahn») enthilt die konkreten Weisungen einer angewand-
ten Ethik und gilt als schwerer zuginglich als die narrativen Predigten der Haggada. Vgl.
dazu Levinas’ Erliuterungen in: F. PorriE, Emmanuel Lévinas. Qui étes-vous?, Lyon
1987, 127ff. Um die Verbindlichkeit des Sittenkodex der Halacha geht es auch im Streit
zwischen den verschiedenen Richtungen des Judentums (Orthodoxe, Konservative,
Reformjudentum), der durch die dringenden feministischen Anfragen an eine folgenrei-
che patriarchalische Mentalitit zusitzlich an Schirfe gewinnt.

15 Es ist vor allem die auBergewohnliche Fihigkeit der jiidischen Gemeinschaft,
kreativ mit Texten umzugehen, die selbst bei hirtesten normativen Anspriiche ein gréGtes
MaB an Toleranz und Pluralismus ermoglicht. Das intellektuelle Ritual «dekonstruktivi-
stischer» Textauslegung kann folglich auch im ethischen Diskurs eine Flexibilitit her-
vorbringen, die weit vom Klischee zwangsneurotischer Observanz entfernt ist. Im iibri-
gen geht es nicht bei allen Normen um Fragen der Sittlichkeit, sondern oft auch «nur» um
Frage der Sitten und Briuche, deren Einhaltung nicht unbedingt zum Streitfall hochsti-
lisiert werden muf3. Andererseits ist hier der sozialpsychologische Aspekt der Bildung und
Bewahrung einer Gruppenidentitit nicht zu unterschitzen.



450 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

selber keineswegs aus einem gegen die jiidisch-christliche Uberlieferung
gerichteten oder gar atheistischen Motiv nach einer Grundlage fiir eine
solche Ethik suchen. Im Gegenteil, nichts wire wiinschenswerter, als
wenn sie sich gerade heute angesichts des weltweiten Verfalls vieler
Ma@stibe und der Bedrohungen durch Technik und atomaren Krieg
durchsetzen wiirde. Aber ist es nicht dennoch unsere Pflicht, uns der
Tatsache zu stellen, daf3 diese Entwicklungen fiir viele die Dimension
des Heiligen verschlossen hat, innerhalb derer es allein fiir den Glauben
den Bezug zu einem gottlichen Wesen geben kann?» '¢

Auch Levinas hat sich stets dagegen gewehrt, als «religioser Den-
ker» vereinnahmt zu werden. Er versteht sich in erster Linie als
Philosoph, der jedoch seine jiidischen Wurzeln nicht leugnet und als
bedeutender Talmudgelehrter eine herausragende Position in der fran-
zOsischen und in der internationalen jidischen Gemeinschaft ein-
nimmt. '’ Dal} es trotz des Bemiihens um sorgfiltige Trennung von
Philosophie und Religion Interferenzen gibt, kann deshalb nicht iiber-
raschen. Jonas verfihrt bei der Ausblendung des Religiosen aus seiner
philosophischen Ethik konsequenter, benutzt jedoch Begriindungsstra-
tegien, die ihn (ungewollt?) immer wieder in die Nihe einer auch
religios gefirbten Metaphysik bringen, die explizit in seinem Tiibinger
Festvortrag «Der Gottesbegriff nach Auschwitz» (1984) ' zum Tragen
kommt.

16 \W. MARx, Gibt es auf Erden ein MaB3? (1983), Frankfurt a.M. 1986, 11f. Marx
kehrte nach den Jahren der Emigration und Lehrtitigkeit in New York nach Freiburg
i.Br. zuriick, wo er auf dem Lehrstuhl von Husserl und Heidegger Philosophie lehrte. Er
folgt auf weite Strecken seinem Lehrer Heidegger (und dessen Holderlin-Interpretatio-
nen), gewichtet jedoch die Autonomie des sittlichen Subjekts stirker. Eine griindliche
Analyse dieser anspruchsvollen und anregenden Texte muf} einer spiteren Studie vor-
behalten bleiben, wobei es sich lohnen wiirde, die Differenzen und Gemeinsamkeiten mit
Levinas und Jonas herauszuarbeiten.

'7 Vgl. S. MALka, Lire Levinas, Paris 1984, 49ff.; L. Trerp, Die Juden. Volk,
Geschichte, Religion, Reinbek 1987, 87.

'® H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eire jidische Stimme, Frankfurt
a.M. 1987. Jonas wurde von der Evangelisch-theologischen Fakultit der Universitit
Tibingen mit dem Dr. Leopold-Lucas-Preis ausgezeichnet. In seiner Festrede setzte er
sich mit der Frage auseinander, was fiir ein Gott Auschwitz geschehen lassen konnte.
Wohl nicht der «Herr der Geschichten! (14) «(...) damit Welt sei, und fiir sich selbst sei,
entsagte Gott seinem eigenen Sein; er entkleidete sich seiner Gottheit, um sie zuriick-
zuempfangen von der Odyssee der Zeit, beladen mit der Zufallsernte unvorhersehbarer
zeitlicher Erfahrung, verklirt oder vielleicht auch entstellt durch sie» (16£.). Jonas erin-
nert an die in der Kabbala iiberlieferte Lehre von der Kontraktion Gottes (45f.), eine
Selbsteinschrinkung Gottes, durch die menschliche Freiheit und Schuldfihigkeit erst
moglich werden. Vgl. zum Gedanken der SelbstentiuBerung auch E. LEviNas, Judaisme
et Kénose, in: DERs., 2.2.0. (Anm. 4) 133-151.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 451

Mit den folgenden Ausfithrungen mochte ich die beiden Autoren
nicht in einen konfessionell-religisen Zusammenhang stellen, der sich
nur sehr vage konstruieren liBt, da Jonas sich eher zuriickhaltend zu
diesem Thema duBlert. Um die Individualitit der jeweiligen Werke und
ihrer Autoren zu respektieren, mochte ich zunichst einige Aspekte der
Ethik bei Levinas herausarbeiten (II), um dann darzustellen, welche
anderen Akzente Jonas setzt (III). Ich hoffe dennoch, dal3 eine solche
Parallelfiilhrung zumindest einige Elemente fiir eine vorliufige Syn-
these (IV) bereitstellen wird.

7

Bei aller Gefahr der Verkiirzung 143t sich Levinas’ Ethik mit weni-
gen Strichen als eine Ndchstenethik, eine Ethik der «proximitéx!'?,
zeichnen, die weniger an konkreten Normen interessiert ist als an ei-
ner phinomenologischen Beschreibung ?° der Ursprungserfahrung von
Subjektivitit. Durch diese anthropologische Fragerichtung unterschei-
det sie sich von den meisten zeitgendssischen Ethikentwiirfen, die in
zunehmendem Mafle an Anwendungsdiskursen interessiert sind. Es
diirfte vergeblich sein, Levinas in Ethikkommissionen zu berufen, die
iiber Probleme der Biotechnologie, der Okologie, der Nutzung von
Kernenergie oder der Sicherheitspolitik zu beraten hitten. ?' Aus Levi-
nas’ Philosophie lassen sich nicht unmittelbar Handlungsanweisungen
deduzieren; in ihr geht es vielmehr um die Beschreibung von Grund-
haltungen, die selbstverstindlich auch konkrete Auswirkungen haben
konnen, aber kein ausformuliertes sozialphilosophisches oder politi-
sches Programm enthalten. Hier liegt ein grundsitzliches Dilemma

1 E. LEvINAS, Langage et proximité, in: DERs., En découvrant 'existence avec Hus-
serl et Heidegger, Paris 3. Aufl. 1982, 217-236 (dt.: Sprache und Nihe, in: Die Spur des
Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg
i.Br./Miinchen 2. Aufl. 1987, 260-294).

2 Vgl. St.StrAssEr, Emmanuel Levinas: Ethik als erste Philosophie, in:
B. WALDENFELS, Phinomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M. 1983, 218-265, bes.
254 ff. zur Situierung von Levinas in der phinomenologischen Bewegung.

2 In Levinas’ Texten sind die Substantive und Adjektive «éthique» und «moral(e)»
meist auswechselbar, so dafl zwischen dem Phinomen der Moral (Sitte), der Moralitit
(Sittlichkeit) und der Moralphilosophie (Ethik) als Reflexion moralischer Praxis nicht
immer genau unterschieden wird.



452 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

gegenwirtiger praktischer Philosophie, die zwischen den Extremen
abgehobener Theorien und pragmatischer Stellungnahmen ihren
Standort sucht. Wer von Levinas direkte Interventionen eines enga-
gierten Intellektuellen erwartet, wird sehr wahrscheinlich enttiuscht
sein, weil sich die ungewohnliche Theoriesprache einer schnellen Lek-
tiire und erst recht einer hastigen Anwendung auf die Praxis versperrt.
Levinas definiert sich in der Tradition einer Universititsphilosophie,
deren vornehmste Aufgabe die Anstrengung des Begriffs ist und die zu
keinen populistischen Zugestindnissen bereit ist. 22 Mir scheint es wich-
tig zu sein, diese Primissen zu akzeptieren, um an den Philosophen
Levinas nicht permanent Erwartungen zu richten, die dieser weder
erfiillen kann noch will.

Auf der anderen Seite ist Levinas wie kaum ein Autor seiner Gene-
ration bereit, in Interviews und bei Symposien geduldig iiber seine
Grundanliegen Auskunft zu geben und in der Reduktion auf das
Wesentliche auch angreifbar zu sein, wenn die philosophische Stringenz
seiner Aussagen nicht in ganzer Tiefenschirfe sichtbar wird. 2> Ohne
Zweifel versteht sich Levinas als Triger einer Botschaft, die er unbeirrt
von Polemiken und modischen Stromungen moéglichst klar artikulieren
mochte: es ist die Botschaft vom «Humanismus des anderen Men-
schen» %4, eine Philosophie der an-archischen Verantwortung des Sub-
jekts 23, das Stellvertreter ?¢ und Geisel ?” des Anderen ist, herausgerufen
aus Egoismus und Indifferenz, nicht im Sinne einer altruistischen
Opfermentalitit, sondern als eine fundamentale Beschreibung unserer
Sozialbeziehungen, die im direkten Kontakt von Angesicht zu An-
gesicht ihren Ursprung haben und ihre moralische Dignitit und Dra-
matik erhalten. Nicht in der Anonymitit der Strukturen, sondern im

22 Vgl. seine diesbeziigliche Aussage im Gesprich mit Salomon Malka, a.a.0.
(Anm. 17) 113f.

23 Besonders instruktiv sind die Gespriche mit Philippe Nemo, die 1981 von dem
Rundfunksender France-Culture ausgestrahlt wurden und als Taschenbuch vorliegen:
Ethique et Infini, Paris 1984.

24 Humanisme de I'autre homme (1972), Paris 1987 (dt.: Humanismus des anderen
Menschen, Hamburg 1989).

%> Humanisme et an-archie, in: Humanisme de 'autre homme, 71-91. Levinas
bezeichnet mit «an-archie» eine uneinholbare Vergangenheit, einen Verpflichtungs-
grund, der riumlich und zeitlich nicht fixierbar ist, sondern nur die Sp#r des einbrechen-
den Unendlichen kennt.

2¢ Die Substitution, in: Die Spur des Anderen, a.a.0. (Anm. 19) 295-330.

27 Ebd. 320f.



Ethische Argumentation im jiidischen Kontext 453

Nahbereich der intersubjektiven Begegnung, die keineswegs idyllisch
ist, lokalisiert Levinas das Widerfahrnis des ethischen Anspruchs, fiir
den Anderen verantwortlich zu sein und von dessen Verletzlichkeit und
Sterblichkeit in die Pflicht genommen zu werden. 28

Wer Verantwortung zu einem Leitwort seiner Ethik zihlt, signalisiert
damit eine deutliche Distanz zum subjektivititstheoretischen Ideal der
Awutonomie, die von Levinas mit negativen Konnotationen belegt
wird. ?° Da Verantwortung die Pflicht zu Rechenschaft vor einer Person
oder einer Instanz impliziert, ist ein Verstindnis von Autonomie als
Autarkie ausgeschlossen. Die Sittlichkeit des Subjekts ist nicht in dessen
selbstherrlicher Verfiigungsgewalt begriindet, sondern in der Stérung
meiner Ruhe durch den Anderen, der durch seine Nihe meine geord-
nete Welt aus den Angeln hebt und meine Reaktion herausfordert. Ist
eine solche Vorstellung nicht absurd, da sie die sittliche Kompetenz des
Subjekts in Heteronomie zu ersticken droht? Levinas hat seine Aussage
sogar noch dadurch verschirft, dal} er die Asymmetrie der interperso-
nalen Beziehung unterstreicht. Die Ich-Du-Beziehung ist, wie Levinas
in Abgrenzung gegen Buber verdeutlicht, nicht reziprok: sie definiert
sich vom Anderen her, dessen Anspruch ich passiv ausgesetzt bin und
den ich in kein totalisierendes Deutungsmuster integrieren kann. Die
grofite Nihe bedeutet zugleich Fremdheit und Trennung, nicht-objek-
tivierbare Andersheit, fiir die ich Verantwortung trage, auch wenn ich
es nicht will. ?°

8 Vgl. zur Radikalitit dieser Verpflichtung den Exkurs zu Levinas in: ].-F. LyoTArD,
Le Différend, Paris 1983, 162-168 (dt.: Der Widerstreit, Miinchen 1987, 188-195).

?? La philosophie et I'idée de linfini, in: 2.a.0. (Anm. 19) 165ff. (dt.: 185ff.). «Die
Eroberung des Seins durch den Menschen im Laufe der Geschichte — das ist die Formel, in
der sich die Freiheit, die Autonomie, die Reduktion des Anderen auf das Selbe zasammen-
fassen lassen» (186). Fiir die moraltheologische Levinas-Rezeption wiire es wichtig, die
Differenz dieses negativen Autonomie-Verstindnisses zur Definition der «autonomen
Moral» klarzustellen, um eine unnétige Polemik oder einen Mifbrauch der Levinas’schen
Terminologie in ideologischen Auseinandersetzungen zu vermeiden. Vgl. zum Verhiltnis
von Verantwortung und Autonomie: ]. SCHWARTLANDER, Art. <(Verantwortungy, in:
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hrsg. von H. KrinGs u.a., Studienausgabe
Band 6, Miinchen 1974, 1577-1588, bes. 1585f.

3 Levinas insistiert meist sehr stark auf dieser Asymmetrie, die ethischen Denkge-
wohnheiten widerspricht, wie sie beispielsweise als Goldene Regel oder als kategorischer
Imperativ bekannt sind. Vgl. zum biblischen Imperativ «Liebe deinen Nichsten wie dich
selbst»: LEVINAs, Questions et réponses, in: DERS., De Dieu qui vient a I'idée, Paris 1982,
144f. (dt.: Fragen und Antworten, in: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse tiber die
Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i.Br./Miinchen 1985, 115f.).



454 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

Die Levinas’sche Beschreibung des Entdeckungszusammenhangs
fiir den moralischen Appell in der interpersonalen Beziehung gehort zu
den beunruhigenden und fremdartigen Ideen seiner Philosophie, die
vom Ritsel des Anderen angetrieben wird. Kann bei einem solchen
UbermaB an Fremderfahrung iiberhaupt rationale ethische Argumen-
tation ermoglicht werden? Wer die schroffe Beschreibung der ethischen
Urszene nicht zu akzeptieren bereit ist, wird auch den weiteren Aussa-
gen von Levinas nur schwer folgen kénnen. Moglicherweise ist aber
gerade der Affekt gegen Levinas’ Radikalitit ein Reflex jener philoso-
phischen Option des Immanenz- und Totalititsdenkens, das Levinas
mit seiner Nachstenethik sprengen mochte. Schliefilich geht es ihm
nicht darum, die Heteronomie zu verherrlichen, sondern das Subjekt fiir
jenen Mechanismus zu sensibilisieren, der im Extremfall tédlich wirkt,
wenn ich auf die Schutzlosigkeit des Anderen mit Gewalt reagiere und —
um es paradox zu sagen — den stummen Appell «Du sollst mich nicht
toten!» tberhore. Genau das ist ja z.B. die Erfahrung der rassistischen
Vernichtung des Anderen, dessen fremdes Gesicht irritiert und Haf3
wachruft. 3! Auch Jirgen Habermas bezeichnet jene Intuitionen als
moralisch, «die uns dariiber informieren, wie wir uns am besten verhal-
ten sollen, um durch Schonung und Riicksichtnahme der extremen Ver-
letzbarkeit von Personen entgegenzuwirken» *2. Diese Intuitionen, die
ebenfalls in Mitleidsethiken ** prisent sind, bilden den Kern von Levi-
nas’ Ethikverstindnis, das nicht zuletzt aus den leidvollen Erfahrungen

der Verbrechen unseres Jahrhunderts erwachsen ist.
Nun weil3 aber auch Levinas nur zu gut, dal} sich allein auf dem

nicht-reziproken Ich-Du-Verhiltnis keine Sozialethik aufbauen lif3t,
und fiihrt zu diesem Zweck die Figur des Drstten ein. Durch die Gegen-
wart des Dritten werde ich gezwungen, gerechte Malstibe an mein
Sozialverhalten anzulegen, um meine unendliche Verantwortung fiir
die Anderen mit meinen endlichen Mdglichkeiten zu realisieren. 34

' Vgl. LEviNas, La vocation de I'autre, in: Racismes. L’autre et son visage. Grands
entretiens réalisés par Emmanuel Hirsch, Paris 1988, 89-102.

32 ]. HABERMAS, Moral und Sittlichkeit. Hegels Kantkritik im Lichte der Diskurs-
ethik: Merkur 39 (1985) 12, 1041-1052, hier 1043.

*% Zu Vernunft und Mitleid als Instanzen der Ethik: W. ScHuLz, Grundprobleme der
Ethik, Pfullingen 1989, 356-358.

34 Totalité et Infini. Essai sur PExtériorité, Den Haag (1961), 7. Aufl. 1980, 188 (dt.:
Totalitit und Unendlichkeit. Versuch tber die Exterioritit, Freiburg i.Br./Miinchen
1987, 3071f.); Autrement qu’étre ou au-dela de ’essence, Den Haag 1974 (im folgenden
mit AQ abgekiirzt), 195-207.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 455

Hier beginnen die Begrindungsnote ethischer Entscheidungen in
Dilemmasituationen, in denen die gute Gesinnung nicht immer aus-
reicht, um das richtige Urteil zu finden. In rechtsstaatlichen Institutio-
nen werden Rahmenbedingungen geschaffen, die zwar keine absolute
Gerechtigkeit garantieren, aber die Uberforderung des verantwortli-
chen Subjekts mildern helfen. *

Levinas ist also nicht ein weltfremder Theoretiker, der gebannt auf
die Ich-Du-Beziehung starrt und groBBere soziale und politische Zusam-
menhinge aus dem Blick verliert. Die Ordnung des Seins in 6konomi-
schen und technischen Gebilden ist unumginglich; sie hat ihren letzten
Maf@stab jedoch in der Offenheit fiir die Begegnung mit dem Anderen,
der sich in kein Schema pressen 1iBt. Wie positiv Levinas die Mglich-
keiten des sozialen und technologischen Fortschritts einschitzt, ist in
seiner im Gegensatz zu Heidegger sehr optimistischen Bewertung
moderner Technik abzulesen, deren Verteufelung er als Riickkehr zum
Heidentum kritisiert. 3¢ Die Technik biete die Chance, die Natur zu
entzaubern, fremde Menschen zusammenzufithren und eine soziale
Welt zu bauen, in der es keine sakralen Orte mehr gebe, dafiir aber um so
mehr Respekt vor der Wiirde und Unversehrtheit jedes einzelnen Men-
schen. Wir werden sehen, dal} Jonas eine viel pessimistischere Position
einnimmt.

Um sich von Heideggers Fundamentalontologie abzugrenzen, be-
zeichnet Levinas seine eigene Philosophie in «Totalité et Infini» als
Metaphysik, deren Konigsweg die Ethik sei. >’ Es lohnt sich, ein wenig
Licht in diesen Akt semantischer Politik zu bringen, bei dem die Spitze
gegen Heidegger unverkennbar ist. Dieser hatte ja gegen die Seinsver-
gessenheit abendlindischer Philosophie eine von den Vorsokratikern
inspirierte Ontologie rehabilitieren bzw. entwickeln wollen, die jenseits
des objektivierenden und klassifizierenden Denkens die Grundla-
gen des Seins neu reflektiert. Fiir Levinas ist diese Neuorientierung

»* Vgl. dazu W. LescH, Fragmente einer Theorie der Gerechtigkeit. Emmanuel
Lévinas im Kontext zeitgenossischer Versuche einer Fundamentalethik (Habermas,
Lyotard, Derrida), in: MAYER/HENTSCHEL, 2.2.0. (Anm. 8) 164—176.

3¢ Vgl. den Essai: Heidegger, Gagarine et nous (1961), in: Difficile liberté. Essais sur
le judaisme, Paris (1963) 1984 (Taschenbuchausgabe) 323-327. Der duBere AnlaB fiir den
Text war die Erdumkreisung durch den sowjetischen Kosmonauten Gagarin am
12.4.1961. Vgl. A. PErERzAK, Einige Thesen zur Heidegger-Kritik von Emmanuel Levi-
nas, in: A. GETHMANN-SIEFERT/O. P6GGELER (Hg.), Heidegger und die praktische Phi-
losophie, Frankfurt a.M. 1988, 373-389, bes. 387ff.

37 A.a.O. (Anm. 34) XVII (dt.: 32).



456 Ethische Argumentation im jiidischen Kontext

nicht fundamental genug, weil sie der alten Tradition treu bleibe, das
Ethische aus der prima philosophia auszuklammern. Heideggers Seins-
geschehen sei ein neutrales « Geschick», das zwar an den Kern von Sinn
und Wahrheit fihren wolle, aber dabei nur die alte ontologische
Ursprungsbesessenheit mit anderen Mitteln weiterentwickle und kei-
nen Zugang zum Problem der moralischen Verantwortung finde. Dage-
gen argumentiert Levinas mit dem Entwurf einer Mezaphysik, die mit
der Totalitidt des neutralen Seins bricht und die Transzendenz als Idee
des Unendlichen denkt, welches als das oder der Andere ins Denken
einfillt. 3*

Mit diesem Neuansatz erbt und verschirft Levinas freilich ein altes
Problem der Metaphysik: die Zuordnung von Sein und Sollen, die in der
Ethik als naturalistischer Feblschlu/3>° bekannt ist. Levinas vertritt die
Auffassung, dafl eine Metaphysik ohne Ethik im Kategoriensystem der
Ontologie stecken bleibt und dem irreduziblen Anspruch des Anderen
Gewalt antut. Er vermag jedoch nicht logisch zu erkliren, wie sich aus
dem Anblick des Antlitzes des Anderen (deskriptive Aussage) ein
moralischer Appell (priskriptive Aussage) ergibt. Das als ethisch qua-
lifizierte Urphinomen der Intersubjektivitit erscheint als ein unhinter-
gehbares Faktum (wie Kants «Faktum der Vernunft» oder das Faktum
der Sprache in der Diskursethik), das sich nicht auf konkrete Begriin-
dungsstrategien bezieht, sondern auf den Sinn und Zweck von Ethik
dberhaupt und auf das, was als sittliche Giite definiert wird. *° Es geht
also nicht um irgendeinen Schluf3 von einem biologischen Faktum auf
eine Norm, was metaethisch tatsichlich kaum zu rechtfertigen wire,
sondern um ein absolutes Sollen, dem sich das Subjekt schlimmstenfalls
in morderischer Absicht entzieht, normalerweise aber mit einer ego-
istischen oder indifferenten Haltung. Levinas sucht jedenfalls nicht den
Anschluf} an die wissenschaftstheoretische Fachdiskussion der Meta-
ethik; er entwickelt seine Sprache weiter in Richtung auf einen dem
literarischen Schreiben verwandten Stil, der sich von den gingigen
philosophischen Diskursen immer mehr entfernt.

38 Vgl. Totalité et Infini, Vorwort und die beiden ersten Kapitel.

¥ Vgl. F. RickeN, Allgemeine Ethik, Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1983 (= Grund-
kurs Philosophie, Bd. 4), 43ff. (zu Hume und Moore).

40 Vgl. hierzu: M. BruMLIK, Phinomenologie und theologische Ethik. Emmanuel
Lévinas’ Umkehrung der Ontologie, in: MAYER/HENTSCHEL, a.2.0. (Anm. 8) 120-142,
hier bes. 130£.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 457

Nach Levinas’ eigener Einschitzung war «Totalité et Infini» noch
stark der ontologischen Fachsprache verhaftet. Spitestens im zweiten
Hauptwerk, « Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence», und in vor-
bereitenden Essays erfolgt auch sprachlich der Durchbruch zu einer
Philosophie, die im Experiment einer fremdartigen ezbischen Sprache
(«langage éthique») die Fesseln der sterilen Begriffsapparate sprengen
mochte und unter den Versteinerungen des Gesagten («Dit») das leben-
dige Sprechen eines leidenden und leidenschaftlichen Subjekts aufspiirt.
Die ethische Sprache ist nicht Medium einer Normentheorie, sondern
existentieller Ausdruck einer «Passion des Sagens» 4!, die durch die
Betroffenheit von der Nihe und Verwundbarkeit des Anderen geprigt
ist. Sie bedeutet Auflosung der selbstherrlichen Artikulation und Infra-
gestellung der Inszenierung eines souverinen Subjekts und ist sehr oft
ein ohnmichtiges Stammeln an den Grenzen des Sagbaren. In «Autre-
ment qu’étre» hat Levinas zu einer Sprache gefunden, die man mil3-
verstehen wiirde, wollte man sie nur unter dem Aspekt der «effets de
style» sehen. Wie die Spuren des Dire in das Di# des philosophischen
Diskurses eingegraben sind, hat Thomas Wiemer in iiberzeugenden
Interpretationen nachgewiesen. *> Hier seien nur einige Verfahren
genannt:

* Momente des Unvergleichbaren im relationalen Sprechen. Levinas bemiiht
sich darum, die AuBerordentlichkeit von Beziehungen zu charakterisie-
ren, deren Relate nicht synchronisierbar sind. Er spricht z.B. von einer
«relation imcomparable» (AQ 146). Sehr hiufig sind Wortsynthesen
wie «I’Autre-dans-le-méme», «l'un-pour-l'autre», «le par-lautre» u.i.
Besonders auffillig sind die beiden Satzinfinitive «I’étre-arraché-a-soi-
pour-un-autre-dans-le-donner-a-1’autre-le-pain-de-sa-bouche, ou le-
pouvoir-rendre-son-ame-pour-un-autre» (AQ 99).

* Unterbrechungen, Verfremdungen, Uberginge. Die Fremdheit des Textes
resultiert oft aus der unvermittelten Einfiihrung von Formulierungen,
die erst im weiteren Verlauf der Lektiire (oder nach mehrmaliger Lek-
tiire) verstindlich werden. «Das Schreiben im Modus der Verunsiche-
rung entspricht — und entspringt — dem Bedeuten des hier zu Sagen-
den.» ** In diesem Zusammenhang ist auch die Einbeziehung eines

4! Ich beziehe mich im folgenden auf die Arbeit von Th. WiEMER, Die Passion des
Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emmanuel Levinas und ihrer Realisierung im
philosophischen Diskurs, Freiburg i.Br./Miinchen 1988.

42 Vgl. bes. Kap. A.V. seiner Arbeit.

43 WIEMER, ebd. 189,



458 Ethische Argumentation im jiidischen Kontext

Vokabulars zu erwihnen, das man normalerweise in philosophischen
Texten nicht erwartet: «gloire», «élection», «création», «prophétisme»,
«inspiration» usw. Dieser Anachronismus der Sprache bzw. die Uber-
nahme religioser Termini ist gewollt und dient der Ubersetzung der
Ontologie in eine ethische Sprache.
* Hyperbolisches Sprechen. Z.B. «passivité plus passive que toute passivi-
té», «antériorité antérieure a toute antériorité représentable».
Weitere Beispiele und deren ausfiihrliche Erlduterung wird man mit
Gewinn bei Thomas Wiemer nachlesen kénnen. Fiir unseren kurzen
Uberblick stellt sich zusammenfassend die Frage, was denn nun eigent-
lich unter «langage éthique» zu verstehen sei. «Das ethische Sprechen
erschopft sich keineswegs in der Aktualisierung eines sprachlichen
Sondergutes. (...) die Umrisse ethischer Sprache zeichnen sich iiber eine
bestimmte charakteristische Terminologie hinaus vor allem durch die
verschiedenen Verfahren ab, die Geschlossenheit, das Definitive, Syn-
chronisierende der Aussagesprache zu vermeiden bzw. <von innen her)

zu Offnen.» 44
Was dem einen als existentielles Ringen um die Sagbarkeit von

Sinn imponiert, mag dem anderen als manierierte Gespreiztheit er-
scheinen. Die Erinnerung an den Sprachgestus Martin Heideggers ist
bei der meist miihevollen Levinas-Lektiire unvermeidlich und ist auch
von Wiemer ausfiihrlich thematisiert worden. > Denn obwohl Levinas
Heideggers Sprachmagie scharf kritisiert, sind seine eigenen sprachli-
chen Verfahren nicht ohne Parallelen zu denen Heideggers. Bei beiden
sind Paronomasie, figura etymologica und Wortzerlegung beliebte Stil-
mittel. Wihrend aber Heidegger die Riickbesinnung auf die Sprache als
auf ein Haus des Seins anstrebte, gibt es fiir Levinas keinen ontologischen
Riickhalt. Im Gegenteil: «Die sich windenden, die zerbrochenen und
unablissig sich wiederaufnehmenden Formulierungen sind Ausdruck
jenes Keuchens und jener Atemlosigkeit des Geistes, der als Passion fiir
den Humanismus des anderen Menschen weht. In dieser Passion brennt
und schmerzt eine andere — ein Tumor im Gedichtnis, ein schwindel-
erregender Abgrund —, vor der jedes Wort verblaft und die in den
dennoch, in den wieder gefundenen Worten dessen, der sie durchlebt
und iiberlebt hat, weiterlebt und durch sie fortfihrt zu erschiittern.» 4

4 Ebd. 219.
4 Kap. A. VI 3.
16 Ebd. 285.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 459

Diese Charakterisierung kommt dem Ethikverstindnis von Emmanuel
Levinas am nichsten und a3t uns auch ahnen, daf} dieses eine tiefgrei-
fende Umgestaltung der gesamten Philosophie zur Folge hat. Eine
Ethik der skizzierten Art fiihrt zu einer Grundhaltung, die zum prak-
tischen Diskurs jenseits hegemoniestichtiger Theorieschlachten befreit
und die AnschluBperspektiven fir eine theologische Ethik als offenes
Angebot formuliert.

Die Kurzprisentaiion von Levinas’ Ethik wire nicht vollstindig,
wenn wir nicht in einem kurzen Ausblick die Dimension der Zeitlich-
keit erwihnten, die fiir die Bestimmung des Verhiltnisses zwischen
Philosophie und hebriischem Denken von grof3er Bedeutung ist. Wenn die
Beschreibung der ethischen Urszene — der Fiirsorge fiir den Anderen —
kein frommer Wunsch sein soll, der durch die Realitit von Korruption
und Krieg Liigen gestraft wird, stellt sich die Frage, ob die prophetische
Vision des Friedens eine regulative Idee oder eine Utopie ist, deren
Verwirklichung auf ein Jenseits zu vertagen sei. Die Idee eines messia-
nischen Reiches der Gerechtigkeit gehort ja ganz wesentlich zum
Erwartungshorizont der jiidisch-christlichen Tradition und kénnte folg-
lich auch fiir die Levinas’sche Auffassung von Exterioritit von Interesse
sein. Levinas lehnt es ab, den Widerspruch von Ethik und Wirklichkeit
dadurch zu verséhnen, da3 man alle Hoffnung auf eine unendliche
Giite auBlerhalb der sozialen Beziehungen setzt. ¥ Die Erfahrung der
Unendlichkeit hat in der endlichen und kontingenten Ich-Du-Bezie-
hung ihren unersetzlichen Ort und kann nicht in die Ortlosigkeit einer
friedlichen Utopie verlagert werden. Ein utopischer Messianismus
wiirde also dem Anliegen einer Verantwortungsethik nicht entspre-
chen. Dazu schreibt Micha Brumlik: «Ohne einer Situationsethik das
Wort reden zu wollen, teilt Lévinas in seiner Interpretation rabbini-
scher Ethik zentrale Grundgedanken der nachidealistischen Philoso-
phie. Indem er auf der Endlichkeit, dem Besonderen und der begrenz-
ten Verfiigungsmacht der Menschen tiber die Bedingungen, unter
denen sie stehen, insistiert, riickt das menschliche Handeln jenseits aller
Geschichtsphilosophie in den Mittelpunkt der Uberlegungen. Rabbi-
nisch inspirierte Ethik stellt sich der Gegenwart menschlichen Lebens,
wihrend jede Form des Messianismus ihr zu entflichen droht. Im
Unterschied zu allen Situationsethiken aber, die die richtige Handlung

47 Totalité et Infini, X ff., 281ff. (dt.: 21ff., 442ff).



460 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

endlich den spontanen Entschliissen der Individuen iiberantworten,
weil} sich biblisches Denken von einer Weisung regiert, die ebenso
strikt wie unutopisch ist.» 48

Ethik im jiidischen Kontext, das 143t sich als Zwischenbilanz sagen,
ist fiir Levinas eine durch und durch humanistische Ethik, in der die
gottliche Weisung und die Offenheit des Menschen fir den Appell des
anderen Menschen #nunterschieden sind. Der Verweis auf die religiose
Tradition ist kein Autorititsargument fir die Richtigkeit oder
Falschheit einer Handlung, sondern stimulierender und kritisierender
Horizont fiir eine philosophische Tradition, die oft genug ihre Begriffs-
systeme als Gotzen angebetet hat. Die ethische Theorie, an der Levinas
unermiidlich arbeitet, hat unbestreitbar methodische Schwichen, da sie
vielleicht «doch mit allzu heterogenen Motiven und Argumenten iiber-
frachtet» ist (Brumlik) *°. Trotzdem gelingt es Levinas, den in den
formalistischen und universalistischen Verfahrensethiken vernachlis-
sigten Gedanken einer Verantwortlichkeit zu profilieren, die aus der
Erfahrung der extremen Verwundbarkeit des Anderen erwichst und
mich noch vor jedem Kalkiil eines gerechten Ausgleichs in die Pflicht
nimmt — «pour le peu d’humanité qui orne la terre» (AQ 233). Was der
Mensch mit diesem Appell anfingt, ist vollig offen; fiir das Gelingen
eines friedlichen Zusammenlebens gibt es keine religis abgesicherte
geschichtsphilosophische Garantie, schon gar nicht nach Auschwitz,
sondern nur die conditio humana der Moglichkeit der Betroffenheit von
Transzendenz.

117

Wenn wir die Philosophie von Emmanuel Levinas mit der von
Hans Jonas vergleichen, ist einzurdumen, daf3 die biographischen Vor-

“ A.2.0. (Anm. 40) 140. Brumlik bezieht sich auf Levinas’ Text «Le lieu et 'utopie»
(1950), in: Difficile liberté, a.a.O. (Anm. 36) 143-147. Vgl. zur differenzierten Analyse
auf der Basis weiterer Texte: C. CHALIER, L’utopie messianique, in: Répondre d’autrui:
Emmanuel Lévinas. Textes réunis par J.-Ch. AEscHLIMANN, Neuchitel 1989, 53-69.

# A.a.0. (Anm. 40) 141. «Dabei werden die iiblichen Trennungen von Prinzipien
und Maximen, Erfahrungen und Begriindungen, Universalismus und Partikularismus
ebenso durcheinander gebracht wie die sonst iiblichen Hinweise auf die Differenz zwi-

schen der Motivation und der Begriindung moralischen Handelns souverin iibergangen
werden» (141).



Ethische Argumentation im judischen Kontext 461

aussetzungen und Erkenntnisinteressen der beiden Autoren recht un-
terschiedlich sind, obwohl beide von Husserl und Heidegger wichtige
Impulse erhalten haben. Wihrend Levinas sein thematisch relativ ein-
heitliches Werk vor allem unter dem Eindruck des faschistischen Grau-
ens und der Vernichtung seiner litauischen Familie entworfen hat,
wendet sich Jonas nach seinen wichtigen Beitrigen zur Gnosis-For-
schung und nach naturphilosophischen Studien erst in den 70er Jahren
stirker der Ethik zu und konzipiert «Das Prinzip Verantwortung» >°
nach Jahrzehnten der englischsprachigen Forschungs- und Lehrtitig-
keit nun in deutscher Sprache als einen «Tractatus technologico-
ethicus» (P 9), der die kiinftige Katastrophe einer mdglichen Selbstzer-
storung der technologischen Zivilisation im Blick hat. Statt der Nich-
stenethik von Levinas eine Ethik im Fernhorizont im Interesse kiinftiger
Generationen, deren Lebensgrundlage durch die Ausbeutung der na-
tiirlichen Ressourcen, die Anhidufung der militirischen Bedrohungspo-
tentiale und die Manipulation des Erbgutes vielleicht schon heute irre-
versibel beschidigt ist, wenn nicht ein Umdenken einsetzt. Statt der
Mikroethik der interpersonalen Verantwortung eine Makroethik der
Verantwortung fiir die grofen Zusammenhinge, von denen Lebens-
qualitit und nacktes Uberleben kiinftig abhingen werden.

Es ist zwar eine bekannte Tatsache, da3 die «Treffsicherheit»
ethischer und anthropologischer Aussagen rapide abnimmt, je mehr
sich der Horizont der Geltungsanspriiche ausdehnt. Aber es scheint der
gegenwirtigen Weltlage angemessen zu sein, die ethische Optik in der
von Jonas vorgeschlagenen Weise auszuweiten, was andererseits nicht
bedeutet, da3 ethische Reflexion im Mikrobereich ihre Bedeutung ver-
loren hitte. >' Fernverantwortlichkeit und Nichstenethik miissen zu-
einander nicht in Konkurrenz treten, sondern erginzen sich in einem
dialektischen Begriindungszusammenhang. Fiir Jonas ist es selbstver-
stindlich, daf3 das Individuum und nicht etwa eine anonyme Struktur
Triger der Verantwortung ist, so daf} jede makroethische Option ihre
spiirbaren Konsequenzen im Nahbereich hat. Ein Beispiel dafiir ist die
Notwendigkeit einer sparsamen Energiewirtschaft (P 337ff.), die sich

3¢ Frankfurt a.M. (1979) 1984 (Taschenbuchausgabe, im folgenden mit P abge-
kiirzt).

! Vgl. K.-O. AriL, Verantwortung heute — nur noch Prinzip der Bewahrung und
Selbstbeschrinkung oder immer noch der Befreiung und Verwirklichung von Humani-
tit?, in: DERS., Diskurs und Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkon-
ventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1988, 179-216.



462 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

unmittelbar im individuellen Lebensstil auswirkt. Eine Ethik im Fern-
horizont entspricht dem, was Levinas in seiner fragmentarischen Theo-
rie der Gerechtigkeit nur angedeutet hat. Genau hier liegt aber die
Schnittstelle von phinomenologischer Anthropologie und Sozialethik —
ein Ubergang, bei dem sich die Beitrige von Levinas und Jonas frucht-
bar erginzen, obwohl ihre Ausgangsfragen sehr verschieden sind.

Ahnlich wie Levinas versteht auch Jonas Verantwortung als eine
nicht-rexiproke Beziehung, die sich jedoch nicht im Nahbereich manife-
stiert, sondern im zeitlichen Abstand der Generationen, deren Ansprii-
che nicht im traditionellen Modell von Rechten und diesen Rechten
korrespondierenden Pflichten zu erfassen sind. >? Die noch nicht exi-
stierenden Menschen sind keine Rechtssubjekte und koénnen ihren
Anspruch auf eine intakte Umwelt nicht als Verpflichtung ihrer Vor-
fahren einklagen. Unsere Pflicht zur Zukunft wird durch keine Gegen-
leistung kompensiert und bedarf deshalb einer anderen Begriindung.
Jonas leitet sie aus der «archetypischen» Situation der Sorge von Eltern
tiir ithre Kinder ab und erginzt die Pflicht gegeniiber den Nachkommen
(P 85f., 2341f.) sogar durch eine noch weiter gehende Perspektive: die
Pflicht zur Zukunft und die Notwendigkeit der Forderung, «da/s eine
Menschheit sei» (P 90f.).

Es ist auffillig, dal auch Levinas seit seinen frithen Schriften das
Bild der Weitergabe des Lebens von Generation zu Generation gewihlt
hat, um seine Idee der nicht-reziproken Verantwortlichkeit zu verdeut-
lichen: Elternschaft bedeutet groBte Vertrautheit zwischen den Part-
nern und mit den Kindern, zugleich aber auch die Erfahrung grofter
Fremdheit und Trennung und ist insofern ein Ursymbol ethisch quali-
fizierter Alteritit. Die Sorge fiir die junge Generation nimmt paterna-
listische Ziige an, wenn vor lauter Zukunftsangst eine eigenstindige
Entwicklung beeintrichtigt oder blockiert wird; die Sorge ist aber
berechtigt, wenn es um die elementaren Voraussetzungen einer miin-
digen Suche nach einem eigenen Weg geht. Vor dem Hintergrund
ihnlicher Uberlegungen formuliert Jonas seinen Imperativ: «Handle
so, daf} die Wirkungen deiner Handlung vertriglich sind mit der Per-
manenz echten menschlichen Lebens auf Erden» (P 36).

Die bei Jonas und Levinas festzustellende indirekte Abwertung
reziproker Verhiltnisse fordert allerdings Widerspruch heraus, da nicht

2 Vgl. D. BIRNBACHER, Verantwortung fiir zukiinftige Generationen, Stuttgart
1988.



Ethische Argumentation im jiidischen Kontext 463

so recht einzusehen ist, warum die real existierenden Beziehungen mit
wechselseitigen Verpflichtungen von minderem ethischem Rang sein
sollten. Wenn in Recht, Wirtschaft und Politik nach den Prinzipien der
Tauschgerechtigkeit gehandelt wird, ist dies eine durchaus rationale
ethische Einstellung. Dal3 es dariiber hinaus Asymmetrien gibt, deren
Beseitigung ein uneigenniitziges Engagement erfordert, ist nicht zu
leugnen; das nimmt der reziproken Verantwortung aber nicht ihre
Wiirde, im Gegenteil: Reziprozitit diirfte im Normalfall die Voraus-
setzung einer partnerschaftlichen Interaktion sein und wirkt identitits-
fordernd. Jonas und Levinas wiirden dieser Sichtweise vermutlich nicht
widersprechen, verweisen aber mit ihrem Grundsatz der Nicht-Rezi-
prozitit auf eine Ebene, die in der Ethik meist tibersehen wird.

Die Verantwortungsethik erhilt ihre hochste Dringlichkeit durch
eine technologische Entwicklung, die Jonas weitaus weniger optimi-
stisch einschitzt als sein franzosischer Kollege. Sah dieser in Heideggers
Technikkritik eine pagane Verweigerung der Gestaltungsverantwor-
tung des kreativen Subjekts, so plidiert Jonas — in groBerer Nihe zu
Heidegger — fiir eine «Heuristik der Furcht», die der schlechten Pro-
gnose den Vorrang vor der guten gibt, weil die Kalkulation der Risiken
meist zu abenteuerlich sei. Jonas ist davon iiberzeugt, «dafl sich unter
den Einsitzen im Spiel ein, bei aller physischen Herkiinftigkeit, meta-
physischer Tatbestand befindet, ein Absolutum, das als hochstes und
verletzliches Treugut uns die hochste Pflicht der Bewahrung auferlegt.
(...) Also ist fiir dies um jeden Preis in seiner Integritit zu erhaltende
Kernphinomen, das sein Heil von keiner Zukunft zu erwarten hat, da es
schon <heil» in seiner Anlage ist, in der Tat die geniigend einleuchtende
Unheilsprognose mafigeblicher als die vielleicht weniger einleuchten-
de, aber auf eine essentiell niedrigere Ebene bezogene Heilsprognose.
Der Vorwurf des <Pessimismus)> gegen solche Parteilichkeit fiir die
<Unheilsprophetie> kann damit beantwortet werden, dal3 der groBere
Pessimismus auf seiten derer ist, die das Gegebene fiir schlecht oder
unwert genug halten, um jedes Wagnis méglicher Verbesserung auf sich
zu nehmen» (P 74f).

Furcht ist erste Pflicht des Ethikers, wenn z.B. keine verliB3lichen
Informationen iiber Folgenabschitzungen bei technologischen Grof3-
projekten vorliegen. ** «Das Prinzip Verantwortung» wird folglich von

** Dazu ausfihrlich: H. Jonas, Technik, Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips
Verantwortung, Frankfurt a.M. (1985) 1987.



404 Ethische Argumentation im jidischen Kontext

jenen Leserkreisen bereitwillig rezipiert, die den technischen Entwick-
lungen so skeptisch gegeniiberstehen, daf3 sie am liebsten auf Verzicht
und Bewahrung dringen und hinter jeder Risikobereitschaft ein gefahr-
liches Spiel mit dem Feuer sehen. Die «Heuristik der Furcht» kann bei
der augenblicklichen Dynamik der Entwicklung nur einen bremsenden
Effekt haben und schligt sich in der Forderung nach Moratorien in
bestimmten Forschungsbereichen, z.B. in der Gentechnologie, nieder.
Ist diese Skepsis rational im gesellschaftlichen Disput vermittelbar?
Oder handelt es sich um eine weltanschaulich bedingte Verweigerungs-
haltung, die man zwar individuell respektieren kann, gesamtgesell-
schaftlich aber eher fiirchten muf3? Die fundamentale Technikkritik
fithrt also unweigerlich zur Frage nach dem Weltbild, von dem her solch
folgenreiche Werturteile gefillt werden. **

Die Ethik der Verantwortung erfordert nach Jonas eine Grund-
legung in einer Metaphysik, die den philosophischen Bezugsrahmen
bereitstellt, ohne auf eine re/igidse Begriindung zuriickgreifen zu miissen,
da diese unter den gegenwirtigen Bedingungen ohnehin wenig Gehor
finde. Eine Schopfungstheologie bietet dem gliaubigen Juden oder Chri-
sten zwar einen plausiblen Sinnhorizont in umweltethischen Fragen, ist
aber nicht von jedem Menschen nachvollziehbar. >> «Die Metaphysik
dagegen war von jeher ein Geschift der Vernunft, und diese 148t sich
auf Anforderung bemiihen. Zwar ist eine haltbare Metaphysik so wenig
wie Religion durch das Diktat der bitteren Notwendigkeit dafiir zu
beschaffen; wohl aber kann die Notwendigkeit danach suchen heillen,
und der um eine Ethik sich miihende weltliche Philosoph mul3 zuvor-
derst die Moiglichkeit einer rationalen Metaphysik einriumen, trotz
Kant, wenn das Rationale nicht ausschlie3lich nach den MaBstiben der
positiven Wissenschaft bestimmt wird» (P 94f.). Gegen eine religios
motivierte Ethik spricht fir Jonas ferner der réicksichtslose Anthropozen-
trismus (P 95) der judisch-christlichen Tradition, der durch eine funda-
mentaler ansetzende Metaphysik korrigiert werden miilite, wobei anzu-
merken ist, daB} in Jonas’ Texten die Begriffe Ontologie und Metaphysik
oft austauschbar verwendet werden.

Anders als bei Levinas wird hier also nicht das Herrschaftsdenken
der Ontologie fiir die Zivilisationskatastrophe verantwortlich gemacht,

* G. ALTNER, Die Uberlebenskrise der Gegenwart. Ansitze zum Dialog mit der
Natur in Naturwissenschaft und Theologie, Darmstadt 1987.

»> Auch Jonas liegt mit seinen eigenen Uberlegungen nicht unbedingt auf der Linie
der jiidischen Orthodoxie. Siehe oben Anm. 18.



Ethische Argumentation im jiidischen Kontext 465

sondern eine anthropozentrische Weltsicht, mit der die autonome Ethik
eng verbunden sei. ** Den Ausweg sucht Jonas in der Riickkehr zu einer
Lehre vom Sein, die einen legitimen Wahrheitsanspruch erhebe, auch
wenn der metaphysik-feindliche Zeitgeist dagegen spreche. Die Be-
hauptung, daf3 es keine metaphysische Wahrheit gebe, besage nur, dafl
iiber metaphysische Gegenstinde keine «wissenschaftlichen» Aussagen
positivistischer Art gemacht werden kénnen, und sei damit tautolo-
gisch. Also bestehe gegen die Moglichkeit metaphysischer Aussagen
kein prinzipieller Einwand.

Bei seiner metaphysischen Verantwortungsethik kalkuliert Jonas
ganz bewuBt das Problem des Ubergangs vom Sein gum Sollen ein > und
versucht, die Behauptung, dafy kein Weg vom Ist zum Soll fiihre, eben-
falls als unbegriindetes Dogma des Positivismus zu entlarven. Jonas
beginnt diesen Nachweis mit der Uberlegung, warum iiberhaupt der
Mensch (die Menschheit) sein soll und nicht vielmehr nicht. Da er das
Verhalten der Eltern gegeniiber ihren Kindern als naturgegeben
betrachtet, schlie3t er daraus auf die Verantwortung fiir das Leben und
Uberleben kiinftiger Generationen, bemerkt jedoch nicht, daf3 er damit
einen Imperativ formuliert, der nicht unbedingt aus einem Ist-Zustand
abgeleitet werden kann. Der Mensch setzt Werte, die er nicht fertig an
einem Ideenhimmel vorfindet. Eine solche subjektivistische Sichtweise
wiire fiir Jonas jedoch nicht ausreichend, weil es nach seiner Meinung
erwiesenermallen miBlungen ist, mit der Ethik des kategorischen Impe-
rativs ein Handeln herbeizufiihren, das die Uberlebenschancen der
Menschheit sichert. Das Gedankenexperiment der technisch méglichen
Selbstausloschung der Menschheit fithrt an die Schwelle der Einsicht,
daB eine Ethik der Individualverantwortung und der richtigen Gesin-
nung eventuell nicht vor dem Untergang retten kann. Jonas verstirkt
deshalb den ethischen Impetus seiner Theorie durch die «Sollenskraft
des ontologischen Ja fiir den Menschen» (P 157). «Das <Gute> oder den
(Wert> im Sein griinden heil3t die angebliche Kluft von Sein und Sollen
iiberbriicken. Denn das Gute oder Wertvolle, wenn es dies von sich her
und nicht erst von Gnaden eines Begehrens, Bediirfens oder Wihlens
ist, ist eben seinem Begriffe nach dasjenige, dessen Moglichkeit die

’¢ Vgl. B. IRRGANG, Schonung der Natur oder Anthropozentrik? Zum Begriindungs-
problem in der Umwelthetik, in: DERs./]. KLawrTTER/K. Ph. SEIF (Hg.), Wege aus der
Umweltkrise, Frankfurt a.M./Miinchen 1987 (= Zukunftsethik 3) 115-137.

57 Vgl. W.E. MULLER, Zur Problematik des Verantwortungsbegriffes bei Hans Jonas,
in: Zeitschrift fir Evangelische Ethik 33 (1989) 204216, hier bes. 211 ff.



466 Ethische Argumentation im jiidischen Kontext

Forderung nach seiner Wirklichkeit enthilt und damit zu einem Sollen
wird, wenn ein Wille da ist, der die Forderung vernehmen und in ein
Handeln umsetzen kann. Wir sagen also, daf ein <Gebot> nicht allein
von einem gebietenden Willen, zum Beispiel eines personlichen Gottes,
ausgehen kann, sondern auch vom immanenten Anspruch eines an-
sich-Guten auf seine Wirklichkeit. An-sich-Sein des Guten oder Wertes
heiBt aber, zum Bestand des Seins zu gehéren (nicht notwendig damit
zur jeweiligen Aktualitit des Daseienden), womit Axiologie ein Teil der
Ontologie wird» (P 153).

Jonas’ Metaphysik erinnert an ein zeleologisches Naturverstindnis,
wonach die Welt — auch ohne den Menschen — immer schon auf Werte
ausgerichtet ist — ein Denkmodell, das eigentlich nur nachvollziehbar
ist, wenn man es mit einer Teleologie der Evolution verbindet, wie
Jonas in seinen naturphilosophischen Schriften genauer dargelegt hat. *®
Durch die unverkennbare Rennaissance der Frage « Wozu?» im Zeichen
der 6kologischen Krise wird die praktische Philosophie erneut mit dem
Sein-Sollen-Problem im Rahmen einer Naturteleologie konfrontiert. *°
Dabei bleibt jedoch auch Jonas in seinem Denken insofern anthropo-
zentrisch, als er nicht von einem fiktiven Idealzustand der Natur auf
eine kiinftige okologische Ethik schlie3t, sondern aus der Kontraster-
fahrung der Zerstorung und der Fihigkeit des Menschen zu einer Ver-
nichtung mit globalen Ausmafien seinen Imperativ der Bewahrung
ableitet. Fiir eine solche Haltung wire auch eine schopfungstheologi-
sche Motivation denkbar, die Jonas aber konsequent vermeidet.

«Das Prinzip Verantwortung» miindet in eine Kritik der Utopien,
die fiir den gegenwirtigen Zustand der Welt mitverantwortlich ge-
macht werden, da sie dazu beigetragen haben, die Toleranzgrenzen der
Natur zu tiberschreiten. Die Polemik richtet sich insbesondere gegen
«Das Prinzip Hoffnung» von Ernst Bloch ¢°, dessen Werk allerdings aus
einer zeitgeschtlichen Situation zu verstehen ist, in der die Gefihrdung
der Umwelt noch nicht in dem heutigen Ausmal} bekannt war. Jonas
mochte Hoffnung so verstanden wissen, daf3 die naturalen Bedingungen
unseres Handelns nicht tibersprungen werden. Wenn tiberhaupt, dann
konnen die Aufgaben der Zukunft nur vom Menschen mit seinen heu-

> H. Jonas, Organismus und Freiheit, Gottingen 1973.

** Programmatisch ist das Buch von R.SpAEMANN/R. L6éw, Die Frage Wozu?.
Geschichte und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens, Miinchen/Ziirich
(1981) 1985.

60 Geschrieben 1933-1947 in den USA, Erstveroffentlichung 1959.



Ethische Argumentation im jidischen Kontext 467

tigen ambivalenten Moglichkeiten geplant und geldst werden, nicht
aber von einem visioniren Prometheus, der an die Erreichbarkeit aller
Ziele ohne Riicksicht auf die Folgen glaubt. Wer mit der Gentechno-
logie den Welthunger beseitigen méchte, engagiert sich ohne Zweifel
fiir ein ehrenwertes Ziel, dessen Erreichung aber vielleicht nur mit
verantwortungslosen Strategien angestrebt werden kann. Mit einer
«Heuristik der Furcht» wire im Extremfall fiir eine Einfrierung des
technologischen Fortschritts zu optieren.

Ethik wird von Hans Jonas aus jedem religiésen Kontext herausge-
nommen und mit der Aufgabe konfrontiert, mitten in der wissenschaft-
lich-technischen Welt eine Mentalitit herbeizufiihren, die der Ausbeu-
tung und Zerstorung der Natur ein Ende setzt. « Wir brauchen eine
Wiederherstellung des urspriinglichen klassischen Begriffs der Theoria,
der Anschauung, die ihren Erkenntnisobjekten gerade nichts antut,
sondern sie betrachtet und sein 1i63t, was sie sind. Die Férderung der
ehrfiirchtig kontemplativen Haltung des Menschen ist eine der Aufga-
ben der Philosophie, der Ethik, die sich dann auch auf den Wissen-
schaftsbetrieb auswirken konnte. Aber vielleicht gehort das zu den
Triumen eines Geistersehers.»®!

v

Abschlieend seien nur einige Aspekte genannt, mit denen ich zur
Weiterfiihrung des Vergleichs der Ethikkonzepte von Levinas und
Jonas und ihrer jeweiligen Bezugnahme auf die Religion anregen méch-
te. Wir sind von der Frage nach dem jidischen Kontext ausgegangen
und haben gesehen, daB dieser in Jonas’ Ethik véllig verschwindet und
durch eine metaphysische Ethik ersetzt wird. Aber auch Levinas ver-
steht sich primir als Philosoph, kritisiert allerdings den herrschenden
Diskurs der abendlindischen Philosophie, die er durch eine neuartige
ethische Sprache iberwindet. Drei ausgewihlte Themen mogen dazu
dienen, die philosophischen Akzentverschiebungen nochmals in den
Blick zu bekommen: die Spannungen zwischen Autonomie und Ver-
antwortung (a), zwischen Geschichte und Natur (b) und zwischen phi-
losophischem Denken und Religion (c).

5t Jonas, 2.2.0. (Anm. 53) 319.



468 Ethische Argumentation im jiidischen Kontext

(a) Das Autonomieverstindnis der Aufklirung gerit in Bewegung
und wird nicht nur durch konservative Kritik in Bedringnis gebracht.
Es entpuppt sich immer klarer als eine Kategorie der westlichen Zivi-
lisation, die damit individuelle Freiheits- und Besitzrechte geférdert
hat, sich jedoch meist davor fiirchtete, dal3 der emanzipatorische Funke
auf eine zu grofle Zahl von Benachteiligten iiberspringen koénnte, die
das gewohnte Gleichgewicht in Unordnung bringen wiirden. Levinas
sicht in Odysseus die Symbolfigur einer Kultur, die zwar Wagnisse
eingeht, aber dann doch wieder an den sicheren Ursprung zuriickkehrt,
wihrend Abraham zum Weg ins Offene bereit ist. °* Fiir Jonas ist Pro-
metheus der tragische Held der technologischen Zivilisation, die nur
durch verniinftige Selbstbeschrinkung therapiert werden kénnte. Das
neue Leitwort der Ethik heil3t Verantwortung, die nicht mehr in pater-
nalistischer Manier praktiziert werden kann. Bei Levinas ergibt sie sich
aus dem immer schon vorausgehenden Appell des Anderen, bei Jonas
aus der drohenden Katastrophe, so daf3 das selbstherrliche Subjekt auf
seine begrenzten Moglichkeiten zuriickgeworfen wird: in einer labilen
Kommunikationsgemeinschaft und einem labilen Okosystem. In dieser
Belastungsprobe gibt es keine «strukturalistischen» Ausweich- und Ent-
schuldigungsmechanismen, vielmehr ein geschirftes BewuBtsein einer
schuldverstrickten Freiheit und insofern eine jetzt noch viel anspruchs-
vollere Verpflichtung zur Autonomie, die mit dem jiidischen Glauben
voll vereinbar ist, ja durch ihn sogar stimuliert wird.

(b) Die gingige Vorstellung von einer jidischen Geschichts-
theologie bedarf einer Korrektur, deren Dringlichkeit sich in den Dif-
ferenzen zwischen Levinas und Jonas andeutet. Wihrend Levinas
an einer Dichotomie von Natur und Geschichte festhilt und zu Natur
und Naturphilosophie keine grofle Affinitit hat, kritisiert Jonas die
geschichtsphilosophischen Utopien und plidiert fir eine Aufwertung
der Natur und fiir die Einsicht in deren teleologische Ordnung. Beide
Positionen markieren Extreme, die Ablehnung einer «heidnischen»
Naturauffassung ebenso wie das teleologische Denken, und hingen
neben der jeweiligen zeitgeschichtlichen Situation wohl auch mit der
Bewertung Heideggers zusammen.

(c) Wihrend Jonas als Philosoph den Trost der Religion ablehnt,
lassen sich bei Levinas Religion und Philosophie nicht immer strikt
trennen, weil seine Sozialphilosophie und die ethische Sprache des

62 La trace de l'autre, 2.2.0. (Anm. 19) 191 (dt.: 215f)).



Ethische Argumentation im jiidischen Kontext 469

neuartigen philosophischen Diskurses Einfallstore der Transzendenz
werden. Benutzt Jonas die Sprache nur als Medium der Ethik, so wird
bei Levinas das Medium selbst zur Botschaft, in der die Horizonte von
Text und Kontext mitunter verschmelzen. Die Metaphysik der Exte-
rioritit bzw. Ethik als Erste Philosophie erfordert eine Ethik des Lesens
und Deutens, die der Passion des nicht-identifizierenden Schreibens
gerecht wird — eine «éthique non (encore) pratique». ¢

Die vorangegangenen Uberlegungen bestitigen die Vermutung,
daB3 Vergleiche zwischen Levinas und Jonas nur einige echte Gemein-
samkeiten an den Tag fordern (die Idee der nicht-reziproken Verant-
wortung, die Kritik der Utopie, aber auch dies schon mit unterschied-
lichen Akzenten), weil die Ausgangspunkte der beiden Philosophen nur
begrenzt vergleichbar sind. Fir die gegenwirtige Ethik scheint es mir
jedoch bezeichnend zu sein, daf3 fundamentale Neuvermessungen der
Verantwortungsethik von groflen jidischen Denkern stammen: es sind
Beitrige zu einer Ethik nach Auschwitz und im Angesicht einer neuen
globalen Katastrophe, vorgetragen mit lauter und mahnender Stimme
(Jonas) oder tastend und «im pianissimo» ¢* (Levinas), ohne konfessio-
nelle Enge, aber mit prophetischem Gestus.

63 J. DERRIDA, Violence et métaphysique. Essai sur la pensée d’Emmanuel Levinas,
in: DERS., L’écriture et la différence, Paris (1967) 1979, 117-228, hier 199.

¢ Vgl. H. pE Vrigs, Theologie im pianissimo & zwischen Rationaliit und Dekon-
struktion. Die Aktualitit der Denkfiguren Adornos und Levinas’, Kampen (Niederlande)
1989.






	Ethische Argumentation im jüdischen Kontext : zum Verständnis von Ethik bei Emmanuel Levinas und Hans Jonas

