
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl
Jaspers

Autor: Sonderfeld, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Sonderfeld

Philosophie als

Gesamtorientierung denkender
Existenz nach Karl Jaspers*

1. Jaspers' Auffassung von Wesen und Aufgabe der Philosophie
im Vergleich zur Wissenschaft

Jaspers wollte der Philosophie die Aufgabe geistiger Lebensdeutung
zurückgeben, die ihr von der Tradition her immer schon zuerkannt
worden, die aber im Verlauf ihrer Verwissenschaftlichung im 19.

Jahrhundert mehr und mehr in den Hintergrund geraten war. Sie ist für ihn
nicht primär Fachdisziplin innerhalb der Institution Universität und
somit eine Wissenschaft unter anderen, sondern hat die besondere

Aufgabe, den Stellenwert der Wissenschaft als kulturelles und
zivilisatorisches Phänomen zu bestimmen und zentrale Einzelergebnisse auf
ihre philosophische Bedeutung hin zu überdenken, um zur Selbstinterpretation

des Menschen, zur Ausbildung seines «Seinsbewußtseins» und
Fundierang seines Handelns beizutragen.

Das geistige und existentielle Orientierungsbemühen des

philosophierenden Menschen sieht sich angesichts rasanter Entwicklung der
Einzelwissenschaften und zunehmender kultureller und weltanschaulicher

Wechselbeziehungen vor dem Problem der Möglichkeit einer
Integration des gewonnenen Fachwissens zu einer dem Stand der
Entwicklung angemessenen Gesamtauffassung, die durchaus auch Voraussetzung

der Lösung praktischer Fragen sein kann. Das Thema einer

* Das Thema ist im größeren Zusammenhang entfaltet in meiner Arbeit «Philosophie

als Gesamtorientierung denkender Existenz und als Aporienreflexion», (Diss.)
Münster 1989.



400 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

integralen, auf der Höhe der wissenschaftlichen Erkenntnis befindlichen

philosophischen Gesamtauffassung, die zugleich Prinzipien
handelnder Lebensbewältigung enthält, ist weitgehend aus dem Blickwinkel

der fachphilosophischen Diskussion verschwunden.
Dies hat wohl zwei Hauptgründe: a) Die Selbstbehauptung und

-absicherung der Philosophie, indem sie sich als wissenschaftliche
Theorie mit einer einzelwissenschaftlichen Methodologie und
Terminologie verstand, hat starke Wirkungen gezeitigt und in Form der

analytischen und empiristischen Philosophiekritik jede nicht-wissenschaftliche

Begründung der Philosophie scheinbar diskreditiert, b) Die
anvisierte Aufgabe einer integralen rationalen Lebensdeutung scheint

spätestens seit dem 19. Jahrhundert nicht mehr möglich und allenfalls

geeignet, zu theoretischer Simplifizierung der Komplexität heutigen
Wissensstandes zu führen. Nach Horstmann ist nicht nur die Fähigkeit,
sondern auch das Bedürfnis verfallen, philosophische Theorien zu

konzipieren und zu rezipieren, die unter gegenwärtigen Bedingungen auf
eine integrative Wirklichkeitsdeutung zielen.1

Unabhängig davon, für wie schwierig man die Möglichkeit einer
Erfassung der exemplarischen Inhalte, die tragende Strukturen und
begründende Prinzipien einschließen, gegenwärtiger geistiger Situation
einschätzt, bleibt der Anspruch philosophischer Aufklärung, größtmögliche

Einsicht in die Voraussetzungen und Gründe des eigenen Daseins

zu gewinnen, bestehen — nicht in Form enzyklopädischer Präsenz, wohl
aber einer die wissenschaftliche Entwicklung berücksichtigenden
systematischen Vergegenwärtigung, die philosophische Grundlagenerkenntnisse

mit menschliches Welt- und Selbstverständnis zentral
betreffenden Ergebnissen der Natur- und Kulturwissenschaften verbindet.
Lehnt man diesen, immer nur approximativ erfüllbaren, Anspruch als

nicht einlösbar ab, bleibt nur resignative oder voluntaristische Partiku-
larität. Unabhängig also davon, ob Philosophie sich zutraut und zumutet,

diese Aufgabe anzugehen, bleibt sie für den der Aufklärung
verpflichteten, rationale Orientierung anstrebenden einzelnen Menschen
nicht aufschiebbar, bis wissenschaftstheoretische, inhaltliche und
institutionelle Bedingungen geklärt sind, und wird, wenn sie als Thema
rationalen Philosophierens zurückgestellt wird — in welchen Surrogaten
und Verzerrungen auch immer — in weniger kontrollierter Form
«gelöst».

1 Vgl. Ders., Gibt es ein philosophisches Problem des Selbstbewußtseins, in:
H. Ebeling (Hg.), Subjektivität und Selbsterhaltung, Frankfurt a.M. 1976, S. 221.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 401

Diese Aufgabe der Philosophie, als gerichtet auf eine geistige
Gesamtorientierung, ist von Jaspers nicht neu entdeckt worden, aber
kein anderer Philosoph hat sie in diesem Jahrhundert deutlicher
unterstrichen und konsequenter in seinem philosophischen Lebenswerk
durchgeführt als er, darüber hinaus in ihren notwendigen Differenzierungen,

ihrer individuellen und gesellschaftlichen Bedeutung, ihren
Fehlformen und ihrem Bezug zu anderen geistigen Objektivationen
durchdacht. 2

Jaspers hatte sich dabei gegen zwei Fronten abzusetzen: gegen die
traditionelle Ausprägung philosophischer Gesamtorientierung in
einem philosophischen System (er legt in Verarbeitung verschiedener

philosophischer Ansätze - Kants, Kierkegaards, Nietzsches, Webers,
des Historismus - und in Anerkennung der Differenzierung und
Autonomie der Einzelwissenschaften dar, warum eine «geschlossene»
Interpretation des Lebens in Form einer systemischen Theoriegestalt nicht
mehr möglich ist) und gegen die Szientifizierung der Philosophie. Dem
Versuch Jaspers', Philosophie als integrative Interpretation zum Zweck
menschlicher Selbstverständigung zu entwerfen, liefzeitlich parallel der

ganz entgegengesetzte der neo-empiristischen und analytischen
Theoretiker, aber auch der Phänomenologie Husserls, Philosophie zu gründen

auf eine methodologisch strenge Kriteriologie, die zwar durchaus
mit dem prinzipiellen Anspruch auf umfassende rationale Durchdringung

der gesamten Wirklichkeit verbunden war, aber in Gestalt stark
konstruktivistischer und vereinheitlichender Denkweisen. (Diese
einheitswissenschaftlichen, mit dem Anspruch universaler Erklärungszuständigkeit

auftretenden Theoriebildungen verlieren allerdings schon
seit einigen Jahren an Uberzeugungskraft und auch an Durchsetzungsvermögen.)

Nach dem Zweiten Weltkrieg hatte sich die Formulierung
philosophischer Analysen von den Methoden und vom Selbstverständnis

einer wissenschaftstheoretischen Richtung aus weitgehend
durchgesetzt und das Denken Jaspers' als methodisch unakzentuiert, zu breit

gestreut und zu unwissenschaftlich erscheinen lassen.

Jaspers sieht die Philosophie als Metareflexion zu den Wissenschaften,

sie ist «Königin der Wissenschaften», «gleichsam außer ihnen und

2 Wenn Jaspers kleine Schriften für den philosophischen Laien schreibt, ist dies nicht
herablassende Popularisierung und führt auch i.d.R. nicht zu Niveauverlust, sondern ist es

wohl Ergebnis seiner Auffassung von Philosophie als «Hilfswissenschaft» für den als

Person — nicht nur als Fachmann — philosophierenden Zeitgenossen.



402 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

über ihnen» 3, weil sie ihren Sinn reflektiert, als Motiv und Grundwissen

eines erkenntnistheoretisch bewußten Wissenschaftlers dessen

Forschung mitbeeinflußt (z.B. als Grenzbewußtsein, theoretischer
Anti-Totalitarismus u.a.), schließlich nicht - wie die Ergebnisse der
Wissenschaften - auf bereichspezifisches Wissen und instrumenteile

Verwendung zielt, sondern das Leben als intellektuelle Erhellung und

richtunggebende Wertreflexion trägt.4
Bei dieser Aufgabe sieht Jaspers die Philosophie in unauflösbarer

Beziehung zu den Wissenschaften. Verwirrung entstehe dadurch, so

Tennen, daß Jaspers Philosophie und Wissenschaft einerseits streng
trenne, andererseits in enges Verhältnis zueinander setze.5 - Er trennt
sie, a) insofern er Philosophie nicht als Einzelwissenschaft definiert, b)
insofern er der Gefahr des Szientismus durch einen ausgeprägten nicht-
szientifischen Philosophiebegriff begegnen will, c) insofern er der
Philosophie eigene Themen und Sichtweisen herausstellt. — Er bringt sie in

engen Zusammenhang, a) insofern Philosophie heute nur unter
Berücksichtigung der zentralen Erkenntnisse der Einzelwissenschaften wie des

Faktums der Wissenschaft als geistiger und gesellschaftlicher Macht sich

artikulieren kann, b) insofern beide auf weiten Strecken denselben
Kriterien rationaler Rechtfertigung zu genügen haben und sich in den
Einzelwissenschaften Standards von Methode und Begründung entwik-
kelt haben, die für die Philosophie maßgebend sind, c) insofern die

Orientierung an den Wissenschaften der Philosophie, die allzu leicht
der Gefahr begrifflicher und thematischer Selbstabschließung und
systematischer Selbstübersteigerung erliegt, Wirklichkeitsbezug,
differenzierte Inhaltlichkeit und geistige Relevanz sichert.

Philosophie hat mit der Wissenschaft die Orientierung an Methode
und die Form intersubjektiver Rationalität gemein. Schon in der
Gegenstandskonstitution endet aber die Parallele. Sie hat keinen bestimmten

Gegenstand, sondern ist entweder als transzendentale Reflexion auf die

Aufdeckung der Konstitution von Gegenständlichkeit verschiedener
Art verwiesen, oder sie richtet sich auf die Totalität aller «Gegenstände»,

oder sie expliziert Erfahrungen, Kategorien und Relationen, die
sich nicht in wissenschaftlicher Distanzhaltung verobjektivieren lassen.

5 K.J. Philos. 1, 4. Aufl. S. 208.
4 Vgl. Philos. 1, S. XXI.
5 H. Tennen, Jaspers' Philosophie in kritischer Sicht. Das Verhältnis zwischen

Philosophie u. Wissenschaft, in: Zeitschrift für philos. Forschung 28 (1974) 545.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 403

Auch indem sie über den Sinn und ethische Rahmenbedingungen von
Wissenschaft nachdenkt, nimmt Philosophie einen anderen Erkenntnisstatus

als diese ein. «Philosophie als der Sinn allen Wissens ist mehr
als Wissenschaft.»6

Philosophie hat schließlich die Aufgabe, ideologiekritisch den

Geltungsanspruch wissenschaftlicher Aussagen zu begrenzen, um so das

inadäquate Ausgreifen wissenschaftlicher Paradigmen und Sichtweisen
und die sachfremde Vereinnahmung von Phänomenen zu verhindern.
Jaspers denkt besonders an die Ausweitung wissenschaftlicher Theorien
zu umfassenden Lebensdeutungen, welche Tendenz in den westlichen
Zivilisationen seit Ende des 19. Jahrhunderts epochale Auswirkungen
hatte. Beispiele hierfür sind ihm: Sozialismus, mißverstanden als

wissenschaftliche Weltanschauung; Rassenlehre als angeblich
wissenschaftliche Grundlage sozialer und politischer Programme; Psychoanalyse

und andere psychologische Theorien als usurpatorische Übertragung

durchaus legitimer verstehender (fälschlich wie induktive
Ableitungen verstandener) Kategorien auf den gesamten Bereich kultureller
Phänomene und als Form menschlicher Selbstdeutung schlechthin. Die
ideologiekritischen Züge des Denkens Jaspers' bestehen nicht in der

Analyse der sozialen Funktion geistiger Gehalte, sondern haben eine

eigene Ausprägung gewonnen im Aufdecken des Einbaus wissenschaftlicher

Elemente in geistig-ideologische oder psychologisch-existentielle
Zusammenhänge, wo sie für weltanschauliche oder praktische Begründungen

in Anspruch genommen werden. Philosophie befindet sich

insofern «im Kampf gegen falsche Wissenschaft» 7.

Jaspers stellt häufig den Unterschied zwischen wissenschaftlicher
und philosophischer Reflexion in scharfer Dichotomie dar8 und pointiert

den Begriff der Philosophie als nicht-objektives, nicht-zwingendes,
keinen Anspruch auf intersubjektive Geltung erhebendes Denken 9, was

zu Fehlinterpretationen Anlaß gab. Philosophie als Versuch rationaler
Selbstinterpretation des Menschen angesichts solcher Fragen, die von
den Einzelwissenschaften nicht beantwortbar sind und dennoch für
seine Selbstauffassung und praktische Lebensbewältigung von zentraler

Bedeutung sind, unterliegt zwar den Kriterien rationaler Diskursivität,

6 K.J., Philos. 1, S. 321.
7 Ebd. S. 318.
8 Vgl. z.B. Philosophie 1, S. 261 f.
9 Ebd. S. 273.



404 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

führt aber nicht zu allgemein anzuerkennenden falsifizierbaren oder
verifizierbaren Ergebnissen und ist insofern keine Wissenschaft. 10

Jaspers wollte diese Art der Reflexion dem systematischen und kritischen
Denken erhalten und damit wesentliche geistige Fragen dem Voluntarismus

entziehen.

2. «Das Leben begreifen» als philosophischer Vollzug

Jaspers' Philosophiebegriff dürfte in der gegenwärtigen geistigen
Situation bessere Chancen haben, auf Verständnis zu stoßen, weil seine

Frage, wie die Philosophie beitragen könne zur reflektierten Praxis und
existentiellen Orientierung angesichts rasanter Expansion der
Wissenschaften und planetarischer Krisen, sich geradezu aufdrängt. Henrich
sieht die Philosophie herausgefordert durch den Menschen in seiner

Verfassung bedrohende Gefahren, neben Krankheit, Schmerz und Tod
durch «... (1) die Gefahr, daß die Kontinuität unseres Lebens als Person
nicht aufrecht erhalten werden kann; (2) die Gefahr, daß wir die

Verantwortung für unser Leben nicht mehr tragen können; (3) den
dauernden Verlust des Bewußtseins» u, Philosophie müsse «... eine
folgerichtige und durchsichtige Weise des Verstehens entfalten» und
«Perspektiven begriffenen Lebens» entwerfen und insofern Meister und
nicht nur Ausdruck des Lebens sein. 12

«Das Leben begreifen» als philosophischer Vollzug stellt in der

gegenwärtigen geistigen Situation eine überaus komplexe geistige
Herausforderung dar. Während das Christentum als gemeinsamer
weltanschaulicher Bezugspunkt westlicher Kultur an Prägungskraft verliert, ist
die mit der Aufklärung verfolgte Hoffnung, ein rational schlüssiges, in
sich einheitliches wissenschaftliches Weltbild formulieren zu können,
nicht erfüllt worden. 13

10 Ebd. S. 318 ff.
" D. Henrich, Die Grundstruktur der modernen Philos., in: H. Ebeling (Hg.),

a.a.O. S. 112.
12 Ebd. S. 119.
11 Vgl. W. Becker, Das Versagen der rationalen Weltbilderzeugungsfunktion und

die polit. Legitimation der Wissenschaften, in: H. Lenk, Zur Kritik der wiss. Rationalität,
Freiburg i.Br. 1986, S. 430ff.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 405

Die Philosophie hat in diesem Jahrhundert nach Fahrenbach ihre
maßgebende Stellung«... als grundlegende und umfassende Reflexionsform

der Erkenntnis, die das theoretische Bewußtsein der Zeit
bestimmt, indem sie die Fundamente und Synthesen des Wissens vermittelt,

weitgehend verloren»14. Wissenschaftstheoretische Grundlagenreflexion

sowie gebiets- und methodenübergreifende Strukturwissenschaft

bzw. Systemtheorien können diese Leerstelle nicht ausfüllen. Die
Philosophie befindet sich nach Fahrenbach in einer ambivalenten Lage,
angesichts derer sie sich weder auf den traditionellen Systemanspruch
zurückziehen könne, noch zugunsten positiver Wissenschaft, politischer
Praxis oder Weltanschauung aufgeben dürfe. 15

Der Jasperssche Anspruch an die Philosophie ist also auch in der

gegenwärtigen Situation keineswegs überholt, zumal Jaspers sich
bewußt war, daß er nicht mehr in Form eines axiomatisch und methodisch
geschlossenen philosophischen Systems einlösbar sein würde. Fahrenbach

bringt wie Jaspers die Flerausforderung umfassender reflexiver
Deutung in Zusammenhang mit der Frage praktischer Selbstgestaltung
und Handlungsorientierung des Menschen, von welchen Aufgaben die

Philosophie nicht ohne substantiellen Sinnverlust zu entbinden
sei. 16

Habermas sieht die Rolle der Philosophie, in der sie «... aus dem

Wissenschaftssystem heraustritt», um «... eine inmitten von Gewißheiten

opake Lebenswelt über sich im ganzen aufzuklären» als verwiesen
auf die verschiedenen Wissenschaften, so sehr, daß sie «... ihre Stücke

nicht mehr in eigener Regie» aufführe. 17 Der Verlust der kognitiv-
emotiv-praktische Einheit vermittelnden Sinnzusammenhänge (in
mythischen Erzählungen, religiösen Lehren und metaphysischen
Erklärungen) seit Beginn der Moderne lasse sich nicht durch philosophischen
Ersatz - «Genealogie», Andenken, Existenzerhellung, philosophischen
Glauben, Dekonstruktion - ausgleichen, es sei denn «um den Preis der

Unterschreitung eines schon erreichten Differenzierungs- und
Begründungsniveaus» ls. Ganz zu Unrecht ordnet Habermas die Jaspersschen

M H. Fahrenbach, Zur Problemlage der Philosophie, Frankfurt a.M. 1975,
S. 26 f.

" Vgl. ebd. S. 38.
16 Vgl. ebd. S. 31.
17 Vgl. Habermas, Metaphysik nach Kant, in: K. Cramer, Theorie der Subjektivität

S. 432.
18 Ebd. S. 433.



406 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

Termini (freilich ohne ihn namentlich zu erwähnen) kurzerhand unter
solch «billigen» Ersatz ein. Gerade dieser in der Kontinuität eines

jahrzehntelangen Denkprozesses von der «Psychologie der
Weltanschauungen» bis zur «Weltphilosophie» sich fortsetzende Versuch einer
philosophischen Gesamtorientierung bemüht sich um Vergegenwärtigung

und Systematisierung der verschiedenen Reflexionsformen und
Welterschließungsweisen und bietet unverzichtbare Hinweise auf die

Beziehungen, in die ein solcher Versuch sich bringen muß.
Nach Habermas bleibt der Philosophie heute eine «interpretierende

Vermittlung zwischen dem Expertenwissen und der orientierungsbedürftigen

Alltagspraxis» und eine «illuminierende Förderung der tota-
litätsbezogenen Selbstverständigungsprozesse einer Lebenswelt»19.

Anknüpfend an die Formulierung der zweiten Aufgabe bei Habermas,

ergibt sich die Frage, ob nicht Jaspers den Anspruch der Philosophie als

eigener Form der Lebensdeutung überdehne. Habermas betont (in
diesem Aufsatz, der durch Selbstbescheidung der Philosophie charakterisiert

ist), daß in konkreten Lebenswelten immer schon
Selbstverständigungsprozesse vorgeprägt und in Formen verobjektivierten Geistes
vermittelt sind, die die Philosophie nicht ab ovo zu rekonstruieren oder
in Frage zu stellen, sondern mittels ihres Prinzipien- und Methodenwissens

zu durchleuchten habe, um Fehlformen gesellschaftlicher
Interaktion in ihren Gründen bewußt zu machen, gegebenenfalls Verbesserungen

vorzuschlagen und zu einem klareren Selbstverständnis der in
den jeweiligen Lebenswelten interagierenden Menschen beizutragen.
Philosophie bekommt die Funktion kritischer Illumination bestehender

Orientierungsmuster ohne eigenen Anspruch totalitätsbezogener
Orientierung. Ihre Aufgabe für die Gesellschaft ist hier eher therapeutisch

denn inhaltlich maßgebend.
Jaspers' Anspruch an die Philosophie geht weiter: Sie soll gegenüber

allen Einzelwissenschaften und weltanschaulich-kulturellen
Orientierungsversuchen eine eigene, nur durch sie zu leistende Gesamtschau der
menschlichen Wirklichkeit und ihrer Weltsituiertheit leisten, die jedoch
keine inhaltliche Präjudizierung der individuellen Entscheidung in
zentralen ethischen und metaphysischen Fragen beinhaltet. Ziel dieser

Gesamtorientierung ist kein festes Gebäude inhaltlicher Aussagen,
sondern eine philosophische Bewußtseinshaltung, die sich in der
zutreffenden Einschätzung der Wissenschaften, der Möglichkeiten und Gren-

9 Ebd. S. 434.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 407

zen menschlichen Lebens und der metaphysischen Interpretation
manifestiert. «Der Philosoph» bleibt deswegen für Jaspers eine eigene
unterschiedene anthropologische Verwirklichung in geistiger und praktischer

Hinsicht, «philosophierend zu existieren» ist eine ausgezeichnete
menschliche Seinsmöglichkeit20, die sich weder auf ein bestimmtes
berufliches Selbstverständnis noch auf bestimmte Gegenstände und
Methoden der Denkarbeit beschränkt.

In gänzlicher Übereinstimmung mit dem Philosophieverständnis
Jaspers' formuliert Habermas 21a: «Die Philosophie soll ein <bewußtes>,
durch reflexive Selbstverständigung erhelltes, in einem nichtdisziplinarischen

Sinn <beherrschtes> Leben ermöglichen.»2113

3. Philosophische Gesamtorientierung

gegen Partikularismus und Voluntarismus sowie Totalisierung

Der Mangel an überzeugenden Vorschlägen philosophischer
Gesamtorientierung äußert sich gegenwärtig angesichts der Krise szienti-
stischer Weltauffassung (wobei die Szientismus-Kritik in manch
pauschalen Formen selbst schon den Charakter kognitiven und
emotionalen Weltanschauungsersatzes angenommen hat) in teilweise
modischem, teilweise beunruhigendem - weil Selbstinterpretation und
Handlungstendenzen normierenden - Anti- oder vorgeblichem «Su-

pra»-Rationalismus, in voluntaristischen Lebensinterpretationen und
bestimmte geistige Ansätze vereinseitigenden Weltanschauungen, auch
und gerade in der Schicht der Hoch-Qualifizierten und Intellektuellen
innerhalb der westlichen Gesellschaften. Wissenschaftliche Ausbildung
auf der einen Seite schließt weltanschauliche Primitivität oder das

Anhängen an Irrationalismen auf der anderen Seite nicht aus. Jaspers

20 «Der Mensch als mögliche Existenz ist Philosoph. Was aber ein Philosoph sei,

gewinnt wie Existenz nie endgültige Objektivierung. Philosoph zu sein ist kein spezifischer

Beruf; der Philosoph ist auch kein gestaltetes Ideal, nach dem der Mensch sich
formen könnte, um es zu werden; das Sein des Philosophen ist das Selbstwerdenwollen.»
Philos. 2, 3. u. 4. Aufl. S. 411.

21a Habermas, Metaphysik nach Kant, a.a.O. S. 430.
21,3 «erhellt» kursiv vom Verf.; Die Parallele der Wortwahl zu Jaspers' Existenzerhellung

ist nicht zufällig.



408 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

entwarf sein Philosophiekonzept auch als Korrektur zu «Wissenschaftsaberglauben»

und Tendenzen irrationalistischer Weltdeutung und
Handlungsbegründung. Die Diagnose Schelers für die Zeit der Weimarer

Republik, dergemäß die Vernachlässigung der geistigen Synthese
durch die intellektuelle Elite «halb-gebildeten Fanatikern», «zweitrangigen

Mystikern» und «antiintellektuellen Sekten» die Chance gebe,
ihre Surrogate anzupreisen 22, läßt sich auf die gegenwärtige geistige
Situation übertragen.

Simmel, Scheler und Jaspers betonten zu Beginn des 20. Jahrhunderts,

daß der Versuch der geistigen Gesamtorientierung nur noch als

der einer Synthese (allerdings ohne den systematischen Anspruch
Hegels) erfolgen könne, das heißt in Form einer differenzierten und
weit ausgreifenden Integration verschiedener geistiger Ansätze. Jaspers'

philosophischer Impetus speiste sich im Laufe der Entwicklung seines

Denkens in immer stärkerem Maße aus diesem Bedürfnis nach einer

integralen Philosophie: über die «Psychologie der Weltanschauungen»,
die Existenzphilosophie (als Philosophie der Welt-, Selbst-, und
Seinsorientierung), «Von der Wahrheit» als Vergegenwärtigung verschiedener

Weisen des Wahrheitssinnes in philosophischen Grundlagenfragen,
Selbstdeutungsversuchen und Lebensformen, bis zum Projekt seines

Alterswerkes, das zivilisationstheoretische Grundlagenüberlegungen
(«Was ist Technik», «Die Atombombe und die Zukunft des Menschen»,
«Vom Ursprung und Ziel der Geschichte») und die Anfänge einer

«Weltphilosophie»23 als Voraussetzung planetarischer Kommunikation

enthält.
Im bewußten Gegenzug gegen «Expertisierung» der Philosophie,

die in der Gefahr steht, die allgemein menschliche Fähigkeit des

Philosophierens auf die Form gelehrter Akademisierung zu beschränken
und universitäres und lebensweltliches Philosophieren zu sehr voneinander

zu trennen und damit ersteres vom korrektiv wirkenden Impetus
ursprünglicher philosophischer Fragen löst, sieht Jaspers den Ursprung
jeder — auch der hochspezialisierten und systematisierten — Philosophie
im «Denken jeden Tages». Jaspers geht es dabei weder um Romantisierung

eines vorgeblich ursprünglichen, vortheoretischen
Alltagsphilosophierens als Privilegierung des «common sense» noch um Polemik

22 Nach F.K. Ringer, The Decline of the German Mandarines. The German
Academic Community 1890-1933, Cambridge 1969, S. 424.

23 Vgl. H. Saner, J.'s Idee einer kommenden Weltphilosophie, in: R. Lengert (Hg.),
Philosophie der Freiheit, K.J. zum 100. Geburtstag, Oldenburg 1983.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 409

gegen Versuche wissenschaftlicher Präzisierung und Theoriebildung
innerhalb des Universitätsfaches Philosophie. Es handelt sich um
denselben Impuls, der Piatos Einwände gegen die Sophisten wie Kants
Zurückweisung der Schulphilosophie bewegte. Jaspers will Philosophie
als systematische Theoriebildung, als geschichtliche Vergegenwärtigung

durch philologische und historische Hermeneutik und als
Nachdenken des existentiell bewegten Menschen wieder als Einheit sehen
lassen. Seine eigene Philosophie ist ein Beispiel für die Möglichkeit
einer solchen Einheit.

Philosophische Reflexion kann ihrem Selbstverständnis nach nicht,
anders als die wissenschaftliche, «Stückwerk» bleiben.24 Jaspers beklagt
das Sich-verlieren der Philosophen in partikulare Aufgaben. «Jeder setzt

an, greift zu, baut ein Partikulares aus, dreht sich im Kreise, verliert sich

irgendwo ins unbewältigte Endlose, übersieht und vergißt Wesentlichstes,

ist wie behext von einem Spezialgedanken, kommt im Grunde

philosophisch nicht von der Stelle.» 25 «Wir leben in einem Reichtum
des Wissens und Denkens, der die Welt verworren gemacht hat. Die
Bedingung einer sinnvollen philosophischen Logik ist daher das

Auffinden der einfachen, wesentlichen, umfassenden Grundgedanken, die
die Dogmatismen durchleuchten, der Endlosigkeiten Herr werden und
die Verwirrungen lösen können.»26

Eine der genuinen Aufgaben der Philosophie ist also die integrierende

und synthetisierende Gesamtreflexion unter einer kritischen
Auffassung approximativer Totalität, wie Jaspers sie in der Ersetzung des

Systemgedankens durch den einer «offenen Systematik» versuchte. Ein
solcher Ansatz wird sich nicht mehr — wie Simmel es unvoreingenommen

tut — als Metaphysik bezeichnen lassen, weil er zwar deren

Aufgaben unter nachkantischen und zivilisatorisch-technischen
Bedingungen zu erfüllen trachtet und weil er Sinn- und Wertkategorien
einarbeiten muß, ohne doch in Methode und Selbstverständnis noch in
eine Linie mit der traditionellen Metaphysik gestellt werden zu können.
Er wird sich auch nicht in einer «Extrapolation der fragmentarischen
Daten der Empirie zu einem geschlossenen Gesamtbild» erschöpfen.

27

" Philos. 1, S. 289.
» K.J., Von der Wahrheit (VdW), 31983, S. 18.
26 VdW S. 24.
27 So H.J. Dahme, Das «Abgrenzungsproblem» von Philosophie und Wissenschaft

bei G. Simmel, in: ders und O. Rammstedt (Hg.), G. Simmel und die Moderne, stw
Frankfurt a.M. 1984, S. 224.



410 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

4. Philosophie als reflektierte Weltanschauung

Kann und soll Philosophie die Funktion der Weltanschauungen
übernehmen, die in der Einheit von sozialer und geistiger Lebensordnung,

von geachteten und kontinuierten Traditionen und individueller
Welt- und Lebensdeutung und Handlungsnormierung besteht und so

den sinn- und wertbezogenen Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaften

und die Stabilisierung ihrer Individuen sichert? 28 Führt die

behauptete Notwendigkeit philosophischer Gesamtorientierung zu
einer eigenen philosophischen Weltanschauung? Jaspers scheint dies

für möglich zu halten. Er nennt Philosophie einmal eine «wissenschaftliche

Weltanschauung auf dem Grunde wissenschaftlicher
Weltorientierung und in Gestalt artikulierten Denkens, nicht aber eine
durch Wissenschaft bewiesene Weltanschauung»29. Zu unterscheiden
ist eine philosophisch geprägte Weltanschauung von sozio-kulturell
traditierten Weltbildern, individuellen oder kurzfristigen Weltanschauungen

und insbesondere einer Theorie der Weltanschauungen.
Jaspers definiert stellenweise «Weltanschauung» mit denselben

Charakteristika wie den Begriff «Philosophie». Weltanschauung als

persönliche Denkgestalt eines Menschen ist geprägt durch ihre
Ausrichtung auf ein «Ganzes», sie vermag jedoch die Totalität der Welt und
des Lebens immer nur unbestimmt zu antizipieren. Sie artikuliert und
reflektiert darüber hinaus die letzten Wertintentionen und Sinnbezüge,
nach denen ein Mensch sein Leben ausrichtet.

Weltanschauung beinhaltet für Jaspers kein nur kognitives System,
sondern eine persönliche Form geistig-praktischer Lebensbewältigung,
die nur vom Standort des weltanschaulich sich Orientierenden aus
verstanden werden kann. Sie entsteht aus der Wechselwirkung von
Deuten, Werten und Handeln eines in Situationen lebenden und sie

bewältigenden Individuums. «Daher sind Weltanschauungen betrachtet

nie, als was sie sind, wenn der Mensch in ihnen lebt.» 30

28 Vgl. Scheler, Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Ges. Werke
Bd. 6, S. 6; Brugger, Philosophisches Wörterbuch lö1981, S. 455; Für Schleiermacher ist

Weltanschauung «... die Totalität aller Eindrücke zu einem selbständigen Ganzen des

Bewußtseins bis auf den höchsten Punkt gesteigert», in: Histor. Wörterbuch der Philos.,
«Weltanschauung», S. 662.

29 Philos. 1, S. 320.
30 Philos. 1, S. 242.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 411

Wird diese Struktur weltanschaulicher Orientierung entpersönlicht
oder ideologisiert, wird sie zum «Gehäuse» und kann nicht mehr den

Anspruch philosophischer Reflexivität und existentieller Ursprünglichkeit
erheben. Kulturell vorgegebene Weltanschauung hat ihre Berechtigung

als Boden philosophischer Selbstvergewisserung. In der Befragung

der sozial und traditionell autoritativen Weltanschauung und in
ihrer persönlichen Prägung kann sie sogar unerläßliches Medium des

Selbst werden.

Philosophische Weltanschauung beinhaltet also nicht nur Deu-

tungs- und Wissensgehalte, in welchem Fall eine Weltanschauungslehre

durchaus in einer das Beste auswählenden und kombinierenden
Weltinterpretation münden könnte, sie bezeichnet für Jaspers die Einheit

von theoretischer, praktischer und pragmatischer Vernunft unter
Einbeziehung metaphysischer Extrapolation und existentieller Antizipation

im Schnittpunkt der Selbstinterpretation und des Selbstvollzugs
einer Person.

Sie ist in einer zentralen Hinsicht genauer von Philosophie zu

unterscheiden, als Jaspers es tut. Zwar wird sie sich in philosophischer
Reflexion klar und akzeptiert Ergebnisse und Standards der
Wissenschaften wie der philosophischen Fachdisziplinen, aber wegen ihrer
Einbettung in Lebensformen und der Erfordernisse praktischer
Lebensbewältigung enthält sie Elemente der Berufung auf das Überkommene,
der Orientierung am erfahrungsgemäß und biographisch Bewährten,
der persönlichen Stellungnahme zum Leben und seiner Transzendenz,
der im Lebensvollzug nötigen Antizipationen und existentiellen
Annahmen und Hoffnungen, die ihr einen anderen geistigen Statuts geben,
als er der Philosophie zukommt. Als persönliche geistige Orientierung
im Sinne Jaspers' befindet sich Weltanschauung auf philosophischem
Niveau, wenn sie zu sich selbst kritische Distanz einnimmt, die
Geschlossenheit eines vorhandenen Weltbildes verläßt und in «distanzierende

Reflexion und geschichtliche Entscheidung auseinandertritt»

31.

Eine philosophisch kontrollierte und durchreflektierte
Weltanschauung (die Philosophie übernimmt dabei die Funktion nicht der

Aufhebung in philosophische Theorie, sondern sie unterscheidet die
Elemente der Weltanschauung, macht ihre geschichtliche Herkunft
bewußt, reflektiert ihre Prinzipien, verdeutlicht die Stellen persönlicher

31 U. Richli, Transzendentale Reflexion und sittl. Entscheidung, 1967, S. 168.



412 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

Stellungnahme und metaphysischer Extrapolationen) ist wegen dieser

Differenziertheit, Reflektiertheit und ihres Rückbezuges auf
vernunftorientierte und existentielle Personalität vom «Weltbild» zu unterscheiden.

Das Weltbild befriedigt in unkritischer, nicht-reflexiver und
unpersönlicher, der Eigenart seiner geistigen Funktion und Grenzen
unbewußten Weise das kognitive Bedürfnis des Menschen nach geistiger

Konsonanz und Ganzheit.
Ein wesentliches Ziel des 1. Bandes der Philosophie (der

«Weltorientierung») besteht darin, die Unmöglichkeit eines Weltbildes als

Ergebnis wissenschaftlicher Reflexion zu belegen. 32 Die wissenschaftstheoretische

Überprüfung von Status und Grenzen wissenschaftlicher
Erkenntnis macht die Abrundung oder Integration wissenschaftlicher

Ergebnisse zu einem stimmigen Weltmodell unmöglich. Aufgabe der

Philosophie ist es, jeweilige wissenschaftsinduzierte Weltbilder in ihrer
Tendenz zur usurpatorischen Ausweitung ihrer Deutungskategorien
und der geistigen Selbsteinschließung zu durchbrechen: durch das

Aufweisen grundsätzlicher Aporien in der Selbstbegründung der Wissenschaft,

durch Beschränkung des Geltungsbereiches jeweiliger
wissenschaftlicher Erklärungsansprüche, durch Beleg des Bruches zwischen
den verschiedenen, nicht auseinander ableitbaren Wissenschaftsbereichen

in ontischer, methodologischer und erkenntnistheoretischer
Hinsicht, durch Zurückführung wissenschaftstheoretischer Fragen auf
philosophische Grundlagenprobleme, als welche sie keine wissenschaftliche

Lösung finden können.

Jaspers' philosophische Weltorientierung will ein kritisches
Bewußtsein für die Unabgeschlossenheit und Partikularität ganzheitlicher
Weltdeutung entwickeln. Die Bilder von der Welt als ganzer sind «nur
das Bild eines Ganzen in der Welt» 33. Eine philosophisch beeinflußte

Weltanschauung überwindet die Naivität des Weltbildes im Bewußtsein

ihrer Partikularität, der Brüche und möglichen Widersprüche
innerhalb jeder ganzheitlichen Interpretation und setzt sich, weil sie

sich der Punkte bewußt ist, wo sie auf traditionelle Geprägtheit,
persönliche Entscheidung und metaphysische Extrapolation angewiesen
ist, von vornherein in kommunikativen Bezug zu anderen Formen
weltanschaulicher Orientierung.

32 Vgl. K. Salamun, Karl Jaspers, 1985, S. 133 f.
33 Philos. 1, S. 80.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 413

Weltanschauliche Orientierung bewegt sich in der Polarität von mit
persönlichem Interesse verbundener Gestaltungsnotwendigkeit, die
sich sinnbezogen einordnen will, und distanzierter analysierender und
vergleichender Betrachtung. Die geistige und existentielle Bewegung
des denkend existierenden Individuums zwischen diesen Polen bewahrt
ihn vor einem abstrakten, sich dann aber auch in der konkreten
Lebensführung niederschlagenden Relativismus, der verschiedene
Weltanschauungsmöglichkeiten aus ihrem praktischen Zusammenhang löst
und als nur kognitive Alternativen behandelt, und einem fundamentalistischen

oder subjektivistischen Fanatismus.
Es ist Jaspers' Verdienst, weltanschauliche Orientierung aus der nur

negativen und nivellierenden Kennzeichnung als unwissenschaftlich
und subjektiv befreit zu haben und dem Anspruch philosophischer
praktisch-existentieller und kommunikativer Rechtfertigungsfähigkeit
unterzuordnen. Seine Differenzierungen machen deutlich, daß
weltanschauliche Orientierung weder die nachträgliche Rationalisierung
schon verinnerlichter, sozial oder ideologisch sanktionierter autoritativer

Deutungsmuster, noch subjektivistisch verstandene «persönliche
Angelegenheit» des einzelnen als Privatmann, noch spektulative
«Schriftstellerei» oder - kognitiv-psychischen Harmonisierungs- und
Simplifizierungsbedürfnissen entspringende — «Welterklärung» zu sein
braucht.

Jaspers setzt in seinen Überlegungen zur Weltanschauung Diltheys
Denken voraus: Das Zerbrechen partikularer Erkenntnis und
Lebensauffassung, die Verarbeitung der Pluralität und ihre Ordnung in
Typologien, die Vergegenwärtigung eines vielperspektivischen Überblicks
im Durchschreiten der partikularen Gestalten und ihre Durchdringung
unter verschiedenen systematischen Gesichtspunkten, die Rückbin-
dung an anthropologische Strukturen prägen sein Denken. Beide
unterscheiden ihren Reflexionsstandpunkt, der von der Unmöglichkeit einer
Metaphysik wie einer wissenschaftlichen Weltanschauung ausgeht, von
Relativismus, Agnostizismus oder einer «Verdoppelung der Wahrheit»

34. Das Erkenntnisspektrum ist bei weitem abgestufter und wech-
selwirkungshafter, als die Dichotomie zwischen wissenschaftlicher
Theorie und nur persönlicher Auffassung sehen läßt.

34 So E.W. Orth in bezug auf Dilthey, in: Dilthey und der Wandel des Philosophiebegriffs

im 19. Jahrhundert, in: ders. (Hg.), Phänomenol. Forschungen Bd. 16, Freiburg
i.Br. 1984, S. 16.



414 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

Die Fragestellung Diltheys in Bezug auf die Pluralität der
Weltanschauungen bleibt die des distanzierten Wissenschaftlers. Die Einstellung

des geschichtlichen Bewußtseins ist die des souveränen forschenden

Geistes, weniger die des existierenden und Rechtfertigung suchenden

Menschen. Jaspers will einerseits nicht hinter die Analyse der
Pluralität der Weltanschauungsgestalten zurückfallen. Aber er bezieht
weltanschauliche Orientierung als philosophische Aufgabe in viel
stärkerem Maße als Dilthey auf das Interesse der geschichtlichen, in
Situationen sich auseinandersetzenden und orientierenden Existenz. Nicht
die Ordnung aller Perspektiven und Aspekte im geschichtlichen
Bewußtsein ist bei ihm die Quintessenz geistesgeschichtlicher und typo-
logischer Vergegenwärtigung, sondern die Kommunikation ensthaft an
ihrer jeweiligen Andersartigkeit interessierter, «existierender» und
wertender Personen. Die dabei sich auseinandersetzenden «Existenzen»

integrieren in sich das Spannungsfeld hermeneutischer Offenheit,
Vorurteilslosigkeit bzw. Standpunktbeweglichkeit und des Ernstnehmens
ihrer geschichtlichen Herkunft und ihrer persönlichen Stellungnahme.

5. Aufgaben und Strukturmerkmale philosophischer Gesamtorientierung

Jaspers' Philosophie ist die Abwehr allen Weltanschauungsdenkens
und in Absicht und Durchführung das gerade Gegenteil einer von
Rickert und anderen ihm unterstellten weltanschaulichen Philosophie.

35 Er versucht wohl, die Aufgaben der Weltanschauung philosophisch

aufzugreifen und ihre Funktionen auf ein durchgehend reflektiertes

Niveau zu heben. Eine philosophische Gesamtorientierung kann
nicht den Status einer auf allen Ebenen gleichartig durchreflektierten
und begründeten Theorie einnehmen. Um so wichtiger ist eine
erkenntnistheoretische Abgrenzung der verschiedenen Weisen der Geltung
und Klarheit über die methodologische Gewinnung der jeweiligen
«Wahrheit», wie Jaspers sie in seinem Werk «Von der Wahrheit»
vornimmt. Die Weisen des Umgreifenden sind vergleichbar mit den

«Wesensregionen» bei M. Scheler36 und den «Schichten des Seins» bei

35 So auch H.G. Gadamer, in: K.J. Symposion zum 100. Geb., hrsg. von J. Hersch,
1986, S. 201.

36 Vgl. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Ges. Werke, Bd. 9, S. 26 f.
u.ö.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 415

N. Hartmann 37, die ebenfalls der systematischen Gesamtordnung des

Seienden dienen. Die jeweiligen Eigengesetzlichkeiten und die schwer

zu erhebenden gegenseitigen Bedingungs- und Rückwirkungsverhältnisse

zwischen den Regionen machen nochmals deutlich, warum ein

geschlossenes System der Gesamtorientierung nicht möglich ist. Nach
Scheler soll die Philosophie zwar systematisch sein, nicht aber ein

System auf der Grundlage einer Deduktion aus wenigen einfachen
Grundsätzen geben, die Systematik solle sich vielmehr aus der
«eindringlichen Analyse der verschiedenen Gebiete des Daseins und des

geistigen Lebens» immer neu ergeben.38

Jaspers schreibt der Philosophie die Aufgabe der synthetisierenden
Reflexion zu, die er von Anfang an als eine der Integration, nicht der
Konstruktion, subjektiven Interpretation oder Systembildung auffaßt.
Dabei hat sie sich in mannigfache Beziehungen zu setzen: a) zur
philosophischen Tradition, b) zu den Einzelwissenschaften und der
«Wissenschaft» als ganzer, c) zu den großen kulturellen Deutungsgestalten
von Religion, Mythos und Kunst, d) zu den ursprünglich existentiell-
philosophischen Fragen des existierenden Menschen, e) zu Lebensformen

und praktischer individueller Lebensgestaltung, f) zu (verstärkt seit
der Zeit des Nationalsozialismus) gesellschaftlicher und politischer Praxis

im unmittelbaren Zeitbezug und in Bezug auf prinzipielle Strukturen.

Die Philosophie muß diese Aufgabe übernehmen, weil ansonsten
das Bedürfnis des Menschen nach Weltdeutung sich an ideologischen
und partikularistischen Einheitsmodellen befriedigt. Jaspers sieht seine

Philosophie vor allem herausgefordert durch die Gestalt des «technizi-
stischen Wissenschaftsaberglaubens» und der «als Wissenschaft
auftretenden Ideologien», in einem Zeitalter, «... das geistig in die Dunkelheiten

falscher Geheimnisse und ein Chaos von Aberglauben
zurückzusinken scheint.» Gegen solche intellektuellen Tendenzen, deren
Gefahren sich gegenwärtig eher verstärken, will er «den Weg der
Aufklärung» freihalten. 39

Philosophie kann, wie aufgezeigt, diese Aufgabe nicht leisten im
Selbstverständnis einer einzelwissenschaftlichen Disziplin. Die weit
verbreitete Haltung vieler ihrer universitären Vertreter, die ihre
Disziplin — auf den ersten Blick kritisch und bescheiden — in Analogie

37 Vgl. N. Hartmann, Der Aufbau der realen Welt, 31964 Kap. 18, S. 20f.
38 Vgl. Scheler, Vom Ewigen im Menschen, Ges. Werke, Bd. 5, S. 9.
35 Philos. 1, S. XXXVI.



416 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

zum Selbstverständnis der Einzelwissenschaften einordnen, indem sie

ihre Aufgabe als arbeitsteilige Forschung auf Spezialfeldern ansehen,
weist Jaspers als falsche Selbstberuhigung zurück.40

Aber auch eine durchdringende Vermittlung im Hegeischen Sinne
der zur Zeit erarbeiteten gedanklichen Information in einer
philosophischen Gesamtsicht ist nicht möglich. Es handelt sich bei der

philosophischen Gesamtorientierung weder um eine wissenschaftliche
Theorie noch um ein philosophisches System, aber auch nicht nur um
summarische Vergegenwärtigung oder klassifizierende Typologie. Der
Jasperssche Begriff der «offenen Systematik» ist die treffendste
Charakterisierung der hier umrissenen Aufgabe der Philosophie. Systematisch
ist er, weil er im ganzen und in den Teilen von erkenntnistheoretischer
Selbsteinordnung begleitet ist und das rezipierte Material methodologisch,

kategorial und nach Prinzipien zu ordnen versucht, ohne deswegen

die Möglichkeit einer durchgehenden axiomatischen Durchdringung

vorzugeben. Als «offen» ist dieser Versuch zu charakterisieren in
der Weite des geistigen Raumes, der verarbeitenden Rezeptivität gegenüber

allen als relevant erkannten und am Kommunikationsprozeß
interessierten geistigen Orientierungsansätzen, in der Bereitschaft zur
ständigen Reorganisation der grundsätzlichen Systematik und der
einzelnen Elemente und dem Bewußtsein der jeweilig nur approximativen
Adäquanz der Systematik und der ständig möglichen Erweiterung und
strukturellen Korrektur durch neue Ansätze.

Die Philosophie leistet mit einem umfassenden Versuch rationaler
Welt-, Selbst- und Lebensdeutung mit Bezug auf die Bewältigung
existentieller und praktischer Probleme auch Kritik bestehender

Orientierungsmuster und Aufklärung falscher Denkungsart. Dieser Versuch
wird heute nicht mehr durch durchgehende Originalität und
Eigenständigkeit der Gedankenentwicklung geprägt sein können, sondern
wird seinen Schwerpunkt in der vom Blick für das Entscheidende und
durch eigene Kriteriologie geführten Rezeption vorliegender gedanklicher

Ansätze haben.

Philosophische Gesamtorientierung ist nach Jaspers, aber auch nach
Scheler und Simmel, notwendig subjektiv. «Jeder erbaut das Ganze, das

für ihn das Ganze ist.»41 Sie entspringt persönlichem Orientierungsinteresse

und ist nicht «Rollenvollzug» eines Wissenschaftssubjektes, aber

40 Ebd. S. 289.
41 Philos. 1, S. 265.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 417

als Arbeit eines Philosophen durch ihre Reflektiertheit, Konsequenz
und ihr Niveau repräsentativ und maßgebend. Ihre subjektive Prägung
ist zunächst kontingent: den hermeneutischen Voraussetzungen, der
methodischen Schulung, der rezeptiven und verarbeitenden Kapazität
des Sich-Orientierenden entsprechend. Sie ist existentiell, insofern sie

persönliche Wertungen und Entscheidungen enthält. «Daß also die
Wahrheit über die Welt in einem gewissen Sinne eine <persönliche
Wahrheit> ist, das liegt nicht an einer vermeintlichen <Relativität> und
<Subjektivität> der Wahrheitsidee, sondern an dem Wesenszusammenhang

von Person und Welt. » 42 Diese persönliche Prägung hier in Frage
stehender philosophischer Reflexion ist nicht, worauf Jaspers wiederholt

ohne Erfolg hingewiesen hat, zu verwechseln mit Subjektivismus
oder psychologischer Individualität. Scheler weist die Dichotomie
zwischen allgemeingültiger Erkenntnis und nur subjektiver Metaphysik
zurück, weil letztere Erkenntnis ist, die notwendig persönlich geprägt
ist. Das Wesen der Philosophie sieht er in der Reintegration geschiedener

«Anschauungsformen» und «Bewußtseinseinstellungen» der
Wissenschaften, Kunst und Religion «im Zentrum einer Person»43.

Während er auf der einen Seite Webers Wissenschaftsbegriff zustimmt,
kritisiert er dessen aus dem «Neukantianismus stammenden Subjektivismus»

in bezug auf Wertung und Metaphysik (und wirft in diesem

Zusammenhang dem «Weberschüler Jaspers» unter Bezug auf die
«Psychologie der Weltanschauungen» ein völliges Mißverständnis der Aufgabe

der Philosophie vor44.) «Er (Weber) sieht nicht, daß nur die
Personform des Erkennens Welttotalität zu geben vermag.»45 Zwar
falle mit der personalen Ausprägung philosophischer Orientierung die

«allgemeingültige Schlichtbarkeit philosophischen Streits» weg, nicht
aber der Anspruch auf Sachwahrheit (welche Auffassung er Jaspers'

«Psychologie der Weltanschauung» unterstellt).46 Simmel weist auf die

Ansatzpunkte hin, an denen Subjektivität sich im Bemühen philosophischer

Gesamtorientierung in Anschlag bringen muß. Die «Wahl der
entscheidenden Elemente oder der wesentlichen Kombination der
Elemente» ist hier variabler als in eng begrenzten Theoriefeldern.47 In der

42 M. Scheler, Der Formalismus 2. Aufl. S. 410.
44 Ebd. S. 84.
44 Vgl. ders., Ges. Werke Bd. 6, S. 19.
44 Ebd. S. 18.
46 Ebd. S. 21.
47 Vgl. Simmel, Hauptprobleme der Philosophie, 1910, S. 23.



418 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

jeweiligen subjektiven Prägung sieht er eine denkerische Notwendigkeit,

sie ist nicht mit Willkürlichkeit oder biographischer Zufälligkeit zu
verwechseln.48 Das philosophische Denken versachliche das Persönliche

und verpersönliche das Sachliche. Simmel hält jedoch eine echte

integrative Gesamtorientierung nicht für möglich. Anders als um den
Preis der Einseitigkeit durch Vorherrschaft einer Auslegungsperspektive

könne unser Geist keine Gesamteinheit zustandebringen.49 Er hat
bei diesem Urteil jedoch die traditionellen metaphysischen Systeme mit
ihrem weitgehenden Vereinheitlichungsanspruch im Auge.

Gadamer begreift in einer weiten Bestimmung schon die Hermeneutik

als die «Anstrengung der Integration aller Erkenntnis der
Wissenschaften in das persönliche Wissen des Einzelnen ...» V

Jaspers formuliert den hohen Anspruch an die Philosophie als an ein
Denken, «... das das Leben trägt» und «... das Handeln im persönlichen
Dasein wie im Politischen führt» 51. Es handelt sich nicht um die

Forderung nach Verwertbarkeit und «praktischer Relevanz» theoretischer
Reflexion. Der Zusammenhang zwischen philosophischem Nachdenken

und praktischer Selbstvergewisserung, auf den Jaspers wieder
aufmerksam machen wollte, ist keine einlinige und eindimensionale

Theorie-Praxis-Folge. Um es mit einem Zitat aus einer neueren
subjekttheoretischen Veröffentlichung zu erläutern, die die dauerhaften

philosophischen Probleme nicht als solche eines theoretischen
Wissenschaftssubjektes definiert, sondern als solche, «... die in die Basis unseres

lebendigen Weltverhältnisses und des Verhältnisses zu uns selbst

überhaupt eingebettet sind» 52a. Gefährlich wird es, wenn Potthast als

Kriterium für die Akzeptanz einer Philosophie die Frage angibt, «... ob wir
mit einer gegebenen Theorie leben können und wollen.» Die «Art,
unser Leben zu bestreiten» als der «... Bereich, in dem wir eine

philosophische Theorie über uns selbst akzeptieren oder irrelevant bis unpassend

finden» 52b, kann nicht die isolierte, normative, weil praktisch-
lebensweltliche Prüfungsinstanz der philosophischen Theorie sein.

Philosophie soll nach Jaspers zu einem durch Prinzipien- und Grenz-

48 Ebd. S. 24.
4''' Ebd. S. 35.
50 Vgl. Gadamer, in: Histor. Wörterbuch der Philos., «Hermeneutik» Sp. 1071.
41 Philos. 1, S. XXI.
,2a Vgl. U. Potthast, Etwas über «Bewußtsein», in: K. Cramer (Hg.), Theorie der

Subjektivität, S. 18.
•ob Potthast, a.a.O. S. 17f.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 419

erkenntnis geleiteten Handeln verhelfen (und hat als solche dem
«Leben» gegenüber durchaus kritischen und normativen Charakter), bleibt
aber nur dann relevante Philosophie, wenn sie dem existentiellen
Interesse an Weltdeutung, Selbstverständigung und praktischer
Lebensbewältigung verbunden bleibt. Die Resultate des Philosophierens
liegen für Jaspers letztlich nicht in den theoretisch formulierten Erkenntnissen,

sondern «... allein im Umsatz des durch sie ermöglichten
Existenzbewußtseins» 53. Es gibt für ihn keine Prävalenz des Praktischen,
aber auch keine sinnvolle Beschäftigung mit Philosophie, wenn sie sich
nicht auf den Stil handelnder Lebensführung eines Menschen und das

Niveau des gesellschaftlichen Lebens als vertiefend und erhellend
auswirkt.

Jaspers überwindet in «Von der Wahrheit» jeden subjektivistischen
Anklang in der Formulierung, der noch in der «Philosophie» zu finden

war, und verbindet das existentielle Interesse an Orientierung,
Selbstverständnis und Selbsteinordnung in das Ganze der Wirklichkeit mit
dem traditionellen systematischen Anspruch der Philosophie. Ziel des

Philosophierens ist es, «... die konkreten Entscheidungen zum höchsten
Niveau der Wahrhaftigkeit und Selbstbewußtheit zu bringen» 54,

philosophische Logik (für Jaspers die Analyse aller Wissensweisen) läßt sich
durch den Titel «Systematik des vernünftigen Selbstbewußtseins» ersetzen.

55 Dabei ist der modernen Logik nicht mehr die Hegeische
Vermittlung möglich, «... jedem Wahrsein seinen Ort in dem Allumfassenden

der einen absoluten Wahrheit zu geben»56. «Das Wißbare liegt
nicht auf einer Ebene. Die philosophische Logik erkennt die Sprünge
der Seins- und Wissensweisen und versucht alles auf alles zu beziehen,
ohne Einheit herstellen zu können.»57

Fahrenbach sieht die Bedeutung des Werkes «Von der Wahheit» in
der Bereitstellung eines «transzendentalen Grundwissens» zur Einordnung

unserer Wissensformen und der geistesgeschichtlichen Tradition.

58 «Die gegenwärtige geistige Situation ist derart, daß angesichts
des Zerfalls und der Nichtwiederherstellbarkeit eines inhaltlich allge-

» Philos. 1, S. 328.
54 VdW S. 6
55 Ebd. S. 15.
56 Ebd. S. 4.
57 Ebd.
58 Vgl. Fahrenbach, Das «philosophische Grundwissen» komraun. Vernunft, in:

K.J., Symposion zum 100. Geb., hrsg. v. J. Hersch, S. 249.



420 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

meinverbindlichen Grundwissens dieses nur noch in einem formalen
Sinn möglich ist und nur so die Kommunikation zu tragen vermag. Es

ist der Sinn der philosophischen Logik kommunikativer Vernunft,
durch die strukturlogischen Klärungen einen gemeinsamen und formal
allgemeinverbindlichen Raum für mögliche Kommunikation zu
Bewußtsein zu bringen.» 59 -Jedoch überbetont Fahrenbach den formalen
Aspekt philosophischen Grundwissens. Es geht Jaspers um eine

Verschränkung wesentlicher inhaltlicher Ergebnisse mit formalen
Kriterien verschiedener Ordnung (der Kommunikation, der
Weltorientierung, der Selbstinterpretation, der Erkenntnistheorie u.a.), der

Gewichtung und prinzipielle Orientierung anzielenden Auswertung
des gewaltigen inhaltlichen Stoffes im Rahmen einer Ordnung von
prinzipiellen Geltungsformen und einer Regionalontologie. Fahrenbach

gelingt als erstem Interpreten mit seinem transzendental-formalen
Ansatz die Bedeutung des Werkes «Von der Wahrheit» sichtbar zu

machen, aber er scheint zu sehr Kriterien der transzendentalen
Kommunikationstheorie auf das Jasperssche Denken zu übertragen und den

Anspruch an das Werk, was die prinzipiale Grundlegung angeht, zu

überdehnen. Jaspers bleibt bis ins Alter einer Kombination der
Darstellung verpflichtet, die er bei Weber als vorbildlich kennengelernt
hatte und die er als «... noch nicht dagewesene Vereinigung von Historie

und Systematik» bezeichnet. Weber sei «universal in der Betrachtung»,

offen für das «endlose Material» und «doch in jedem Augenblick
konstruktiv unter systematischen Gesichtspunkten»60. Deswegen
bemüht sich Jaspers immer zugleich um inhaltliche Repräsentanz und

strukturelle Einordnung - mit einem deutlichen Übergewicht der

phänomenologischen Vergegenwärtigung, wohingegen die Einordnung in
theoretisch begründete Strukturen oft recht redundant und schematisch

wirkt. Führt Jaspers' Skepsis gegen Übersystematisierung und

Prinzipiendogmatismus ihn dazu, allzu vergleichend-beschreibend vorzugehen

und die systematische Durchdringung des Stoffes nicht konsequent

genug voranzutreiben?
In sehr treffender Weise charakterisiert Fahrenbach den methodischen

Ansatz des Werkes «Von der Wahrheit» als «phänomenologisch-
strukturell»61. Die deskriptive Vergegenwärtigung von Weisen

Ebd. S. 275.
60 K.J., Max Weber. Rede bei der Trauerfeier, Tübingen 1921, S. 7.
61 Fahrenbach, a.a.O. S. 250.



Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers 421

menschlichen Seinsverhältnisses und menschlicher Lebensbewältigung
wird auf Prinzipien jeweiliger Seinsbereiche und Wissensformen
zurückbezogen. Jedoch bleibt einzuschränken, daß sich Jaspers' überzeugendes

und richtungweisendes Programm aus der Einleitung in der

Durchführung nicht voll erfüllt. Er weist wiederum eine große
Befähigung in der Charakterisierung von Denkformen und anthropologischen

Schlüsselphänomenen auf.62 Die Weisen des Umgreifenden, die
als periechontologische Grundstruktur dienen sollen, sind als durchgehende

systematische Ordnungsprinzipien und ontologisches Grundraster

nicht geeignet, weil sie in sich disparat sind und nicht alle den
Charakter transzendentaler Horizontalität haben, der für die Einordnung

verschiedener Phänomene und Geltungsweisen benötigt wird. Es

scheint über weite Partien ein Überborden des Stoffes, ein
Überschwemmtwerden von der Fülle des zu berücksichtigenden Materials
bei einem Mangel an systematisch durchgezogenen Linien zu
drohen.

Dies kann die eigene Gestalt und wesentliche Ergebnisse des Werkes

nicht in Frage stellen. Es macht wie kein anderes philosophisches
Werk dieses Jahrhunderts Voraussetzungen und Kennzeichen
philosophischer Gesamtorientierung deutlich, indem es als «Wissen des

Wissens» dem sich denkend orientierenden Menschen Aufklärung über
Struktur und Grenzen verschiedenster Weltzugänge gibt, einen Überblick

über die vielfältigen Weisen des Geltungsanspruches in Theorie
und Praxis bietet und in exemplarischer Weise den Zusammenhang von
hermeneutischer Rezeptivität, methodologischer Ordnung, existentieller

Explikation, praktischer Prüfung und projektivem und antizipativem
Totalitätsbezug, wie er sich in der philosophischen Orientierung
herstellt, reflektiert und selbst entwickelt. «Jaspers hat nicht nur eine

dringliche philosophische Aufgabe bezeichnet, sondern mit seinem

Entwurf des Grundwissens die Problemstellung auch in ihren sachlichen

und methodischen Grundzügen, ihrem transzendental-philosophischen

Status und in ihrer geistig-politischen und kommunikativen
Bedeutung ausgemessen und sie so in einer ebenso umfassenden wie
differenzierten Weise zu Bewußtsein gebracht.» 63

62 Etwa des tragischen Wissens, VdW S. 917 ff. ; der existentiellen Liebe S. 996 ff. ;

sophistischen Sichverhaltens S. 571 ff.
63 Fahrenbach, a.a.O. S. 278.



422 Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

In das Projekt der philosophischen Gesamtorientierung läßt sich

Jaspers' «Altersphilosophie» einordnen. H. Saner gibt ihr eine

konsequente Linie und berichtet, Jaspers habe seine Arbeit der drei letzten

Lebensjahrzehnte als kontinuierliche Übergangsarbeit zu einer künftigen

Weltphilosophie verstanden.64 «Die Logik einer Weltphilosophie
(Von der Wahrheit65), die Anbahnung einer Weltreligiosität (Der
philosophische Glaube angesichts der Offenbarung; die Formulierung
«Weltreligiosität» könnte mißverstanden werden. Jaspers hält weder
eine philosophische Aufhebung der Religion für möglich, noch eine

allgemeine Vernunftreligion, sondern interessiert sich für gemeinsame
Werte, genuine Ausdrucksformen und Ansatzpunkte der Kommunikation

der Religionen), die Philosophie der Weltgeschichte (darunter das

Konstrukt der «Achsenzeit» als geschichtlicher Bezugspunkt der
verschiedenen Kulturen für gemeinsame Werte und Anschauungen als

Voraussetzung interkultureller Kommunikation, nicht — wie gelegentlich

mißverstanden - als historische Analyse, sondern als Versuch im
Sinne Kants, der Geschichte Sinn zu unterstellen, der zugleich an ihr
festgemacht werden kann), die Weltgeschichte der Philosophie (Die
großen Philosophen), die Perspektiven einer Weltpolitik, die zu
Weltordnung und zum Weltfrieden führen soll (Die Atombombe und die

Zukunft der Menschheit), das sind die Übergänge zu einer künftigen
Weltphilosophie, die Jaspers gesetzt hat: mehr als nur Keime - aber

doch kein entfaltetes Ganzes, sondern ein kolossales Fragment.»66

64 Vgl. H. Saner, Jaspers' Idee einer kommenden Weltphilosophie, a.a.O. S. 56.
65 Die Erläuterungen in den Klammern stammen vom Vf. dieses Aufsatzes.
66 Saner, a.a.O. S. 60.


	Philosophie als Gesamtorientierung denkender Existenz nach Karl Jaspers

