
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Freiheit und triadische Struktur des Seins : im Ausgang von Erich
Przywara

Autor: Beck, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Beck

Freiheit und
triadische Struktur des Seins -

im Ausgang von Erich Przywara1

I. Christliche Philosophie der Freiheit bei Erich Przywara

Freiheit und Befreiung zu tieferem und erfüllterem Sein - im
Durchgang durch fortwährendes Scheitern der menschlichen Sehnsucht

auf dem Kreuzweg der Geschichte — ist eines der drängendsten
Probleme und vielleicht auch schönsten Aufgaben des Geistes.
Philosophie kann zu diesem Thema einen Beitrag leisten, indem sie die

Bedeutung und die Wesensstruktur der Freiheit in ihrem ontischen
Fundament aufzuhellen sucht. In diesem Zusammenhang hat die deutsche

Philosophie der Neuzeit und Gegenwart, besonders auch die

christliche, wichtige Impulse gegeben. Vor allem der metaphysische
und spirituelle Denker Erich Przywara entwirft eine Philosophie der
Freiheit von hohem Rang und aktueller Brisanz; so kann sie in unser
Thema einführen.2

1 Hauptvortrag (Ponencia Magistrai) auf dem III. Weltkongreß der Christlichen
Philosophie «Der zeitgenössische Atheismus und die göttliche Transzendenz» vom 9. bis
14. Juli 1989 in Quito/Ecuador (Südamerika), als Beitrag im Rahmen eines Festsymposions

zum Gedächtnis des 100. Geburtstages des kath. Religionsphilosophen Erich Przywara

(1889-1972), des Lehrers von Karl Rahner.
2 Wir beziehen uns im folgenden vor allem auf die «Schriften», Einsiedeln 1962;

deren Band II enthält die Religionsphilosophischen Schriften, wie Gottgeheimnis der

Welt, Religionsphilosophie katholischer Theologie u.a.; Band III umfaßt: Ur-Struktur
(2. Auflage von Analogia Entis I), die Gesammelten Aufsätze 1939-1959 unter dem Titel
All-Rhythmus u.a. Zu erwähnen ist die von L. Zimny zusammengestellte Bibliographie
Erich Przywara: Sein Schrifttum 1912—1962, Einsiedeln 1963; vervollständigt durch



386 Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara

Die Kernthese Przywaras über die Struktur der Analogie und der
Teilhabe des Seins ist wohl in seiner Formel «In/Über» ausgedrückt,
wonach jedes Seiende sein Sein «in» und zugleich «über» anderen
Seienden vollzieht. Diese Formel kann geradezu als ein onto-hermeneu-
tischer Schlüssel erscheinen, die fundamentalen Beziehungen zwischen
den Seienden zutiefst als Beziehungen der Freiheit und als ontische

Dispositionen gegenseitiger Befreiung und Vervollkommnung
aufzuklären.

So läßt sich beispielsweise schon das Verhältnis zwischen praktischem

Leben und philosophischer Reflexion als eine Beziehung
wechselseitiger Durchdringung und Übersteigung kennzeichnen. Der Inhalt
der Praxis geht auch in die Theorie ein, aber umfaßt gleichzeitig noch
mehr als diese und transzendiert sie: «Praxis in/über Theorie»; und

umgekehrt: Der Inhalt der Theorie realisiert sich in der Praxis, aber nur
unvollkommen — in vielen Fällen: eine glückliche Unvollkommen-
heit! -, und wenn der Sinn und originäre Wert der Theorie darin liegt,
die Praxis zu erleuchten und zu vervollkommnen, so gilt: «Theorie <in>

und <über> Praxis». Durch ihren Übergang zur Praxis wird die Theorie
verifiziert oder korrigiert — und so gereinigt und befreit; ebenso kann

aus einer kritischen theoretischen Durchleuchtung eine rektifizierte
und zu ihrem immanenten Sinn hin befreite Praxis resultieren.3

Dieselbe Beziehung gilt - mutatis mutandis — zwischen menschlichem

Geist und physischer Natur: Der Geist lebt in einem sinnlichen

Körper und drückt sich durch das Werk der Kultur auch in der
Weltmaterie aus; er übersteigt aber ebenso die physische Natur durch den

denselben Autor mit dem Band: Erich Przywara 1889-1969, Eine Festgabe, Düsseldorf
1969. Zur Darstellung, Interpretation und Auseinandersetzung: B. Gertz, Glaubenswelt
als Analogie. Die theologische Analogie-Lehre Erich Przywaras und ihr Ort in der

Auseinandersetzung um die Analogia Fidei, Düsseldorf 1969; R. Stertenbrink, Ein Weg
zum Denken. Die Analogia entis bei Erich Przywara, Salzburg-München 1971; von
evangelischer Seite: E. Mechels, Analogie bei Erich Przywara und Karl Barth. Das

Verhältnis von Offenbarungstheologie und Metaphysik, Neukirchen-Vluyn 1974; vor
allem aber - von katholischer Seite - die sorgfältige Darstellung der geistigen und
wissenschaftlichen Entwicklung Przywaras bei J. Terän Dutari, Christentum und
Metaphysik. Das Verhältnis beider nach der Analogielehre Erich Przywaras, München 1973

(dazu die ausführliche Rezension des Verf. in: Salzb. Jahrb. f. Philos. XXV (1980) 275-
278) ; E. Naab, Zur Begründung der Analogia entis bei Erich Przywara. Eine Erörterung,
Regensburg 1987, und J. Terän Dutari, Analogia de la libertad. Un Tributo al Pensa-

miento de Erich Przywara, Quito 1989.
3 Vgl. vor allem die Frühen religiösen Schriften, in: Schriften I, Einsiedeln 1962,

und: Religionsbegründung. Max Scheler - J.H. Newman, erstmalig Freiburg 1923.



Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara 387

Grad seines Seins. Entsprechend gilt von der anderen Seite: Die Natur
geht in die Erkenntnis und die Liebe des Geistes ein, transzendiert ihn
aber gleichzeitig durch den Reichtum ihrer Realität.

Oder denken wir zum Beispiel an zwischenmenschliche Beziehungen,

wie die zwischen Lehrer und Schüler: Das Wissen des Lehrers teilt
sich dem Schüler mit und übersteigt doch zum Teil seine Fassungskraft:
«Lehrer <in/über> Schüler». Aber es gilt auch: Der gute Schüler
übersteigt und überwindet seinen Lehrer — eine reziproke Proportion, die

konsequent auch auf Przywara selbst und seine Schüler anwendbar sein

muß, also zum Beispiel: Terän Dutari in/über Przywara! Wie man sieht,
kann die Formel «in/über» bei ihrer Konkretion in den
zwischenmenschlichen Beziehungen einen befreienden Humor begünstigen —

und Humor bedeutet «Humus» im Bereich des interhumanen Geistes.

Hans André, ein anderer zeitgenössischer deutscher Repräsentant
christlicher Metaphysik, prägte die verwandte Formel: «Annäherung
durch Abstand». Durch das Bewußtsein eines gegenseitigen Sich-Uber-

steigens treten die Personen in den Abstand gegenseitiger Hochachtung;

durch Zuneigung und Liebe auf der Grundlage solcher Achtung
nähern sie sich einander an und vereinigen sie sich, wobei die eine
intentional in der anderen lebt. Indem sie durch Respekt und
Wertschätzung voreinander zurücktreten, machen sie sich gegenseitig frei
und geben sie einander Raum; indem sie sich durch Zuneigung und
Liebe einander annähern, erfüllen sie diesen geistigen Abstands- und

Begegnungsraum und verwirklichen und vervollkommen so ihre
gegenseitige Freiheit.4

Für Przywara erreicht die Formel «in/über» ihre höchste Steigerung
und Bedeutung beim absoluten göttlichen Sein und seinem Verhältnis
zur Welt, die ein «Seiendes durch Teilhabe» darstellt. Die absolute und

schöpferische Freiheit Gottes liegt der relativen, geschaffenen und von
ihr abhängigen Freiheit des Menschen voraus und übersteigt sie. Aber
die göttliche schöpferische Freiheit erreicht ihr Ziel, das in der vollen
Verwirklichung und Erfüllung des Geschöpfes und seiner Freiheit
besteht, nur insoweit, als das Geschöpf dem Schöpfer frei erlaubt, in es

4 Vgl. zum Beispiel: H. André: Annäherung durch Abstand. Der Begegnungsweg
der Schöpfung, Salzburg 1957. Zur natur-und geschichtsontologischen Wirklichkeitsdeutung

von H. André vgl. vom Verf.: Natur - Geschichte - Mysterium. Die Materie als

Vermittlungsgrund der Seinsereignung im Denken von Hans André, in: Salzb. Jahrb. f.
Philos. XII/XIII (1968/69) 95-199.



388 Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara

einzutreten und sich in ihm frei zu entfalten. In diesem Sinne ist die

göttliche Freiheit über und in der menschlichen Freiheit, und Przywara
sagt, daß die menschliche durch ihre Erlaubnis die göttliche dazu
«befreit», in ihrem Herzen zu sein und sich in ihm frei zu entwickeln; die
menschliche befreit die göttliche und läßt sie frei sein, frei in ihrem
Wirken und ihrer Wirkung. Aber gerade indem der göttlichen Freiheit

gestattet wird einzutreten, kann sie fortfahren, die menschliche Freiheit
hervorzubringen und sie so in ihrem Sein als Freiheit zu
vervollkommnen, d.h. immer mehr zu befreien.

Auf diese Weise schreitet die göttliche Freiheit als schöpferische
Freiheit fort, und die menschliche Freiheit begleitet sie in ihrem
schöpferischen Werk, wobei sie als wachsend befreite und dadurch freiere
Freiheit handelt. In diesem fortwährenden Sich-Begegnen und
Zusammenwirken befreit die göttliche Freiheit die menschliche, und die
menschliche befreit die göttliche; wie Przywara nahelegt: Die göttliche
Freiheit ist gewissermaßen die menschliche, und die menschliche ist die

göttliche, in dem Sinne, daß jede in und über der anderen ist. In diesem

Kontext ist gerade auch die menschliche Freiheit als <über> der göttlichen

seiend zu verstehen, insofern sie durch die göttliche nicht gezwungen

oder vergewaltigt wird, sondern in ihrer Würde als Freiheit-Sein
stets respektiert bleibt. Hier enthüllt sich das «natürliche Geheimnis»
einer Ohnmacht der Allmacht gegenüber ihrem eigenen Werk — ein
Geheimnis der Achtung und der Liebe und das innerste Wesen einer
wahrhaften Allmacht. Um es mit den Worten von HansAndré zu sagen:
Es handelt sich um gegenseitige «Annäherung durch Abstand». Die
Geschichte der Welt legt sich als Geschichte der Freiheit aus, d.h. als

Geschichte eines schöpferischen Zusammenwirkens und Sich-Begeg-
nens göttlicher und menschlicher Freiheit, worin sich beide gegenseitig
freigeben und befreien.

Da jedoch die göttliche Freiheit nicht nur über der Geschichte steht,
sondern - dank ihrer freien Entscheidung für das Geschöpf — auch in

ihr, kann sie von ihrem vollen und angemessenen befreienden Wirken
ausgeschlossen werden, wenn der Mensch frei sich in sich selbst

verschließt — und so resultieren die Widersinnigkeiten in der Geschichte,
die Leiden und unangemessene Verengungen mit sich bringen. Dies
bewirkt dann eine neue Weise des Abstandes zwischen Geschöpf und

Schöpfer, nämlich das Übel der Entfremdung, eine Beraubung der Nähe
Gottes als Güte und Liebe. Dennoch, durch diese Setzung von Abstand
und Ferne gegen den Sinn der Geschichte öffnet sich ein neuer geistiger



Freiheit und triadische Struktur des Seins — im Ausgang von Erich Przywara 389

Raum der Annäherung und der Liebe — von seiten Gottes, der über

Natur und Geschichte steht und darum in ihnen mächtig ist. Diesen

neuen Raum der Annäherung und der Begegnung eröffnet das

«übernatürliche Geheimnis» der Fleischwerdung Gottes, das tiefste Mysterium

der Freiheit und der Geschichte: Gott ist immer der Größere! An
den Wechselschlägen des Geschicks, das der fleischgewordene Gott in
der Geschichte erleidet, wird dann deutlich, wie das «Sein-Ä^er-der-
Geschichte» Gottes sich nicht in sich selbst verschließt und absichert,
sondern bereit ist, in einem «Sein-/»-der-Geschichte» zu scheitern. Der
Mensch kann antworten, indem er sich nicht in seinem Verschlossen-
Sein in sich und seinen Grenzen behauptet, sondern sein Scheitern
annimmt und zu einem «Auf-bruch, der nach oben öffnet», bereit
ist.

So ergibt sich für Przywara das Kreuz als das «Herz» und als das

«Kernsymbol» der Geschichte: Es bezeichnet die allmächtige göttliche
Freiheit: schlechthin gekreuzigt und ohnmächtig, entfremdet und
ausgesetzt, und so angeboten der ganzen Menschheit als Quelle der Befreiung.

Und es bezeichnet zugleich auch die Freiheit des antwortenden
Menschen: in Selbst-Verschließung und Selbst-Verabsolutierung
gekreuzigt. Das Kreuz lebt am innersten Ort der Geschichte und der

Entscheidung der Freiheit als die konkrete Ereignisform einer «Annäherung

durch Abstand» von Mensch und Gott.
In dieser Perspektive einer Geschichte der Freiheit, deren «natürliches»

Geheimnis sich in das «über-natürliche» vertieft, das der
Geschichte noch intimer innewohnt, zeigt sich nun eine triadische

Struktur des «geschichtlichen Seins des Menschen» und des «Seins

Gottes über und in der Geschichte» — in neuerlicher «Annäherung
durch Abstand». Denn: Das transzendente göttliche Sein, das über der
Natur und der Geschichte steht und das Leben ausmacht, das Gott in
sich selber führt, offenbart sich uns, insofern es aus sich austritt und in
die Geschichte eingeht. Somit bedeutet das Leben, das Gott als «inkar-
nierter Gott» in der Geschichte verwirklicht, eine ähnliche und analoge

Fortsetzung des Lebens, das Gott in sich selbst führt. - Aber was ist die

Struktur des Lebens Gottes in der physischen Geschichte? Gott spricht
sich aus, geht aus sich hervor und setzt sich der Welt aus - bis zur
Kreuzigung; und aus dieser äußersten Selbstentäußerung kehrt er im
Ereignis der «Auferstehung» und «Himmelfahrt» zu sich zurück — und
er bezieht in die Rückkehr als freies Angebot die gesamte Welt mit ein.
An dieser göttlichen Bewegung lassen sich zwei Richtungen oder



390 Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara

Schritte unterscheiden: ein Heraustreten aus seinem «Sein in sich und
über der Geschichte», hin zu einem «Sein gewissermaßen außerhalb
seiner selbst und in der Geschichte» (bis zu dem Schrei des gekreuzigten
Jesus Christus: «Mein Vater, warum hast du mich verlassen?», vgl.
Mk 15,34 und Mt 27,46), und ein Zurückkehren zu seinem «Sein über
der Geschichte», an dem nun die geschichtliche Welt partizipieren kann
und das so ein in Friede und Seligkeit erfülltes Sein darstellt. Damit
deutet sich an, daß das göttliche Leben in sich selbst, der Geschichte

vorausgehend und über ihr stehend, sich in jenen beiden Momenten des

«Heraustretens» und «Zurückkehrens» vollzieht: des Heraustretens im
Aussprechen des Logos und des Zurückkehrens in der Hauchung des

Heiligen Geistes - das heißt, eine göttliche trinitarische Bewegung
leuchtet auf und erscheint in der Geschichte. 5

Aber es trifft wohl zu, daß die Auffassung der allgemeinen Formel:
«über/in» als explizierender Ausdruck einer grundlegend triadischen

Deutung des Seins bei Przywara selbst nicht abgeschlossen ist, sondern
eher erst angekündigt und angestoßen in einer neuen und dringlichen
Form. Daher ergibt sich für uns die Aufgabe einer Fortsetzung der
Reflexion, auch als Dank an Przywara. Eine solche weiter differenzierende

Interpretation verlangt - was sicher auch dem dynamischen Sinn

Przywaras und seiner Formel entspricht - in erster Linie eine konkrete

Durchleuchtung der Geschichte und besonders der Neuzeit als Suche

und Scheitern der Freiheit; und in zweiter Linie, auf dieser Grundlage,
die Frage nach dem ontischen Fundament der Freiheit in der angedeuteten

dynamisch-triadischen Struktur des Seins. So ergeben sich die
beiden weiteren Schritte unserer Betrachtung.

II. Das Ringen und Scheitern der Freiheit in der Neuzeit

Seit dem Mittelalter gibt sich die kulturelle und intellektuelle
Entwicklung der europäisch-okzidentalen Welt als eine geistige Bewegung
der Befreiung; unsere Philosophie präsentiert sich nach ihrem Selbst-

5 Vgl. zu den letztgenannten Ergebnissen unserer Darstellung und Interpretation
Przywaras auch dessen Arbeiten: Das Geheimnis Kierkegaards, München-Berlin 1929,

sowie: Mensch. Typologische Anthropologie I, Nürnberg 1959, und seine (nur als

unveröffentlichtes Manuskript vorliegenden) Wyhlen-Vorlesungen. Vgl. ferner die Ausführungen

bei J. Terän Dutari, Christentum und Metaphysik, a.a.O.: Der Dreitakt der

Analogie 548 ff., und: Analogie des Kreuzes 491 ff.



Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara 391

Verständnis seit den Anfängen der Neuzeit in ihrer Grundintention als

«Philosophie der Freiheit».
Dieser Aufbruch zur Freiheit bekundete sich zuerst in einem neuen

Verhältnis zur Natur und gewann Gestalt in der Entwicklung der
modernen Wissenschaften und der Technik. In Antike und Mittelalter
betrachtete sich die menschliche Vernunft als die Fähigkeit, den der
Wirklichkeit innewohnenden und in der sinnlichen Erfahrung gegebenen

Sinn-Gehalt zu ver-nehmen und in Begriffen auszusagen. Seit der
Neuzeit ordnete sich jedoch die Vernunft die Aufgabe zu, sich der

empirischen Realität «logisch zu bemächtigen», sie als disponibles
Material nach subjektiven Intentionen zu formen, sei es nach «angeborenen

Ideen» (Descartes) oder nach «apriorischen Formen» (Kant) oder
nach Interessen der Gesellschaft (Positivismus bzw. Neo-Positivismus).
Der Mensch suchte die Realität durch logische Be-griffe rational «in den

Griff» zu bekommen und durch «Wissenschaft» theoretisch zu beherrschen;

so konnte er durch Entwicklung entsprechender Technik sie sich
auch praktisch unterwerfen und über sie verfügen. Er konfrontierte sich
mit der Natur, stellte sie sich als «determiniertes Objekt» entgegen und
stellte sich über sie als «determinierendes und freies Subjekt». Durch die

«Objektivierung der Natur» sollte die «Subjektivierung des Menschen»
vermittelt werden; die «Konstitution der Natur als determiniertes

Objekt» diente einer «Selbst-Konstitution des Menschen als herrschendes

und freies Subjekt».
Insbesondere läßt sich der quantifizierende Charakter der modernen

exakten Naturwissenschaften aus dieser Tendenz der Vernunft zur
Freiheit verstehen. Denn indem für den abstrahierenden Blick der
Naturwissenschaften an den Objekten der sinnlichen Erfahrung die

konkreten Qualitäten an Bedeutung verlieren und nur noch die
quantitativ-mathematisch in allgemeinen Gesetzen formulierbaren Aspekte
hervortreten, distanziert sich der menschliche Geist von der konkreten
Natur und macht sich von ihr frei. So dient das Paradigma einer
«Reduktion von Qualität auf Quantität», wie Hobbes sagt, als Instrument
intellektueller Bemächtigung der Realität und dadurch der Vermittlung
von Freiheit.6

6 Vgl. z.B. H. Fiebig, Erkenntnis und technische Erzeugung. Hobbes' operationale
Philosophie der Wissenschaft, Meisenheim am Gl. 1973. Ferner vom Verf.: Das ek-
insistentielle Verhältnis von Natur- und Geisteswissenschaften in der abendländischen
Kultur, in: H. Beck/I. Quiles (Hrsg.), Entwicklung zur Menschlichkeit durch
Begegnungwestlicher und östlicher Kultur, Frankfurt/M.-Bern-New York-Paris 1988, S. 171—

86.



392 Freiheit und triadische Struktur des Seins — im Ausgang von Erich Przywara

Ein ähnliches Phänomen wie bei den Naturwissenschaften, besonders

bei der Physik, Chemie und Biologie, beobachtet man an der
modernen Entwicklung der Psychologie, deren Prototyp die von Freud
initiierte sogenannte «Psycho-Analyse» darstellt. Durch
objektivierende Erkenntnis der unbewußten psychischen Komplexe, die das

menschliche Leben determinieren, und durch deren Auflösung in ihre
elementaren funktionellen Komponenten möchte der Mensch sich

ihrer beengenden Behinderung entziehen und so sich befreien. Durch
psycho-analytische Auflösung und Destruktion entgegensetzter und
unerwünschter Strukturen und durch freie psycho-synthetische
Konstruktion erwünschter Strukturen (wobei ihn zunächst therapeutische
Motive leiten mögen) will der Mensch freier Schöpfer der psychischen
Struktur seines Lebens sein.

In der neuzeitlichen Geschichte des Abendlandes läßt sich ein
analoges Geschehen ebenso im menschlichen Zusammenleben erkennen,
d.h. in den Bereichen der Gesellschaftsstruktur, der Wirtschaft und der
Politik. Der sogenannte «Kapitalistische Liberalismus» ist Ausdruck
eines unbegrenzten Freiheitsstrebens des Einzelindividuums gegenüber
der Gesamtgesellschaft; im nachfolgenden entgegengesetzten Phänomen

des kollektivistischen «Sozialismus» wirkt ein Befreiungswille der

niedrigen Klassen oder auch der «gesamten Menschheit» gegenüber
den prädominierenden und repressiven höhergestellten Gesellschaftsklassen.

Und es ist unverkennbar, daß bei der Bewegung einer «Philosophie

und Theologie der Befreiung», wie bei Enrique Dussel u.a., und
bei der Suche Lateinamerikas nach seiner Identität, eine Tendenz der
kulturellen Emanzipation und Liberation vom europäischen Kontinent
und dessen rationaler bzw. rationalistischer Grundhaltung einfließt,
insoweit diese als ausbeuterisch, unterdrückerisch und inhuman erlebt
und verstanden wird.

Als markante Figuren, die diese Richtung der gesellschaftlichen
Entwicklung philosophisch zu deuten und progressiv zu begünstigen
suchten, sind z.B. Kant, Hegel und Marx zu beachten. Kant proklamierte

die freie und streng transzendentale Selbstbestimmung als die

Haltung, die des Menschen allein würdig und ihm als dem autonomen
Subjekt der Sittlichkeit angemessen ist. Flegel erblickte in der befreienden

und sieghaften Antithese des Dritten Standes, des Bürgertums,
gegen die Erste und Zweite Klasse, den Klerus und den Adel, wie sie

sich in der Französischen Revolution manifestierte, einen Fortschritt
des «Weltgeistes» und des «Seinslogos». Marx sah - in dialektischer



Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara 393

Kontinuation Hegels — im ersehnten Sieg der Vierten Klasse des

Proletariats der materiell Arbeitenden in einer sozialistischen Weltrevolution

den letzten und definitiven Schritt zur Freiheit in einer allumfassenden

«Gleichheit» und «Brüderlichkeit» der gesamten Menschheit.
Dieser Fortschritt zu einer immer entgrenzteren Freiheit sollte sich real

vermitteln durch eine rationale Analyse der historischen Strukturen
und Komplexe in ihren einzelnen Kausalfaktoren — in der Absicht,
diese psycho- und soziotechnisch zu beherrschen und zu manipulieren,
z.B. durch Einsatz von Medien der Kommunikation und Propaganda,
um so humanere Gesellschaftsstrukturen zu schaffen.

Daran zeigt sich: Der okzidentale Geist der Neuzeit versteht sich
selbst in der Entwicklung und Verwirklichung auf dem Wege zur Freiheit,

indem er aus seinem jeweils geschichtlich schon erreichten Status

herauszutreten und diesen wieder abzustoßen sucht: sich von ihm
theoretisch distanzierend durch «Akte rationaler Objektivierung» und sich
seiner praktisch bemächtigend durch «reale Akte der Technik»; so

erstrebt er seinen Fortschritt zu immer größerer Freiheit in allen Bereichen

sowohl der physischen Natur als auch der psychischen Struktur des

Individuums und der Gesellschaft.
Aber es ist ebenso unübersehbar, daß die mittels Wissenschaft und

Technik erkämpfte Herrschaft und Freiheit auf der Basis des Nominalismus,

Rationalismus und Empirismus zu einer Entfernung und
Entfremdung des theoretischen Bewußtseins von den Sinnstrukturen der
Wirklichkeit geführt hat — und konsequenterweise zu einer «Praxis der
Überheblichkeit», nämlich der Ausbeutung, Zerstörung und grenzenlosen

Manipulation. Die Natur wurde aufgefaßt nicht als Subjekt
eigenen Seins und Sinns in sich selbst, sondern nur noch als Objekt eines
sich als unbegrenzt freies Subjekt wollenden Menschen, als reines
Medium und Mittel seiner Selbstverwirklichung; «Natur» wurde nicht
erkannt und anerkannt als «Sinnwert in sich», sondern lediglich als

«Nutzwert für den Menschen». So droht die Gefahr einer Destruktion
des Lebens durch Verunreinigung der Luft mit giftigen Ausstößen,
durch unbeabsichtigte Nebenwirkungen der Radioaktivität und durch
eine Entwicklungsrichtung der Gen-Technik, die der Verantwortbar-
keit entgleitet; in der weiteren Zukunft läßt sich eine Störung des

kosmischen Gleichgewichts durch Entfesselung von nie absolut
kontrollierbarer atomarer Energie nicht ausschließen. Es zeigt sich eine

Herausforderung der Geschichte, welche die Überlebensmöglichkeit
der Menschheit von der physischen Basis her tangiert.



394 Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara

Ein ähnlich bedrückendes Bild vermitteln neuzeitliche Entwicklungen

im Bereich des Psychischen, Sozialen und Politischen. Es scheint,
daß die Beziehungen der Geschlechter und der Generationen mehr und
mehr neurotische Formen annehmen und die wirtschaftlichen und
interkulturellen Aktivitäten der Völker durch mangelnden gegenseitigen

Respekt schwerstens gestört sind. Wohin geht die Freiheit?
Abendländische «Freiheitsgeschichte» manifestiert sich offenbar

nicht nur als rational erkennendes Heraus- und Gegenüber-Treten zum
Sein, sondern pervertiert sich auch weitgehend in ver-kennender
Entfremdung, Verdunkelung und Zerstörung; man vergleiche in diesem

Zusammenhang Sartres Freiheitsverständnis als Absage an alle bindenden

Ansprüche des Seienden und Heideggers Deutung des abendländischen

«Seinsgeschicks» als Seins-Vergessenheit im Anschluß an Nietzsches

Nihilismus-Prophetie. Es droht der Absturz in einen «subjektozen-
trischen Nihilismus», der das ontische Fundament des menschlichen
Subjektes und seiner Freiheit angreift, und es ist durchaus unklar, ob die

neuerdings aufbrechenden Rufe nach einer «neuen Ethik», z.B. in den
Bereichen der bio-chemischen Genmanipulation und des sozialen
Wirtschaftsverhaltens, ein zulängliches Verständnis von Ethik einschließen:
ob sie «Ethik» als «Achtung des Seienden um seiner selbst willen»
meinen oder nur eine andere Form von «Technik», nämlich eine bloße
Überlebens-Technik.7

So aber stellt sich nun die Frage nach den Möglichkeitsbedingungen
wahrer Freiheit und ihrer realen Verwirklichung. Es kann sich zeigen,
daß diese Bedingungen in einem triadischen Strukturprinzip des Seinsaktes

gründen und in seiner Erkenntnis und Anerkenntnis. Diese Frage
führt uns zum dritten Teil dieser Reflexion.

III. Triadische Struktur des Seins als Fundament der Freiheit

Nach einer bedeutsamen philosophischen Tradition — und besonders

im Sinne «christlicher Philosophie» — wird das «Sein» verstanden

7 Vgl. zu diesem Zusammenhang sowie zu dem hier gegebenen Ansatz einer Analyse,
Deutung und Kritik unserer technikbestimmten neuzeitlichen Kultur vom Verf.:
Kulturphilosophie der Technik. Perspektiven zu Technik - Menschheit-Zukunft, Trier 1979
(engl. Ausgabe voraussichtl. New York/USA 1992, span. Ausgabe voraussichtl. Monter-
rey/Mex. 1992). Darin auch extensive Hinweise auf weitere Literatur.



Freiheit und triadische Struktur des Sein - im Ausgang von Erich Przywaras 395

als der «Grundakt des Seienden». Dieser Akt ist weiter zu «aktualisieren»

durch entsprechende Erkenntnis und Liebe. In der Abfolge der
drei Akte des Seins, des Erkennens und des Liebens artikuliert sich eine
triadische Struktur von «Aktualität» oder «Wirk-lichkeit». Denn das

Fundament jeder Akthaftigkeit des Seienden ist das Sein, durch welches

es in sich selbst ist. Allein auf der Grundlage und in der Kraft dieses

Aktes seines Seins kann das Seiende sich selbst und anderes erkennen,
indem es in sich eine Idee oder Vor-Stellung des zu Erkennenden bildet,
sich ihm gegenübersetzt und es «objektiviert». Auf dieser weiteren

Grundlage vermag es dann sich auf das Erkannte zu richten durch

An-Erkennung und Liebe, indem es das Erkannte akzeptiert und sich

mit ihm ver-einigt. So kontinuiert, evolviert und aktualisiert sich die

Aktualität des Seins des Seienden (d.h. es «ver-wirklicht» sich seine

«Wirk-lichkeit») gewissermaßen durch eine «Kreis-Bewegung». In dieser

Perspektive sagt z.B. Thomas v. Aquin: «Es besteht also wie in uns so

in Gott eine gewisse Kreisbewegung im Wirken des Verstandes und des

Willens; denn der Wille kehrt dorthin zurück, von wo der Verstand

ausging. »8

Dieser Satz läßt sich in unserem Zusammenhang als Beschreibung
eines in -ek -insistentiellen Geschehens verstehen und weiter auslegen:
Durch sein grundlegendes «Sein in sich seihst» in-sistiert der Wesensgehalt
eines Seienden in sich. Dies ist an der Aktualität (Akthaftigkeit,
Wirklichkeit) des Seienden das erste. Durch die Erkenntnis wird sodann

8 De Pot. q 9 a 9: «Est ergo tarn in nobis quam in Deo circulatio quaedam in operibus
intellectus et voluntatis; nam voluntas redit in id a quo fuit principium intelligendi.» Die
Fortseztung dieses Textes, auf die wir später zurückkommen werden, lautet: «sed in nobis
concluditur circulus ad id quod est extra, dum bonum exterius movet intellectum nostrum,
et intellectus movet voluntatem, et voluntas tendit per appetitum et amorem in exterius
bonum; sed in Deo iste circulus clauditur in se ipso. Nam Deus intelligendo se, concipit
verbum suum, quod est etiam ratio ominium intellectorum per ipsum, propter hoc quod
omnia intelligit intelligendo seipsum: et ex hoc verbo procedit in amorem omnium et sui

ipsius. »

An dieser grundlegenden Stelle und im weiteren Textzusammenhang wird von
Thomas das Thema einer «triadischen Seinsstruktur» aufgenommen, die sich zutiefst als

«Analogia Trinitatis» interpretieren läßt. Zur sachlich-systematischen Begründung und
Entfaltung vgl. vom Verf. : Der Akt-Charakter des Seins. Eine spekulative Weiterführung
der Seinslehre Thomas v. Aquins aus einer Anregung durch das dialektische Prinzip
Hegels, München 1965. (Span. Ausg. unter dem Titel: El ser como acto. Continuaciön
especulativa de la doctrina de Sto Tomas de Aquino sobre el ser, inspirada en el principio
dialéctico de Hegel, Pamplona 1968); ferner vom Verf.: Natürliche Theologie. Grundriß
philosophischer Gotteserkenntnis, München-Salzburg 1986, 2. Aufl. ebd. 1988; ferner
E. Schädel (Hrsg.), Bibliotheca Trinitariorum, Paris-München-New York-London Bd. I
1984, Bd. II 1988.



396 Freiheit und triadische Struktur des Seins — im Ausgang von Erich Przywara

dieser Wesensgehalt im Verstand des Erkennenden ausgedrückt und

repräsentiert. So bezeichnet «Erkenntnis» einen Akt des «Aus-drük-
kens» oder des Überführens des Wesensgehaltes von dem Sein, das er in
sich selbst besitzt, zu einem Sein, das er dann auch im Intellekt hat, oder

von seiner anfänglichen «In-sistenz in sich» zu seiner Öffnung und
«Ek-sistenz aus sich heraus und gegenüber zu sich»; der Wesensgehalt
des Seienden tritt durch sein Erkanntwerden gewissermaßen aus sich
heraus und sich gegenüber. Darin liegt, wie sich zeigt, das zweite in der
Aktualität (Wirk-lichkeit) des Seins des Wesensgehaltes des Seienden.

Allein auf der Grundlage und in der Kraft dieses Seins-in-sich und
gleichzeitigen Seins-gegenüber-zu-sich kann der Wesensgehalt mit sich
selbst wieder-vereint werden: zu einem Sein, das nun aus-drücklich in
ihm selbst gesetzt wird. Dies geschieht durch den Akt der Liebe und des

Willens, der das dritte, das re-in-sistentielle Bewegungsmoment
darstellt. Es bedeutet die «Ver-voll-komm-nung» in der Aktualität des

Seins, indem das Sein ausdrücklich akzeptiert wird und dadurch in sein
volles «Selber-Sein» kommt, d.h. sein volle Identität erreicht. In diesem
Sinne beschreibt die Aktualität (Wirk-lichkeit) des Seins einen «triadischen

Zirkel», eine in-ek-reïnsistentielle Bewegung.
In diesem Zusammenhang ist besonders auf die In-sistenzphiloso-

phie von IsmaelQuiles hinzuweisen, die aufzeigt, wie in den verschiedenen

Bereichen des Menschen und der Kultur die «In-sistenz in sich»

jeweils das erste ist, die Grundlage jeden Aktes und jeder Bewegung der
Ek-sistenz und der Freiheit.9

Es fällt auf, daß Thomas in dem zitierten Text von einer Ähnlichkeit
und Analogie zwischen unserem Sein und dem göttlichen Sein spricht:
«Es liegt also bei uns wie bei Gott in den Werken des Verstandes und
des Willens eine Kreisbewegung vor ...» Er merkt jedoch auch eine
Verschiedenheit und Unähnlichkeit an, indem er fortfährt: «... Aber in
uns schließt sich dieser Kreis in dem, was außerhalb unserer selbst ist,
insofern das äußere Gut den Verstand affiziert, dann dieser den Willen
bewegt und schließlich der Wille durch sein Begehren und Lieben auf

9 Vgl.: Antropologla filosöfica in-sistencial (Obras de Ismael Quiles I), Buenos Aires
1978; und: La persona humana (Obras II), ebd. 41980. - Vgl. auch vom Verf.: Ek-
in-sistenz: Positionen und Transformationen der Existenzphilosophie, Frankfurt-Bern-
New York-Paris 1989; dort wird nach Darstellung des Entwicklungsganges von Ek-
sistenzphilosophie (Kierkegaard, Jaspers, Heidegger, Sartre, Wust) die «Kontraposition»
einer In-sistenz-philosophie (Quiles) herauszuarbeiten versucht und die weiterführende
synthetische Perspektive einer <Ek-in-sistenzphilosophie> in den verschiedenen Sachbezügen

von Natur und Kultur systematisch skizziert (Span. Ausg. Buenos Aires 1990).



Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara 397

das äußere Gut hinzielt; aber in Gott schließt sich dieser Kreis in sich
selbst. Denn dadurch, daß Gott sich selbst erkennt,... erkennt er
überhaupt alles; und von daher schreitet er fort zur Liebe seiner selbst und
alles Seienden» (loc. cit.). Das heißt:

Sowohl beim Menschen als auch bei Gott wird das Sein als Akt
vollzogen, und die Aktualität dieses «Aktes des Seins» setzt sich fort,
entwickelt und vervollkommnet sich durch die Akte der Erkenntnis
und der Liebe, was eine Kreisbewegung bedeutet. Der Unterschied und
die Unähnlichkeit aber liegen darin, daß der Seinsakt des Menschen,
aufgrund seiner Unvollkommenheit, Begrenzung und vielfältigen
Bedürftigkeit, bei seiner «Kreisbewegung» sich notwendig nach außen
erstreckt und auch anderes Seiendes umfaßt; in seinem innersten Wesen

jedoch ist er nichts Geringeres als eine entfernte Ähnlichkeit und
schwache Teilhabe des göttlichen Seinsaktes. Dieser vollzieht eine

Kreisbewegung, die in sich selbst subsistiert mit den drei Weisen ihrer
Aktualität: dem einfachen Sein, dem Erkennen und dem Lieben; oder,
im Hinblick auf seine drei korrespondierenden Momente: dem
uranfänglichen In-sich-Sein, dem Aus-gedrückt-Sein (oder Aus-sich-her-
und-sich-Gegenüber-Sein) und dem In-sich-zurückgekehrt-Sein (oder
Wieder-in-sich-Sein). Die subsistierende unendliche göttliche Kreisbewegung,

die in diesen drei Schritten und Weisen subsistiert, wird in der
christlichen Glaubenstradition bekanntlich als interpersonales trinita-
risches Leben verstanden: So wird das erste Moment, die «In-sistenz in
sich» als der Anfang, als die «Person des Vaters» aufgefaßt; das zweite
Moment, die Ek-sistenz gegenüber dem ersten, das aus-gedrückte
göttliche Sein, erscheint als der Logos oder die «Person des Sohnes»; und
das dritte Moment, die Re-insistenz in sich, als Ausfluß und Ergebnis
einer «vollkommenen Rückkehr» im gegenseitigen Sich-Annehmen
des Vaters und des Sohnes durch die Liebe, wird der Person des

Heiligen Geistes zugeordnet.
Es ist klar, daß eine solche Interpretation nicht mehr bedeuten kann

als eine nur «begrenzte rationale Annäherung an das Mysterium durch
einen bleibenden unbegrenzten realen Abstand», ein «Wissen wie durch
Nicht-Wissen». Aber dennoch: Das Geheimnis sagt nicht etwas Diffuses

und Irrationales, sondern Lichtes und Erhellendes. Besonders kann
es für unser oben anstehendes Problem der Freiheit und ihrer Verzerrung

im Zusammenhang der abendländischen Kultur ein ontologisches
Tiefenverständnis und neue praktische Handlungsimpulse vermitteln.



398 Freiheit und triadische Struktur des Seins - im Ausgang von Erich Przywara

Die okzidentale neuzeitliche Kultur scheint durch ihre Tendenz, die

Wirklichkeit zu objektivieren und rational-technisch aus ihr heraus- und
ihr gegenüberzutreten, in unserer Perspektive eines triadischen
Verständnisses des Seins eine akzentuierte Teilhabe am göttlichen Logos zu

zeigen; sie ist eine rationale Kultur. Aber diese Partizipation pervertiert
sich zum Teil, indem unsere Kultur in den Absolutismus einer reinen

Verfügungs-Rationalität und «Herrschafts-Logik» stürzt, einen «subjek-
tozentrischen Nihilismus»; dadurch beinhaltet sie, wenn man in dem
Ansatz von Przywara fortfahren will, eine besondere Teilhabe am
«gekreuzigten Logos». Was der okzidentalen Kultur in ihrer Verfassung der

Entfremdung fehlt, ist der ent-sprechende Rück-Bezug, die angemessene

Rück-Bindung und Rück-Einfaltung zum ursprünglichen Sinn des

Seins; sie ist in ihrer Grunddisposition mehr «logisch» als «spirituell».
Deshalb bietet sich als Weg zu einer integraleren und freieren Humanität

und einer vollkommeneren Partizipation am triadischen Akt des

Göttlichen Seins eine «kreative Begegnung» mit anderen Kulturen an,
die in ihrer onto-anthropologischen Disposition stärker «spirituell»
akzentuiert sind, d.h. mit den Kulturen des asiatischen Orients und
Afrikas.

Vielleicht sind die gegenwärtigen Leiden der Menschheit als

«Geburtswehen» zu einer wesentlich neuen Weise des Menschseins zu
verstehen, die mehr Integration, Humanität und Freiheit aussagt. Die tief
leidende Kultur Latein-Amerikas könnte dabei durch ihre
orientalasiatischen und indo-amerikanischen wie gleichermaßen okzidental-
europäischen und afrikanischen Ursprünge und Komponenten ein
historisch privilegierter Ort der Begegnung und ein Tor zur Zukunft
sein. 10

10 Vgl. zum Zusammenhang ebenso die Beiträge des Verf. zu den beiden
vorangegangenen Weltkongressen der Christlichen Philosophie: 1. Analogia Trinitatis — ein
Schlüssel zu Strukturproblemen der heutigen Welt, in: Salzb. Jahrb. für Philos. XXV
(1980) 87-99. (Span. Ausg. unter dem Titel: Analogia de la Trinidad. Una Have para
problemas estructurales del mundo actual. In: Revista de la Universidad Catölica 9

(Quito/Ecuador 1981) 57-73, und in: La Filosofla del Cristiano, hoy. Primer Congreso
Mundialde Filosofla Cristiana, Cördoba (Arg.) 1983, S. 1697-1709. 2. «Kulturelle Begegnung

und Bewegung zwischen Europa und Lateinamerika - gedeutet in der Perspektive
einer «Analogie der Trinität». Retrospektive und prospektive Verstehbarkeitsimpulse
interkultureller Verhältnisse und Beziehungen aus einem Ansatz christlicher Philosophie,
in: Politische Studien 304 (1989) 263-269. (Span. Ausg. unter dem Titel: Encuentro y
movimiento cultural entre Europa y América Latina, interpretado en la perspectiva de

una Analogia de Trinidad, in: Revista de filosofla (Mexico) 20 (1987, num. 58/59) 55-61
und in: Kongreßakten. Segündo Congreso Mündial de Filos Crist., Monterrey/Méx.
1986.


	Freiheit und triadische Struktur des Seins : im Ausgang von Erich Przywara

