Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Zur Methode einer radikalen Lebensphdnomenologie in
Auseinandersetzung mit Descartes, Husserl und Kandinsky : nach
Michel Henry

Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rorr Kunun

Zur Methode einer
radikalen Lebensphinomenologie
in Auseinandersetzung mit
Descartes, Husserl und Kandinsky

nach Miche! Henry

Die Kenntnis des Lebens setzt eine Philosophie voraus, die das
immer schon vorhandene Wissen des Lebens um sich selbst einholt, um
es auf ideale Weise zu verstehen und zu verwirklichen. Diese Idealitit
bedeutet im phinomenologischen Sinne, die Art und Weise des Lebens
zu untersuchen, wie es sich gibt. Als radikale Phinomenologie muf3
diese Phinomenalititsanalyse des Gegebenheitsmodus des Lebendig-
seins die historische Phinomenologie seit Husser/ weiterfihren, denn
das Leben ist kein intentionales Korrelat des Sinnschauens, sondern es
existiert nur in der Affektivitit seiner Selbsterscheinung. Die Radika-
litit einer solchen anderen Phinomenologie besagt daher fiir M. Henry
(vgl. 1963, 1990b), daf3 dieses philosophische Bedenken des Lebens
zugleich eine Weise des Lebens selbst ist. Insofern ist das Leben eigent-
lich nie Ob-jekt, da die Weise, wie es sich gibt, zuinnerst den Vollzug
seiner Verwirklichung immer unmittelbar mitsetzt. Eine Philosophie,
die sich um diese Immanenz miiht, hat deshalb auch nicht das Gesamt
der Phinomene des Lebens zum Gegenstand, so wie die Wissenschaften
sie erforschen wollen; ihr Thema ist vielmehr die Entsprechung der
Lebenserscheinung als Gegebenheit fir uns, sofern wir prinzipiell
subjektiv affizierte Wesen sind. So ergibt sich von Beginn an eine kon-
substantielle Betrachtungsnotwendigkeit von Lebendigsein und Leib-
lichkeit als Grundaffektion, die bei Henry konstant zwei phinomeno-
logisch-methodologische Verfahrensweisen diktiert. Zum einen sind
alle einer Wesentlichkeit «fremden Eigenschaften zu verbannen», und



370 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

zum anderen ist jenseits aller Theorie «die unmittelbare Erfahrung
(épreuve), die das Leben von sich selbst hat, zu sehen oder besser zu
fihlen» (1988a, S. 73 u. 50).

Diese bewuf3te Bevorzugung des Empfindens (sentir) gegeniiber der
Vision birgt — auf dem Hintergrund eines ebenfalls zu befragenden
Seinsmonismus — eine kritische Riickschau von Descartes bis Husserl,
deren Einwinde bei der phinomenologischen Gegebenheitsweise als
BewuBtsein einsetzen (vgl. auch Henry 1975). In der Husserlschen Phi-
nomenologie wird dieses Bewulitsein durch die phinomenologische
Reduktion herausgehoben, die sich nach der letzten Darstellung Haus-
serls in der «Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie» (1962) in zweifacher Hinsicht entfaltet.
Zunichst gilt die «Epoché» der Welt jener galileischen Wissenschaft,
die unser Denken revolutioniert hat. Die Welt gibt sich uns mittels
sinnlicher, subjektiver und unterschiedlicher Erscheinungen, aber nach
dem neuzeitlichen Wissenschaftsmodell soll es méglich sein, oberhalb
der Relativitit ihrer Erscheinungen eine in sich wahre Welt vorzuwei-
sen. Diese zeigt sich genau in dem Malle, wie von den sinnlichen
Eigenschaften abstrahiert wird und allgemein alles beiseite gelassen
wird, was mit der Subjektivitit zu tun hat. Als wirklich Seiendes wird
nur anerkannt, was sich den abstrakten Formen eines raumzeitlichen
Universums einfiigen 1463t, dessen geometrische Bestimmungen darauf-
hin eine eindeutige Erkenntnis bilden. Sofern eine Welt des Geistes und
menschlicher Spiritualitit noch anerkannt wird, basiert diese auf der
wissenschaftlichen Natur und wird von ihr erklirt (vgl. auch Henry
1987, S. 14t., 43ftf.).

Husserls gewaltige Umkehrung dieses Szientismus bestand nun in
dem Nachweis, daf} die mathematischen Idealititen von jener sinnlich-
subjektiven Welt keine eigentliche Rechenschaft ablegen konnen, in der
sich unser alltidgliches Leben abspielt. Diese Lebenswelt erstellt viel-
mehr ihrerseits die Sinnreferenz, auf die sich die wissenschaftlichen
Idealisationen beziehen, welche zudem eine subjektiv-transzendentale
Operation voraussetzen. Anstatt also die Subjektivitit auf einen bloflen
Schein reduzieren zu kénnen, findet die Wissenschaftswelt vielmehr in
dieser ihr eigenes hervorbringendes Prinzip. Die Natur, auf der sich alle
menschliche Geistigkeit errichtet, ist folglich nicht die abstrakte Wis-
senschaftswelt, sondern eben jene Lebenswelt, die stindig in den sinn-
lichen Gegebenheitsweisen der Subjektivitit intuitioniert und erprobt
werden kann.



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie 371

Anders ausgedriickt, ist die Subjektivitit folglich die Fundamental-
methodologie, kraft derer die Lebenswelt als Gesamtheit jener Vor-
ginge und Modalititen existiert, nach denen sie sich uns gibt. Alle Onta
der Lebenswelt sowie diese Welt selbst sind niemals unmittelbar und
durch sich selbst vorhanden. Sie sind nur da, insofern die subjektive
«Konstitution» laut Husser/ sie ansichtig werden i3t und sie auf diese
Weise in die Bedingtheit ihres Phinomenseins erhebt. Die transzen-
dentalen Seins- wie Sinnvorgaben dessen, was fiir uns gegeben sein
kann, sind sehr komplex und bleiben fiir die natiirliche Wahrnehmung
oder Haltung «anonym», da die festgehaltenen Seienden mit ihren
Zwecken unter dem Aspekt utilitir-praktischen Gebrauchs erfalit wer-
den. Bei der Wahrnehmung eines Hauses beispielsweise, wozu auch die
moglichen Ansichten der nicht gesehenen Seiten und Teile gehoren,
habe ich normalerweise nicht die Wahrnehmung einer Wahrnehmung
des Hauses. Deshalb ist eine zweite Epoché notwendig, die mir — ins-
gesamt gesehen — bewul3t macht, daf ich ein BewuBtsein von meinem
BewuBtsein der Welt habe.

Bei dieser Kluft im Riickgang von der Lebenswelt zum Bewulf3tsein
von einer solchen Welt setzt des niheren Henrys Kritik an der philo-
sophiegeschichtlich bekannten Phinomenologie an, sofern er selbst auf
radikalere Weise vom Leben sprechen will. Fir Husser/ und die histo-
rische Phinomenologie ist das BewuBtsein mit der Intentionalitit
gleichzusetzen, sofern es stets Bewulitsein von «Etwas» als Welt ist.
Zwar gilt auch fur Henry weiterhin der Grundsatz: soviel Sein wie
Erscheinung (vgl. 1990b, S. 166), aber er hilt fiir ungelost, was und ob
die Intentionalitit zu «sehen» gibt. Denn falls das Bewuf3tsein in seinem
Wesen Intentionalitit ist, dann bedeutet dies, dal3 sie die Phinomena-
litat selbst ist, da sie die Bedingung der Phinomenalitit als ein Sehen-
lassen abgibt. In dem Mafe, wie solche Intentionalitit sich auf Etwas
bezieht, so daf3 dieses sich vor ihr wie ein Transzendentes erhebt, ist sie
jenes Vermogen oder Konnen, iiberhaupt ein «Vor» (devant) oder
«Drauflen» (dehors) zu errichten und den Weg bis zu dem hin zu
bahnen, was sich in diesem Vor aufhilt. In diesem tieferen Sinne ist das
BewuBtsein BewuBtsein von Welt, denn die Méglichkeit, etwas sehen
zu lassen, heiflt dann allgemein vor sich hinstellen oder in eine Welt
hineinversetzen. Das DraulBlen, AuBerhalb oder AuBerliche ist deshalb
das Transzendente, welches als Bedeutung jenseits des rein sinnlichen
Gehaltes liegt, und die AuBerlichkeit (extérieur) schlechthin wire infol-
gedessen die Gesamtheit der BewuBtseinsbedeutungen, auf die hin die



372 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

sinnlichen Erscheinungen sich stindig tiberschreiten (vgl. Henry 1988,
S. 66 u. 74; 1987, S. 62).

Husserls Losung, um das BewuBtsein unseres BewuBtseins von Welt
an sich zu erreichen, beruht nochmals auf der Intentionalitit, denn die
entsprechende phinomenologische Reduktion ist eine Reflexion tiber
das spontane BewufBtsein — mit anderen Worten ein auf die Transzen-
dentalerfahrung gerichteter intentionaler Blick. Die Tatsache der Re-
tention indert nichts daran, weil diese selbst wieder eine Intentionalitit
ist, so dal3 die Selbstoffenbarung der absoluten Subjektivitit in dieser
Sicht ein selbstbezogener intentionaler Akt bleibt. Die Hauptfrage nach
der Art und Weise, wie das BewuBtsein seiner selbst bewul3t wird und
nicht mehr nur BewuBtsein von Welt ist, wird mithin dahingehend
beantwortet, dal} eine Selbstkonstitution des BewuBtseinsflusses statt-
findet, worin die absolute Subjektivitit ihre Selbstverzeitlichung vor-
nimmt. In diesem Fluf3 als Zeitigung tut sich ein Spielraum auf, eine
erste Distanzierung oder eine Ek-stase, und in dem so geoffneten Raum,
der die erste Offnung einer Welt darstellt, bewegt sich der intentionale
Blick der Retention und dann der Reflexion.

Ist diese Husserlsche Darstellung als eine Antwort auf die Proble-
matik der Selbstoffenbarung der absoluten Subjektivitit anzusehen,
sofern diese Selbstoffenbarung das Leben selbst ausmacht (vgl. bes.
Henry 1990b, S. 23ft.)? Das FlieBende der absoluten Subjektivitit soll
sich selbst erscheinen, indem es sich selbst konstituiert, was bedeutet,
daB3 die als Phinomene konstituierten Phasen sich in und durch die
Intentionalitit geben, ohne jemals als Konstituierende aufzutreten. Mit-
hin offenbart sich auch die Intentionalitit nie als solche, das heil3t in
ihrem Vollzug und in ihrer Wirkweise: Was zu sehen gibt, wird niemals
selbst gesehen! Deshalb kennt Husser/ (1962, § 55) auch ein letztes
Konstituierendes, nimlich ein absolut einmaliges Ego, welches nicht
nur bewirkt, daf3 ich etwas fiir mich bin, sondern das zu sagen erlaubt:
«Ich bin es». Mehr wird iiber diese hochste Instanz nicht ausgesagt,
obwohl es «das absolute Leben der transzendentalen Subjektivitdt» in
Henrys Augen ist. Und es ist fir ihn zugleich «das wirkliche Leben», das
in der historisch bekannten Phinomenologie sowie in der Philosophie
allgemein in einer nicht erhellten Anonymitit verharrt (vgl. 1985b,
S. 4).

Zumindest hier schon ist zu verstehen, dal3 es bei Henry um keinen
vitalistischen Biologismus geht, von dem FHeidegger (1975, S. 67) sagt,
dieser lasse alles «in das Erleben des Lebens zuriickfallen», um den



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie 373

Lebensstrom gegen die Zerstorung durch «starre Begriffe» abzuschir-
men. Vielmehr geht es in der radikalen Lebensphinomenologie u.a. um
eine konzeptuell dullerste Anstrengung, um die Cartesianischen Grund-
intuitionen der Phinomenalitit neu zu durchdenken, die Husser/
bekanntlich auf die Zuordnung von «ego-cogitatio-cogita» brachte
(1962, § 50), um diese Reihenfolge dann selbst riickwirts vom cogita-
tum her aufzurollen. Dieser Vorstellungsprimat ist zu hinterfragen, der
bis in die Heideggersche Descartes-Kritik und Husser/-Rezeption hinein-
wirkt, so wenn Hezdegger das Cogito als ein Sich-Vorstellen auslegt und
gegen alle BewuBtseinsphilosophie den welttranszendenten Daseins-
entwurf stellt (vgl. Henry 1985a, S. 87-123). Aber selbst wenn Sartre
(1952, S. 538) in einem noch vordergrindigen Lebensbegrift befangen
bleibt — nimlich in der «Seinsbegierde» als «Gott-sein-Wollen» im
Sinne eines obersten Transzendenzzieles, hat er doch recht, gegeniiber
der existentialen Eigentlichkeitshermeneutik zu verstehen zu geben,
der Urentwurf des Daseins sei an sich nur einsichtig «auf der Grundlage
eines Urentwurfs zu leben». So bleibt mit der franzésischen Phinome-
nologietradition (vgl. Waldenfels 1983) zu fragen, ob ein Ansatz beim
intentionalen Objekt letztlich tiberhaupt moglich sei, um im Fall der
noetischen Analysen bis zu den Konstitutionssynthesen vorzudrin-
gen.

Angesichts der Problematik in den beiden ersten «Meditationen»
Descartes’ scheint es unstatthaft, vom cogitatum und seiner Erscheinung
auszugehen, da es durch den Zweifel ausgeschaltet wurde. Sich auf die
GewiBheit eines apodiktischen Sehens einer eindeutigen Sicherheit wie
beispielsweise das «Ich denke, also ich bin» griinden zu wollen, entfillt,
weil ein moglicher Trug solches Sehen — in der Form «irgendeines
bosen Geistes» (I, 12; 1959, S. 38) — grundsitzlich belastet. Was bleibt
aber tberhaupt iibrig, wenn jede nur denkbare Welt, sei sie real oder
ideal, sinnlich oder geistig, aus dem ekstatischen Bereich der Sichtbar-
keit entfernt wurde, weil dieser Erscheinungsraum kein solcher ist?
Denn dort, wo diese Welten erscheinen, gilt nicht ein Sichtbarmachen
oder ein Sehenlassen, sondern ein Tiduschen und ein In-Irrtum-
gefithrt-Werden. Was allein bleibt, ist das «at certe videre videor, audi-
re, calescere» der «II. Meditation»: «Es scheint mir zumindest doch,
daB ich sehe, daf} ich hore und dal ich mich erhitze» (I1, 951959, S. 50).
Anders gesagt ist es die subjektive Erfahrung der « Vision», ihre Selbst-
offenbarung, die am Ende des Zweifels nur noch gegeben ist, jedoch
eben ausschlieBlich in dem Mafe, wie diese Offenbarung des Sehens



374 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

selbst nicht — als Offenbarung — in einem solchen Sehen besteht, das
wieder bezweifelbar wire (vgl. Henry 1984; 1985a, S. 17ft.; 1987,
S 274},

Vielmehr wird der An-Schein oder die «Scheinlichkeit» (la sem-
blance) selbst erfahren, in denen ich zu sehen scheine. Es empfindet sich
das Sehen in thm, wie Descartes in einer gleichwertigen Formulierung
im Brief an Plempius 1637 bemerkt: «Sentimus nos videre» — «Wir
empfinden, dal wir sehen» (1974, S. 413). Dieser sich selbst offenba-
rende Anschein ist also nicht ein solcher, in dem das Sehen sein Objekt
erreichen wiirde, und damit ist er auch keine Lichtung einer Ek-stase.
Wenn es folglich darum geht, dem Sehen selbst einen Grund zu geben
und jegliche GewiBheit zu sichern, ohne sich weder auf dieses Sehen
noch auf diese Evidenz zu berufen, dann kann dies nur durch den
Aufweis geschehen, wie dieses Sehen sich an und fiir sich in sich selbst
errichtet. An diesem Punkt ereignet sich der urspriingliche Eintritt des
Lebens in sich selbst, wo es alle Punkte seines Seins beriihrt. Deshalb
sind hier Sehen und Ekstase ebenso aufgehoben wie jeder mégliche
Zweifel oder Irrtum. Es gehort in diesem Zusammenhang zu den ent-
scheidenden Intuitionen Descartes’, wenn er beispielsweise vom Traum
sagt, da} die hierin durchlebte Angst oder der dabei empfundene
Schmerz auch dann absolut wahr bleibt, falls die Welt insgesamt als
Traum angenommen wiirde. Denn was selbst in dieser Befindlichkeit
gilt, ist die Absolutheit des Lebens, sofern es Affekt ist (vgl. z.B. 1959,
S. 139: Med. VI, 7; 1970, S. 85f.: Pass. XXVI).

In Cartesianischer Terminologie ausgedriickt, will diese urspriingli-
che Errichtung der Subjektivitit in sich selbst, die aus ihr das Leben
macht, mithin besagen, dal3 es sich hierbei um die Idee des Geistes
handelt. Denn fiir Descartes unterscheidet diese sich von allen anderen
Ideen, soweit sie kein cogitatum enthilt (vgl. 1972, S. 289). Jeder objek-
tiven Realitit entbl6Bt und als cogitatio auf ihre materiale oder formale
Wirklichkeit allein zuriickgefiihrt, ist diese Idee jenes Vermogen,
wodurch die reine cogitatio sich selbst offenbart, so wie sie in sich ist.
Das heif3t, sie ist die Offenbarung des Denkens an und fiir sich — und
nicht diejenige einer Andersheit oder irgendeiner Objektivitit als cogi-
tatum. Aus diesem Grunde bezeichnet die formale Wirklichkeit der
Idee auch keine bloBe Form eines auBlerhalb ihrer selbst gelegenen
Inhaltes, wie dies etwa auf das Subjekt bei Kan? zutrifft. Auch ist keine
Vorstellung damit gemeint, sondern in Abwesenheit einer jeden duller-
lichen Transzendenz vertritt diese sich selbstoffenbarende Geist-Idee



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie T

die materiale Wirklichkeit des Denkens im Sinne der phinomenologi-
schen Materialitit der reinen Phinomenalitit. Diese ist keine Ek-stase
mehr, sondern die in ihr selbst beruhende radikale Immanenz. Die Idee
des Geistes ist keine besondere Idee fiir Descartes, die allen anderen
Ideen gegentberstiinde — sie ist das ihnen gemeinsame Wesen. Deshalb
sind auch im Cartesianischen Sinne die Ideen zuallererst die radikal
immanenten Seinsweisen oder Modalititen der Subjektivitit. Und
sofern sie dementsprechend auch nicht die Gegebenheiten des inneren
ZeitbewufBitseins sind, miissen sie vor jeder Konstitution oder Selbst-
konstitution «als Ideen» betrachtet werden, «die allein in unserer Seele
sind» (Descartes 1971, S. 56).

Insgesamt dringt sich der Schlul3 auf, dal} die Cartesianische Zwei-
felreduktion mit der Husser/schen Epoché nichts gemeinsam hat. Diese
klammert die Welt ein, um deren Gegebensein in den Blick zu bekom-
men, das heil3t das Bewulitsein von Welt als Intentionalitit. Dabei
erweist sich die cogitatio als Phinomenalitit des cogitatum oder als das
Licht der Ek-stase. Was bei Husser/ jedoch aporetisch bleibt, ist der
phinomenologische Status der Letztkonstituenten — jene Erkenntnis
der Seele, die nach der «II. Meditation» der Leiberkenntnis vorausgeht
(vgl. I1, 55 1959, S. 44ft.). Fir Descartes sind dies nicht zwei Objekte der
Erkenntnis: Seele und Korper, sondern sie bedeuten zwei Grundwei-
sen, nach denen sich die Phinomenalisierung der reinen Phinomena-
litat vollzieht. Die erste Modalitit ist die Intentionalitit und die Ek-
stase als der Grund, worin das Intentionale sich auslegt; die zweite
Modalitit ist das Leben. Angesichts dieser Tatsache sind cogito und
BewufBitsein nicht zu verwechseln, da sie zwei heterogene Dinge
bezeichnen.

Damit lassen sich die wesentlichen Unterscheidungen bei Henry,
die seine Analysen als auch seine Kritik motivieren, wie folgt zusam-
menfassen (vgl. 1985b, S. 7f.; 1987 ): Neben der Welt der Wissenschaft
und der wissenschaftlichen Erkenntnis gibt es die Lebenswelt und das
BewuBtsein derselben sowie schliefilich das Leben. Die wissenschaftli-
chen Kenntnisse beruhen auf dem BewulBtsein der Welt oder auf der
Intentionalitit und bilden davon eine sehr differenziert ausgearbeitete
Form. Das «Lebenswissen» (le savoir de la vie) hat weder einen Bezug
zu diesen Wissenschaftskenntnissen noch zu dem Bewuf3tsein der Welt
im allgemeinen, weil es sich nicht der Ek-stase der Intentionalitit
verdankt. Es ist jenes Wissen, welches die Bewegung meiner Hinde,
Augen und File moglich macht, sowie mein Ruhen, Schlafen, Essen,



376 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

Lieben, Kleiden und Wohnen, oder wie Descartes sagt: « Aulerdem bot
sich mir an, daf3 ich mich ernihre, gehe, empfinde und denke, und zwar
bezog ich diese Titigkeiten auf die Seele, was aber diese Seele sei, darauf
achtete ich (...) gar nicht» (Med. II, 5; 1959, S. 45).

Eine neue Achtsamkeit fiir diese «Seele» als die reine phinomeno-
logische Wirklichkeit im Sinne sich-selbst-offenbarender Affektivitit
wiederzugewinnen, heil3t positivistische Vorurteile und szientistische
Ideologie als Kennzeichen unserer Zeit zu durchschauen, um zum
Lebensgrundwissen vorzustoflen. Es geht nicht um eine oberflichliche
Wissenschaftskritik oder auch nicht beispielsweise um lebensphiloso-
phische Programme jener Art, wie etwa «den Geist in das Geflige der
biologisch wirksamen Krifte der physischen Evolution des Menschen
zu integrieren» (Romanis 1988, S. 231, Anm. 49). Vielmehr steht die
verbreitete Meinung zur Diskussion, die wissenschaftliche Erkenntnis
sei nicht nur das wichtigste Wissen derzeit, sondern als Naturwissen-
schaft der einzige Typus wirklichen Wissens schlechthin. Wie aber hitte
die vorwissenschaftliche Menschheit ohne die galileisch-newtonschen
Grundsitze iiberleben und in vielen Bereichen — wie beispielsweise
Kunst und Religion — sogar uniibertroffene Ergebnisse zeitigen kénnen,
wenn sie ein entsprechendes Fundamentalwissen nicht besessen hitte
(vgl. auch Rombach 1977)? Dieses grundlegende Lebenswissen kennt
nach Henry (1985b, S. 8f.) keinerlei bestimmtes Objekt, «weil sein
Wesen nicht der Bezug zum Objekt ist». Ein Wissen, das die grundle-
genden Lebensmoglichkeiten des Bewegens und Ruhens wie eine von
sich distanzierte Objektivitit vor sich hitte, kénnte dieses Kénnen nie-
mals einholen und bliebe fiir immer davon getrennt. Die Fihigkeit zur
Beweglichkeit als Grundpotentialitit muf3 mit diesem urspriinglichen
Koénnen selbst zusammenfallen. Es wurde schon angedeutet, daf3 die
radikale Subjektivitit in ihrem Wesenszug als reine Phinomenalitit der
«sich-selbst-erprobende» oder «sich-selbst-erfahrende Er-weis» ist (wie
wir den Henryschen Zentralbegriff «é-preuve de soi» tibersetzen méch-
ten), worin Wissen und Koénnen eins sind.

Sehr unterschiedliche phinomenologische Beschreibungen wie gei-
stesgeschichtliche Ortungen wiren des niheren um diesen «Selbst-
Erweis» der Affektivitit notig, die immer auch als ein Erfahren, Ertra-
gen und Erleiden — mithin als Pathos — konnotiert ist. Aber diese
Pathetik der absoluten Immanenz in ihrer radikalen Subjektivitit ist
keine philosophische Romantik, kein organisch-anthropologisches
«Stirb und Werde» oder eine postulierte sinnenhafte Gefiihlsmetaphy-



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie ki

sik als seelisches Erfahrungsapriori, wie sie anderswo begegnet (vgl. z. B.
Romanis 1988, S. 149, 163, 176). Sie ist die Frage, wie unsere Vermdgen
des Lebenswissens als Leiblichkeit oder Seele sich selbst besitzen und
deshalb zu jedem Augenblick sich entfalten kénnen. Insoweit ein sol-
ches Wissen jeder Ek-stase und Vision vorgeordnet bleibt, ist Henrys
Philosophie eine Art onto-phinomenologische Archiologie, welche die
Frage nach dem Prinzip (arché) ohne Verlust der Lebenslebendigkeit
stellen mochte. Oder angesichts monistischer Seinsphilosophien liel3e
sich auch fragen, welche Bedeutung Gberhaupt einer menschlichen Sub-
jektivitit als Innerlichkeit zuerkannt werden soll. Wenn niamlich die
Wahrheit sich nur in der radikalen AuBenbestimmtheit des ontologi-
schen Mediums oder Horizontes verwirklichen sollte, dann ist diese
Exterioritit als AuBerlichkeit der Wahrheit selbst interpretiert — und
das heilt auch des Seins in bezug auf den Menschen. Der Idealismus
mag damit gebannt sein, aber die Nichtzugehorigkeit der Wahrheit zum
Menschen impliziert dann gleichfalls seine Fremdheit gegeniiber der
ontologischen Seinssphire, womit das Problem des Wahrheitsempfangs
virulent wird. Wie aber soll der Mensch die Wahrheit empfangen, wenn
die Moglichkeit der Horizontdffnung nicht von dieser Exterioritit
selbst herstammt (vgl. Henry 1963, § 26, S. 249)?

So ist das Leben nicht nur die duBere Bedingung, das der Wissen-
schaftler oder Wahrheitsrezeptive fiir seine Erkenntnis benétigt; es ist
immer auch die innere Voraussetzung des wissenschaftlichen Denkens
und jeder Wahrheitssuche selbst. Als Modalitit des BewuBitseinswissens
existiert solches Denken je nur aufgrund eines Objektbezuges, der wie-
derum nur auf dem Boden des Lebens moglich ist. Jeder Bezug zu einem
Objekt impliziert die Vision dieses Objektes, gleich ob es sich um die
Sicht eines sinnenhaften Gegenstandes oder um die geistige Vision
eines Verstandesdinges, eines abstrakten Bezuges bzw. einer werthaften
Idealitit handelt. Wie aber gerade schon zuvor aufgezeigt wurde,
erschopft sich das in der Objekt- oder Wahrheitsschau gegebene Wissen
keineswegs mit dem Wissen des jeweiligen (Wahrheits-)Objekts — es
beinhaltet das Wissen der Vision selbst. Dieses ist nicht mehr die
Objektbeziehung in und durch das Bewulitsein, sondern vielmehr das
Leben.

Genau in dem Male, wie die Sicht des Objekts das Wissen der
Vision um sich selbst voraussetzt, ist diese Sicht des Objekts niemals eine
einfache Schau, sondern eine Sinnlichkeit oder Affektivitit, die nur
durch ihre eigene stindige Selbst-Affektion moglich wird. Oder mit



378 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

Henrys eigenen Worten ausgedriickt (1985b, S. 9): Dieses Wissen der
Vision um sich selbst ist «das Pathos ihres eigenen Selbsterweises (...),
die Selbst-Affektion der absoluten Subjektivitit, die aus ihr eine Sub-
jektivitit macht (und) ihre phinomenologische Verwirklichungsweise
im Pathos ihres Sich-selbst-Erweisens (son s’éprouver soi-méme) fin-
det, das heif3t in einer transzendentalen Affektivitit». Die Welt, welche
die Menschen anschauen, bietet daher kein Schauspiel fiir leere Blicke;
es ist eine sinnliche Welt oder eben eine Lebenswelt. Wo die Wissen-
schaft diese Sinnlichkeit aufler Spiel setzt, beinhaltet ihre Welt notwen-
digerweise eine Abstraktion im Verhiltnis zu dieser urspriinglichen
Welt.

Dieser Begriff der Abstraktion ist jedoch nicht nur im philoso-
phisch-konzeptuellen und logisch-mathematischen Denken maligeb-
lich, sondern er hat auch eine nicht minder gro3e Revolution in der
Kunst der Moderne bewirkt. Auf deren Gewichtigkeit fiir das jiingste
Werk Henrys (vgl. 1985¢, 1987, S. 43ff. u. 1988) ist nicht allein wegen
der kulturkritischen Antithetik von Wissenschaft und Asthetik hinzu-
weisen. Es ergibt sich vielmehr aus einer Identifikation von abstrakter
Kunst und phinomenologischer Methode eine Verifizierung wie Pri-
zisierung der ontologischen Erscheinungsprimissen, die das Gesamt-
verstindnis der Leiblichkeit als transzendentaler Ursprungskategorie
erleichtern. So schreibt Kandinsky an den programmatischen Anfang
seiner maltheoretischen Studie «Punkt und Linie zu Fliche» (1973,
S. 13): «Jede Erscheinung kann auf zwei Arten erlebt werden. Diese
zwei Arten sind nicht willkirlich, sondern mit den Erscheinungen
verbunden - sie werden aus der Natur der Erscheinungen herausgelei-
tet, aus zwei Eigenschaften derselben: AuBeres — Inneres.»

Dem phinomenologischen Grundsatz getreu, da3 nicht die Dinge
schlechthin im Mittelpunkt des Interesses stehen, sondern das Wie ihrer
Gegebenheitsweise, greift auch die Kandinskysche Betrachtungsmethode
einen doppelten Erfahrungsmodus auf, der einer stindigen Erfahrung
unseres Leibseins entspricht. Wir erleben ithn als Korper in und wie die
Welt in der Ver-duBlerlichung der distanzierenden Sichtbarkeit, wih-
rend die Innerlichkeit als affektives Leben in stindig vibrierenden
Tonalitaten gelebt wird, die alle Erscheinungen koloriert (vgl. Henry
1988, S. 14ff.). Entgegen der Hegelschen Lesart, das AuBere sei das
objektivierte Werk selbst und das Innere die unbestimmte Subjektivitit,
entfaltet die radikale Abstraktion beim Lehrer der Bauhaus-Tradition
eine Form- und Farbenlehre, die jedes vorstellungsfihige Sehen be-



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie 379

stimmter Inhalte aufhebt und an deren Stelle die Moglichkeit der
Malerei als selbstevidentes Gefiihl der prizis variierenden Affektionen
durch die reine Bildhaftigkeit setzt. Der ontologische Transfer, der
damit von der traditionellen Darstellungskunst angeblicher Visionsge-
halte in den Bereich der inneren Unansichtigkeit ('invisible) stattfin-
det, entspricht einer radikalen geistesgeschichtlichen Wende, denn es
wird verabschiedet, was seit dem griechischen Phinomenbegriff — auf
dem Boden eines zwischen Auge und Sichtbarem geschlossenen Paktes
— malBgeblich war: die Mimesis als Kopie einer Wirklichkeit, die sich im
Lichte der Wahrheit zeigt oder zu sehen gibt. Diese Sichtbarkeit des
Sichtbaren als Draulen der Phinomene auf einem Eroffnungshorizont
welthafter Seiendheit umfal3t einen univoken Seinsbegriff, dem die
asthetische Phinomenologie der absolut subjektiven Erlebnisweise eine
dualistische Struktur zunichst entgegenhilt.

Inneres und AuBeres bezeichnen nicht den Inhalt einer Erschei-
nung, sondern die Weise, wie dieser Inhalt sich als Phinomen mitteilt.
Die AuBerlichkeit (extériorité) hat folglich nicht die Bedeutung dessen,
was dullerlich ist, sondern wie es sich uns in seiner Erscheinung gibt
(vgl. auch Henry 1963, § 26). Es ist die Tatsache, dal} es vor unseren
Blick hingestellt ist, das heif3t, die Exterioritit als solche konstituiert die
manifeste Erscheinung als Welt: «Wenn wir von der Welt als einem
Medium reiner AuBerlichkeit sprechen, (...) setzen wir die Einheit
dieses Mediums oder dieser Umwelt voraus, das heil3t dieses « Medium»
als solches — mit anderen Worten die Selbst-Affektion der Ek-stase der
AuBerlichkeit, die diese als AuBerlichkeit moglich macht, und zwar in
ihrer Selbst-Affektion und durch sie» (1987, S. 50f.). Deshalb kann
Kandinsky sagen, das AuBlere sei nicht willkiirlich mit dem Phinomen
verbunden, denn es bietet sich an oder stellt sich vor als Objekt. So
beriihre ich auch meinen subjektiven Leib als Korper, denn ich bin in
der Lage, ihn zu sehen und zu héren oder ihn in dhnlicher Weise wie
andere Gegenstinde mir vorzustellen. Innerlich dagegen gibt sich mein
Leib so, daB3 ich mit jedem seiner Vermogen zusammenfalle: Ich bin
dieses Sehen und dieses Horen, und zwar so, wie schon ausgefiihrt
wurde, dafy mich nichts in der reinen Subjektivitit davon trennt. Infol-
gedessen meint auch die Innerlichkeit nicht etwas Besonderes, das sich
innerlich oder in einem als Innen vorgestellten Raum offenbaren wiir-
de, sondern die Tatsache dieses Offenbarens selbst ist laut Kazdinsky mit
der reinen Abstraktion angesprochen. Die Interioritit als solche oder als
Grund phinomenologisch pikturaler Analyse mul3 sich selbst erweisen



380 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

—und zwar aullerhalb der Sichtbarkeit der Welt. Insofern ist die Inner-
lichkeit keine Antwort oder Involution des Draullen nach Innen,
keine transponierte Modellhaftigkeit der Welthorizontalisierung bzw.
-distanzierung in die Empfindungssphire hinein. Die Innerlichkeit ist
die Offenbarungweise des Lebens, das stets um sich weill und sich
erweist, weshalb sie ihrem eigentlichen Wesen nach auch lebendige
Spannung beinhaltet, der je eine genaue Firbung anhaftet.

Dieser Spannungsbegriff greift die Dualitit aller Phinomenalitit
auf, denn die Spaltung, die zwischen dem Sichtbaren und Unsichtbaren
besteht, ist nach Henrys Auslegung von Kandinsky (1988, S. 2331f.) eine
«Urteilung» (partage primitif). Sie bewirkt zwei Reiche des Erschei-
nens, zwei Weisen der Analyse sowie den Gegensatz von Kunst und
Objekten, die erst iiberwunden werden, wenn der Gesamtkosmos in die
pathische Abstraktion der absoluten Impressionabilitit hineingeholt
wurde und so seine wirkliche Natur kundtut, «dessen Wesen das Leben
(la vie) ist». Um dies zu erreichen, sind in der Asthetik Welt und Kunst
nicht mehr nach ihren Gesetzen zu differenzieren, sondern ihre Ele-
ment(ar)-Wirkungen zu eruieren. Das unsichtbar abstrakte, affektive
Verhiltnis eines dsthetischen Gehaltes zu seinem pikturalen Element
wie einer Form beispielsweise, die ohne jede begriffliche oder repri-
sentative Bedeutung ist, bildet keine willkiirliche Beziehung. Es besteht
vielmehr ein inneres notwendiges Band zur Erfahrung eines Subjektes,
dessen individuelle Intensitit variieren kann (etwa aufgrund seiner
kultivierten Sensibilitit) — aber nicht in seinem stindigen Notwendig-
keitscharakter. Das Element als Form oder Farbe ist selbst nicht dop-
pelter Natur, es besteht aus ezzer Realitit, die sich nur duBerlich als
sichtbare Linie oder genauer Farbton und innerlich als bestimmte
aftektive Tonalitit in zwei Erscheinungen teilt. Die Tonalitit ist nicht
aufgrund eines Assoziationseffektes an die sichtbare Farbe oder Zeich-
nung gebunden, vielmehr bildet diese bestimmte Tonalitit die ontolo-
gische Wirklichkeit dieser Farbe oder dieser Form (vgl. Kandinsky 1973,
S. 29£, 341t.). Gewil3, es gehort zur Diskretion des dulleren Elementes,
daB es idealerweise dieser Gattung Rot oder jenem geometrischen For-
menbereich zugezihlt wird, aber diese Idealitit zihlt phinomenolo-
gisch schon nicht mehr in den Bereich der absolut abstrakten Malerei,
denn in der pathischen Einheit der Subjektivitit sind diese Form- und
Farb-«Klinge» ein einziges Leben. Von einer solchen ganz «einmaligen
Phinomenologie» zeugt beispielsweise auch der sich in eine Fliche
verwandelnde Punkt, wo zwei innere Resonanzen sich tiberlagern in



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie 381

der Einheit der subjektiven Bewegungsaffiziertheit. Asthetisch sehen
heifit u.a. deshalb, «dem Pathos der Farbe ausgesetzt sein (éprouver), die
gesehen wird; die Wirklichkeit dieses Pathos sein, das Leben sein»
(Henry 1988, S. 87f. u. 226).

Die isthetisch-phinomenologische Spannung von Innen und Au-
Ben dringt so zur Annahme eines letzten Grundes fiir ihre Synthese,
nach einer duBersten Anordnung fiir diese Einheitlichkeit der beiden
genannten Erscheinungsweisen. Mit Kandinsky bleibt zu sagen, dal}
jedes kosmische Element seine ihm eigene Klangqualitit hat, weshalb
der gesamte Kosmos lebendig ist — eine einzige subjektive, das heil3t
«spirituelle» Komposition. Insofern kann es keine Welt ohne Affektion
geben, ohne jene Gesamtheit der Empfindungen, die das Ganze unserer
Sinnlichkeit ausmachen und diese ohne Unterlal3 «als das Fleisch selbst
des Universums in Schwingung versetzen» (Henry 1988, S. 239). Der
Philosoph, der diese Lebendigkeit mittels der Uraffektivitit der Leib-
lichkeit ins BewufBtsein hebt, ohne damit dieses lebendige Wissen selbst
zu einem distanzierten Sich-Vorstellen oder Spiiren machen zu kénnen,
mul sich natiirlich selbstkritisch fragen, ob damit das Leben (la vie) nur
jene Stelle einer Referenzstruktur angenommen hat, die in anderen
Phinomenologien die Welt besitzt (vgl. ebd., S. 203f.). Die Kunst,
nachdem sie bislang das Universum der Dinge dargestellt hat, wiirde die
einzig zihlende Welt des Unsichtbaren und dessen Verlangen fingieren,
das AuBere mit dem Inneren vertauschen? Sie bliebe dann ein Mittel
und behielte dessen Hinweisstruktur bei, nimlich als « Ausdruck» auf
etwas Anderes den Blick zu lenken — wenn auch nun auf das Leben statt
auf die Welt. Henry, der jeglichem Vermittlungsdenken absagt, kann
auch der Kunst keinen Dienstcharakter zuerkennen, so dal3 ihr Gehalt
eben nur unser Leben und unsere Seele selbst sein kann. Das Wesen der
Kunst vollendet sich deshalb nicht in der Beschreibung von Seelenzu-
stinden, wogegen schon Kandinsky vehement polemisierte, sondern als
Abstraktion kennt sie keinerlei Objekte mehr. Und weil eben das Leben
niemals ein Objekt fiir sich selbst ist, kann es aus diesem Grunde auch
der einzige Gehalt von Kunst und Malerei sein.

Damit ist die Fremdreferenz aufgehoben, und es wird an anderer
Stelle zu zeigen sein (vgl. Kihn 1991, bes. Teil V), dafB3 die praktische
Unmittelbarkeit eine affektive Historialitit von Freude und Schmerz
kennt, zwischen deren phinomenologisch zu beschreibender Polaritit
sie sich lebenssteigernd bewegt. Auf diese Weise ist einer Immobilitit
vorgebeugt, die beim Immanenzgedanken aufkommen kénnte, so wie



382 Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie

tiberhaupt der Einwand vielleicht entstehen mag, der Verweis auf die
stindige Gefahr der «Lebensvergessenheit» wirke schluBendlich
«ebenso monoton wie die einer Seinsvergessenheit» bei /Heidegger, dem
groBBen Widersacher Henrys. Aber mit demselben Kritiker bleibt wohl
auch zu bemerken, dal3 eine starke « Beunruhigung von dieser mit gro-
Ber Denkkraft und Entschiedenheit» vorgetragenen Philosophie aus-
geht, die ihre Spannung aus dem Grund der Sache bezieht: heille sie nun
Seele, Innerlichkeit, Kraft, Unbewul3tes, Potentialitit, Leben «oder wie
immer» (Waldenfels 1987, S. 158).

DescarTES, R., Meditationes de prima philosophia (Hrsg. L. Gibe). Meiner,
Hamburg 1959.

—, Les Passions de I’'ame (Hrsg. G. Rodis-Lewis). Vrin, Paris 1970.

—, Principes: (Buvres IX-2 (Hrsg. Ch. Adam/P. Tannery). Vrin, Paris 1971.

—, Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie mit den simtlichen
Einwinden und Erwiderungen (Hrsg. A. Buchenau). Meiner, Hamburg
1972.

—, Correspondance avril 1622 — février 1638: (Euvres I (Hrsg. Ch. Adam/
P. Tannery). Vrin, Paris 1974,

HEIDEGGER, M., Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief {iber den
Humanismus. Francke, Bern 1975.

HeNrY, M., L’essence de la manifestation. 2 Bde. Presses Universitaires de
France, Paris 1963; Neuaufl. in 1 Bd. 1990a.

—, Phénoménologie de la conscience et phénoménologie de la vie.

In: G.B. MapisoN (Hrsg.), Sens et existence. En hommage a Paul
Ricceur. Seuil, Paris 1975, S. 128—-151.

—, Le cogito et 'idée de phénoménologie. CARTESIANA 3 (Osaka 1984), S. 1-
15.

—, La généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Presses Uni-
versitaires de France, Paris 1985a.

—, La question de la vie et de la culture dans la perspective d'une phénomé-
nologie radicale (Symposium H. Arendt, New School for Social Research,
New York, April 1985b, Manuskript 20 S.).

—, Dessiner la musique. Théorie pour I’art de Briesen. Le Nouveau Commerce
61 (1985c¢), S. 49-106.

—, La Barbarie. Grasset, Paris 1987.

—, Voir Pinvisible. Sur Kandinsky. Bourin, Paris 1988.

—, Phénoménologie matérielle. Presses Universitaires de France, Paris
1990b.



Zur Methode einer radikalen Lebensphinomenologie 383

Husserw, E., Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phinomenologie (Husserliana VI). Nijhoff, Den Haag, 2. Aufl
1962.

Kanpinsky, W., Punkt und Linie zu Fliche. Beitrag zur Analyse der maleri-
schen Elemente (1926). Benteli, Bern, 7. Aufl. 1973.

KunN, R., Leiblichkeit als Lebendigkeit. Der lebensphinomenologische Griin-
dungsanspruch absoluter Subjektivitit als Affektivitit. Ein Beitrag zur Phi-
losophie M. Henrys. Habilitationsschrift Wien 1991 (im Erscheinen).

Romanos, K., Heimkehr. Henri Bergsons lebensphilosophische Ansitze zur
Heilung vom erstarrten Leben. Athendum, Frankfurt/M. 1988.

RomBacH, H., Leben des Geistes. Ein Buch der Bilder zur Fundamentalge-
schichte der Menschheit. Herder, Freiburg-Basel-Wien 1977.

SARTRE, J.-P., Das Sein und das Nichts. Rowohlt, Reinbek b. Hamburg
1952,

WALDENFELS, B., Phinomenologie in Frankreich. Suhrkamp, Frankfurt/M.
1983.

-, Généalogie de la psychanalyse. Philosophische Rundschau 1,/2 (1987)
S. 156-158.






	Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie in Auseinandersetzung mit Descartes, Husserl und Kandinsky : nach Michel Henry

