
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie in
Auseinandersetzung mit Descartes, Husserl und Kandinsky : nach
Michel Henry

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Zur Methode einer
radikalen Lebensphänomenologie

in Auseinandersetzung mit
Descartes, Husserl und Kandinsky

nach Michel Henry

Die Kenntnis des Lebens setzt eine Philosophie voraus, die das

immer schon vorhandene Wissen des Lebens um sich selbst einholt, um
es auf ideale Weise zu verstehen und zu verwirklichen. Diese Idealität
bedeutet im phänomenologischen Sinne, die Art und Weise des Lebens

zu untersuchen, wie es sich gibt. Als radikale Phänomenologie muß
diese Phänomenalitätsanalyse des Gegebenheitsmodus des Lebendigseins

die historische Phänomenologie seit Husserl weiterführen, denn
das Leben ist kein intentionales Korrelat des Sinnschauens, sondern es

existiert nur in der Affektivität seiner Selbsterscheinung. Die Radikalität

einer solchen anderen Phänomenologie besagt daher für M. Henry
(vgl. 1963, 1990b), daß dieses philosophische Bedenken des Lebens

zugleich eine Weise des Lebens selbst ist. Insofern ist das Leben eigentlich

nie Ob-jekt, da die Weise, wie es sich gibt, zuinnerst den Vollzug
seiner Verwirklichung immer unmittelbar mitsetzt. Eine Philosophie,
die sich um diese Immanenz müht, hat deshalb auch nicht das Gesamt
der Phänomene des Lebens zum Gegenstand, so wie die Wissenschaften
sie erforschen wollen; ihr Thema ist vielmehr die Entsprechung der

Lebenserscheinung als Gegebenheit für uns, sofern wir prinzipiell
subjektiv affizierte Wesen sind. So ergibt sich von Beginn an eine
konsubstantielle Betrachtungsnotwendigkeit von Lebendigsein und
Leiblichkeit als Grundaffektion, die bei Henry konstant zwei phänomeno-
logisch-methodologische Verfahrensweisen diktiert. Zum einen sind
alle einer Wesentlichkeit «fremden Eigenschaften zu verbannen», und



370 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

zum anderen ist jenseits aller Theorie «die unmittelbare Erfahrung
(épreuve), die das Leben von sich selbst hat, zu sehen oder besser zu
fühlen» (1988a, S. 73 u. 50).

Diese bewußte Bevorzugung des Empfindens (sentir) gegenüber der
Vision birgt - auf dem Hintergrund eines ebenfalls zu befragenden
Seinsmonismus — eine kritische Rückschau von Descartes bis Husserl,
deren Einwände bei der phänomenologischen Gegebenheitsweise als

Bewußtsein einsetzen (vgl. auch Henry 1975). In der Husserlschen

Phänomenologie wird dieses Bewußtsein durch die phänomenologische
Reduktion herausgehoben, die sich nach der letzten Darstellung Hus-
serls in der «Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie» (1962) in zweifacher Hinsicht entfaltet.
Zunächst gilt die «Epoché» der Welt jener galileischen Wissenschaft,
die unser Denken revolutioniert hat. Die Welt gibt sich uns mittels
sinnlicher, subjektiver und unterschiedlicher Erscheinungen, aber nach
dem neuzeitlichen Wissenschaftsmodell soll es möglich sein, oberhalb
der Relativität ihrer Erscheinungen eine in sich wahre Welt vorzuweisen.

Diese zeigt sich genau in dem Maße, wie von den sinnlichen
Eigenschaften abstrahiert wird und allgemein alles beiseite gelassen

wird, was mit der Subjektivität zu tun hat. Als wirklich Seiendes wird
nur anerkannt, was sich den abstrakten Formen eines raumzeitlichen
Universums einfügen läßt, dessen geometrische Bestimmungen daraufhin

eine eindeutige Erkenntnis bilden. Sofern eine Welt des Geistes und
menschlicher Spiritualität noch anerkannt wird, basiert diese auf der
wissenschaftlichen Natur und wird von ihr erklärt (vgl. auch Henry
1987, S. 14ff., 43ff.).

Husserls gewaltige Umkehrung dieses Szientismus bestand nun in
dem Nachweis, daß die mathematischen Idealitäten von jener
sinnlichsubjektiven Welt keine eigentliche Rechenschaft ablegen können, in der
sich unser alltägliches Leben abspielt. Diese Lebenswelt erstellt
vielmehr ihrerseits die Sinnreferenz, auf die sich die wissenschaftlichen
Idealisationen beziehen, welche zudem eine subjektiv-transzendentale
Operation voraussetzen. Anstatt also die Subjektivität auf einen bloßen
Schein reduzieren zu können, findet die Wissenschaftswelt vielmehr in
dieser ihr eigenes hervorbringendes Prinzip. Die Natur, auf der sich alle
menschliche Geistigkeit errichtet, ist folglich nicht die abstrakte
Wissenschaftswelt, sondern eben jene Lebenswelt, die ständig in den
sinnlichen Gegebenheitsweisen der Subjektivität intuitioniert und erprobt
werden kann.



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 371

Anders ausgedrückt, ist die Subjektivität folglich die
Fundamentalmethodologie, kraft derer die Lebenswelt als Gesamtheit jener
Vorgänge und Modalitäten existiert, nach denen sie sich uns gibt. Alle Onta
der Lebenswelt sowie diese Welt selbst sind niemals unmittelbar und
durch sich selbst vorhanden. Sie sind nur da, insofern die subjektive
«Konstitution» laut Husserl sie ansichtig werden läßt und sie auf diese

Weise in die Bedingtheit ihres Phänomenseins erhebt. Die transzendentalen

Seins- wie Sinnvorgaben dessen, was für uns gegeben sein

kann, sind sehr komplex und bleiben für die natürliche Wahrnehmung
oder Haltung «anonym», da die festgehaltenen Seienden mit ihren
Zwecken unter dem Aspekt utilitär-praktischen Gebrauchs erfaßt werden.

Bei der Wahrnehmung eines Hauses beispielsweise, wozu auch die

möglichen Ansichten der nicht gesehenen Seiten und Teile gehören,
habe ich normalerweise nicht die Wahrnehmung einer Wahrnehmung
des Hauses. Deshalb ist eine zweite Epoché notwendig, die mir —

insgesamt gesehen — bewußt macht, daß ich ein Bewußtsein von meinem
Bewußtsein der Welt habe.

Bei dieser Kluft im Rückgang von der Lebenswelt zum Bewußtsein

von einer solchen Welt setzt des näheren Henrys Kritik an der
philosophiegeschichtlich bekannten Phänomenologie an, sofern er selbst auf
radikalere Weise vom Leben sprechen will. Für Husserl und die
historische Phänomenologie ist das Bewußtsein mit der Intentionalität
gleichzusetzen, sofern es stets Bewußtsein von «Etwas» als Welt ist.

Zwar gilt auch für Henry weiterhin der Grundsatz: soviel Sein wie
Erscheinung (vgl. 1990b, S. 166), aber er hält für ungelöst, was und ob
die Intentionalität zu «sehen» gibt. Denn falls das Bewußtsein in seinem
Wesen Intentionalität ist, dann bedeutet dies, daß sie die Phänomena-
lität selbst ist, da sie die Bedingung der Phänomenalität als ein Sehenlassen

abgibt. In dem Maße, wie solche Intentionalität sich auf Etwas
bezieht, so daß dieses sich vor ihr wie ein Transzendentes erhebt, ist sie

jenes Vermögen oder Können, überhaupt ein «Vor» (devant) oder
«Draußen» (dehors) zu errichten und den Weg bis zu dem hin zu

bahnen, was sich in diesem Vor aufhält. In diesem tieferen Sinne ist das

Bewußtsein Bewußtsein von Welt, denn die Möglichkeit, etwas sehen

zu lassen, heißt dann allgemein vor sich hinstellen oder in eine Welt
hineinversetzen. Das Draußen, Außerhalb oder Äußerliche ist deshalb
das Transzendente, welches als Bedeutung jenseits des rein sinnlichen
Gehaltes liegt, und die Äußerlichkeit (extérieur) schlechthin wäre
infolgedessen die Gesamtheit der Bewußtseinsbedeutungen, auf die hin die



372 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

sinnlichen Erscheinungen sich ständig überschreiten (vgl. Henry 1988,
S. 66 u. 74; 1987, S. 62).

Husserls Lösung, um das Bewußtsein unseres Bewußtseins von Welt
an sich zu erreichen, beruht nochmals auf der Intentionalität, denn die
entsprechende phänomenologische Reduktion ist eine Reflexion über
das spontane Bewußtsein - mit anderen Worten ein auf die
Transzendentalerfahrung gerichteter intentionaler Blick. Die Tatsache der
Retention ändert nichts daran, weil diese selbst wieder eine Intentionalität
ist, so daß die Selbstoffenbarung der absoluten Subjektivität in dieser
Sicht ein selbstbezogener intentionaler Akt bleibt. Die Hauptfrage nach
der Art und Weise, wie das Bewußtsein seiner selbst bewußt wird und
nicht mehr nur Bewußtsein von Welt ist, wird mithin dahingehend
beantwortet, daß eine Selbstkonstitution des Bewußtseinsflusses
stattfindet, worin die absolute Subjektivität ihre Selbstverzeitlichung
vornimmt. In diesem Fluß als Zeitigung tut sich ein Spielraum auf, eine

erste Distanzierung oder eine Ek-stase, und in dem so geöffneten Raum,
der die erste Öffnung einer Welt darstellt, bewegt sich der intentionale
Blick der Retention und dann der Reflexion.

Ist diese Husserlsche Darstellung als eine Antwort auf die Problematik

der Selbstoffenbarung der absoluten Subjektivität anzusehen,
sofern diese Selbstoffenbarung das Leben selbst ausmacht (vgl. bes.

Henry 1990b, S. 23ff.)? Das Fließende der absoluten Subjektivität soll
sich selbst erscheinen, indem es sich selbst konstituiert, was bedeutet,
daß die als Phänomene konstituierten Phasen sich in und durch die

Intentionalität geben, ohne jemals als Konstituierende aufzutreten. Mithin

offenbart sich auch die Intentionalität nie als solche, das heißt in
ihrem Vollzug und in ihrer Wirkweise: Was zu sehen gibt, wird niemals
selbst gesehen! Deshalb kennt Husserl (1962, § 55) auch ein letztes

Konstituierendes, nämlich ein absolut einmaliges Ego, welches nicht
nur bewirkt, daß ich etwas für mich bin, sondern das zu sagen erlaubt:
«Ich bin es». Mehr wird über diese höchste Instanz nicht ausgesagt,
obwohl es «das absolute Leben der transzendentalen Subjektivität» in
Henrys Augen ist. Und es ist für ihn zugleich «das wirkliche Leben», das

in der historisch bekannten Phänomenologie sowie in der Philosophie
allgemein in einer nicht erhellten Anonymität verharrt (vgl. 1985b,
S. 4).

Zumindest hier schon ist zu verstehen, daß es bei Henry um keinen
vitalistischen Biologismus geht, von dem Heidegger (1975, S. 67) sagt,
dieser lasse alles «in das Erleben des Lebens zurückfallen», um den



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 373

Lebensstrom gegen die Zerstörung durch «starre Begriffe» abzuschirmen.

Vielmehr geht es in der radikalen Lebensphänomenologie u.a. um
eine konzeptuell äußerste Anstrengung, um die Cartesianischen
Grundintuitionen der Phänomenalität neu zu durchdenken, die Husserl
bekanntlich auf die Zuordnung von «ego-cogitatio-cogita» brachte

(1962, § 50), um diese Reihenfolge dann selbst rückwärts vom cogita-
tum her aufzurollen. Dieser Vorstellungsprimat ist zu hinterfragen, der
bis in die Heideggersche Descartes-Kritik und Husserl-Rezeption hineinwirkt,

so wenn Heidegger das Cogito als ein Sich-Vorstellen auslegt und

gegen alle Bewußtseinsphilosophie den welttranszendenten Daseinsentwurf

stellt (vgl. Henry 1985a, S. 87—123). Aber selbst wenn Sartre

(1952, S. 538) in einem noch vordergründigen Lebensbegriff befangen
bleibt - nämlich in der «Seinsbegierde» als «Gott-sein-Wollen» im
Sinne eines obersten Transzendenzzieles, hat er doch recht, gegenüber
der existentialen Eigentlichkeitshermeneutik zu verstehen zu geben,
der Urentwurf des Daseins sei an sich nur einsichtig «auf der Grundlage
eines Urentwurfs zu leben». So bleibt mit der französischen Phänome-

nologietradition (vgl. Waidenfels 1983) zu fragen, ob ein Ansatz beim
intentionalen Objekt letztlich überhaupt möglich sei, um im Fall der
noetischen Analysen bis zu den Konstitutionssynthesen vorzudringen.

Angesichts der Problematik in den beiden ersten «Meditationen»
Descartes' scheint es unstatthaft, vom cogitatum und seiner Erscheinung
auszugehen, da es durch den Zweifel ausgeschaltet wurde. Sich auf die

Gewißheit eines apodiktischen Sehens einer eindeutigen Sicherheit wie

beispielsweise das «Ich denke, also ich bin» gründen zu wollen, entfällt,
weil ein möglicher Trug solches Sehen - in der Form «irgendeines
bösen Geistes» (I, 12; 1959, S. 38) — grundsätzlich belastet. Was bleibt
aber überhaupt übrig, wenn jede nur denkbare Welt, sei sie real oder
ideal, sinnlich oder geistig, aus dem ekstatischen Bereich der Sichtbarkeit

entfernt wurde, weil dieser Erscheinungsraum kein solcher ist?

Denn dort, wo diese Welten erscheinen, gilt nicht ein Sichtbarmachen
oder ein Sehenlassen, sondern ein Täuschen und ein In-Irrtum-
geführt-Werden. Was allein bleibt, ist das «at certe videre videor, audi-

re, calescere» der «II. Meditation»: «Es scheint mir zumindest doch,
daß ich sehe, daß ich höre und daß ich mich erhitze» (II, 9;1959, S. 50).
Anders gesagt ist es die subjektive Erfahrung der «Vision», ihre
Selbstoffenbarung, die am Ende des Zweifels nur noch gegeben ist, jedoch
eben ausschließlich in dem Maße, wie diese Offenbarung des Sehens



374 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

selbst nicht - als Offenbarung — in einem solchen Sehen besteht, das

wieder bezweifelbar wäre (vgl.Henry 1984; 1985a, S. 17ff.; 1987,
S. 27ff.).

Vielmehr wird der An-Schein oder die «Scheinlichkeit» (la
semblance) selbst erfahren, in denen ich zu sehen scheine. Es empfindet sich
das Sehen in ihm, wie Descartes in einer gleichwertigen Formulierung
im Brief an Plempius 1637 bemerkt: «Sentimus nos videre» — «Wir
empfinden, daß wir sehen» (1974, S. 413). Dieser sich selbst offenbarende

Anschein ist also nicht ein solcher, in dem das Sehen sein Objekt
erreichen würde, und damit ist er auch keine Lichtung einer Ek-stase.

Wenn es folglich darum geht, dem Sehen selbst einen Grund zu geben
und jegliche Gewißheit zu sichern, ohne sich weder auf dieses Sehen

noch auf diese Evidenz zu berufen, dann kann dies nur durch den

Aufweis geschehen, wie dieses Sehen sich an und für sich in sich selbst

errichtet. An diesem Punkt ereignet sich der ursprüngliche Eintritt des

Lebens in sich selbst, wo es alle Punkte seines Seins berührt. Deshalb
sind hier Sehen und Ekstase ebenso aufgehoben wie jeder mögliche
Zweifel oder Irrtum. Es gehört in diesem Zusammenhang zu den
entscheidenden Intuitionen Descartes', wenn er beispielsweise vom Traum

sagt, daß die hierin durchlebte Angst oder der dabei empfundene
Schmerz auch dann absolut wahr bleibt, falls die Welt insgesamt als

Traum angenommen würde. Denn was selbst in dieser Befindlichkeit
gilt, ist die Absolutheit des Lebens, sofern es Affekt ist (vgl. z.B. 1959,
S. 139: Med. VI, 7; 1970, S. 85f.: Pass. XXVI).

In Cartesianischer Terminologie ausgedrückt, will diese ursprüngliche

Errichtung der Subjektivität in sich selbst, die aus ihr das Leben
macht, mithin besagen, daß es sich hierbei um die Idee des Geistes
handelt. Denn für Descartes unterscheidet diese sich von allen anderen

Ideen, soweit sie kein cogitatum enthält (vgl. 1972, S. 289). Jeder objektiven

Realität entblößt und als cogitatio auf ihre materiale oder formale
Wirklichkeit allein zurückgeführt, ist diese Idee jenes Vermögen,
wodurch die reine cogitatio sich selbst offenbart, so wie sie in sich ist.

Das heißt, sie ist die Offenbarung des Denkens an und für sich — und
nicht diejenige einer Andersheit oder irgendeiner Objektivität als

cogitatum. Aus diesem Grunde bezeichnet die formale Wirklichkeit der
Idee auch keine bloße Form eines außerhalb ihrer selbst gelegenen
Inhaltes, wie dies etwa auf das Subjekt bei Kant zutrifft. Auch ist keine

Vorstellung damit gemeint, sondern in Abwesenheit einer jeden äußerlichen

Transzendenz vertritt diese sich selbstoffenbarende Geist-Idee



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 375

die materiale Wirklichkeit des Denkens im Sinne der phänomenologischen

Materialität der reinen Phänomenalität. Diese ist keine Ek-stase

mehr, sondern die in ihr selbst beruhende radikale Immanenz. Die Idee
des Geistes ist keine besondere Idee für Descartes, die allen anderen
Ideen gegenüberstünde — sie ist das ihnen gemeinsame Wesen. Deshalb
sind auch im Cartesianischen Sinne die Ideen zuallererst die radikal
immanenten Seinsweisen oder Modalitäten der Subjektivität. Und
sofern sie dementsprechend auch nicht die Gegebenheiten des inneren
Zeitbewußtseins sind, müssen sie vor jeder Konstitution oder
Selbstkonstitution «als Ideen» betrachtet werden, «die allein in unserer Seele

sind» (Descartes 1971, S. 56).

Insgesamt drängt sich der Schluß auf, daß die Cartesianische

Zweifelreduktion mit der Husserlschen Epoché nichts gemeinsam hat. Diese
klammert die Welt ein, um deren Gegebensein in den Blick zu bekommen,

das heißt das Bewußtsein von Welt als Intentionalität. Dabei
erweist sich die cogitatio als Phänomenalität des cogitatum oder als das

Licht der Ek-stase. Was bei Husserl jedoch aporetisch bleibt, ist der

phänomenologische Status der Letztkonstituenten - jene Erkenntnis
der Seele, die nach der «II. Meditation» der Leiberkenntnis vorausgeht
(vgl. II, 5; 1959, S. 44f.). Für Descartes sind dies nicht zwei Objekte der
Erkenntnis: Seele und Körper, sondern sie bedeuten zwei Grundweisen,

nach denen sich die Phänomenalisierung der reinen Phänomenalität

vollzieht. Die erste Modalität ist die Intentionalität und die
Ekstase als der Grund, worin das Intentionale sich auslegt; die zweite
Modalität ist das Leben. Angesichts dieser Tatsache sind cogito und
Bewußtsein nicht zu verwechseln, da sie zwei heterogene Dinge
bezeichnen.

Damit lassen sich die wesentlichen Unterscheidungen bei Henry,
die seine Analysen als auch seine Kritik motivieren, wie folgt
zusammenfassen (vgl. 1985b, S. 7f.; 1987): Neben der Welt der Wissenschaft
und der wissenschaftlichen Erkenntnis gibt es die Lebenswelt und das

Bewußtsein derselben sowie schließlich das Leben. Die wissenschaftlichen

Kenntnisse beruhen auf dem Bewußtsein der Welt oder auf der
Intentionalität und bilden davon eine sehr differenziert ausgearbeitete
Form. Das «Lebenswissen» (le savoir de la vie) hat weder einen Bezug
zu diesen Wissenschaftskenntnissen noch zu dem Bewußtsein der Welt
im allgemeinen, weil es sich nicht der Ek-stase der Intentionalität
verdankt. Es ist jenes Wissen, welches die Bewegung meiner Hände,
Augen und Füße möglich macht, sowie mein Ruhen, Schlafen, Essen,



376 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

Lieben, Kleiden und Wohnen, oder wie Descartes sagt: «Außerdem bot
sich mir an, daß ich mich ernähre, gehe, empfinde und denke, und zwar
bezog ich diese Tätigkeiten auf die Seele, was aber diese Seele sei, darauf
achtete ich gar nicht» (Med. II, 5; 1959, S. 45).

Eine neue Achtsamkeit für diese «Seele» als die reine phänomenologische

Wirklichkeit im Sinne sich-selbst-offenbarender Affektivität
wiederzugewinnen, heißt positivistische Vorurteile und szientistische

Ideologie als Kennzeichen unserer Zeit zu durchschauen, um zum
Lebensgrundwissen vorzustoßen. Es geht nicht um eine oberflächliche
Wissenschaftskritik oder auch nicht beispielsweise um lebensphilosophische

Programme jener Art, wie etwa «den Geist in das Gefüge der

biologisch wirksamen Kräfte der physischen Evolution des Menschen
zu integrieren» (Romanos 1988, S. 231, Anm. 49). Vielmehr steht die
verbreitete Meinung zur Diskussion, die wissenschaftliche Erkenntnis
sei nicht nur das wichtigste Wissen derzeit, sondern als Naturwissenschaft

der einzige Typus wirklichen Wissens schlechthin. Wie aber hätte
die vorwissenschaftliche Menschheit ohne die galileisch-newtonschen
Grundsätze überleben und in vielen Bereichen - wie beispielsweise
Kunst und Religion — sogar unübertroffene Ergebnisse zeitigen können,
wenn sie ein entsprechendes Fundamentalwissen nicht besessen hätte

(vgl. auch Rombach 1977)? Dieses grundlegende Lebenswissen kennt
nach Henry (1985b, S. 8f.) keinerlei bestimmtes Objekt, «weil sein
Wesen nicht der Bezug zum Objekt ist». Ein Wissen, das die grundlegenden

Lebensmöglichkeiten des Bewegens und Ruhens wie eine von
sich distanzierte Objektivität vor sich hätte, könnte dieses Können
niemals einholen und bliebe für immer davon getrennt. Die Fähigkeit zur
Beweglichkeit als Grundpotentialität muß mit diesem ursprünglichen
Können selbst zusammenfallen. Es wurde schon angedeutet, daß die
radikale Subjektivität in ihrem Wesenszug als reine Phänomenalität der
«sich-selbst-erprobende» oder «sich-selbst-erfahrende Er-weis» ist (wie
wir den Henryschen Zentralbegriff «é-preuve de soi» übersetzen möchten),

worin Wissen und Können eins sind.
Sehr unterschiedliche phänomenologische Beschreibungen wie

geistesgeschichtliche Ortungen wären des näheren um diesen «Selbst-
Erweis» der Affektivität nötig, die immer auch als ein Erfahren, Ertragen

und Erleiden - mithin als Pathos — konnotiert ist. Aber diese

Pathetik der absoluten Immanenz in ihrer radikalen Subjektivität ist
keine philosophische Romantik, kein organisch-anthropologisches
«Stirb und Werde» oder eine postulierte sinnenhafte Gefühlsmetaphy-



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 377

sik als seelisches Erfahrungsapriori, wie sie anderswo begegnet (vgl. z. B.

Romanos 1988, S. 149, 163, 176). Sie ist die Frage, wie unsere Vermögen
des Lebenswissens als Leiblichkeit oder Seele sich selbst besitzen und
deshalb zu jedem Augenblick sich entfalten können. Insoweit ein
solches Wissen jeder Ek-stase und Vision vorgeordnet bleibt, ist Henrys

Philosophie eine Art onto-phänomenologische Archäologie, welche die

Frage nach dem Prinzip (arché) ohne Verlust der Lebenslebendigkeit
stellen möchte. Oder angesichts monistischer Seinsphilosophien ließe
sich auch fragen, welche Bedeutung überhaupt einer menschlichen

Subjektivität als Innerlichkeit zuerkannt werden soll. Wenn nämlich die
Wahrheit sich nur in der radikalen Außenbestimmtheit des ontologi-
schen Mediums oder Horizontes verwirklichen sollte, dann ist diese

Exteriorität als Äußerlichkeit der Wahrheit selbst interpretiert - und
das heißt auch des Seins in bezug auf den Menschen. Der Idealismus

mag damit gebannt sein, aber die Nichtzugehörigkeit der Wahrheit zum
Menschen impliziert dann gleichfalls seine Fremdheit gegenüber der

ontologischen Seinssphäre, womit das Problem des Wahrheitsempfangs
virulent wird. Wie aber soll der Mensch die Wahrheit empfangen, wenn
die Möglichkeit der Horizontöffnung nicht von dieser Exteriorität
selbst herstammt (vgl. Henry 1963, § 26, S. 249)?

So ist das Leben nicht nur die äußere Bedingung, das der
Wissenschaftler oder Wahrheitsrezeptive für seine Erkenntnis benötigt; es ist
immer auch die innere Voraussetzung des wissenschaftlichen Denkens
und jeder Wahrheitssuche selbst. Als Modalität des Bewußtseinswissens
existiert solches Denken je nur aufgrund eines Objektbezuges, der
wiederum nur auf dem Boden des Lebens möglich ist. Jeder Bezug zu einem
Objekt impliziert die Vision dieses Objektes, gleich ob es sich um die
Sicht eines sinnenhaften Gegenstandes oder um die geistige Vision
eines Verstandesdinges, eines abstrakten Bezuges bzw. einer werthaften
Idealität handelt. Wie aber gerade schon zuvor aufgezeigt wurde,
erschöpft sich das in der Objekt- oder Wahrheitsschau gegebene Wissen

keineswegs mit dem Wissen des jeweiligen (Wahrheits-)Objekts — es

beinhaltet das Wissen der Vision selbst. Dieses ist nicht mehr die

Objektbeziehung in und durch das Bewußtsein, sondern vielmehr das

Leben.

Genau in dem Maße, wie die Sicht des Objekts das Wissen der
Vision um sich selbst voraussetzt, ist diese Sicht des Objekts niemals eine
einfache Schau, sondern eine Sinnlichkeit oder Affektivität, die nur
durch ihre eigene ständige Selbst-Affektion möglich wird. Oder mit



378 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

Henrys eigenen Worten ausgedrückt (1985b, S. 9): Dieses Wissen der
Vision um sich selbst ist «das Pathos ihres eigenen Selbsterweises

die Selbst-Affektion der absoluten Subjektivität, die aus ihr eine
Subjektivität macht (und) ihre phänomenologische Verwirklichungsweise
im Pathos ihres Sich-selbst-Erweisens (son s'éprouver soi-même)
findet, das heißt in einer transzendentalen Affektivität». Die Welt, welche
die Menschen anschauen, bietet daher kein Schauspiel für leere Blicke;
es ist eine sinnliche Welt oder eben eine Lebenswelt. Wo die Wissenschaft

diese Sinnlichkeit außer Spiel setzt, beinhaltet ihre Welt
notwendigerweise eine Abstraktion im Verhältnis zu dieser ursprünglichen
Welt.

Dieser Begriff der Abstraktion ist jedoch nicht nur im philoso-
phisch-konzeptuellen und logisch-mathematischen Denken maßgeblich,

sondern er hat auch eine nicht minder große Revolution in der
Kunst der Moderne bewirkt. Auf deren Gewichtigkeit für das jüngste
Werk Henrys (vgl. 1985c, 1987, S. 43ff. u. 1988) ist nicht allein wegen
der kulturkritischen Antithetik von Wissenschaft und Ästhetik
hinzuweisen. Es ergibt sich vielmehr aus einer Identifikation von abstrakter
Kunst und phänomenologischer Methode eine Verifizierung wie
Präzisierung der ontologischen Erscheinungsprämissen, die das
Gesamtverständnis der Leiblichkeit als transzendentaler Ursprungskategorie
erleichtern. So schreibt Kandinsky an den programmatischen Anfang
seiner maltheoretischen Studie «Punkt und Linie zu Fläche» (1973,
S. 13): «Jede Erscheinung kann auf zwei Arten erlebt werden. Diese
zwei Arten sind nicht willkürlich, sondern mit den Erscheinungen
verbunden — sie werden aus der Natur der Erscheinungen herausgeleitet,

aus zwei Eigenschaften derselben: Äußeres — Inneres.»
Dem phänomenologischen Grundsatz getreu, daß nicht die Dinge

schlechthin im Mittelpunkt des Interesses stehen, sondern das Wie ihrer
Gegebenheitsweise, greift auch die Kandinskysche Betrachtungsmethode
einen doppelten Erfahrungsmodus auf, der einer ständigen Erfahrung
unseres Leibseins entspricht. Wir erleben ihn als Körper in und wie die
Welt in der Ver-äußerlichung der distanzierenden Sichtbarkeit, während

die Innerlichkeit als affektives Leben in ständig vibrierenden
Tonalitäten gelebt wird, die alle Erscheinungen koloriert (vgl. Henry
1988, S. 14ff.). Entgegen der Hegeischen Lesart, das Äußere sei das

objektivierte Werk selbst und das Innere die unbestimmte Subjektivität,
entfaltet die radikale Abstraktion beim Lehrer der Bauhaus-Tradition
eine Form- und Farbenlehre, die jedes vorstellungsfähige Sehen be-



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 379

stimmter Inhalte aufhebt und an deren Stelle die Möglichkeit der
Malerei als selbstevidentes Gefühl der präzis variierenden Affektionen
durch die reine Bildhaftigkeit setzt. Der ontologische Transfer, der
damit von der traditionellen Darstellungskunst angeblicher Visionsgehalte

in den Bereich der inneren Unansichtigkeit (l'invisible) stattfindet,

entspricht einer radikalen geistesgeschichtlichen Wende, denn es

wird verabschiedet, was seit dem griechischen Phänomenbegriff - auf
dem Boden eines zwischen Auge und Sichtbarem geschlossenen Paktes
— maßgeblich war: die Mimesis als Kopie einer Wirklichkeit, die sich im
Lichte der Wahrheit zeigt oder zu sehen gibt. Diese Sichtbarkeit des

Sichtbaren als Draußen der Phänomene auf einem Eröffnungshorizont
welthafter Seiendheit umfaßt einen univoken Seinsbegriff, dem die
ästhetische Phänomenologie der absolut subjektiven Erlebnisweise eine
dualistische Struktur zunächst entgegenhält.

Inneres und Äußeres bezeichnen nicht den Inhalt einer Erscheinung,

sondern die Weise, wie dieser Inhalt sich als Phänomen mitteilt.
Die Äußerlichkeit (extériorité) hat folglich nicht die Bedeutung dessen,

was äußerlich ist, sondern wie es sich uns in seiner Erscheinung gibt
(vgl. auch Henry 1963, § 26). Es ist die Tatsache, daß es vor unseren
Blick hingestellt ist, das heißt, die Exteriorität als solche konstituiert die
manifeste Erscheinung als Welt: «Wenn wir von der Welt als einem
Medium reiner Äußerlichkeit sprechen, setzen wir die Einheit
dieses Mediums oder dieser Umwelt voraus, das heißt dieses «Medium»
als solches — mit anderen Worten die Selbst-Affektion der Ek-stase der
Äußerlichkeit, die diese als Äußerlichkeit möglich macht, und zwar in
ihrer Selbst-Affektion und durch sie» (1987, S. 50f.). Deshalb kann

Kandinsky sagen, das Äußere sei nicht willkürlich mit dem Phänomen
verbunden, denn es bietet sich an oder stellt sich vor als Objekt. So

berühre ich auch meinen subjektiven Leib als Körper, denn ich bin in
der Lage, ihn zu sehen und zu hören oder ihn in ähnlicher Weise wie
andere Gegenstände mir vorzustellen. Innerlich dagegen gibt sich mein
Leib so, daß ich mit jedem seiner Vermögen zusammenfalle: Ich bin
dieses Sehen und dieses Hören, und zwar so, wie schon ausgeführt
wurde, daß mich nichts in der reinen Subjektivität davon trennt.
Infolgedessen meint auch die Innerlichkeit nicht etwas Besonderes, das sich

innerlich oder in einem als Innen vorgestellten Raum offenbaren würde,

sondern die Tatsache dieses Offenbarens selbst ist laut Kandinsky mit
der reinen Abstraktion angesprochen. Die Interiorität als solche oder als

Grund phänomenologisch pikturaler Analyse muß sich selbst erweisen



380 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

- und zwar außerhalb der Sichtbarkeit der Welt. Insofern ist die
Innerlichkeit keine Antwort oder Involution des Draußen nach Innen,
keine transponierte Modellhaftigkeit der Welthorizontalisierung bzw.

-distanzierung in die Empfindungssphäre hinein. Die Innerlichkeit ist
die Offenbarungweise des Lebens, das stets um sich weiß und sich

erweist, weshalb sie ihrem eigentlichen Wesen nach auch lebendige
Spannung beinhaltet, der je eine genaue Färbung anhaftet.

Dieser Spannungsbegriff greift die Dualität aller Phänomenalität
auf, denn die Spaltung, die zwischen dem Sichtbaren und Unsichtbaren
besteht, ist nach Henrys Auslegung von Kandinsky (1988, S. 233 ff.) eine

«Urteilung» (partage primitif). Sie bewirkt zwei Reiche des Erscheinens,

zwei Weisen der Analyse sowie den Gegensatz von Kunst und
Objekten, die erst überwunden werden, wenn der Gesamtkosmos in die

pathische Abstraktion der absoluten Impressionabilität hineingeholt
wurde und so seine wirkliche Natur kundtut, «dessen Wesen das Leben
(la vie) ist». Um dies zu erreichen, sind in der Ästhetik Welt und Kunst
nicht mehr nach ihren Gesetzen zu differenzieren, sondern ihre Ele-
ment(ar)-Wirkungen zu eruieren. Das unsichtbar abstrakte, affektive
Verhältnis eines ästhetischen Gehaltes zu seinem pikturalen Element
wie einer Form beispielsweise, die ohne jede begriffliche oder
repräsentative Bedeutung ist, bildet keine willkürliche Beziehung. Es besteht
vielmehr ein inneres notwendiges Band zur Erfahrung eines Subjektes,
dessen individuelle Intensität variieren kann (etwa aufgrund seiner
kultivierten Sensibilität) - aber nicht in seinem ständigen
Notwendigkeitscharakter. Das Element als Form oder Farbe ist selbst nicht
doppelter Natur, es besteht aus einer Realität, die sich nur äußerlich als

sichtbare Linie oder genauer Farbton und innerlich als bestimmte
affektive Tonalität in zwei Erscheinungen teilt. Die Tonalität ist nicht
aufgrund eines Assoziationseffektes an die sichtbare Farbe oder Zeichnung

gebunden, vielmehr bildet diese bestimmte Tonalität die ontolo-
gische Wirklichkeit dieser Farbe oder dieser Form (vgl. Kandinsky 1973,
S. 29f., 34ff.). Gewiß, es gehört zur Diskretion des äußeren Elementes,
daß es idealerweise dieser Gattung Rot oder jenem geometrischen
Formenbereich zugezählt wird, aber diese Idealität zählt phänomenologisch

schon nicht mehr in den Bereich der absolut abstrakten Malerei,
denn in der pathischen Einheit der Subjektivität sind diese Form- und

Farb-«Klänge» ein einziges Leben. Von einer solchen ganz «einmaligen
Phänomenologie» zeugt beispielsweise auch der sich in eine Fläche
verwandelnde Punkt, wo zwei innere Resonanzen sich überlagern in



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 381

der Einheit der subjektiven Bewegungsafflziertheit. Ästhetisch sehen

heißt u.a. deshalb, «dem Pathos der Farbe ausgesetzt sein (éprouver), die

gesehen wird; die Wirklichkeit dieses Pathos sein, das Leben sein»

(Henry 1988, S. 87f. u. 226).
Die ästhetisch-phänomenologische Spannung von Innen und Außen

drängt so zur Annahme eines letzten Grundes für ihre Synthese,
nach einer äußersten Anordnung für diese Einheitlichkeit der beiden

genannten Erscheinungsweisen. Mit Kandinsky bleibt zu sagen, daß

jedes kosmische Element seine ihm eigene Klangqualität hat, weshalb
der gesamte Kosmos lebendig ist — eine einzige subjektive, das heißt

«spirituelle» Komposition. Insofern kann es keine Welt ohne Affektion
geben, ohne jene Gesamtheit der Empfindungen, die das Ganze unserer
Sinnlichkeit ausmachen und diese ohne Unterlaß «als das Fleisch selbst
des Universums in Schwingung versetzen» (Henry 1988, S. 239). Der
Philosoph, der diese Lebendigkeit mittels der Uraffektivität der
Leiblichkeit ins Bewußtsein hebt, ohne damit dieses lebendige Wissen selbst

zu einem distanzierten Sich-Vorstellen oder Spüren machen zu können,
muß sich natürlich selbstkritisch fragen, ob damit das Leben (la vie) nur
jene Stelle einer Referenzstruktur angenommen hat, die in anderen

Phänomenologien die Welt besitzt (vgl. ebd., S. 203f.). Die Kunst,
nachdem sie bislang das Universum der Dinge dargestellt hat, würde die

einzig zählende Welt des Unsichtbaren und dessen Verlangen fingieren,
das Äußere mit dem Inneren vertauschen? Sie bliebe dann ein Mittel
und behielte dessen Hinweisstruktur bei, nämlich als «Ausdruck» auf
etwas Anderes den Blick zu lenken - wenn auch nun auf das Leben statt
auf die Welt. Henry, der jeglichem Vermittlungsdenken absagt, kann
auch der Kunst keinen Dienstcharakter zuerkennen, so daß ihr Gehalt
eben nur unser Leben und unsere Seele selbst sein kann. Das Wesen der
Kunst vollendet sich deshalb nicht in der Beschreibung von Seelenzu-

ständen, wogegen schon Kandinsky vehement polemisierte, sondern als

Abstraktion kennt sie keinerlei Objekte mehr. Und weil eben das Leben
niemals ein Objekt für sich selbst ist, kann es aus diesem Grunde auch
der einzige Gehalt von Kunst und Malerei sein.

Damit ist die Fremdreferenz aufgehoben, und es wird an anderer
Stelle zu zeigen sein (vgl. Kühn 1991, bes. Teil V), daß die praktische
Unmittelbarkeit eine affektive Historialität von Freude und Schmerz
kennt, zwischen deren phänomenologisch zu beschreibender Polarität
sie sich lebenssteigernd bewegt. Auf diese Weise ist einer Immobilität
vorgebeugt, die beim Immanenzgedanken aufkommen könnte, so wie



382 Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie

überhaupt der Einwand vielleicht entstehen mag, der Verweis auf die

ständige Gefahr der «Lebensvergessenheit» wirke schlußendlich
«ebenso monoton wie die einer Seinsvergessenheit» bei Heidegger, dem

großen Widersacher Henrys. Aber mit demselben Kritiker bleibt wohl
auch zu bemerken, daß eine starke «Beunruhigung von dieser mit großer

Denkkraft und Entschiedenheit» vorgetragenen Philosophie
ausgeht, die ihre Spannung aus dem Grund der Sache bezieht: heiße sie nun
Seele, Innerlichkeit, Kraft, Unbewußtes, Potentialität, Leben «oder wie
immer» Waidenfels 1987, S. 158).

Descartes, R., Meditationes de prima philosophia (Hrsg. L. Gäbe). Meiner,
Hamburg 1959.

-, Les Passions de l'âme (Hrsg. G. Rodis-Lewis). Vrin, Paris 1970.

-, Principes: Œuvres IX-2 (Hrsg. Ch. Adam/P. Tannery). Vrin, Paris 1971.

-, Meditationen über die Grundlagen der Philosophie mit den sämtlichen
Einwänden und Erwiderungen (Hrsg. A. Buchenau). Meiner, Hamburg
1972.

—, Correspondance avril 1622 - février 1638: Œuvres I (Hrsg. Ch. Adam/
P. Tannery). Vrin, Paris 1974.

Heidegger, M., Piatons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den

Humanismus. Francke, Bern 1975.

Henry, M., L'essence de la manifestation. 2 Bde. Presses Universitaires de

France, Paris 1963; Neuaufl. in 1 Bd. 1990a.

—, Phénoménologie de la conscience et phénoménologie de la vie.

In: G.B. Madison (Hrsg.), Sens et existence. En hommage à Paul

Ricoeur. Seuil, Paris 1975, S. 128—151.

-, Le cogito et l'idée de phénoménologie. Cartesiana 3 (Osaka 1984), S. 1—

15.

-, La généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Presses

Universitaires de France, Paris 1985a.

-, La question de la vie et de la culture dans la perspective d'une phénoménologie

radicale (Symposium H. Arendt, New School for Social Research,

New York, April 1985b, Manuskript 20 S.).

-, Dessiner la musique. Théorie pour l'art de Briesen. Le Nouveau Commerce
61 (1985c), S. 49-106.

-, La Barbarie. Grasset, Paris 1987.

-, Voir l'invisible. Sur Kandinsky. Bourin, Paris 1988.

-, Phénoménologie matérielle. Presses Universitaires de France, Paris

1990b.



Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie 383

Husserl, E., Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzenden¬

tale Phänomenologie (Husserliana VI). Nijhoff, Den Haag, 2. Aufl.
1962.

Kandinsky, W., Punkt und Linie zu Fläche. Beitrag zur Analyse der maleri¬
schen Elemente (1926). Benteli, Bern, 7. Aufl. 1973.

Kühn, R., Leiblichkeit als Lebendigkeit. Der lebensphänomenologische Grün¬

dungsanspruch absoluter Subjektivität als Affektivität. Ein Beitrag zur
Philosophie M. Henrys. Habilitationsschrift Wien 1991 (im Erscheinen).

Romanos, K., Heimkehr. Henri Bergsons lebensphilosophische Ansätze zur
Heilung vom erstarrten Leben. Athenäum, Frankfurt/M. 1988.

Rombach, H., Leben des Geistes. Ein Buch der Bilder zur Fundamentalge¬
schichte der Menschheit. Herder, Freiburg-Basel-Wien 1977.

Sartre, J.-P., Das Sein und das Nichts. Rowohlt, Reinbek b. Hamburg
1952.

Waldenfels, B., Phänomenologie in Frankreich. Suhrkamp, Frankfurt/M.
1983.

-, Généalogie de la psychanalyse. Philosophische Rundschau 1/2 (1987)
S. 156-158.




	Zur Methode einer radikalen Lebensphänomenologie in Auseinandersetzung mit Descartes, Husserl und Kandinsky : nach Michel Henry

