
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard : ein
exemplarisches Ringen um verantworteten Glauben

Autor: Knoch, Wendelin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wendelin Knoch

Der Streit zwischen Bernhard von Clair-
vaux und Petrus Abaelard - ein
exemplarisches Ringen um verantworteten

Glauben*

1. Zur Einführung

a) Das französische Sprichwort «Die Extreme berühren sich» findet
gegenwärtig nicht nur im Bereich der Politik vielfache Bestätigung. Die
Etikettierung von «rechts» und «links» wird zum Ausweis einer
Polarisierung, welche Kräfte bindet, ohne sie zugleich auf die gemeinsame
Grundlage hin zu formen. Aber es gibt auch ein Ringen gegensätzlicher
Standpunkte, das gut ist. Hier nämlich wird eine Toleranz eingeübt, die
weder als Aufgabe zentraler Positionen noch als Entscheidungsunwil-
ligkeit oder gar -Unfähigkeit zu diffamieren ist. Zur Verdeutlichung des

hier allgemein Gesagten sei der Blick auf eine Auseinandersetzung
gelenkt, die im 11. bzw. 12. Jahrhundert großes Aufsehen erregte. Sind

wir aber — angesichts dieser zeitlichen Distanz — berechtigt, von
«Exemplarität» zu sprechen? Tatsächlich ist die Bedeutung der Theologie

der Frühscholastik weithin aus dem Blickfeld geraten, und dies in der
Überzeugung, für die theologisch-ekklesialen Problemfelder der

Gegenwart sei ein Rekurs auf diese Tradition — milde ausgedrückt - wenig
hilfreich.

* Gastvorlesung an der Kathol.-Theol. Fakultät, Universität Bochum, gehalten am
11. Juni 1990.

1 Arno Borst, Abäiard und Bernhard, HZ 186 (1958) 497-526; neubearb. in: Ders.,
Barbaren, Ketzer und Artisten. Welten des Mittelalters, München/Zürich 1988, 351—

376.



300 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Die folgenden Ausführungen haben dementsprechend das Ziel, ein
solches Vorurteil dadurch abzubauen, daß uns zwei Persönlichkeiten

vor Augen treten, deren Ringen um verantworteten Glauben nicht nur
grundsätzliche Positionen klärt, sondern einmal mehr die Transparenz
theologischen Nachdenkens hin auf persönliches Glaubenszeugnis
bezeugt.

b) Nachdem Arno Borst in seiner Antrittsvorlesung (Münster
1957), gestützt auf umfangreiches Quellenmaterial, den Blick auf Bernhard

und Abaelard als zwei bedeutsame Antipoden in der theologischen
Auseinandersetzung des 12. Jahrhunderts gelenkt hatte, war mit seinen

Ausführungen nachdrücklich die Notwendigkeit vor Augen gestellt, ein
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts immer wieder gezeichnetes Bild zu

revidieren. Hiernach erscheinen nämlich, als «Repräsentanten zweier

ganz verschiedener Welten» gezeichnet2, Bernhard als der Inbegriff des

unduldsamen Mittelalters, Abaelard dagegen als aufgeklärter Märtyrer
der Rationalität. Es ist dies eine Sicht, welche aufgeklärte Geschichtsschreiber

des 19. Jahrhunderts dahingehend radikalisiert haben, daß am
Ende in Bernhard ein letztlich abergläubischer Kirchenvertreter gegen
Abaelard als «den antiklerikalen Widersacher des Glaubens und der
Kirche»3 kämpferisch aufgetreten war. Tatsächlich ermöglichen die

Forschungen der letzten Jahrzehnte nunmehr, die uns überlieferten
Charakterzüge der beiden Kontrahenten einordnend, ein wesentlich
differenzierteres Bild von diesen bedeutenden Lehrern des 12. Jahrhunderts

zu zeichnen. Bot der 900. Geburtstag von Petrus Abaelard im
April 1979 bereits Anlaß für Internationale Studientage in Trier, deren

Beiträge gesammelt vorliegen, Abaelards Person, Werk und Wirkung
geltend 4, so drängt die längst erkannte Größe des hl. Bernhard von
Clairvaux dazu, ihn als den führenden Vertreter der sogenannten «mo-
nastischen Theologie» des 12. Jahrhunderts fundiert zu würdigen. Im
Jubiläumsjahr 1990, in dem sich sein 900. Geburtstag jährte, waren
international 35 Tagungen geplant, die Persönlichkeit und Werk Bern-

2 L.M. de Rijk, Peter Abälard (1079-1142): Meister und Opfer des Scharfsinns; in:
Petrus Abaelardus (1079-1142). Person, Werk, Wirkung, hg. v. Rudolf Thomas, TrThSt
38 (1980) 125-138, hier 127.

3 Ebd.
4 S. o. Anm. 2.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 301

hards würdigten. Eine umfassende Perspektive formulierend, lautete
z.B. das Thema der Kath. Rabanus Maurus Akademie: «Bernhard von
Clairvaux und der Beginn der Moderne» 5.

Wie Quellen sagen, stammte Bernhard von Clairvaux, um 1090 in
Fontaines-lès-Dijon geboren, aus burgundischem Adel. Von hagerer,
hochgewachsener Statur, besaß Bernhard blaue Augen und rötliches
Haar. Von seinem Aussehen her war er also ein ausgesprochen
germanischer Typ, charakterlich beherrscht und gesammelt, doch von
plötzlichen Ausbrüchen geschüttelt, schwankend zwischen unbändigem
Willen und demütigem Gefühl. 6 Nach dem Schulbesuch trat Bernhard
v. Cl. 1112 in das junge Reformkloster Cîteaux ein. Diese neubelebte
Pflanzstätte der Zisterzienser konnte damals vier Hauptklöster gründen,
zu denen auch Clairvaux gehörte. Bernhard wurde bereits 1115 als Abt
mit zwölf Mönchen zu dessen Gründung ausgesandt.7 Es ist bezeichnend

für die geistige und geistliche Weite von Bernhard, daß die
geistlichen Beziehungen, die er geknüpft hatte, auch nach Cluny und zu
dessen Abt, dem weisen, heiligmäßigen Petrus Venerabiiis reichten.8 —

Unermüdliche Predigertätigkeit begleitete Bernhards Leben. 1153 starb

er in seinem Kloster Cîteaux; nur zwanzig Jahre später wurde er
heiliggesprochen. 9

Petrus Abaelard wurde in Les Palais bei Nantes im Grenzgebiet der
Bretagne geboren. Von keltischer Art, grazil gebaut und klein von
Statur, war Abaelard nervös und empfindlich, eitel und schwankend,
schlagfertig und klug, körperlich aber stets, obschon aus einem
Rittergeschlecht stammend, sehr gebrechlich. Er erhielt seine philosophische

Bildung u.a. durch Roscelin aus Compiègne 10 und durch Wilhelm

5 Wissenschaftliche Studientagung Kloster Schöntal, 14.-18. März 1990.
6 S. A. Borst, Abälard, 497.
' Vgl. Bernhard Opfermann, Bernhard von Clairvaux, LThK 2, 239-242, hier

239.
8 Martin Grabmann rechnet Petrus Venerabiiis (+ 1152) zu den «einflußreichsten

Persönlichkeiten der Zeit des hl. Bernhard» (Geschichte der katholischen Theologie,
Freiburg 1933, 34). Zur Biographie vgl. Stephan Hilpisch, Petrus Venerabiiis, LThK
8, 383f.

5 Näheres - auch zur Verehrung des hl. Bernhard — s. B. Opfermann, Bernhard,
240.

10 S. Z. Alszeghy, Roscelin von Compiègne, LThK 9, 43f.; zur theologischen
Auseinandersetzung um Roscelin v. C.: Johann Hofmeier, Die Trinitätslehre des Hugo von
St. Viktor, München 1963, 9—26.



302 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

von Champeaux.11 Theologie hat Abaelard bei dem berühmten Lehrer
Anselm von Laon 12 studiert. Bereits 1113 eröffnete Abaelard in Paris
eine eigene Schule - zunächst philosophischer Ausrichtung —, die sich

gewaltigen Zulaufs erfreute. 13

c) Grundlegend war auch für den dortigen Lehrbetrieb die
Schriftauslegung. 14 Abaelard begann bereits um 1114 in Laon mit alttesta-
mentlichen Vorlesungen (über Ezechiel); nachdem er sich mit Anselm
von Laon überworfen hatte, führte er diese Vorlesungen in Paris zu
Ende. Seine Liebe zu seiner siebzehnjährigen Schülerin Héloïse, der
Nichte des Kanonikus Fulbert — datiert in das Jahr 1117 —, die er
heimlich heiratete, gestaltete sein Leben um. Von den Leuten des

Fulbert überfallen und entmannt, wurde Abaelard Mönch in San

Denise (1118), nachdem Héloïse in das Kloster Argenteuil eingetreten
war. 15

Abaelard blieb ein vielgefragter Lehrer. Einige seiner Lehren wurden

freilich verurteilt, und zwar die «Theologia» auf der Synode von
Soissons (1121) und - auf Betreiben Bernhards - neuzehn seiner

theologischen Thesen auf der Synode von Sens 1140.16 Im nämlichen
Jahr, auf einer Reise nach Rom — wo er sich verteidigen wollte — in
Cluny eingetroffen, blieb Abaelard zunächst auf Rat des Abtes Petrus
Venerabiiis dort. Gestorben ist Abaelard am 21. April 1142 im Kloster

11 Vgl. Martin Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, II, Freiburg
1911, bes. 136-178.

12 Zu Anselm von Laon s. Wendelin Knoch, Die Einsetzung der Sakramente durch
Christus. Eine Untersuchung zur Sakramententheologie der Frühscholastik von Anselm
von Laon bis zu Wilhelm von Auxerre. BGPhThMA, NF 24, Münster 1983, 9-27.

13 S. ebd. 145ff.; ferner zu Leben und Werk des Petrus Abaelard: P. Robertus
Hermans, Petri Abaelardi ejusque primae scholae doctrina de sacramentis, Mecheln 1965,
221-225.

14 Vgl. Petrus Abaelard, Ezechielkommentar (1114), Römerbriefkommentar
(1135/40); entsprechender Handschriftennachweis s. Arthur M. Landgraf, Einführung
in die Geschichte der theologischen Literatur der Frühscholastik, Regensburg 1948,
64 f.

15 S. L.M. de Rijk, Peter Abälard, 126.
16 DS 721-739; vgl. dazu Gerhard B. Winkler, Bernhard und Abaelard oder: Das

Ärgernis am Ursprung der westlichen Theologie, in : Weisheit Gottes - Weisheit der Welt,
Band 1, Festschrift Joseph Kardinal Ratzinger, St. Ottilien 1987, 729-738, hier 731. Der
mißglückte Untertitel mindert nicht das Verdienst des Autors, wesentliche Punkte in der
Auseinandersetzung zwischen den beiden bedeutenden Persönlichkeiten namhaft
gemacht zu haben.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 303

San Marcel bei Chalon-sur-Saône, einem Priorat des Klosters von Clu-
ny.17 - Seit 1817 sind Abaelard und Héloïse nebeneinander auf dem
Friedhof Père-Lachaise in Paris bestattet. 18

2. Der Streit

a) Der Streitgegenstand: Das Verhältnis von «Glaube» und « Vernunft»

In Bernhard und Abaelard stehen uns zwei Persönlichkeiten vor
Augen, deren charakterliche Formung, so scheint es, am Ende eine
scharfe Auseinandersetzung beider unvermeidlich machte. 19 Doch
kann es nicht unsere Aufgabe sein, dieses Urteil20 auslotend, entweder

jenen Forschern beizuspringen, die in der Begeisterung für Abaelard
keinen Zugang zu Bernhard mehr finden, oder jenen anderen, für die
das Umgekehrte gilt.21 Wir beschränken uns vielmehr auf den
Kernpunkt der Auseinandersetzung, legitimiert durch die Tatsache, daß bis

1139 die beiden großen Persönlichkeiten eine offen bezeugte
Wertschätzung verband. Erst seit der Disputatio in Paris 1139 zwischen

17 «Der Leichnam wird nach <Paraklet> bei Norgent sur-Seine überführt und dort
durch Petrus Venerabiiis kirchlich bestattet. <Paraklet> ist seit 1129 Nonnenkloster,
Héloïse Äbtissin.» (Petrus Abaelardus, Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christia-
num, textkritische Edition v. Rudolf Thomas, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970, 12).

18 Héloïse starb 1164. 1497 erfolgte dann die «Überführung Abaelards und Héloïses
in den Chor der Kirche von Norgent.» (P.A., Dialogus, Ed. R. Thomas, ebd.).

19 So L.M. de Rijk, Peter Abälard, 127.
20 J. Hofmeier, Trinitätslehre, 27 schreibt dazu im Blick auf Abaelard: «Schon seine

Zeitgenossen anerkennen seine dialektische Begabung und seinen Scharfsinn, sie tadeln
aber auch seinen Charakter und greifen in verschiedenen Punkten seine Lehre an. Dies
Für und Wider ist im Urteil über Abaelard bis heute geblieben.» Ebd. Anm. 1 finden sich
dazu die entsprechenden Literaturverweise. L.M. de Rijk, Peter Abälard, 127 zitiert den
deutschen Bischof und Geschichtsschreiber Otto von Freising mit dessen Urteil, «Bernhard

sei in seinem Eifern für die christliche Religion ein fanatischer, frömmelnder
Mensch (zelotypus) und überdies durch die Einfältigkeit seiner Natur einigermaßen
leichtgläubig. Peter Abälard sei dagegen anmaßend, übermütig, zugleich aber sehr scharfsinnig

und banal in seinen Witzen».
21 S. die Nachweise bei A. Borst, Abälard, 499; vgl. auch Elisabeth Gössmann, Zur

Auseinandersetzung zwischen Abaelard und Bernhard von Clairvaux um die Gotteserkenntnis

im Glauben, in: Petrus Abaelardus (1079—1142), s. o. Anm. 2,233—242, hier bes.

233 f.



304 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Bernhard und Abaelard vermochte Bernhard in dem antidialektisch
denkenden Logiker Abaelard nur noch einen «Ketzer» neuer Richtung

22 zu sehen. Damit war das Miteinander zerbrochen, und dies um so

tiefgreifender, als Bernhard mit allen ihm zur Verfügung stehenden

Mitteln dafür kämpfte, daß das Abaelardsche Gedankengut verdrängt
wurde.23 In dieser Hinsicht hatte Bernhard Erfolg. Bereits nach der
Mitte des 12. Jahrhunderts wird Abaelard selbst in Paris nur noch selten

zitiert. Dante erwähnt ihn in seiner «Divina Commedia» (13. Jh.)
überhaupt nicht.24 Weithin in Vergessenheit geraten, hat, wie gesagt2\ erst
das 19. Jahrhunderts Abaelard wieder entdeckt.

Und doch bleibt festzuhalten, daß die theologiegeschichtliche
Nachwirkung Abaelards nicht jenem, sich auf äußere Kriterien stützenden

Befund entspricht. Sein rationaler Ansatz im theologischen Disput
strahlte weithin aus.26 Mehr noch als dieses Faktum nötigt zu einer
fundierten Auslotung der Auseinandersetzung zwischen Bernhard und
Abaelard gerade in unserer Gegenwart aber die Tatsache, daß es dank
der Vermittlung des weisen Abtes Petrus Venerabiiis kurz vor Abaelards

Tod noch zu einer Versöhnung zwischen den beiden Kontrahenten

kam. Hier nämlich deutet sich die Grundwahrheit an, daß es im
Ringen um die «veritas catholica» — sofern diese ausdrücklich im Raum
der «ecclesia catholica» angesiedelt ist - letztlich keine Sieger und

Besiegten geben kann. Die kontrovers diskutierte Wahrheit reicht näm-

22 Zum Verhältnis von Abaelard und Bernhard bis 1139: s. A. Borst, Abälard,
503 ff.; zu Recht stellt G.B. Winkler, Bernhard, 738 dazu präzisierend fest: «Keinem
Zeitgenossen, auch Bernhard nicht, wäre es je eingefallen, Abaelard in einem Atem als

Ketzer im Sinne der früheren Katharer oder der späteren Waldenser zu bezeichnen. » Ebd.
730 zitiert er zur Kennzeichnung der ursprünglichen Haltung Bernhards Abaelard gegenüber

die von Abt Wilhelm von Thierry, einem engen Freund Bernhards und Abaelards,
formulierten Worte: «Dilexiet ego eum diligere vellem, Deus testis est» (Ep. 326, PL 182,
532 D).

23 S. dazu A. Borst, Abälard, 509 ff.
24 S. L.M. de Rijk, Peter Abälard, 126.
25 S. o. Anm. 18. Vgl. dazu auch L.M. de Rijk, Peter Abälard, ebd.: «Erst seit dem

19. Jh. wird ihm ein Platz in der Philosophie- und Theologiegeschichte, ja in der
Kulturgeschichte überhaupt, eingeräumt.»

26 E. Gössmann, Auseinandersetzung, 233 und 240 (Anm. 1) verweist, verbunden
mit dem Hinweis auf die «Maßnahmen gegen Abaelard und (das) Totschweigen seines
Namens bei gleichzeitiger Durchsetzung seiner Methode», auf N.M. Häring, der als
«Ursache die polemischen Briefe Bernhards sowie die dadurch angeregte Verbrennung
von Schriften Abaelards (nennt)». S. Abelard yesterday and today, in: R. Louis (Ed.),
Pierre Abélard, Pierre le Vénérable. Les Courants philosophiques, littéraires et artistiques
en Occident au Milieu du XIIe siècle, Paris 1975, 341-403.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 305

lieh in die unbegreifliche Tiefe des Mysteriums Gottes hinein.27 Was als

«Streit» damals lebendig erlebt und durchlitten wurde, kann sich für uns
deshalb tatsächlich als ein notwendiges Ringen erschließen. Um so

wichtiger ist die Antwort auf die Frage: Um was wurde gerungen? Im
folgenden sei wenigstens skizzenhaft eine Antwort versucht.

Bernhard ist ein typischer Vertreter der monastischen Theologie
und Spiritualität, welche die Epoche der Frühscholastik grundlegend
geprägt hat.28 So kommt für ihn im Umfeld der Frage nach dem
Glauben primär die Offenbarung in den Blick. Diese aber findet ihr Ziel
nicht in der Mitteilung göttlicher Wahrheiten; denn die Ebene

verstandesmäßiger Durchdringung der Offenbarungsbotschaft muß kraft
geistlicher Erfahrung durchschritten werden hin zu jenem Ziel, an dem

es dem Glaubenden möglich wird, die eigentlich lautlose Selbstmitteilung

Gottes zu genießen. Die Inkarnation ist unbestreitbar die Fülle und
Mitte der Offenbarung, welche stufenweise vorbereitet wurde und in
diversen Formen sich auch gegenwärtig noch ausfaltet. Die Kirche hat
in dieser Ausfaltung wegen der ihr geschenkten Geistfülle das Recht
und die Pflicht, das Offenbarungswort zu verdeutlichen und in Richtung

je größerer Erfüllung aufzuschließen.29 Die umfassende Enthüllung

der Offenbarung jedoch bleibt der jenseitigen Gottesschau
vorbehalten. Auf dem Weg dorthin ist die je größere Liebe die Kraft, welche
diese Verdeutlichung und Enthüllung vorantreibt. So ist diese Liebe bis

zum Ziel der Ersatz für die fehlende Gottesschau. Das Anselmianische
fides quaerens intellectum wird von Bernhard verinnerlicht zu dem der
konkreten Existenz näheren anima quaerens verbum30. Gefunden aber

wird das Wort, diese alles erfüllende Selbstmitteilung Gottes, einzig in
der exstasis, der mystischen Kontemplation.31

27 Abaelard schreibt: «Alle Wissenschaft ist von Gott allein und geht aus seinem
Geschenk hervor, darum ist sie nach unserer Überzeugung gut» (Dialectica IV, I, Prolog,
zit. nach A. Borst, Abälard, 505). Ebd. vermerkt A. Borst nüchtern: «Die bohrende

Energie, mit der Abaelard, der clarus doctor et admirabilis, Gott und sein Geheimnis zu
fassen suchte, zog viele von den Besten der Zeit an.»

28 Vgl. B. Opfermann, Bernhard v. Cl., hier: 241 (IV. Theologie).
29 «Erkenntnis der Hl. Schrift ist Erkenntnis Christi und der Kirche.» R. Grégoire,

Bernhard von Clairvaux, Lex MAI, 1992-1995, hier 1994.
30 «Unübersehbar ist freilich, daß B. in seinen Werken den Akzent auf die Gegenwart

Gottes legt, der sich mit der gläubigen Seele zu vereinigen wünscht: Das ist die <Hochzeit
des Herzens>, die den spirituellen Weg strengster Askese beschließt ...» Ebd. 1995.

31 Bernhard «billigt intellektuelles Denken nur, soweit es zu Gebet und Kontemplation

hinführt». Ebd.



306 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Vor dem Hintergrund dieses Verständnisses von göttlicher
Offenbarung und der menschlichen Teilhabe an ihr mußte Abaelards
Glaubensformel Bernhard zutiefst treffen. Abaelard umschreibt nämlich den
Glauben mit den Worten: «(... fides quippe dicitur) existimatio rerum
non apparentium, cognitio vero ipsarum rerum experientia per ipsam
earum praesentiam.» 32 Wenn Abaelard im Blick auf den Glauben also

von existimatio - als Meinung im Sinne einer diskutierten Übereinkunft

- spricht, sieht Bernhard hierin den Ursprung und Angelpunkt der
zahlreichen anderen Irrtümer Abaelards. Für Bernhard nämlich ist — im
Anschluß an Augustinus - der Glaube eine Gewißheit, die in der

Autorität Gottes selbst begründet ist, durch die Hl. Schrift und die

Kirche vermittelt. «Non est enim fides aestimatio, sed certitudo.» 33

Diesem Credo, so Bernhard, habe man deshalb im willentlichen Akt des

Gehorsams ohne Diskussion zu entsprechen. Als substantia rerum spe-
randarum 34 ist der Glaube etwas Festes, Sicheres, keine Phantasie, über
die man beliebig mutmaßen dürfte. Im Blick auf Abaelard fühlt sich
Bernhard offenkundig in seinem Urteil über die Theologie aller
Kathedralschulen seiner Zeit bestätigt. Sie sind ihm insgesamt verdächtig, wie
seinen bemerkenswert aktuell klingenden Worten zu entnehmen ist:
«Academicorum sint istae aestimationes, quorum est dubitare de omnibus,

scire nihil.»35
Bernhard sah gerade in der Konsequenz, mit der Abaelard die

Glaubensgeheimnisse seiner logischen Analyse unterwarf, eine nicht
hinzunehmende Geringschätzung ihrer Heiligkeit. Dementsprechend
heftig ist seine Polemik. In Wahrheit - so Bernhard - ist Abaelards

«Vernünftigkeit» unvernünftig; denn sie ist sachfremd. Was nämlich ist

vernunftwidriger, als zu versuchen, die Vernunft zu übersteigen?
Bereits der von Abaelard eingeführte Begriff theologia zeigt für Bernhard
überdeutlich, welch törichten Allwissenheitsanspruch dieser rationale

Theologe vorführt. Und deshalb scheut sich Bernhard nicht, in diesem

32 Introductio, PL 178, 1051 D; s. dazu St. Ernst, Subjektivität und Rationalität. Der
Glaubensbegriff Peter Abaelards (1079-1142): eine Frucht des geistigen Aufbruchs im
12. Jahrhundert; ThGl 79 (1989) 130-146.

33 Tractatus de erroribus Abaelardi 4. 9-10, PL 182, 1062 B; vgl. St. Ernst, Gewißheit

des Glaubens. Der Glaubenstraktat Hugos von St. Victor als Zugang zu seiner
theologischen Systematik, BGPhThMA, NF 30, Münster 1987, bes. 15-33.

34 Tract, de err. Abael. 4.9, PL 182, 1062 A.
33 Ebd.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 307

Zusammenhang sogar von stultilogia statt von theologia zu reden.36 — Wir
können festhalten: Alles in allem sah Bernhard in Abaelards Methode
einen fundamentalen Verstoß gegen die geheiligte Form und Ordnung
der Theologie und des durch sie zu hütenden und zu stützenden Glaubens,

und damit zugleich den Ausdruck von persönlicher Anmaßung,
von Überheblichkeit und Stolz.

b) Das Fundament der Auseinandersetzung: Die «Definition» des Glau¬

bens

Die grundlegende Auseinandersetzung zwischen Abaelard und
Bernhard verschafft sich ihren Ausdruck in der Frage der Glaubensbestimmung

als existimatio bzw. certitudo.37 Mit der letztgenannten
Umschreibung will Bernhard sicher nicht hinter Anselm von Canterbury
zurückgehen, der - wie bereits gesagt38 — für ein tieferes rationales
Bedenken der Glaubenswahrheiten eingetreten war. Er hatte die ratio,
mit deren Hilfe dieses Eindringen in die Wahrheit geschehen soll,
zwischen Glauben und Schauen als Mittelglied eingeordnet. Auch
Rupert von Deutz (+ 1129/30), ein wichtiger Vertreter der monasti-
schen Theologie des 12. Jahrhunderts, weist in diesem Umfeld der
Dialektik ihren festen Platz zu. Er verteidigt das Recht, «auf dem
Ackerland der heiligen Schriften (deren Ansehen für ihn über alles

geht) neue Brunnen zu graben mit den Werkzeugen des eigenen
Talents, wenn man nur frisches Wasser findet, das keinem beim Trinken

schadet» 39. Auch für Rupert ist also im Blick auf das theologische
Nachdenken die Verstandestätigkeit nicht ausgeblendet. Dennoch ist

36 S. ep. 190,24; zit. nach S. Bernardi Opera, vol. 8 (Epistolae 181-547), ed.

J. Leclercq/ H. Rochais, Rom 1977, 17-40 (Ep. 190); vgl. G.B. Winkler, Bernhard,
732; ferner A. Borst, Abälard, 514 (mit Anm. 4).

37 S. St. Ernst, Subjektivität, 130 f.
38 S. o. 305; vgl. Anselm v.C., Cur Deus homo, in: Opera omnia, Tom. I, vol. 2, hg. v.

F.S. Schmitt, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, 39 (lat. Text) in einem Schreiben an Papst
Urban II. (1098): «Obgleich nach den Aposteln die Hl. Väter und unsere vielen Lehrer so

vieles und großes über den Grund unseres Glaubens aussagen, um die Torheit der

Ungläubigen zu widerlegen und ihre Hartnäckigkeit zu brechen und um die zu nähren, die
sich an dem Grunde eben dieses Glaubens erfreuen, so ist doch keiner zu tadeln,
der, im Glauben gefestigt, sich in der Erforschung des Glaubensgrundes üben möchte.»

39 Ludwig Ott, Untersuchungen zur theolog. Briefliteratur der Frühscholastik,
BGPhThMA 34, Münster 1937, 74 f.



308 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

der Zugriff auf den Glauben tatsächlich ein anderer als bei Abaelard.
Weil nämlich Abaelards Denken wesentlich von der neuen, säkularen
Rationalität geprägt ist, die in seiner Zeit zum Durchbruch gelangt, sieht

er den Glauben nicht mehr als eine in sich ständige Wirklichkeit, die aus
ihrem eigenen Bereich heraus hinreichend zu beschreiben und plausibel
zu machen ist. «Wie viele Theologen seiner Zeit sieht auch Abaelard
seine Auffassung vom Glauben in der sogenannten Glaubensdefinition
des Hebräerbriefes bestätigt, die in der mittelalterlichen Zitationsweise
lautet: <Fides est substantia rerum sperandarum, argumentum non
apparentium> (nach Heb 11,1)»40. Abaelard ersetzt nun das argumentum
durch existimatio, bzw. in der «Theologia Christiana» und der «Theo-

logia Scholarium» mitprobatio. Damit wird deutlich, daß für Abaelard
der Glaube als ein Vollzug des Menschen erscheint, der sich wesentlich
in seinem Bezug auf die Wirklichkeit säkularer Rationalität (als das

andere des Glaubens) und im offenen Dialog mit ihr zu bestimmen hat.

Abaelard definiert den Menschen in einer definitio perfecta41 als animal
rationale (mortale) 42. Als solches ist der Mensch «ein transzendentes und
transzendierendes Wesen»43. Transzendent ist er in seinem moralischen

Verhalten, da dieses die überzeitliche Zukunft des Menschen

determiniert, intentionaliter auf das höchste Gut des Menschen gerichtet.

Aus der Sicht der neuen Rationalität stellt sich der Glaube nicht
primär als objektive, unverbrüchliche Gewißheit dar, der auf sehen des

Menschen einzig, so Bernhard, die gehorsame Annahme und — als

Tätigkeit der Vernunft - das vertiefende meditative Bedenken

entspricht. Der Glaube verliert vielmehr mit der zunehmenden Eigenständigkeit

des säkularen Bereichs immer mehr seine selbstverständliche
Gewißheit. Er zeigt sich als eine von der Welt und ihrer Vernunft her in
Frage gestellte Welt- und Lebensdeutung. Diesen epochalen Umbruch
im Blick, ist es nur konsequent, daß die Diskussion um diefides qua, den

40 E. Gössmann, Auseinandersetzung, 235.
41 Peter Abaelard, Dialectica. First complete edition of the Parisian manuscript, ed.

von L.M. de Rijk, Assen 1970, 15028"30, hier 15028"29: «Sic quoque et <animal rationale
mortale> hominis definitio perfecta dicatur»; dazu Thaddaeus Kucia, Die Anthropologie

bei Peter Abaelard, in: Petrus Abaelardus (1079-1142), s. o. Anm. 2, 223-231 ; hier
223.

42 Expositio, PL 178, 760: «Cum autem homo commune nomen sit tarn viri quam
feminae, cum sit utrumque animal rationale.»

43 Th. Kucia, Anthropologie, 228.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 309

Glaubensakt also, in ihrer Relation zur fides quae, dem Glaubensbekenntnis,

durch Abaelard eine bemerkenswerte Nuance erhält. Anselm
v.C. hatte bereits mit seiner Formel «fides quaerens intellectum» deutlich

gemacht, daß «die theologische Vernunft die Wahrheit des

zunächst <nur> Geglaubten nachträglich einsichtig machen (kann)»44.
Indem Abaelard vom Glauben als existimatio spricht, legt er das

Gewicht auf die fides qua als den heilschaffenden Glauben. «Wirklicher
Glaube ist für Abaelard noch nicht dort gegeben, wo jemand aus reiner
Gewohnheit oder aufgrund seiner Herkunft und Erziehung das

Bekenntnis der Kirche mitspricht und ihre Riten mitvollzieht oder im
bloßen Gehorsam aufgrund der Autorität der Väter oder der Kirche die

Glaubensformel übernimmt. Zwar ist auch für ihn das Zeugnis der
Autoritäten der Ausgangspunkt des Glaubens. Den Glauben können
wir uns nicht ausdenken, sondern müssen ihn uns von anderen sagen
lassen.»45 Das aber wird der Gläubige nur dann tun, wenn er die Formel
des Glaubens verstanden hat. Abaelard sieht in den simplices, den

Ungebildeten, solche Gläubige, denen die Glaubensaussagen mit Hilfe
der Ratio verständlich gemacht werden müssen; denn nur ab intelligen-
tibus darf das Credo gesprochen werden!46 Die fides quae, das

Glaubensbekenntnis, verdient erst dann Glaube genannt zu werden, wenn sie

die reflektierte Gestalt dieserfides qua, des persönlichen Glaubensaktes,
ist. Erst so ist der Glaube dann auch verantworteter Glaube.

Doch ist zu beachten, daß Abaelard nicht blind ist für die

Begrenztheiten menschlicher Rationalität. Er tadelt deshalb die «Super-
dialektiker» seiner Zeit heftig. Sie seien ja nur bereit, das anzuerkennen,

was sie mit ihrer ratiuncula umgreifen zu können meinen.47

44 P. Neuner, Der Glaube als subjektives Prinzip der theologischen Erkenntnis, in:
HFTh 4, 51-67, 55; Anselm v.C., Proslogion.

45 St. Ernst, Subjektivität, 140.
46 Theologia Scholarium, 1 II, PL 178, 1053; vgl. Introductio, PL 178, 1053 C: «Qui

etiam tarn verborum intelligentiam in Ecclesia necessariam dicit, ut cum ibi aliquae
benedictiones fiunt, non debeat <Amen> responded nisi ab intelligentibus, qui videlicet
discernere possint an benedictionis verba sint an maledictionis.»

47 S. Theologia summi boni, ed. H. Ostlender, BGPhThMA 35, Münster 1939, 34;
zit. bei E. Gössmann, Auseinandersetzung, 239, die ebd. schreibt: «Von seiner Art der
Glaubensauslegung her gesehen, ist er durchaus berechtigt, diejenigen zu kritisieren, die
nichts anerkennen, was sie nicht mit ihrer ratiuncula umgreifen zu können vermeinen.
Quae etiam maior indignatio fidelibus habenda esset, quam eum se habere Deum profited,

quem ratiuncula humana posset comprehendere aut mortalium lingua disserere?»



310 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

c) Die Vertiefung derAuseinandersetzung: Die unterschiedlichen
Argumentationsebenen in bezug auf die fides

Hatte Bernhard, wie gezeigt48, die rationale Analyse des Glaubensaktes

durch Abaelard einer grundsätzlichen Kritik unterzogen, so zeigt
sich in der Vertiefung des Streites überraschend, «daß Bernhard aus

welchen Gründen auch immer hier die Argumentationsebene wechselte»49.

Abaelard zielt mit dem Zitat aus dem Buch Jesus Sirach: «Qui
credit cito, levis est corde» 50 auf den Glaubensinhalt, die fides quae.
Bernhard dagegen spricht offensichtlich vom Glaubensakt, der fides

qua, wenn er eine Bedeutung der menschlichen Vernunft im Blick auf
den Glauben ausblendet. «Nec fides habet meritum, cui humana ratio
praebet experimentum.» 51 Offensichtlich war Bernhard von der

Notwendigkeit spontaner Glaubenszustimmung so überzeugt, daß ihm die

kritische Analyse der Glaubensinhalte eher unwichtig, wenn nicht gar
suspekt erschien.52 Bernhard setzt also im Blick auf die Bestimmung
Abaelards intellectus und cognitio gleich, während Abaelard intellectus an
die Seite derfides stellt, die ratio also dem Glaubens/?^» zuordnet.53 Für
ihn stehen die ratio und ihre Ausprägung in der Dialektik ganz im
Dienste des lebendigen Glaubens des einzelnen Subjekts. «Durch die
Dialektik wird lediglich ein intelligere, ein Verstehen der Botschaft des

Evangeliums, nicht ein cognoscere, ein Begreifen Gottes aus unmittelbarer

Evidenz angezielt. Gott ist als der ganz andere unbegreiflich.» 54

Und diese Unbegreiflichkeit Gottes ist auch - so Abaelard - für die

Vernunft (einsichtig und) begründet aufzuweisen. Denn Disputabilität
ist nicht Ausdruck eines inneren Zweifels, sondern das Mühen um die

Sicherung der schon anerkannten Wahrheit vor Irrtümern. Abaelard
hält stets an dem Grundsatz fest, den er in dem Prolog zu seinem
bedeutenden Werk «Sic et Non» in die Worte gekleidet hat: «Dubitando
enim ad inquisitionem venimus, inquirendo veritatem percipimus.» 55

48 Vgl. Tract, de err. Ab. 4.9, PL 182,1061 B: «... Thesauros absconditus pietatis tarn
irreverenter invadit atque discerpit; cum de ipsa pietate fidei nec pie nec fideliter sen-
tiat».

49 G.B. Winkler, Bernhard, 733.

"Jesus Sirach 19,1.
51 Ep. 190,18, nach Papst Gregor, in Evang. 26.1; PL 76, 1197.
52 Vgl. G.B. Winkler, Bernhard, 733.
53 S. E. Gössmann, Auseinandersetzung, 237.
54 St. Ernst, Subjektivität, 143; vgl. ders., Gewißheit, 25.

»PL 178, 1349.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 311

Deshalb steht für ihn auch fest: Wo der Zweifel am Glauben und das

Bemühen um das eigene Verständnis des Glaubens nicht mehr
zugelassen werden, ist der erste Schritt auf dem Weg zum Dogmatismus
getan. Und «solchen Dogmatismus findet er in seiner Zeit sowohl bei

denjenigen, die den Glauben allein auf Gehorsam gegenüber der Autorität

der Kirche gründen, als auch bei denjenigen, die meinen, in einer
mystischen Erfahrung Gewißheit gefunden zu haben und die Anstrengung

des Begriffs durch Evidenzerfahrungen übergehen wollen.»56
Wirklicher Glaube hält sich in via negationis offen für das jeweils größere
Geheimnis Gottes. Aus solchem Glauben gehen Hoffnung und Liebe
hervor. Damit ist auch das Herz und mit ihm diefides qua angesprochen.
Sie ist«fides, quae per dilectionem operatur», ist ein «credere in Deum».
So ist für Abaelard eine Vorerfahrung der zukünftigen Schau Gottes in
diesem Leben durchaus nicht ausgeschlossen. Gerade deshalb aber ist
der Glaube als existimatio im Sinne von «Überzeugtsein» zu verstehen;
denn die Glaubenserkenntnis hier verbleibt in Vorläufigkeit, auch

wenn sie durchaus zu gewinnen ist. Das aber gelingt nicht durch eine

abgeklärte Versenkung in die fides qua, sondern nur in der selbstkritischen

Auseinandersetzung mit der Welt und ihrer Vernunft. In dieser

Auseinandersetzung um die fides quae, das Glaubensbekenntnis,
zugleich Credo der Kirche nämlich, wird sich der Glaubende bewußt, daß

die fides qua, sein Glaubensakt also, nicht seine ureigene Leistung ist,
sondern - sofern heilschaffend — aus der Unmittelbarkeit zu Gott
lebt. 57

d) Das versöhnend-offene) Ende derAuseinandersetzung : Glaube in ekkle-
sialer Einbindung

Abaelard hatte sich zu den neunzehn beanstandeten Lehrsätzen
nicht geäußert, die ihm auf der Synode von Sens am 3. Juli 1140 durch
Bernhard vorgelegt worden waren.58 Statt dessen hatte er an den Papst

appelliert. Das, was diesem Appell geschichtlich folgte, macht uns heute
nachdenklich. Abaelard schrieb nämlich, bevor er sich nach Rom auf
den Weg machte, eine Apologia, von der allerdings nur der Anfang

56 St. Ernst, Subjektivität, 146.

" Vgl. ebd. 145.
58 S. A. Borst, Abälard, 518.



312 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

erhalten ist. Hier weist er nach, daß der erste und wichtigste Anklagepunkt

von Sens: er habe die Wesenseigenschaften der ganzen Trinität
den einzelnen göttlichen Personen zugelegt, auf Mißverständnissen
beruhe. Bernhard habe in Unkenntnis der Feinheiten dialektischer
Unterscheidungen die Aussagen plump vergröbert. — Aber ungeachtet
dieser Klärung führte die Apologia deshalb nicht zum Ziel, weil Bernhard

sich bereits vorweg brieflich an den Papst gewandt hatte. Hierin
bringt er massiv seinen Vorwurf zur Geltung, Abaelard entleere den
christlichen Glauben. 59 Erschreckender noch aber ist die Reaktion auf
Seiten der Kurie. Da die wesentlichen Schriften Abaelards im Vatikan
vorlagen, meinte mit der Kurie wohl auch der Papst, nicht erst auf
Abaelards persönliche Verteidigung warten zu müssen. Unter
Zeitdruck stehend, hat man sich ganz auf Bernhard verlassen, wie die bereits

am 17. Juli 1140 durch Papst Innozenz II. erlassene Bulle zeigt, welche
die Exkommunikation der Anhänger Abaelards verfügt und ihm selbst

ewiges Stillschweigen auferlegt. 60 Es fand sogar eine Bücherverbrennung

in der Peterskirche statt. 61 — Dennoch ist dieses gewaltsame Ende
der Lehrtätigkeit Abaelards nicht ein Sieg Bernhards.62 Abaelard nämlich

nahm das päpstliche Urteil an. Von Krankheit und Alter gezeichnet,

war ihm die Zerstörung seines Lebenswerkes das Opfer, das er
schweigend brachte. Und gerade so mußte Bernhard die Erfahrung
machen: Sein Sieg in diesem von ihm so heiß geführten Streit um
verantworteten christlichen Glauben war am Ende kein Sieg. Sein

Gewissen trieb ihn, sich mit Abaelard zu versöhnen. Und wie bereits

angedeutet, kam es auch tatsächlich zu dieser Versöhnung.63 In Clairvaux

scheint Bernhard keine Bedingungen mehr gestellt und Abaelard

59 S. Bernhard, Ep. 191, PL 182, 357 (Ad Innocentium ex persona Domini Archie-
piscopi Remensis, S. Bernardi Opera, vol. 8, ed. L. Leclerq / H. Rochais, Rom 1977,
41): «Petrus Abaelardus Christianae fidei meritum evacuare nititur, dum totum quod
Deus est, humana ratione arbitratur se posse comprehendere.» Vgl. dazu A. Borst,
Abälard, 520.

60 S. A. Borst, Abälard, 522; den Text bietet DS als Introductio ad «Errores Petri
Abaelardi» (Nr. 721 ss.), Ep. «Testante Apostolo» ad Henricum episc. Senon., 16. Juli
1140 (1141?): «Destinata Nobis a vestra discretione capitula et universa ipsius Petri
dogmata s. canonum auctoritate cum suo auctore damnavimus, eique tamquam haeretico

perpetuum silentium imposuimus».
61 A. Borst, Abälard, 522, Anm. 4, zit. als Belege: Gaufrid von Auxerre, Vita prima

III, 5, 14, PL 185, 312; ders., Brief an Albinus von Alba, ebd. 595 f.
62 Zum folgenden s. E. Gössmann, Auseinandersetzung, 234ff.; ferner: A. Borst,

Abälard, 522 f.
63 A. Borst, Abälard, 523.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 313

seinerseits versprochen zu haben, alles Anstößige in seinen Werken zu
verbessern. Damit war der Zustand vor dem Konflikt wiederhergestellt.
Abaelard aber war nicht gebrochen. Das Thema des Christenglaubens
begleitete ihn bis zum Tod.64 Abaelard ist im April 1142 im Frieden mit
der Kirche gestorben.

5. Eine Nachfrage als Ausblick

Ist die Auseinandersetzung zwischen Bernhard von Clairvaux und
Petrus Abaelard um das Glauben — diefides qua, das Credo des einzelnen
Christen — und den Glauben — die fides quae, das Credo der Kirche - ein

epochal-aktueller Impuls?
Die Auseinandersetzung zwischen Bernhard von Clairvaux und

Petrus Abaelard hat sich als ein Ringen um das rechte Glaubensverständnis

und die Zuordnung von ratio undfides erwiesen. Damit ist der

heftige Streit dieser beiden bedeutenden Theologen eingebettet in ein
Ringen, das die Theologie- und Dogmengeschichte von Anfang an

begleitet hat. Und wer wollte leugnen, daß sich dieses Thema in den

Herausforderungen der Gegenwart in vielfacher Hinsicht als höchst
bedeutsam erweist? Um aber zu kurz greifende Schlüsse zu vermeiden,
ist ein genaues Zusehen unabdingbare Voraussetzung, müssen
Klischees abgestreift und liebgewordene Vorstellungen überprüft werden.

Eingebettet in den Rahmen der Theologie- und Dogmengeschichte,
erweist sich die Epoche der Frühscholastik als eine Zeit, die - von
einem Aufbruch in verschiedenster Hinsicht geprägt — der Theologie
einen neuen Horizont eröffnet, indem sie der ratio, der kritischen
Nachfrage gerade in Sachen des Glaubens eine wichtige Funktion
zuweist. Natürlich konnte eine solche Entwicklung, der Aufbruch der

ersten Aufklärung65, nicht ohne innertheologische und auch
innerkirchliche Spannungen vor sich gehen. Aber das Entscheidende ist:
Hier ist eine Spannung deutlich geworden, die die Kirche in jeder Zeit
in ihrer Theologie durchtragen muß, will sie dem Auftrag der jeweiligen
Gegenwart gerecht werden. In Bernhard und Abaelard stehen uns zwei

64 S. ebd. 524.
65 Vgl. St. Ernst, Subjektivität, 133.



314 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Persönlichkeiten vor Augen, die als geprägte Charaktere die
Auseinandersetzung um den Glauben in einer Schärfe ausgefochten haben, die
das eigentliche Fundament des Streits zu überdecken vermochte. Hatte
Bernhard noch gespottet, Abaelard sei wohl ein zweiter Aristoteles, der
selber zum Heiden werde 66, so setzte der ehrwürdige, heiligmäßige Abt
von Cluny, Petrus Venerabiiis, auf Abaelards Grab die stolzen Worte
«Unser Aristoteles» und nannte ihn einen wahren Philosophen Christi.

67 Damit ist zum Ausdruck gebracht, daß es Abaelard nicht darum

ging, die Wahrheit des Glaubens mit der ratio zu beweisen, sondern
vielmehr darum, den Glauben zu stützen und zu verteidigen, indem er
Versuche, ihn zu widerlegen, mit Hilfe der ratio abwehrte. Es geht
Abaelard also um einen korrekturoffenen und argumentationsbereiten
Dialog mit den Anfragen und Einwänden, die säkularer Erfahrung und
Vernunft entspringen. In diesem Dialog hat der Lehrer der Theologie,

so Abaelard, die Aufgabe, den Glauben als nicht unvernünftig zu
erweisen. Glaubwürdig, der Gefahr enthoben, Aberglaube zu werden,
ist der Glaube aber nur dann, wenn er durch die Vernunft offengehalten
wird für den Bereich eigenständiger, säkularer Erkenntnis und Erfahrung.

So gelangt er zu der Offenheit, in der er wahrhaft Glaube ist. Auch
die Vernunft muß sich in diesem Dialog in ihrer Offenheit für
Argumente und Korrekturen, eben in ihrer Vernünftigkeit, bewähren, will
sie der Gefahr entgehen, sich abzuschließen und damit unvernünftig zu
werden. Im Dialog wird die Vernunft deshalb als fragende sichtbar. Nur
so kann sie der Wahrheit innewerden, die sie sich sagen lassen muß,
bleibt sie Vernunft.68 — Für Abaelard steht fest: Einzig aufdiesem Wege
gewinnt der Gläubige sein Selbstverständnis im Glauben. Die Botschaft
des Evangeliums, die in Jesus Christus geschehene Selbstmitteilung
Gottes, wird nämlich in ihrer Fülle erst dort erkennbar, wo sie in den
Prozeß der Auseinandersetzung mit der geschichtlichen Erfahrung des

Menschen und seiner Vernunft hineinwächst.
Mag ihr Temperament die beiden Kontrahenten Bernhard und

Abaelard über viele Jahre hinweg im LJmgang miteinander mit Blindheit

geschlagen haben 69, entscheidend ist: Am Ende fanden sie über

66 Ep. 190, PL 182, 1059/1062, wörtlich zitiert und mit weiteren Hinweisen versehen

bei: A. Borst, Abälard, 524, der ebd. u.a. feststellt: «Dagegen verwahrt sich schon
Abaelards bitterer Brief an Héloïse, Ep. 17, PL 178, 375, der sich überhaupt in vielem
gegen Bernhards Epistola 190 wendet.»

67 S.: Epitaphium Abaelardi, PL 178, 103; Hugos Ep. 4, 21, PL 189, 350.
68 Vgl. St. Ernst, Subjektivität, 141.
69 S. L.M. de Rijk, Peter Abälard, 127f.; vgl. A. Borst, Abälard, 525.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 315

sich selbst hinaus. Erst nach dem Sturm galt, was Abaelard bereits

vorher an Bernhard geschrieben hatte: Gleichheit in allem sei die

Mutter des Überdrusses, das Verschiedene sei nicht unvereinbar, es

werde zusammenklingen zum Lobe Gottes.70
So ging es letztlich nicht um den Streit von «Schulen». Bernhard

spürte vielmehr den Anbruch einer neuen Zeit, und er fürchtete die

Gefährdung für Glauben und Kirche. So bleibt er ein Mahner, auch

wenn das Neue seinen Weg nehmen mußte. Mit Bangen sah Bernhard,
wie alte Sicherheiten im Bereich der sacra doctrina zerbrachen. Tatsächlich

sind bereits für die Abaelardschüler, die Päpste Coelestin II. (1143—

1144), Alexander III. (1159-1181) und Coelestin III. (1191-1198), für
Petrus Lombardus (+1160) und Gratian (+ um 1179), «die Stimmigkeit
eines dogmatischen Lehrbuches, die rationale Systematik einer
Gesetzessammlung, die Praktikabilität des Kirchenrechtes und die Handhabung

der Papstwahl auch 1179 wichtiger (gewesen) als der Respekt vor
Herkommen, Tradition, Minderheiten, Symbolen und Mysterien»71.
Bernhard hat dieses Neue als Glaubensmangel interpretiert. Ein
richtendes, abwertendes Wort nach beiden Seiten ist schnell gesprochen.
Wir werden uns davor um so mehr hüten müssen, als z.B. Nikolaus
Cusanus (1401-1464), der große Theologe, Philosoph und Bischof an
der Schwelle zur Neuzeit, Abaelards Denken gekannt, geschätzt und
kritisch aufgenommen hat.72 Ein tieferes Verstehen der Auseinandersetzung

zwischen Abaelard und Bernhard zeigt somit, daß der Kirche in
Theologie und Lehramt zu jeder Zeit, also auch und gerade heute, die

Aufgabe gestellt bleibt, beide «Parteien» zusammenzuführen, den
eifernden Seelsorger und den forschenden Theologen. Die Kirche
bedarf beider — in Einheit.

70 Ep. 10, PL 178, 340.
71 G.B. Winkler, Bernhard, 732.
72 S. Rudolf Haubst, Marginalien des Nikolaus von Kues zu Abaelard (oder: Abaelard,

wie Cusanus ihn sah), in: Petrus Abaelardus (1079-1142), s.o. Anm. 2, 287-296, hier
292 f.




	Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard : ein exemplarisches Ringen um verantworteten Glauben

