Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard : ein
exemplarisches Ringen um verantworteten Glauben

Autor: Knoch, Wendelin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WeNDELIN KNOCH

Der Streit zwischen Bernhard von Clair-
vaux und Petrus Abaelard — ein exem-
plarisches Ringen um verantworteten

Glauben®
1. Zur Einfithrung

a) Das franzosische Sprichwort « Die Extreme beriihren sich» findet
gegenwirtig nicht nur im Bereich der Politik vielfache Bestitigung. Die
Etikettierung von «rechts» und «links» wird zum Ausweis einer Pola-
risierung, welche Krifte bindet, ohne sie zugleich auf die gemeinsame
Grundlage hin zu formen. Aber es gibt auch ein Ringen gegensitzlicher
Standpunkte, das gut ist. Hier nimlich wird eine Toleranz eingeiibt, die
weder als Aufgabe zentraler Positionen noch als Entscheidungsunwil-
ligkeit oder gar -unfihigkeit zu diffamieren ist. Zur Verdeutlichung des
hier allgemein Gesagten sei der Blick auf eine Auseinandersetzung
gelenkt, die im 11. bzw. 12. Jahrhundert grofles Aufsehen erregte. Sind
wir aber — angesichts dieser zeitlichen Distanz — berechtigt, von
«Exemplaritit» zu sprechen? Tatsichlich ist die Bedeutung der Zheologie
der Frithscholastik weithin aus dem Blickfeld geraten, und dies in der
Uberzeugung, fiir die theologisch-ekklesialen Problemfelder der Ge-
genwart sei ein Rekurs auf diese Tradition — milde ausgedriickt — wenig
hilfreich.

* Gastvorlesung an der Kathol.-Theol. Fakultit, Universitit Bochum, gehalten am
11. Juni 1990.

' Arno Borst, Abilard und Bernhard, HZ 186 (1958) 497-526; neubearb. in: DERgs.,
Barbaren, Ketzer und Artisten. Welten des Mittelalters, Miinchen/Ziirich 1988, 351-
376.



300 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Die folgenden Ausfiithrungen haben dementsprechend das Ziel, ein
solches Vorurteil dadurch abzubauen, dall uns zwei Persénlichkeiten
vor Augen treten, deren Ringen um verantworteten Glauben nicht nur
grundsitzliche Positionen klirt, sondern einmal mehr die Transparenz
theologischen Nachdenkens hin auf personliches Glaubenszeugnis be-
zeugt.

b) Nachdem Arno Borst in seiner Antrittsvorlesung (Miinster
1957), gestiitzt auf umfangreiches Quellenmaterial, den Blick auf Bern-
hard und Abaelard als zwei bedeutsame Antipoden in der theologischen
Auseinandersetzung des 12. Jahrhunderts gelenkt hatte, war mit seinen
Ausfithrungen nachdriicklich die Notwendigkeit vor Augen gestellt, ein
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts immer wieder gezeichnetes Bild zu
revidieren. Hiernach erscheinen nidmlich, als «Repriasentanten zweier
ganz verschiedener Welten» gezeichnet 2, Bernhard als der Inbegriff des
unduldsamen Mittelalters, Abaelard dagegen als aufgeklirter Martyrer
der Rationalitit. Es ist dies eine Sicht, welche aufgeklirte Geschichts-
schreiber des 19. Jahrhunderts dahingehend radikalisiert haben, dafl am
Ende in Bernhard ein letztlich abergliubischer Kirchenvertreter gegen
Abaelard als «den antiklerikalen Widersacher des Glaubens und der
Kirche» * kimpferisch aufgetreten war. Tatsichlich erméglichen die
Forschungen der letzten Jahrzehnte nunmehr, die uns iberlieferten
Charakterziige der beiden Kontrahenten einordnend, ein wesentlich
differenzierteres Bild von diesen bedeutenden Lehrern des 12. Jahrhun-
derts zu zeichnen. Bot der 900. Geburtstag von Petrus Abaelard im
April 1979 bereits Anlal3 fur Internationale Studientage in Trier, deren
Beitrige gesammelt vorliegen, Abaelards Person, Werk und Wirkung
geltend 4, so dringt die lingst erkannte GroBe des hl. Bernhard von
Clairvaux dazu, ihn als den fithrenden Vertreter der sogenannten «mo-
nastischen Theologie» des 12. Jahrhunderts fundiert zu wiirdigen. Im
Jubiliumsjahr 1990, in dem sich sein 900. Geburtstag jihrte, waren
international 35 Tagungen geplant, die Personlichkeit und Werk Bern-

2 L.M. pE Ryjk, Peter Abilard (1079-1142): Meister und Opfer des Scharfsinns; in:
Petrus Abaelardus (1079-1142). Person, Werk, Wirkung, hg. v. Rudolf THomas, TrThSt
38 (1980) 125-138, hier 127.

3 Ebd.

4S. 0. Anm. 2.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 301

hards wiirdigten. Eine umfassende Perspektive formulierend, lautete
z.B. das Thema der Kath. Rabanus Maurus Akademie: «Bernhard von
Clairvaux und der Beginn der Moderne»°.

Wie Quellen sagen, stammte Bernhard von Clairvaux, um 1090 in
Fontaines-lés-Dijon geboren, aus burgundischem Adel. Von hagerer,
hochgewachsener Statur, besall Bernhard blaue Augen und rétliches
Haar. Von seinem Aussehen her war er also ein ausgesprochen germa-
nischer Typ, charakterlich beherrscht und gesammelt, doch von plotz-
lichen Ausbriichen geschiittelt, schwankend zwischen unbindigem
Willen und demiitigem Gefiihl. ¢ Nach dem Schulbesuch trat Bernhard
v. Cl. 1112 in das junge Reformkloster Citeaux ein. Diese neubelebte
Pflanzstitte der Zisterzienser konnte damals vier Hauptkloster griinden,
zu denen auch Clairvaux gehorte. Bernhard wurde bereits 1115 als Abt
mit zwolf Moénchen zu dessen Griindung ausgesandt. ” Es ist bezeich-
nend fiir die geistige und geistliche Weite von Bernhard, daf} die geist-
lichen Beziehungen, die er gekniipft hatte, auch nach Cluny und zu
dessen Abt, dem weisen, heiligmiBigen Petrus Venerabilis reichten. & —
Unermiidliche Predigertitigkeit begleitete Bernhards Leben. 1153 starb
er in seinem Kloster Citeaux; nur zwanzig Jahre spiter wurde er hei-
liggesprochen. ?

Petrus Abaelard wurde in Les Palais bei Nantes im Grenzgebiet der
Bretagne geboren. Von keltischer Art, grazil gebaut und klein von
Statur, war Abaelard nervés und empfindlich, eitel und schwankend,
schlagfertig und klug, korperlich aber stets, obschon aus einem Ritter-
geschlecht stammend, sehr gebrechlich. Er erhielt seine philosophische
Bildung u.a. durch Roscelin aus Compiegne '° und durch Wilhelm

> Wissenschaftliche Studientagung Kloster Schéntal, 14.—18. Mirz 1990.

¢S. A. Borsrt, Abilard, 497.

7 Vgl. Bernhard OprerMANN, Bernhard von Clairvaux, LThK 2, 239-242, hier
239,

8 Martin GRABMANN rechnet Petrus Venerabilis (+ 1152) zu den «einfluBreichsten
Personlichkeiten der Zeit des hl. Bernhard» (Geschichte der katholischen Theologie,
Freiburg 1933, 34). Zur Biographie vgl. Stephan HivriscH, Petrus Venerabilis, LThK
8, 383f.

® Niheres — auch zur Verehrung des hl. Bernhard — s. B. OpFERMANN, Bernhard,
240.

10S. Z. ALszeGHy, Roscelin von Compiegne, LThK 9, 43f.; zur theologischen Aus-
einandersetzung um Roscelin v. C.: Johann HoFMEIER, Die Trinititslehre des Hugo von
St. Viktor, Miinchen 1963, 9-26.



302 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

von Champeaux. '! 7heologie hat Abaelard bei dem beriihmten Lehrer
Anselm von Laon !? studiert. Bereits 1113 eroffnete Abaelard in Paris
eine eigene Schule — zunichst philosophischer Ausrlchtung die sich
gewaltigen Zulaufs erfreute. '3

¢) Grundlegend war auch fiir den dortigen Lehrbetrieb die Schrift-
auslegung. '* Abaelard begann bereits um 1114 in Laon mit alttesta-
mentlichen Vorlesungen (iiber Ezechiel); nachdem er sich mit Anselm
von Laon iiberworfen hatte, fithrte er diese Vorlesungen in Paris zu
Ende. Seine Liebe zu seiner siebzehnjihrigen Schiilerin Héloise, der
Nichte des Kanonikus Fulbert — datiert in das Jahr 1117 —, die er
heimlich heiratete, gestaltete sein Leben um. Von den Leuten des
Fulbert iiberfallen und entmannt, wurde Abaelard Moénch in San
Denise (1118), nachdem Héloise in das Kloster Argenteuil eingetreten
war. !’

Abaelard blieb ein vielgefragter Lehrer. Einige seiner Lehren wur-
den freilich verurteilt, und zwar die «Theologia» auf der Synode von
Soissons (1121) und — auf Betreiben Bernhards — neuzehn seiner
theologischen Thesen auf der Synode von Sens 1140. '¢ Im nidmlichen
Jahr, auf einer Reise nach Rom — wo er sich verteidigen wollte — in
Cluny eingetroffen, blieb Abaelard zunichst auf Rat des Abtes Petrus
Venerabilis dort. Gestorben ist Abaelard am 21. April 1142 im Kloster

'l Vgl. Martin GRABMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode, II, Freiburg
1911, bes. 136-178.

12 Zu Anselm von Laon s. Wendelin KnocHh, Die Einsetzung der Sakramente durch
Christus. Eine Untersuchung zur Sakramententheologie der Friihscholastik von Anselm
von Laon bis zu Wilhelm von Auxerre. BGPhThMA, NF 24, Miinster 1983, 9-27.

138G, ebd. 145ff.; ferner zu Leben und Werk des Petrus Abaelard: P. Robertus
HerMaNs, Petri Abaelardi ejusque primae scholae doctrina de sacramentis, Mecheln 1965,
221-225.

'“Vgl. Petrus ABAELARD, Ezechielkommentar (1114), Rémerbriefkommentar
(1135/40); entsprechender Handschriftennachweis s. Arthur M. LANDGRAF, Einfiihrung
in die Geschichte der theologischen Literatur der Friihscholastik, Regensburg 1948,
64 f.

15 S. L.M. pE Ryk, Peter Abilard, 126.

16 DS 721-739; vgl. dazu Gerhard B. WINKLER, Bernhard und Abaelard oder: Das
Argernis am Ursprung der westlichen Theologie, in: Weisheit Gottes — Weisheit der Welt,
Band 1, Festschrift Joseph Kardinal Ratzinger, St. Ottilien 1987, 729-738, hier 731. Der
miBgliickte Untertitel mindert nicht das Verdienst des Autors, wesentliche Punkte in der
Auseinandersetzung zwischen den beiden bedeutenden Personlichkeiten nambhaft ge-
macht zu haben.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 303

San Marcel bei Chalon-sur-Sa6ne, einem Priorat des Klosters von Clu-
ny. '’ — Seit 1817 sind Abaelard und Héloise nebeneinander auf dem
Friedhof Pére-Lachaise in Paris bestattet. '8

2. Der Streit

a) Der Streitgegenstand: Das Verbdltnis von « Glaube» und « Vernunfi »

In Bernhard und Abaelard stehen uns zwei Personlichkeiten vor
Augen, deren charakterliche Formung, so scheint es, am Ende eine
scharfe Auseinandersetzung beider unvermeidlich machte. '* Doch
kann es nicht unsere Aufgabe sein, dieses Urteil 2° auslotend, entweder
jenen Forschern beizuspringen, die in der Begeisterung fiir Abaelard
keinen Zugang zu Bernhard mehr finden, oder jenen anderen, fiir die
das Umgekehrte gilt. 2! Wir beschrinken uns vielmehr auf den Kern-
punkt der Auseinandersetzung, legitimiert durch die Tatsache, daf3 bis
1139 die beiden groflen Personlichkeiten eine offen bezeugte Wert-
schitzung verband. Erst seit der Disputatio in Paris 1139 zwischen

17 «Der Leichnam wird nach <Paraklet> bei Norgent sur-Seine iiberfiihrt und dort
durch Petrus Venerabilis kirchlich bestattet. <Paraklet» ist seit 1129 Nonnenkloster,
Héloise Abtissin.» (Petrus Abaelardus, Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christia-
num, textkritische Edition v. Rudolf THowMas, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970, 12).

18 Héloise starb 1164. 1497 erfolgte dann die «Uberfithrung Abaelards und Héloises
in den Chor der Kirche von Norgent.» (P.A., Dialogus, Ed. R. Thomas, ebd.).

12 So L.M. pE Rk, Peter Abilard, 127.

20 1. HorMEIER, Trinititslehre, 27 schreibt dazu im Blick auf Abaelard: «Schon seine
Zeitgenossen anerkennen seine dialektische Begabung und seinen Scharfsinn, sie tadeln
aber auch seinen Charakter und greifen in verschiedenen Punkten seine Lehre an. Dies
Fiir und Wider ist im Urteil iiber Abaelard bis heute geblieben.» Ebd. Anm. 1 finden sich
dazu die entsprechenden Literaturverweise. L.M. pE Ryk, Peter Abilard, 127 zitiert den
deutschen Bischof und Geschichtsschreiber Otto von Freising mit dessen Urteil, « Bern-
hard sei in seinem Eifern fiir die christliche Religion ein fanatischer, frommelnder
Mensch (zelotypus) und iiberdies durch die Einfiltigkeit seiner Natur einigermallen
leichtglaubig. Peter Abilard sei dagegen anmallend, iibermiitig, zugleich aber sehr scharf-
sinnig und banal in seinen Witzenn.

' S. die Nachweise bei A. Borst, Abilard, 499; vgl. auch Elisabeth G6ssMANN, Zur
Auseinandersetzung zwischen Abaelard und Bernhard von Clairvaux um die Gotteser-

kenntnis im Glauben, in: Petrus Abaelardus (1079-1142), s. 0. Anm. 2, 233-242, hier bes.
233f.



304 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Bernhard und Abaelard vermochte Bernhard in dem antidialektisch
denkenden Logiker Abaelard nur noch einen «Ketzer» neuer Rich-
tung *? zu sehen. Damit war das Miteinander zerbrochen, und dies um so
tiefgreifender, als Bernhard mit allen thm zur Verfiigung stehenden
Mitteln dafiir kimpfte, dall das Abaelardsche Gedankengut verdringt
wurde. ?* In dieser Hinsicht hatte Bernhard Erfolg. Bereits nach der
Mitte des 12. Jahrhunderts wird Abaelard selbst in Paris nur noch selten
zitiert. Dante erwihnt ihn in seiner «Divina Commedia» (13. Jh.) tber-
haupt nicht. ¢ Weithin in Vergessenheit geraten, hat, wie gesagt ?°, erst
das 19. Jahrhunderts Abaelard wieder entdeckt.

Und doch bleibt festzuhalten, daf3 die theologiegeschichtliche
Nachwirkung Abaelards nicht jenem, sich auf dulere Kriterien stiitzen-
den Befund entspricht. Sein rationaler Ansatz im theologischen Disput
strahlte weithin aus. ?¢ Mehr noch als dieses Faktum nétigt zu einer
fundierten Auslotung der Auseinandersetzung zwischen Bernhard und
Abaelard gerade in unserer Gegenwart aber die Tatsache, dal} es dank
der Vermittlung des weisen Abtes Petrus Venerabilis kurz vor Abae-
lards Tod noch zu einer Versohnung zwischen den beiden Kontrahen-
ten kam. Hier nimlich deutet sich die Grundwahrheit an, dal} es im
Ringen um die «veritas catholica» — sofern diese ausdriicklich im Raum
der «ecclesia catholica» angesiedelt ist — letztlich keine Sieger und
Besiegten geben kann. Die kontrovers diskutierte Wahrheit reicht nim-

22 Zum Verhiltnis von Abaelard und Bernhard bis 1139: s. A. Borst, Abilard,
503 ff.; zu Recht stellt G.B. WINKLER, Bernhard, 738 dazu prizisierend fest: «Keinem
Zeitgenossen, auch Bernhard nicht, wire es je eingefallen, Abaelard in einem Atem als
Ketzer im Sinne der fritheren Katharer oder der spiteren Waldenser zu bezeichnen.» Ebd.
730 zitiert er zur Kennzeichnung der urspriinglichen Haltung Bernhards Abaelard gegen-
iiber die von Abt Wilhelm von Thierry, einem engen Freund Bernhards und Abaelards,
formulierten Worte: «Dilexi et ego eum diligere vellem, Deus testis est» (Ep. 326, PL 182,
532 D).

23 S. dazu A. Borsrt, Abilard, 509 ff.

248, L.M. pe Ryk, Peter Abilard, 126.

?>S. o. Anm. 18. Vgl. dazu auch L.M. pE Ryk, Peter Abilard, ebd.: «Erst seit dem
19. Jh. wird ihm ein Platz ... in der Philosophie- und Theologiegeschichte, ja in der
Kulturgeschichte iiberhaupt, eingerdumt.»

26 E. GossMANN, Auseinandersetzung, 233 und 240 (Anm. 1) verweist, verbunden
mit dem Hinweis auf die «MaBnahmen gegen Abaelard und (das) Totschweigen seines
Namens bei gleichzeitiger Durchsetzung seiner Methode», auf N.M. Hiring, der als
«Ursache ... die polemischen Briefe Bernhards sowie die dadurch angeregte Verbrennung
von Schriften Abaelards (nennt)». S. Abelard yesterday and today, in: R. Louis (Ed.),
Pierre Abélard, Pierre le Vénérable. Les Courants philosophiques, littéraires et artistiques
en Occident au Milieu du XII¢ siecle, Paris 1975, 341-403.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 305

lich in die unbegreifliche Tiefe des Mysteriums Gottes hinein. 27 Was als
«Streit» damals lebendig erlebt und durchlitten wurde, kann sich fiir uns
deshalb tatsichlich als ein notwendiges Ringen erschliefen. Um so
wichtiger ist die Antwort auf die Frage: Um was wurde gerungen? Im
folgenden sei wenigstens skizzenhaft eine Antwort versucht.

Bernhard ist ein typischer Vertreter der monastischen Theologie
und Spiritualitit, welche die Epoche der Friihscholastik grundlegend
gepriagt hat. ?® So kommt fiir ihn im Umfeld der Frage nach dem
Glauben primir die Offenbarung in den Blick. Diese aber findet ihr Ziel
nicht in der Mitteilung gottlicher Wahrheiten; denn die Ebene ver-
standesmiBiger Durchdringung der Offenbarungsbotschaft muf3 kraft
geistlicher Erfahrung durchschritten werden hin zu jenem Ziel, an dem
es dem Glaubenden moglich wird, die eigentlich laut/se Selbstmittei-
lung Gottes zu genieBen. Die Inkarnation ist unbestreitbar die Fiille und
Mitte der Offenbarung, welche stufenweise vorbereitet wurde und in
diversen Formen sich auch gegenwirtig noch ausfaltet. Die Kirche hat
in dieser Ausfaltung wegen der ihr geschenkten Geistfiille das Recht
und die Pflicht, das Offenbarungswort zu verdeutlichen und in Rich-
tung je groBerer Erfillung aufzuschlieBen. ?° Die umfassende Enthiil-
lung der Offenbarung jedoch bleibt der jenseitigen Gottesschau vorbe-
halten. Auf dem Weg dorthin ist die je groflere Liebe die Kraft, welche
diese Verdeutlichung und Enthiillung vorantreibt. So ist diese Liebe bis
zum Ziel der Ersatz fir die fehlende Gottesschau. Das Anselmianische
Jfides quaerens intellecturn wird von Bernhard verinnerlicht zu dem der
konkreten Existenz niheren anima quaerens verbum *°. Gefunden aber
wird das Wort, diese alles erfuillende Selbstmitteilung Gottes, einzig in
der exstasis, der mystischen Kontemplation. *!

27 Abaelard schreibt: «Alle Wissenschaft ist von Gott allein und geht aus seinem
Geschenk hervor, darum ist sie nach unserer Uberzeugung gut» (Dialectica 1V, I, Prolog,
zit. nach A. Borst, Abilard, 505). Ebd. vermerkt A. Borst niichtern: «Die bohrende
Energie, mit der Abaelard, der clarus doctor et admirabilis, Gott und sein Geheimnis zu
fassen suchte, zog viele von den Besten der Zeit an.»

28 Vgl. B. OpFERMANN, Bernhard v. Cl., hier: 241 (IV. Theologie).

29 «Erkenntnis der HI. Schrift ist Erkenntnis Christi und der Kirche.» R. GREGOIRE,
Bernhard von Clairvaux, Lex MA I, 1992-1995, hier 1994.

30 «Uniibersehbar ist freilich, daB B. in seinen Werken den Akzent auf die Gegenwart
Gottes legt, der sich mit der gliubigen Seele zu vereinigen wiinscht: Das ist die <Hochzeit
des Herzens», die den spirituellen Weg strengster Askese beschlieBt ...» Ebd. 1995.

3! Bernhard «billigt intellektuelles Denken nur, soweit es zu Gebet und Kontempla-
tion hinfiithrt». Ebd.



306 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Vor dem Hintergrund dieses Verstindnisses von gottlicher Offen-
barung und der menschlichen Teilhabe an ihr muBite Abaelards Glau-
bensformel Bernhard zutiefst treffen. Abaelard umschreibt nimlich den
Glauben mit den Worten: «(... fides quippe dicitur) existimatio rerum
non apparentium, cognitio vero ipsarum rerum experientia per ipsam
earum praesentiam.» 3> Wenn Abaelard im Blick auf den Glauben also
von existimatio - als Meinung im Sinne einer diskutierten Ubereinkunft
— spricht, sieht Bernhard hierin den Ursprung und Angelpunkt der
zahlreichen anderen Irrtiimer Abaelards. Fiir Bernhard nimlich ist— im
Anschlufl an Augustinus — der Glaube eine GewiBlheit, die in der
Autoritit Gottes selbst begriindet ist, durch die HI. Schrift und die
Kirche vermittelt. «Non est enim fides aestimatio, sed certitudo.» 33
Diesem Credo, so Bernhard, habe man deshalb im willentlichen Akt des
Gehorsams ohne Diskussion zu entsprechen. Als substantia rerum spe-
randarum ** ist der Glaube etwas Festes, Sicheres, keine Phantasie, tiber
die man beliebig mutmaBen diirfte. Im Blick auf Abaelard fiihlt sich
Bernhard offenkundig in seinem Urteil iiber die Theologie a//er Kathe-
dralschulen seiner Zeit bestitigt. Sie sind ihm insgesamt verdichtig, wie
seinen bemerkenswert aktuell klingenden Worten zu entnehmen ist:
«Academicorum sint istae aestimationes, quorum est dubitare de omni-
bus, scire nihil.» ?°

Bernhard sah gerade in der Konsequenz, mit der Abaelard die
Glaubensgeheimnisse seiner logischen Analyse unterwarf, eine nicht
hinzunehmende Geringschitzung ihrer Heiligkeit. Dementsprechend
heftig ist seine Polemik. In Wahrheit — so Bernhard — ist Abaelards
«Verniinftigkeit» unverniinftig; denn sie ist sachfremd. Was niamlich ist
vernunftwidriger, als zu versuchen, die Vernunft zu ibersteigen?
Bereits der von Abaelard eingefiihrte Begriff zheologia zeigt tiir Bernhard
tiberdeutlich, welch torichten Allwissenheitsanspruch dieser rationale
Theologe vorfiihrt. Und deshalb scheut sich Bernhard nicht, in diesem

32 Introductio, PL 178, 1051 D; s. dazu St. ErNsT, Subjektivitit und Rationalitit. Der
Glaubensbegriff Peter Abaelards (1079-1142): eine Frucht des geistigen Aufbruchs im
12. Jahrhundert; ThGI1 79 (1989) 130-146.

33 Tractatus de erroribus Abaelardi 4. 9-10, PL 182, 1062 B; vgl. St. Ernst, Gewil3-
heit des Glaubens. Der Glaubenstraktat Hugos von St. Victor als Zugang zu seiner theo-
logischen Systematik, BGPhThMA, NF 30, Miinster 1987, bes. 15-33.

 Tract. de err. Abael. 4.9, PL 182, 1062 A.

3 Ebd.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 307

Zusammenhang sogar von st#/tilogia statt von theologia zu reden. 3¢ — Wir
konnen festhalten: Alles in allem sah Bernhard in Abaelards Methode
einen fundamentalen VerstoB3 gegen die geheiligte Form und Ordnung
der Theologie und des durch sie zu hiitenden und zu stiitzenden Glau-

bens, und damit zugleich den Ausdruck von persénlicher AnmaQung,
von Uberheblichkeit und Stolz.

b) Das Fundament der Auseinandersetzung: Die « Definition» des Glau-
bens

Die grundlegende Auseinandersetzung zwischen Abaelard und
Bernhard verschafft sich ihren Ausdruck in der Frage der Glaubensbe-
stimmung als existimatio bzw. certitudo. >’ Mit der letztgenannten Um-
schreibung will Bernhard sicher nicht hinter Anselm von Canterbury
zuriickgehen, der — wie bereits gesagt*® — fiir ein tieferes rationales
Bedenken der Glaubenswahrheiten eingetreten war. Er hatte die ratio,
mit deren Hilfe dieses Eindringen in die Wahrheit geschehen soll,
zwischen Glauben und Schauen als Mittelglied eingeordnet. Auch
Rupert von Deutz (+ 1129,/30), ein wichtiger Vertreter der monasti-
schen Theologie des 12.]Jahrhunderts, weist in diesem Umfeld der
Dialektik ihren festen Platz zu. Er verteidigt das Recht, «auf dem
Ackerland der heiligen Schriften (deren Ansehen fiir ihn iber alles
geht) neue Brunnen zu graben mit den Werkzeugen des eigenen
Talents, wenn man nur frisches Wasser findet, das keinem beim Trin-
ken schadet» *°. Auch fiir Rupert ist also im Blick auf das theologische
Nachdenken die Verstandestitigkeit nicht ausgeblendet. Dennoch ist

S, ep. 190,24; zit. nach S. Bernardi Opera, vol. 8 (Epistolae 181-547), ed.
J. LEcLercq / H. Rocuars, Rom 1977, 17-40 (Ep. 190); vgl. G.B. WINKLER, Bernhard,
732; ferner A. Borst, Abilard, 514 (mit Anm. 4).

37 S. St. Ernst, Subjektivitit, 130f£.

3 8. 0. 305; vgl. ANseLM v.C., Cur Deus homo, in: Opera omnia, Tom. I, vol. 2, hg. v.
F.S. ScumitT, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, 39 (lat. Text) in einem Schreiben an Papst
Urban II. (1098): «Obgleich nach den Aposteln die HI. Viter und unsere vielen Lehrer so
vieles und groBles iiber den Grund unseres Glaubens aussagen, um die Torheit der
Ungliubigen zu widerlegen und ihre Hartnickigkeit zu brechen und um die zu néhren, die
sich ... an dem Grunde eben dieses Glaubens ... erfreuen, ... so ist doch keiner zu tadeln,
der, im Glauben gefestigt, sich in der Erforschung des Glaubensgrundes tiben méch-
te.»

» Ludwig Ort, Untersuchungen zur theolog. Briefliteratur der Frithscholastik,
BGPhThMA 34, Miinster 1937, 74f.



308 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

der Zugriff auf den Glauben tatsichlich ein anderer als bei Abaelard.
Weil nimlich Abaelards Denken wesentlich von der neuen, sikularen
Rationalitit geprigt ist, die in seiner Zeit zum Durchbruch gelangt, sieht
er den Glauben nicht mehr als eine in sich stindige Wirklichkeit, die aus
threm eigenen Bereich heraus hinreichend zu beschreiben und plausibel
zu machen ist. «Wie viele Theologen seiner Zeit sieht auch Abaelard
seine Auffassung vom Glauben in der sogenannten Glaubensdefinition
des Hebrierbriefes bestitigt, die in der mittelalterlichen Zitationsweise
lautet: <Fides est substantia rerum sperandarum, argumentum non
apparentium> (nach Heb 11,1)» “°. Abaelard ersetzt nun das argumentum:
durch existimatio, bzw. in der « Theologia Christiana» und der «Theo-
logia Scholarium» mit probatze. Damit wird deutlich, daf3 fir Abaelard
der Glaube als ein Vollzug des Menschen erscheint, der sich wesentlich
in seinem Bezug auf die Wirklichkeit sikularer Rationalitit (als das
andere des Glaubens) und im offenen Dialog mit ihr zu bestimmen hat.
Abaelard definiert den Menschen in einer definitio perfecta*' als animal
rationale (mortale) . Als solches ist der Mensch «ein transzendentes und
transzendierendes Wesen» *>. Transzendent ist er in seinem morali-
schen Verhalten, da dieses die iiberzeitliche Zukunft des Menschen
determiniert, intentionaliter auf das hochste Gut des Menschen gerich-
tet.

Aus der Sicht der neuen Rationalitit stellt sich der Glaube nicht
primir als objektive, unverbriichliche GewiBheit dar, der auf seiten des
Menschen einzig, so Bernhard, die gehorsame Annahme und - als
Titigkeit der Vernunft — das vertiefende meditative Bedenken ent-
spricht. Der Glaube verliert vielmehr mit der zunehmenden Eigenstin-
digkeit des sikularen Bereichs immer mehr seine selbstverstindliche
GewilBheit. Er zeigt sich als eine von der Welt und ihrer Vernunft her in
Frage gestellte Welt- und Lebensdeutung. Diesen epochalen Umbruch
im Blick, ist es nur konsequent, daB3 die Diskussion um die fides qua, den

40 E. GossMANN, Auseinandersetzung, 235.

4! Peter ABAELARD, Dialectica. First complete edition of the Parisian manuscript, ed.
von L.M. pE Rijk, Assen 1970, 150%%-3°, hier 150%%-?%: «Sic quoque et <animal rationale
mortale) ... hominis definitio perfecta dicatur»; dazu Thaddaeus Kucia, Die Anthropo-
logie bei Peter Abaelard, in: Petrus Abaelardus (1079-1142), s. 0. Anm. 2, 223-231; hier
223,

¢ Expositio, PL 178, 760: «Cum autem homo commune nomen sit tam viri quam
feminae, cum sit utrumque animal rationale.»

4 Th. Kucia, Anthropologie, 228.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 309

Glaubensakt also, in ihrer Relation zur fides guae, dem Glaubensbe-
kenntnis, durch Abaelard eine bemerkenswerte Nuance erhilt. Anselm
v.C. hatte bereits mit seiner Formel «fides quaerens intellectum» deut-
lich gemacht, dall «die theologische Vernunft die Wahrheit des
zunichst <nur> Geglaubten nachtriglich einsichtig machen (kann)» .
Indem Abaelard vom Glauben als existimatio spricht, legt er das
Gewicht auf die fides gua als den heilschaffenden Glauben. « Wirklicher
Glaube ist fiir Abaelard noch nicht dort gegeben, wo jemand aus reiner
Gewohnheit oder aufgrund seiner Herkunft und Erziehung das Be-
kenntnis der Kirche mitspricht und ihre Riten mitvollzieht oder im
bloBen Gehorsam aufgrund der Autoritit der Viter oder der Kirche die
Glaubensformel iibernimmt. Zwar ist auch fir thn das Zeugnis der
Autorititen der Ausgangspunkt des Glaubens. Den Glauben kénnen
wir uns nicht ausdenken, sondern miissen ihn uns von anderen sagen
lassen.» 4> Das aber wird der Gliubige nur dann tun, wenn er die Formel
des Glaubens verstanden hat. Abaelard sieht in den simplices, den
Ungebildeten, solche Gliaubige, denen die Glaubensaussagen mit Hilfe
der Ratio verstindlich gemacht werden miissen; denn nur ab intelligen-
tibus darf das Credo gesprochen werden!*¢ Die fides quae, das Glau-
bensbekenntnis, verdient erst dann Glaube genannt zu werden, wenn sie
die reflektierte Gestalt dieset fides gua, des personlichen Glaubensaktes,
ist. Erst so ist der Glaube dann auch verantworteter Glaube.

Doch ist zu beachten, daBl Abaelard nicht blind ist fiir die Be-
grenztheiten menschlicher Rationalitit. Er tadelt deshalb die «Super-
dialektiker» seiner Zeit heftig. Sie seien ja nur bereit, das anzuerkennen,
was sie mit ihrer ratiuncula umgreifen zu kénnen meinen. 4’

44 P. NEUNER, Der Glaube als subjektives Prinzip der theologischen Erkenntnis, in:
HFTh 4, 51-67, 55; AnseLMm v.C., Proslogion.

45 St. ErNst, Subjektivitit, 140.

46 Theologia Scholarium, 1 II, PL 178, 1053; vgl. Introductio, PL 178, 1053 C: «Qui
etiam tam verborum intelligentiam in Ecclesia necessariam dicit, ut cum ibi aliquae
benedictiones fiunt, non debeat <Amen»> responderi nisi ab intelligentibus, qui videlicet
discernere possint an benedictionis verba sint an maledictionis.»

47 S. Theologia summi boni, ed. H. OsTLENDER, BGPhThMA 35, Miinster 1939, 34;
zit. bei E. GOssMANN, Auseinandersetzung, 239, die ebd. schreibt: «Von seiner Art der
Glaubensauslegung her gesehen, ist er durchaus berechtigt, diejenigen zu kritisieren, die
nichts anerkennen, was sie nicht mit ihrer ratiuncula umgreifen zu kénnen vermeinen.
Quae etiam maior indignatio fidelibus habenda esset, quam eum se habere Deum profi-
teri, quem ratiuncula humana posset comprehendere aut mortalium lingua disserere?»



310 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

¢) Die Vertiefung der Auseinandersetzung: Die unterschiedlichen Argumen-
tationsebenen in bezug anf die fides

Hatte Bernhard, wie gezeigt *%, die rationale Analyse des Glaubens-
aktes durch Abaelard einer grundsitzlichen Kritik unterzogen, so zeigt
sich in der Vertiefung des Streites iiberraschend, «daf3 Bernhard aus
welchen Griinden auch immer hier die Argumentationsebene wechsel-
te» 4. Abaelard zielt mit dem Zitat aus dem Buch Jesus Sirach: «Qui
credit cito, levis est corde» °° auf den Glaubensinhalt, die fides guae.
Bernhard dagegen spricht offensichtlich vom Glaubensakt, der fides
gua, wenn er eine Bedeutung der menschlichen Vernunft im Blick auf
den Glauben ausblendet. « Nec fides habet meritum, cui humana ratio
pracbet experimentum.» > Offensichtlich war Bernhard von der Not-
wendigkeit spontaner Glaubenszustimmung so iiberzeugt, dall ihm die
kritische Analyse der Glaubensinhalte eher unwichtig, wenn nicht gar
suspekt erschien. *? Bernhard setzt also im Blick auf die Bestimmung
Abaelards zntellectus und cognitio gleich, wihrend Abaelard intellectus an
die Seite der fides stellt, die razio also dem Glaubens/eben zuordnet. > Fiir
ihn stehen die ratio und ihre Ausprigung in der Dialektik ganz im
Dienste des lebendigen Glaubens des einzelnen Subjekts. « Durch die
Dialektik wird lediglich ein intelligere, ein Verstehen der Botschaft des
Evangeliums, nicht ein cognoscere, ein Begreifen Gottes aus unmittel-
barer Evidenz angezielt. Gott ist als der ganz andere unbegreiflich.» **
Und diese Unbegreiflichkeit Gottes ist auch — so Abaelard — fur die
Vernunft (einsichtig und) begriindet aufzuweisen. Denn Disputabilitit
ist nicht Ausdruck eines inneren Zweifels, sondern das Mithen um die
Sicherung der schon anerkannten Wahrheit vor Irrtimern. Abaelard
hilt stets an dem Grundsatz fest, den er in dem Prolog zu seinem
bedeutenden Werk «Sic et Non» in die Worte gekleidet hat: « Dubitando
enim ad inquisitionem venimus, inquirendo veritatem percipimus.» >’

48 Vgl. Tract. de err. Ab. 4.9, PL 182, 1061 B: «... Thesauros absconditus pietatis tam
irreverenter invadit atque discerpit; cum de ipsa pietate fidei nec pie nec fideliter sen-
tiaty».

49 G.B. WINKLER, Bernhard, 733.

>% Jesus Sirach 19,1.

' Ep. 190,18, nach Papst Gregor, in Evang. 26.1; PL 76, 1197.

2 Vgl. G.B. WINKLER, Bernhard, 733.

3 S. E. GOssMANN, Auseinandersetzung, 237.

>4 St. ErNsT, Subjektivitit, 143; vgl. ders., GewiBheit, 25.

55 PL 178, 1349.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 311

Deshalb steht fiir ihn auch fest: Wo der Zweifel am Glauben und das
Bemiithen um das eigene Verstindnis des Glaubens nicht mehr zuge-
lassen werden, ist der erste Schritt auf dem Weg zum Dogmatismus
getan. Und «solchen Dogmatismus findet er in seiner Zeit sowohl bei
denjenigen, die den Glauben allein auf Gehorsam gegentiber der Auto-
ritdt der Kirche griinden, als auch bei denjenigen, die meinen, in einer
mystischen Erfahrung Gewillheit gefunden zu haben und die Anstren-
gung des Begriffs durch Evidenzerfahrungen iibergehen wollen.» *¢
Wirklicher Glaube hilt sich 7z via negationis offen fur das jeweils groBere
Geheimnis Gottes. Aus solchem Glauben gehen Hoffnung und Liebe
hervor. Damit ist auch das Herz und mit ihm die fzdes gua angesprochen.
Sie ist «fides, quae per dilectionem operatury, ist ein «credere in Deumy.
So ist fiir Abaelard eine Vorerfahrung der zukiinftigen Schau Gottes in
diesem Leben durchaus nicht ausgeschlossen. Gerade deshalb aber ist
der Glaube als existimatio im Sinne von « Uberzeugtsein» zu verstehen;
denn die Glaubenserkenntnis hier verbleibt in Vorldufigkeit, auch
wenn sie durchaus zu gewinnen ist. Das aber gelingt nicht durch eine
abgeklirte Versenkung in die fides qua, sondern nur in der selbstkriti-
schen Auseinandersetzung mit der Welt und ihrer Vernunft. In dieser
Auseinandersetzung um die fides quae, das Glaubensbekenntnis, zu-
gleich Credo der Kirche namlich, wird sich der Glaubende bewuf3t, daf3
die fides qua, sein Glaubensakt also, nicht seine ureigene Leistung ist,

sondern — sofern heilschaffend — aus der Unmittelbarkeit zu Gott
lebt. °7

d) Das (versibnend-offene) Ende der Auseinandersetzung: Glanbe in ekkle-
sialer Einbindung

Abaelard hatte sich zu den neunzehn beanstandeten Lehrsitzen
nicht geduBert, die ihm auf der Synode von Sens am 3. Juli 1140 durch
Bernhard vorgelegt worden waren. *® Statt dessen hatte er an den Papst
appelliert. Das, was diesem Appell geschichtlich folgte, macht uns heute
nachdenklich. Abaelard schrieb nimlich, bevor er sich nach Rom auf
den Weg machte, eine Apologia, von der allerdings nur der Anfang

6 St. ErRNsT, Subjektivitit, 146.
" Vgl. ebd. 145.
58 S. A. BorsT, Abilard, 518.



312 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

erhalten ist. Hier weist er nach, dafl der erste und wichtigste Anklage-
punkt von Sens: er habe die Wesenseigenschaften der ganzen Trinitit
den einzelnen gottlichen Personen zugelegt, auf Mif3verstindnissen
beruhe. Bernhard habe in Unkenntnis der Feinheiten dialektischer
Unterscheidungen die Aussagen plump vergrobert. — Aber ungeachtet
dieser Klirung fithrte die Apologia deshalb nicht zum Ziel, weil Bern-
hard sich bereits vorweg brieflich an den Papst gewandt hatte. Hierin
bringt er massiv seinen Vorwurf zur Geltung, Abaelard entleere den
christlichen Glauben. ? Erschreckender noch aber ist die Reaktion auf
seiten der Kurie. Da die wesentlichen Schriften Abaelards im Vatikan
vorlagen, meinte mit der Kurie wohl auch der Papst, nicht erst auf
Abaelards personliche Verteidigung warten zu missen. Unter Zeit-
druck stehend, hat man sich ganz auf Bernhard verlassen, wie die bereits
am 17. Juli 1140 durch Papst Innozenz II. erlassene Bulle zeigt, welche
die Exkommunikation der Anhinger Abaelards verfiigt und ihm selbst
ewiges Stillschweigen auferlegt. ¢© Es fand sogar eine Biicherverbren-
nung in der Peterskirche statt. ¢! — Dennoch ist dieses gewaltsame Ende
der Lehrtitigkeit Abaelards nicht ein Sieg Bernhards. > Abaelard nim-
lich nahm das pipstliche Urteil an. Von Krankheit und Alter gezeich-
net, war ihm die Zerstérung seines Lebenswerkes das Opfer, das er
schweigend brachte. Und gerade so mufite Bernhard die Erfahrung
machen: Sein Sieg in diesem von ihm so heil3 gefithrten Streit um
verantworteten christlichen Glauben war am Ende kein Sieg. Sein
Gewissen trieb ihn, sich mit Abaelard zu versbhnen. Und wie bereits
angedeutet, kam es auch tatsichlich zu dieser Verschnung, ¢* In Clair-
vaux scheint Bernhard keine Bedingungen mehr gestellt und Abaelard

*? S. BERNHARD, Ep. 191, PL 182, 357 (Ad Innocentium ex persona Domini Archie-
piscopi Remensis, S. Bernardi Opera, vol. 8, ed. L. LEcLerQ / H. Rocuais, Rom 1977,
41): «Petrus Abaelardus Christianae fidei meritum evacuare nititur, dum totum quod
Deus est, humana ratione arbitratur se posse comprehendere.» Vgl. dazu A. Borsr,
Abilard, 520.

60 S. A. Borsr, Abilard, 522; den Text bietet DS als Introductio ad «Errores Petri
Abaelardi» (Nr. 721ss.), Ep. «Testante Apostolo» ad Henricum episc. Senon., 16. Juli
1140 (11417): «Destinata Nobis a vestra discretione capitula et universa ipsius Petri
dogmata s. canonum auctoritate cum suo auctore damnavimus, eique tamquam haeretico
perpetuum silentium imposuimusy.

¢t A. Borst, Abilard, 522, Anm. 4, zit. als Belege: Gaufrid von Auxerre, Vita prima
I11, 5, 14, PL 185, 312; pERs., Brief an Albinus von Alba, ebd. 595f.

62 Zum folgenden s. E. GossMANN, Auseinandersetzung, 234ff.; ferner: A. Borsr,
Abidlard, 522f.

63 A. Borst, Abilard, 523.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 313

seinerseits versprochen zu haben, alles Anst6Bige in seinen Werken zu
verbessern. Damit war der Zustand vor dem Konflikt wiederhergestellt.
Abaelard aber war nicht gebrochen. Das Thema des Christenglaubens
begleitete ihn bis zum Tod. ** Abaelard ist im April 1142 im Frieden mit
der Kirche gestorben.

3. Eine Nachfrage als Ausblick

Ist die Auseinandersetzung zwischen Bernhard von Clairvaux und
Petrus Abaelard um das Glauben — die fides gua, das Credo des einzelnen
Christen — und den Glauben — die fides guae, das Credo der Kirche — ein
epochal-aktueller Impuls?

Die Auseinandersetzung zwischen Bernhard von Clairvaux und
Petrus Abaelard hat sich als ein Ringen um das rechte Glaubensver-
stindnis und die Zuordnung von ratio und fides erwiesen. Damit ist der
heftige Streit dieser beiden bedeutenden Theologen eingebettet in ein
Ringen, das die Theologie- und Dogmengeschichte von Anfang an
begleitet hat. Und wer wollte leugnen, dal3 sich dieses Thema in den
Herausforderungen der Gegenwart in vielfacher Hinsicht als héchst
bedeutsam erweist? Um aber zu kurz greifende Schliisse zu vermeiden,
ist ein genaues Zusehen unabdingbare Voraussetzung, miissen Kli-
schees abgestreift und liebgewordene Vorstellungen iiberpriift werden.
Eingebettet in den Rahmen der Theologie- und Dogmengeschichte,
erweist sich die Epoche der Frithscholastik als eine Zeit, die — von
einem Aufbruch in verschiedenster Hinsicht geprigt — der Theologie
einen neuen Horizont erdffnet, indem sie der ratio, der kritischen
Nachfrage gerade in Sachen des Glaubens eine wichtige Funktion
zuweist. Natiirlich konnte eine solche Entwicklung, der Aufbruch der
ersten Aufklirung ©®, nicht ohne innertheologische und auch inner-
kirchliche Spannungen vor sich gehen. Aber das Entscheidende ist:
Hier ist eine Spannung deutlich geworden, die die Kirche in jeder Zeit
in ihrer Theologie durchtragen mul3, will sie dem Auftrag der jeweiligen
Gegenwart gerecht werden. In Bernhard und Abaelard stehen uns zwei

4 S. ebd. 524.
¢ Vgl. St. Ernst, Subjektivitit, 133.



314 Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard

Personlichkeiten vor Augen, die als geprigte Charaktere die Auseinan-
dersetzung um den Glauben in einer Schirfe ausgefochten haben, die
das eigentliche Fundament des Streits zu tiberdecken vermochte. Hatte
Bernhard noch gespottet, Abaelard sei wohl ein zweiter Aristoteles, der
selber zum Heiden werde ¢, so setzte der ehrwiirdige, heiligmaBige Abt
von Cluny, Petrus Venerabilis, auf Abaelards Grab die stolzen Worte
«Unser Aristoteles» und nannte ihn einen wahren Philosophen Chri-
sti. 7 Damit ist zum Ausdruck gebracht, dal3 es Abaelard nicht darum
ging, die Wahrheit des Glaubens mit der ra#zo zu beweisen, sondern
vielmehr darum, den Glauben zu stiitzen und zu verteidigen, indem er
Versuche, ihn zu widerlegen, mit Hilfe der razio abwehrte. Es geht
Abaelard also um einen korrekturoffenen und argumentationsbereiten
Dialog mit den Anfragen und Einwinden, die sikularer Erfahrung und
Vernunft entspringen. In diesem Dialog hat der Lehrer der Theolo-
gie, so Abaelard, die Aufgabe, den Glauben als nicht unverniinftig zu
erweisen. Glaubwiirdig, der Gefahr enthoben, Aberglaube zu werden,
istder Glaube aber nur dann, wenn er durch die Vernunft offengehalten
wird fir den Bereich eigenstindiger, sikularer Erkenntnis und Erfah-
rung. So gelangt er zu der Offenheit, in der er wahrhaft Glaube ist. Auch
die Vernunft mul} sich in diesem Dialog in ihrer Offenheit fiir Argu-
mente und Korrekturen, eben in ihrer Verniinftigkeit, bewihren, will
sie der Gefahr entgehen, sich abzuschlieBen und damit unverniinftig zu
werden. Im Dialog wird die Vernunft deshalb als fragende sichtbar. Nur
so kann sie der Wahrheit innewerden, die sie sich sagen lassen muf3,
bleibt sie Vernunft. °® — Fiir Abaelard steht fest: Einzig auf diesem Wege
gewinnt der Gliaubige sein Selbstverstindnis im Glauben. Die Botschaft
des Evangeliums, die in Jesus Christus geschehene Selbstmitteilung
Gottes, wird namlich in ihrer Fiille erst dort erkennbar, wo sie in den
Prozel3 der Auseinandersetzung mit der geschichtlichen Erfahrung des
Menschen und seiner Vernunft hineinwichst.

Mag ihr Temperament die beiden Kontrahenten Bernhard und
Abaelard tiber viele Jahre hinweg im Umgang miteinander mit Blind-
heit geschlagen haben ¢, entscheidend ist: Am Ende fanden sie iiber

¢ Ep. 190, PL 182, 1059/1062, wortlich zitiert und mit weiteren Hinweisen verse-
hen bei: A. Borst, Abilard, 524, der ebd. u.a. feststellt: « Dagegen verwahrt sich schon
Abaelards bitterer Brief an Héloise, Ep. 17, PL 178, 375, der sich iiberhaupt in vielem
gegen Bernhards Epistola 190 wendet.»

67 S.: Epitaphium Abaelardi, PL 178, 103; Hugos Ep. 4, 21, PL 189, 350.

8 Vgl. St. ErnsT, Subjektivitdt, 141.

% S. L.M. pE Rk, Peter Abilard, 127f.; vgl. A. Borst, Abilard, 525.



Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard 315

sich selbst hinaus. Erst nach dem Sturm galt, was Abaelard bereits
vorher an Bernhard geschrieben hatte: Gleichheit in allem sei die
Mutter des Uberdrusses, das Verschiedene sei nicht unvereinbar, es
werde zusammenklingen zum Lobe Gottes. 7°

So ging es letztlich nicht um den Streit von «Schulen». Bernhard
spirte vielmehr den Anbruch einer neuen Zeit, und er firchtete die
Gefihrdung fiir Glauben und Kirche. So bleibt er ein Mahner, auch
wenn das Neue seinen Weg nehmen mufite. Mit Bangen sah Bernhard,
wie alte Sicherheiten im Bereich der sacra doctrina zerbrachen. Tatsidch-
lich sind bereits fiir die Abaelardschiiler, die Piapste Coelestin II. (1143—
1144), Alexander IIL. (1159-1181) und Coelestin III. (1191-1198), fiir
Petrus Lombardus (+ 1160) und Gratian (+ um 1179), «die Stimmigkeit
eines dogmatischen Lehrbuches, die rationale Systematik einer Geset-
zessammlung, die Praktikabilitit des Kirchenrechtes und die Handha-
bung der Papstwahl auch 1179 wichtiger (gewesen) als der Respekt vor
Herkommen, Tradition, Minderheiten, Symbolen und Mysterien» 7'
Bernhard hat dieses Neue als Glaubensmangel interpretiert. Ein rich-
tendes, abwertendes Wort nach beiden Seiten ist schnell gesprochen.
Wir werden uns davor um so mehr hiiten miissen, als z.B. Nikolaus
Cusanus (1401-1464), der groBe Theologe, Philosoph und Bischof an
der Schwelle zur Neuzeit, Abaelards Denken gekannt, geschitzt und
kritisch aufgenommen hat. ’* Ein tieferes Verstehen der Auseinander-
setzung zwischen Abaelard und Bernhard zeigt somit, da3 der Kirche in
Theologie und Lehramt zu jeder Zeit, also auch und gerade heute, die
Aufgabe gestellt bleibt, beide «Parteien» zusammenzufiihren, den
eifernden Seelsorger und den forschenden Theologen. Die Kirche
bedarf beider — in Einheit.

7 Ep. 10, PL 178, 340.
"t G.B. WiINKLER, Bernhard, 732.
72 S. Rudolf Hausst, Marginalien des Nikolaus von Kues zu Abaelard (oder: Abae-

lard, wie Cusanus ihn sah), in: Petrus Abaelardus (1079-1142), s.0. Anm. 2, 287-296, hier
292f.






	Der Streit zwischen Bernhard von Clairvaux und Petrus Abaelard : ein exemplarisches Ringen um verantworteten Glauben

