Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Die spectacula als religioses Konfliktfeld stadtischen Lebens in der
Spatantike

Autor: Markus, Robert A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoBERT A. MARKUS

Die spectacula als religioses Konfliktfeld
stidtischen Lebens in der Spitantike”

In der Stadt Timgad in Nordafrika konnte ein Spazierginger auf
dem Forum folgende Inschrift lesen: «Jagen, baden, spielen, lachen: das
heisst leben»'. In diesem eher schwachen Reim sah der bekannte
Historiker Henri-Irénée Marrou einen Ausdruck dessen, was das Wesen
des antiken sozialen Lebens ausmachte. Die Menschen der Spitantike
bevorzugten im allgemeinen passive Unterhaltung, eine Vorliebe, die
Vertreter aller sozialen Schichten und Stinde einte.

Der spitantike romische Festkalender beeindruckt noch heute
durch seine Reichhaltigkeit. Der romische Alltag im Zyklus des Jahres
war von zahllosen Festen unterbrochen, und nicht wenige dieser fest-
lichen Anlisse, jedenfalls der bedeutenden, waren umrahmt von Zir-
kusspielen, Pferderennen, Festmihlern und Schauspielen. Die Rémer
faBBten simtliche einschligigen Anlisse unter dem Begrift spectacula
zusammen, und ich werde, wie die Romer, nicht allzu komplizierte
begriffliche Unterscheidungen treffen, sondern diese Dinge im folgen-
den als «Schauspiele» oder einfach als «Spiele» bezeichnen.

Gewohnlich stellt man sich die Christen unter den rémischen Biir-
gern der Spitantike als Spielverderber vor, die mit den Schauspielen
nichts zu tun haben wollten oder sie gar als Gétzendienst verdammten.

* Der folgende Artikel basiert auf einem Kapitel meines Buches « The end of ancient
Christianity», das 1990 bei Cambridge University Press erschienen ist. Fiir die deutsche
Uebersetzung danke ich lic. phil. W. Stricker, Prof. Dr. A. Schindler und
Dr. B. Stoll.

' CIL VIII. 17938 «Venari, lavari, ludere, ridere, hoc est vivere.»



254 Die spectacula als religivses Konfliktfeld stddtischen Lebens in der Spitantike

So scheint die Folgerung naheliegend, die Christen hitten genau das
abgelehnt, was Marrou — und mit ihm die meisten modernen Historiker
— fiir die Grundstruktur der spatantiken Zivilisation des lateinischen
Westens halten. Aber der Schein triigt.

Um die Mitte des 4. Jahrhunderts nahmen Christen gehobener
sozialer Herkunft und Stellung ohne weiteres an den 6ffentlichen Fei-
ern teil und besuchten die damit verbundenen Spiele und Festmihler.
Eine erstaunliche Tatsache, wenn man bedenkt, dal3 sich der Klerus
und die Laien seit ungefihr 150 Jahren beziglich der Deutung der
spectacula nicht einigen konnten und wollten. Laien rechtfertigten ihre
Teilnahme an den Spielen damit, daf3 sie sie als harmloses Brauchtum
erklirten, das seiner religiosen Substanz lingst entleert sei. Beim Klerus
stie3 diese Deutung auf erbitterten Widerstand. In gewohnter Prizision
bringt Tertullian die Sache auf den Punkt, wenn er — um das Jahr 200
schreibend — erklirt: «Einen Christen erkennt man daran, dal} er die
Spiele verwirft» 2.

Der Kirchenvater witterte hinter der neutralen Fassade der Zirkus-
spiele ithre uralte religiose Symbolik. Jede einzelne Statue sei ein « Tem-
pel der Dimonen» ?, meinte er. So wurden die Bilder und die Sprache
der biblisch-christlichen Tradition zum hermeneutischen Schlissel fiir
die Deutung des spitantiken Alltags. Die feierliche Prozession vom
Kapitol zum Zirkus maximus, die sogenannte pompa circensis, galt dem
christlichen Klerus als pompa diaboli. Die Absage an den Teufel wih-
rend des Taufakts sollte nach der gingigen Ansicht des Klerus jeden
Christen gleichzeitig zum kompromillosen Verzicht auf die in spitan-
tiken Stidten tblichen Unterhaltungsangebote verpflichten. Das war
eine sehr rigorose Forderung, die denn auch mehr ein Ideal als gelebte
Realitit darstellte. Denn faktisch besuchten viele Christen weiterhin die
verbotenen Spiele, ohne sich allzu viele Gedanken um die vom Klerus
formulierten und gepredigten Normen zu machen.

Mit der Konstantinischen Wende, die den Christen wachsendes
Sozialprestige brachte, trat eine neue Deutung der Spiele in den Vor-
dergrund. Die christlichen Kaiser nutzten die Gelegenheit und setzten
die alten spectacula zur imperialen Selbstdarstellung ein, indem sie sie
religios neutralisierten. Von Konstantin bis zu Theodosius I. und seinen

? De repudio spectaculorum; De spect. 24.3.
3 Ibid., 8.3. Zum Symbolgehalt von Zirkus und Rennbahn vgl. G. DaGron, Naissance
d’une capitale, Paris 1974, 330-344.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 255

S6hnen wurde scharf unterschieden zwischen /laetitiae und convivia,
festlichen Vergniigungen und Festmihlern, und dem religiosen Be-
reich, dem sie urspriinglich angehért hatten. Diese Unterscheidung fiel
umso leichter, als die Verwurzelung des festlichen Brauchtums in heid-
nischer Religiositit kaum mehr geldufig war. Die religiése Neutralisie-
rung und Indienstnahme der spectacula durch die christlichen Kaiser
bestitigte daher nur eine lingst feststehende Tatsache. Ein kaiserliches
Gesetz aus dem Jahre 399 lautet: « Wie wir bereits profane Riten durch
ein heilsames Gesetz abgeschafft haben, verbieten wir jetzt, dal3 festliche
Versammlungen romischer Biirger und die allen gemeinsamen Vergnii-
gungen abgeschafft werden. Wir verfiigen daher, dal3 altem Brauch
gemifl dem Volk Unterhaltung verschafft werde, allerdings ganz ohne
Opfer und ohne fluchwiirdiges aberglaubisches Beiwerk; das Volk soll
Festmihler besuchen diirfen, wann immer es dies wiinscht.» 4 In dieser
Art verteidigten die Kaiser die Spiele gegen christliche Spielverderber,
«damit keine Traurigkeit entstehe» °, wie in einem einschlagigen Geset-
zestext gemiitvoll formuliert wird — mit dem diplomatischen Zusatz, es
gebe «eine Zeit fiirs Gebet und eine Zeit fiirs Vergniigen»¢. Viele
Bischofe konnten allerdings solch liberalen Formulierungen nichts
abgewinnen.

Moderne Gelehrte haben sich in der Interpretation spitantiker spec-
tacula auffilligerweise fast immer auf die Seite der Bischofe und des
Klerus und damit gegen die christlichen Kaiser gestellt. Dal3 festliches
Brauchtum der Spitantike sich in einem gleichsam neutralen, nichtre-
ligiosen Bereich abgespielt haben kénnte, wird von diesen Forschern
nicht in Betracht gezogen. Sie nehmen selbstverstindlich an, daf} spit-
antike Unterhaltung von religioser Betitigung nicht zu trennen gewe-
sen sei und stiitzen damit die Meinung, all die genannten Arten von
Spielen seien Relikte des Heidentums gewesen, Anlisse also, an denen
teilzunehmen kein anstindiger Christ bereit gewesen wire.

Es war nicht zufillig Peter Brown, der als erster eine Deutung
wagte, wie sie von einem unvoreingenommenen Teilnehmer eines
solchen Festes hitte stammen koénnen: «In der Spitantike genof3 die
groBBe Mehrheit der romischen Biirger ungehemmt und in vollen Ziigen

4 Cod.Theod. XVI1.10.17 (399); vgl. dazu Cod. Theod. XVI.10.3; 8 (342; 382).

> Cod.Theod. XV.6.1; 2 (392; 399).

¢ Cod.Theod. XV.5.5 (425). Vgl. Cod.Theod. 11.8.19; 20; 23; 25; Cod.Just. I11.xii.6
(3899) zu feriae und spectacula.



256 Die spectacula als religitses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike

das uralte festliche Brauchtum, wie es im Bereich stidtischen Lebens
tiblich war. Fiir die Menschen dieser Zeit war die klassische Tradition
trotz ihres offensichtlich heidnischen Hintergrundes schlicht Teil der
durch harte Anstrengung erworbenen Lebensqualitit in der Mittel-
meerwelt. Die traditionellen religios gefiillten Deutungsmuster der
Wirklichkeit» — und damit meint Brown auch stiddtische Feiern wie die
von ihm an dieser Stelle beschriebene aus dem Edessa des spiten
5.Jahrhunderts — «waren gleichsam zu einem Steinbruch geworden, der
Material zu einer neutralen, nicht religios gefirbten Deutung des
Lebens lieferte. Anzunehmen, dal3 maligebende christliche Personlich-
keiten der Zeit einschligige Traditionen im Medium von bildender
Kunst und Literatur hitten erfolgreich <christianisieren» kénnen, ist
ungefihr so absurd, wie wenn von einem Menschen des 20. Jahrhun-
derts erwartet wiirde, ein christliches Auto zu entwerfen oder eine
marxistische Armbanduhr herzustellen.» 7 Stimmt Browns These, so
miilten wir annehmen, daB sich die Christen in vielen Lebensberei-
chen gerade nicht von der iibrigen stidtischen Gemeinschaft abgrenzen
wollten, sondern sich im Gegenteil vollig natiirlich in sie einfigten und
an ihren Feiern teilnahmen, ohne sie als religiose Anlidsse zu empfin-
den.

Warum verweigerten sich dann aber die Bischofe dieser Deutung?
Petrus Chrysologus zum Beispiel, der in der Mitte des 5. Jahrhunderts
eine ausgelassene Silvesterfeier der Bewohner Ravennas zum Anlal3
einer Predigt nahm und sich darin wie folgt duflerte: «Manche werden
sagen: <Solche Feiern sind gar keine gotteslisterlichen Anlisse. Es ist
die Freude iiber den Neubeginn (nimlich des Jahres), und nicht die
Verlogenheit des Alten (nimlich des alten heidnischen Irrglaubens);
dies ist der Anfang des Jahres, und wir feiern ihn, ohne deswegen ins
Heidentum zuriickzufallen.»» Aber Petrus Chrysologus meint dagegen:
«Ihr irrt euch. Dies sind nicht Spiele, sondern Verbrechen. Wenn ihr
anders denkt, tiuscht ihr euch selber... Es ist gefihrlich, mit der
Schlange zu spielen...; iiber den Teufel macht sich niemand ungestraft
lustig».

7 P. BrowN, Art and society in Late Antiquity, Age of spirituality: a symposium, ed.
K.WerrzmannN, New York 1980 17-37; Zitat von S. 23.

® PeTrUs CHRYSOLOGUS, Sermo 155 (CC 24B, 964). Zu den Neujahrsfesten vgl. die
klassische Studie von M.MEsLIN, La féte des kalendes de janvier dans I’empire romain
(Collection Latomus 115), Bruxelles 1970.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stadtischen Lebens in der Spitantike 257

Die Frage, die mich interessiert und der ich hier nachgehen will,
betrifft die Einschitzung des kirchlichen Widerstandes gegen die Teil-
nahme christlicher Laien an scheinbar harmlosen stidtischen Belusti-
gungen. Peter Brown hat einmal den Ausdruck von der «schweren Last
diffuser Religiositit» * verwendet, durch die solche Feiern immer noch
belastet gewesen seien. Hatten die Bischofe das sensiblere Empfinden
fir die Zweideutigkeit stidtischer Festlichkeiten als die Laien? StieBen
sie sich an einem religiosen Kern, den die Laien lieber nicht sehen
wollten? Es gibt keine endgiiltige Antwort auf solche Fragen, und das
Beweismaterial reicht nicht einmal fiir einen hypothetischen Anwort-
versuch. Der einzige methodische Weg, der einige Aussicht auf Erfolg
verspricht, fithrt iiber die Untersuchung jener vergleichsweise seltenen
Gelegenheiten, bei denen die Teilnahme von Christen an den umstrit-
tenen Feierlichkeiten Vertreter der kirchlichen Hierarchie zu Stellung-
nahmen provozierte, die uns deutlich machen, was damals auf dem
Spiel stand. Zwei solcher Gelegenheiten werde ich im folgenden niher
betrachten.

Zuerst befasse ich mich mit Karthago und einigen kleineren Stiadten
und Orten in Nordafrika um 400, fir die die Predigten Augustins eine
duBlerst wertvolle Informationsquelle darstellen. Seltsamerweise hat die
Forschung bisher zwar einschligige Hinweise gesammelt, ohne sie aber
systematisch auszuwerten. Ich kénnte nun, wie es mehrere Kollegen
getan haben, zahllose Predigten auflisten, die die iiblichen Anklagen
gegen Feste, Spiele und die sie begleitenden Lustbarkeiten enthalten. '°
Die weitaus grofite Zahl dieser Predigten besteht aus allgemeinen
Ermahnungen Augustins an die Adresse seiner Zuhorer, sie sollten sich
nicht mit solch hohlen und seichten Vergniigungen zufriedengeben,
sondern ihre Aufmerksamkeit wertvolleren Dingen schenken. Solche
Aussagen finden sich im iibrigen genauso in den Schriften heidnischer

9 P, BRowN, The cult of the saints. Its rise and function in Latin Christianity, Chicago
& London 1981, 43 und no. 104.

10 F, vAN DER MEER, Augustine the bishop. E.tr. London 1961, 47-56 bietet eine
umfassende Darstellung, beriicksichtigt aber weder die zeitliche Anordnung noch den
soziokulturellen Hintergrund; H.JuERGENS, Pompa diaboli. Die lateinischen Kirchenvi-
ter und das antike Theater (Tibinger Beitrige zur Altertumswissenschaft 46), Stuttgart
1972, berichtet zwar, da} die Kirchenviter sich mit dem Phinomen Theater auseinan-
dersetzten, teilt uns aber ihre einschligigen Meinungen dazu nicht mit; W.WEIsMANN,
Kirche und Schauspiele. Die Schauspiele im Urteil der lateinischen Kirchenviter unter
besonderer Beriicksichtigung von Augustin (Cassiciacum 27), Wiirzburg 1972, 175-176
nennt leider keine Einzelheiten.



258 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stadtischen Lebens in der Spitantike

Moralisten wie beispielsweise Julians. Man beachte: ich spreche von
Augustins Haltung zu stidtischen Festlichkeiten, zu Spielen, Rennen,
Theaterauffithrungen, kurz zu den spectacula und den sie begleitenden
Festmihlern, nicht von seiner Meinung iiber pagane religitse Zeremo-
nien, Opferfeiern, Astrologie oder gar Gladiatorenkimpfe, welch letz-
tere er als legalisierte Grausamkeit zu bezeichnen pflegte. '

All diese Praktiken wurden von den christlichen Bischéfen unter-
schiedslos abgelehnt und waren zum grof3ten Teil auch von den Kaisern
geichtet worden, wurden allerdings vereinzelt weiter praktiziert, und
zwar auch von Christen. Aber die unter der Bezeichnung spectacula
zusammengefal3ten Anldsse waren eine andere Sache. Augustin war
nicht unempfinglich fir dramatische Dichtkunst, so wie er nicht
unempfinglich war fiir physische Schonheit oder fir die Macht der
Musik. Er berichtet, als junger Mann bei dramatischen Auffihrungen zu
Trinen geriihrt worden zu sein. Obwohl er in spiteren Jahren seine
sogenannten Jugendsiinden erbarmungslos verurteilte und die Regun-
gen seiner leidenschaftlichen Natur scharf gei3elte, konnte er gleich-
zeitig als Priester und Bischof bemerkenswert liberale Ansichten iiber
Theaterauffiilhrungen vertreten. Er hatte schon immer Sinn fur die
rhythmische Struktur von Tanzund Musik, die den menschlichen Geist
in Einklang mit dem allumfassenden Rhythmus und der kosmischen
Harmonie bringen sollte, die Gott seiner Schépfung eingepflanzt hat-
te.'? Augustins jugendliche Begeisterung iiber das rhythmische Element
von Musik und Tanz verschwand nie ganz, schwichte sich aber im Lauf
der Jahre ab.

Schauspiele, Bankette und Lustbarkeiten aller Art beurteilte der
Kirchenvater etwas weniger giinstig. Man sollte allerdings seine Abnei-
gung gegen solche Anlisse nicht iiberschitzen. In einer Predigt, die er
vermutlich 393 anldBlich eines zu Ehren der Venus veranstalteten
Banketts hielt, von dem anzunehmen ist, dal3 es sich um einen durchaus
in den Grenzen von Konvention und Anstand ablaufenden Anlal3 zur
«Feier eines Lebens in Harmonie und Fille» handelte, sagt Augustin:
«Diese Dinge sollten geduldet und nicht geliebt werden»'?, eine AuBle-

'" Enarr. in Ps. 101.1.10.

‘2 C.ANDRESEN, Altchristliche Kritik am Tanz — ein Ausschnitt aus dem Kampf der
alten Kirche gegen heidnische Sitte, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte Bd.I,
hg. H.FrouNEs & U.W.KNORR, Miinchen 1974; Bd.I1/1, hg. K. ScHAEFERDIEK, Miinchen
1978, 344-376.

"* Sermo 104 (MoriIN, Guelferb. 29).



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 259

rung, die von einem so vorsichtigen Kommentator wie Halporn zu
Recht als «auBerordentlich maBvolle Stellungnahme»'® bezeichnet
worden ist. Sie ist typisch fir die von Augustin in den ersten Jahren
seines Wirkens als Bischof wiederholt vertretene Position.

Im Verlauf des Jahres 399 dnderte sich seine Einstellung ganz ent-
scheidend. Wie es dazu kam, 1463t sich anhand einer Predigt verfolgen,
die Augustin im April 399 anliBlich eines Besuches in Karthago hielt.
Kurz zuvor hatten sich die Beziehungen zwischen den in der Stadt
lebenden Heiden und Christen dramatisch verschlechtert. Spannungen
lagen in der Luft. Den unmittelbaren Anlafl dazu hatte die Ankunft
kaiserlicher Abgesandter gebildet, die gekommen waren, um «die Tem-
pel zu vernichten und die Goétzenbilder umzustoBBen»'®. Einzelne
christliche Bewohner Karthagos hatten mit Heiden zusammen an einer
stidtischen Feier zu Ehren des «Genius von Karthago» teilgenommen.
Andere hatten daran AnstoB3 genommen; wieder andere nahmen in
antiheidnischem Fanatismus das Recht in die eigene Faust und drangen
in private Grundstiicke ein, um Kultstatuen zu zerstoren. Angesichts
solcher Ubergriffe mahnte Augustin zu Zuriickhaltung: «Tut nicht, was
ihr nicht tun diirft ... Viele Heiden haben solche Abscheulichkeiten in
ihren Hiusern und Girten; sollen wir deswegen iiberall eindringen, um
sie zu zerstéren? Nein, lal3t uns lieber die Gétzenbilder in den Herzen
der Heiden zerstoren. Und wenn sie dann zum Christentum iibergetre-
ten sind, werden sie uns einladen, ihnen beim guten Werk (gemeint sind
bilderstiirmerische Aktionen) zu helfen ... Jetzt aber sollten wir eifern
im Gebet fiir sie, statt gegen sie im Zorn zu entbrennen.» Unmittelbar
anschliefend folgt ein subtiler, aber entscheidender Schwenker: « Wenn
mir etwas grofle Sorgen bereitet, dann sind es Christen, meine Briider,
die zwar die Kirche betreten, aber ithre Herzen draullen lassen ... Man
kann aber nur mit Leib und Seele zur Kirche kommen; weshalb sollte
der fiir Menschen sichtbare Leib drinnen sein, wihrend das, was nur
Gott sieht, draulen bleibt? ... Gewil} predigen wir gegen die Gotzen-
bilder: wir wollen sie nimlich mitsamt ihren Wurzeln aus den Herzen
der Heiden reiflen ...»'S.

4 J.W.HALPORN, Saint Augustine Sermon 104 and the Epulae Venerales JAC 19,
1976, 82-108. Zitat S.102. Ich iibernehme seine Datierung.

5 De civ. Dei XVIIIL.54.1.

'6 Sermo 62.11.17; 12.18



260 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stiddtischen Lebens in der Spitantike

Augustins Predigt ist ein Meisterstiick rhetorischer Manipulation
einer Masse: ein Plidoyer gegen die Gewalt und eine feurige Brandrede
an die durch die Ereignisse aufgewiihlten Horer, ihre Energie statt
gegen andere Menschen auf ihr eigenes spirituelles Leben zu richten:
die Gotzenbilder miissen gewaltsam aus den Herzen von Christen und
Heiden gerissen werden, und dies geschieht nur durch véllige Hingabe
mit Leib und Seele an Christus. Es war eine sehr heikle Situation, und
hitte sich Augustin damit begniigt, die Ubergriffe seiner Zuhorer zu
verdammen oder hitte er umgekehrt die Unterschiede zwischen Heiden
und Christen verwischt, so wire sein Plidoyer vermutlich auf taube
Ohren gestofen.

Hier liegt auch der Ansatz zur Interpretation des anderen Teils
seiner Predigt, der sich an diejenigen Christen richtet, die am stidti-
schen Bankett zu Ehren des genius loci teilgenommen hatten. Augustin
war sich dariiber im klaren, daf3 ihr Verhalten unweigerlich die Lei-
denschaft des Pébels hatte erregen miissen; in der Hitze des Gefechts
mulBten sie zwangslaufigals Verriter angesehenen werden. Zwar hitten
die Banketteilnehmer geltend machen konnen, die Festlichkeiten seien
harmlos, der Genius von Karthago kein Gott und folglich das anst6Bige
Bankett kein Gotzendienst. Aber Augustin machte ithnen ihr Verhalten
dennoch zum Vorwurf: «Ihr sagt: Wir wissen, dal3 es kein Gott ist;
hoffentlich wuBten sie (nimlich die Heiden unter den Teilnehmern) es
auch. Jedenfalls diirft ihr um der Schwachen willen, welche hier keinen
Unterschied zu sehen vermogen, ihr Gewissen nicht verwirren. Meint
ihr, ihr konntet vermeiden, dall sich Menschen von Gétzenbildern
verfithren lassen, die ihrer Meinung nach von Christen verehrt worden
sind? Thr kénnt mir entgegenhalten: Gott kennt mein Herz. Richtig,
aber euer Bruder kennt es nicht. Wenn ihr schwach seid, dann hiitet
euch, richtig krank zu werden. Seid ihr gesund, dann gebt nicht Anlaf3
dazu, daB3 euer Bruder krank wird. Wenn Schwache sehen (nimlich wie
ihr am stidtischen Bankett teilnehmt), konnten sie nicht nur zur Teil-
nahme an einem Bankett, sondern auch zu wirklichen Gé6tzenopfern
veranlaBt werden!” ... Thr sagt: Gott moge mich davor bewahren, heid-
nische Gotter zu verehren. Ich weil3 das, ich verstehe und glaube euch.
Aber was wollt ihr mit dem Gewissen der Schwachen tun, die ihr
verwirrt habt?»'?

"7 Ibid., 6.9-10;4.7
'8 Ibid., 6.9



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stadtischen Lebens in der Spitantike 261

Augustins Predigt ist duBerst informativ. Sie gibt Einblick in die
gespannte Lage der Stadt Karthago und besonders der dortigen christ-
lichen Gemeinde. Durch eine repressive Gesetzgebung war die Atmo-
sphire in den neunziger Jahren des 4. Jahrhunderts sehr gespannt
geworden, und diese Spannungen entluden sich, als die kaiserlichen
Bevollmichtigten weisungsgemil die jiingsten strikt anti-heidnischen
MaBnahmen in Karthago vollzogen. Dadurch geriet das schiedlich-
friedliche Zusammenleben von Heiden und Christen in der Stadt aus
dem Gleichgewicht. Gewalt lag in der Luft, und auch die christliche
Gemeinde brach in unterschiedliche Lager auseinander. Da waren ein-
mal die, welche gerne wie bisher zwanglos am stidtischen Sozialleben
mit seinen Festen und Zeremonien teilnehmen wollten, weil sie diese
Anlisse als harmlose profane Angelegenheiten ohne religiose Bedeu-
tung ansahen. Ihnen standen die gegeniiber, denen eine solche Haltung
als Verrat galt.

Augustins Versuch, den Ausbruch von Gewalt zum Stillstand zu
bringen und eine endgiiltige Spaltung der christlichen Gemeinde zu
vermeiden, bildet den ersten Schritt weg von seiner bisherigen liberalen
Haltung und hin zum harschen Tonfall, den wir aus den Passagen seines
Werkes iiber den Gottesstaat kennen.

Immerhin bleibt festzuhalten, daf3 er gerade in der oben mehrfach
zitierten Predigt die subjektive Unschuld und das gute Gewissen der
Banketteilnehmer in Rechnung stellt. Offenbar hielt er es damals noch
fiir moéglich, wenn auch nicht fiir ratsam, dafl Christen an stidtischen
Feiern teilnahmen, ohne sich deswegen des Gotzendienstes schuldig zu
machen.

In den Jahren 399 bis 401 erreichte die gewaltsame Unterdriickung
des Heidentums in Nordafrika ihren Hohepunkt. Der Konflikt, wie er
oben fiir Karthago dargestellt worden ist, wiederholte sich auch in
anderen Stidten. In Sufes in der Byzacena zertriimmerte der christliche
Pobel eine Statue des Herkules. Im nachfolgenden Aufruhr verloren
sechzig Menschen ihr Leben.'? Einige Jahre spiter wurde Calama nach
einer weiteren Welle repressiver Gesetzgebung *° von dhnlichen Unru-
hen heimgesucht. Als aufgebrachte Christen ein heidnisches Fest ver-
hindern wollten, kam es zu gewalttitigen Reaktionen der Heiden. Die
Behorden taten nichts, um die antichristlichen Gewaltausbriiche zu

1 Ep. 50. _
20 Cod. Theod. XVI.5.43; Sirm. 12 (bekanntgegeben in Karthago am 5.Juni 408).



262 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike

verhindern. 2 Wir kénnen nicht mit Sicherheit sagen, ob es sich in
diesem Fall wieder um den iiberreizten christlichen Mob handelte, der
die traditionellen stidtischen Feierlichkeiten fir eine Demonstration
heidnischer Religiositit hielt, oder ob es Heiden waren, die die Fest-
lichkeiten zu einem gewalttitigen Bekenntnis zu ihrer Religion nutzten.
Zweifellos wiren sie genauso leicht bereit gewesen, als Protest gegen
christliche Machtdemonstrationen auf die Stralle zu gehen und das zu
verteidigen, was sie fiir ihre verletzten Rechte hielten, wie dies die
Christen fiir thre Sache taten. ?

Augustins wihrend der ersten Krise zwischen 399 und 401 gehal-
tenen Predigten geben einen guten Eindruck von der spannungsvollen
Atmosphire, die in verschiedenen nordafrikanischen Stidten herrschte.
Auf dem Riickweg von Karthago predigte er im Sommer 399 in Bulla
Regia, einer kleinen Stadt, die wenig Ahnlichkeit mit Karthago hatte.
Genau an diesem Punkt setzt Augustin ein, wenn er seinen Zuhoérern
vorhilt, in Karthago kénnten sie ohne weiteres an Festen teilnehmen,
denn es sei eine groB3e Stadt mit einer gemischten Bevolkerung. « Dort
konnen sie sagen: Die Heiden tun es und die Juden ebenfalls. Hier aber
ist zwangsliufig jeder Teilnehmer ein Christ.» 2> Was bei einer groflen
und gemischten Bevolkerung zwar nicht schicklich, so doch unvermeid-
lich und entschuldbar sein mochte, galt offensichtlich in einer kleinen,
vollstindig christlichen Stadt wie Bulla und benachbarten Ortschaften
einschlieBlich Hippo als untragbar. In Hippo hatten die Auffiihrungen
«fast aufgehort», ebenso im Stidtchen Simitu, das Augustin seinen
Hoérern als leuchtendes Vorbild hinstellt, eine Ortschaft, «wo keiner ein
Theater betritt, aus der alle Unreinheit verbannt wurde» 4.

Bischofe konnten offensichtlich dafiir sorgen, dal} sich kleine und
mehrheitlich christliche Orte Normen fiigten, die man von nun an als
fiir Klerus und Laien verbindlich hielt. ?* Aber in einer grolen Stadt mit
einer gemischten Bevolkerung war die Sache nicht so einfach. Hier bot
die Anwesenheit von Juden und Heiden dem liberalen Verhalten
christlicher Laien einen gewissen Schutz.

Die Krisenjahre fithrten auch zu Spannungen zwischen dem Kir-
chenvolk und seinen Bischofen. Eine im Jahr 401 in Karthago gehaltene

i Ep: 91.8.

22 Enarr. in Ps. 30. 111.11.
23 Sermo Denis 17.7.

24 Ibid., 9.

25 Ibid., 8.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 263

Predigt Augustins wirft ein helles Schlaglicht auf die wieder aufflak-
kernden Spannungen innerhalb der Gemeinde. Am 16. Juni 401 war in
Karthago eine Bischofssynode zusammengetreten. Am darauffolgenden
Sonntag predigte Augustin im Abendgottesdienst. In der Zwischenzeit
hatte der wegen der nachlassenden staatlichen Repression gegen die
Heiden aufgebrachte christliche Mob Selbstjustiz getibt und einer Her-
kules-Statue den kurz zuvor neu vergoldeten Bart abgeschlagen. Die
Lage war explosiv, es drohten StraBenkidmpfe zwischen Heiden und
Christen. In dieser Situation wiederholte Augustin das Meisterstiick von
399 und hielt eine Predigt, die den Zorn des Pobels dimpfen sollte,
ohne den schwachen Einflul3 des Klerus zu mindern. Er lobte den Eifer
seiner Horer «fiir das Haus Gottes», mahnte sie aber, der Stimme ihrer
Hirten zu folgen, denn schlieBlich gehére auch der Klerus zum gliubi-
gen Volk Gottes: «Gott bewahre, dal3 wir (nimlich euer Klerus) uns als
die Schuldigen erweisen, wihrend ihr gerecht seid. Wir verfolgen in der
Sache, die ihr so eifrig verfechtet, genau dieselben Ziele wie ihr. Aller-
dings setzen wir dazu vollig andere Mittel ein ... Thr solltet unseren Rat
abwarten, bevor ihr euren Wiinschen Nachdruck verschafft.» Nachdem
er so um Zuriickhaltung geworben hatte, setzte er zu einer Brandrede
gegen die heidnischen Gotter an, die ihm zweifellos den begeisterten
Beifall einbrachte, den die Christen Nordafrikas bereitwillig seinen
Predigten zollten. ** Damit war die Gefahr gebannt, dal} die Bischofe
durch die antiheidnischen Ausschreitungen der aufgebrachten Volks-
mengen ihren letzten Einflul} verloren.

Das Konzil der Bischofe war auf Druck des Volkes zustande gekom-
men. AuBerst knapp waren dort Resolutionen verabschiedet worden,
die an die Regierung gerichtet werden sollten: die in der Provinz bisher
stehengebliebenen Gotzenbilder sollten «umgehauen werden» und die
Schreine sogar auf den Feldern und in entlegenen lindlichen Orten
zerstort werden. Die Festmihler, «die im Rahmen heidnischer Verlo-
genheit sich so abspielen, daf3 die Christen gegenwirtig von Heiden
gezwungen werden (cogantur), an ihnen teilzunehmeny, sollten verbo-
ten werden mit dem etwas scheinheiligen Hinweis, es sei «in diesen
Zeiten christlicher Kaiser so unauffillig eine neue Verfolgungswelle
entstanden»?’.

26 Sermo 24. 5-6.

7 Konzil von Karthago, 401, in Reg. eccl. Carth., 58.60.84; (CC 149, 196, 197, 205).
Die beiden ersten Gesuche stammen von einem am 16. Juni abgehaltenen Konzil; das
erstere wurde am 13. September wiederholt. Mit der Umschreibung «Nétigung von



264 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike

Die Bischofe gingen allerdings nicht so weit, Bankette und Spiele
mit heidnischer Goétzenverehrung zu identifizieren; eine solche Hal-
tung wire angesichts der nachdricklichen Unterscheidung von seiten
der Kaiser kaum vertretbar gewesen. Der bischéfliche Einwand gegen
Bankette betraf nur die Gefahr, christliche Teilnehmer kénnten dazu
verfiihrt werden, mehr zu tun als blof3 an der Feier teilzunehmen.
Augustin hatte den Einwand bereits zwei Jahre friiher in einer Predigt
erhoben und gewarnt, die Christen kénnten opfern statt nur mites-
SETI. 28

Die geschilderten Krisenjahre, die auf die aktive Intervention der
Behorden in Nordafrika und besonders in Karthago folgten, waren die
Zeit, in der Augustin relativ unkritisch die Ideologie des theodosiani-
schen Zeitalters vertrat und der gewaltsamen Durchsetzung der christ-
lichen Orthodoxie von seiten des Staates begeistert zustimmte. 2? Wih-
rend dieser Jahre nahmen Tonfall, Stil und Inhalt seiner Predigten die
Gestalt an, die sich in den nichsten ungefihr 18 Jahren kaum 4ndern
sollte, bis er seine Aufmerksamkeit anderen Themen zuwandte. Er
beklagte sich heftig iiber Christen, die an den Festtagen Jerusalems zur
Kirche gingen und an den Festtagen Babylons ins Theater?’; er beklagte
die von den Reichen fiir Theaterauffuhrungen verschleuderten Riesen-
summen, wihrend «die Armen Christi Hunger leiden»?®' und mahnte
die Christen stindig, sich von den Scheinvergniigungen der grofen
stadtischen Anlidsse (munera) zu l6sen und sich dem wahren Genuf3

Christen durch Heiden» scheinen die Bischéfe auf das von gewissen Christen eingegan-
gene Risiko anzuspielen, von heidnischen Freunden in den Zirkus eingeladen und zu
ippigem Essen und Trinken verfiihrt zu werden. Vgl. dazu Enarr. in Ps. 80.11. — Ein-
ladungen durch heidnische Freunde in den Zirkus und, umgekehrt, durch christliche
Freunde zum Kirchgang, bilden ein wichtiges Thema in den Predigten Augustins. Vgl
Enarr. in Ps., 85.15; 90.10.

28 Sermo 62.4.7. Sollte der Ausdruck «sacrificium» an dieser Stelle fiir den Zirkus
stehen?

29 Zu Augustin und den zempora christiana vgl. R.A. Markus, Saeculum, History and
society in the theology of Saint Augustine, Cambridge 2. Aufl. 1988, 22-44.

30 Enarr. in Ps. 61.10; 30.i1.2; 99.12; 80.2; 84.15; De cat. rud. 25.48; Sermo 51.1,
sowie die von A.-M. LA BonNARDIERE (Les « Enarrationes in Psalmos» prechées par saint
Augustin a Carthage en décembre 409, RechAug 11, 1976, 52-90, bes. 71-75) bespro-
chenen Predigten. Vgl. ferner Leo, Tract. 84.1. Zu Antiochia vgl. A. NaTALI, Tradition
ludique et sociabilité dans la pratique religieuse a Antioche d’aprés Jean Chrysostome,
StPatr 16 (TU 129) 1958, 463-470). Natali weist nach, dal3 die Kirchen ersatzweise Raum
zur «sociabilité» boten. Vgl. auch E.PATLAGEAN, Pauvreté économique et pauvreté socia-
le, Paris 1977, 208-215.

31 Sermo 32.20; Enarr. in Ps. 102.28.



Die spectacula als religivses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 265

geistlicher Freuden zuzuwenden. «Gonnt euch dieses Vergniigen: ver-
zichtet auf den Besuch des Theaters.»?? Was in der Kirche geboten
werde, sei weitaus aufregender: « Morgen soll im Theater ein Meer zu
sehen sein: in Christus haben wir hier einen sicheren Hafen.»?? Darum
wirbt Augustin bei seinen Horern fiir die schonste Auffithrung hier auf
Erden, fiir die Feier der seligen Mirtyrer. Er mochte, daf3 die Christen
«ihre Leidenschaft fiir die Spiele umlenken, nicht aufgeben», um ein
Zitat seines Schiilers Quodvultdeus zu verwenden.

Die Auseinandersetzungen hatten Augustins Predigten in flam-
mende Aufrufe an das Kirchenvolk verwandelt, in dieser Sache klar und
unmilverstindlich Stellung zu beziehen. Das ungeschickte Eingreifen
des Staates im Jahr 399 setzte der mehr oder weniger zwanglosen Ko-
existenz von Christen und Heiden, die sich allmihlich entwickelt hatte,
ein Ende. Die offentlichen Feiern verloren ihre integrierende Funk-
tion, die sie bis dahin als Ausdruck des Zusammengehorigkeitsgefiihls
stidtischer Gemeinschaft hatten. Der zweideutige Aspekt dieser Feste,
der eine gemischte Bevélkerung hatte zusammenhalten kbnnen, indem
er unterschiedliche religise Bindungen iiber das Gemeinschaftserleb-
nis der Biirger einer Stadt verband, wurde unvermittelt zum trennenden
Element in einer geteilten Gesellschaft. >> Gewisse Stidte wie Madaura
behielten offenbar eine fast ganz heidnische Munizipalverwaltung. *¢ In
anderen kleinen Stidten wie Simitu, vielleicht auch in Hippo und gewif3
auch andernorts vermochte der Klerus seinen Einfluf3 auf die Biirger
nachdriicklich geltend zu machen und einen neuen stidtischen Konsens

32 Sermo Denis 17.7.

33 Enarr. in Ps. 80.23.

3¢ Serm. 3.2 (De symb. 1); «vide contra nostra sancta, sana, suavissima spectaculay, ib.
— Vgl. Gloria sanct. 13.15-17. In Sermo 5.5 (De symb. 3) bedeutet das Schauspiel die
Passion. Zum Martyrium als spectaculum vgl. PRUDENTIUS, Perist., X. 463, 701; AuGusTIN,
Sermo 49.11; Tr. in Joh. Ev., VIL6; En. in Ps. 39.9; Sermo Denis 14.3. NovATIAN
bezeichnet die Schénheiten der Natur und die Heilige Schrift als «spectacula melio-
ra ...vera (e) et profutura (e) voluptates» (De spect., 9-10) der Christen. Zur Ikonographie
vgl. J.W. SALoMoNsoN, Voluptatem spectandi non perdat sed mutat: observations sur
I'iconographie du martyre en Afrique romaine (K. Nederl. Akad. Wet., Verh. Afd.
Letterkunde, N.R. 98) Amsterdam 1979. Leo 1. im Jahre 442: Tr. 84.1.

3 «Dissensual patterns of belief are more often explicit and systematic, that is more
ideological, than the consensual patterns which affirm the existing central institutional
system». — E. SHiLs, The centre and the periphery, Chicago 1972, 172. Ich verdanke Shils’
Ausfithrungen zu Ritual, Zeremonie und ihren wechselseitigen Einfliissen wichtige
Anregungen.

3 AucusTIN, Ep. 232.



260 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stadtischen Lebens in der Spitantike

auf christlicher Grundlage zu schaffen. In anderen Stidten wie Kartha-
go, Sufes und Calama ersetzte der Konflikt den Konsens. Die Biirger-
schaft spaltete sich in rivalisierende religiose Gruppen, die die Zeiten
im blihenden stidtischen Kontext Nordafrikas tiberdauerten.?” Die
Feiern der stidtischen Gemeinschaften wurden zu religiosen Konflikt-
feldern.

Bevor ich mich meinem zweiten Beispiel zuwende, will ich einen
Moment innehalten, um tiber Augustins Widerstreben, Festlichkeiten,
Bankette und dhnliches kompromifilos zu verurteilen, nachzuden-
ken.

In romischen Stidten hatten Zirkus, Theater, Rennbahnen und
Bider schon immer Raum zur Austragung von Spannungen, aber auch
zur Demonstration der Harmonie in der Biirgerschaft geboten. Es liegt
nahe, dall Spannungen an solchen Orten leicht zu Tumulten und
Gewaltausbriichen fithrten. Die Erregung, die die Massen bei Auffiih-
rungen und Rennen ergriff, schlug leicht in blutige Ausschreitungen um
und nahm teilweise biirgerkriegsihnliche Ausmaflie an.?® Die For-
schung hat sich mit dem Wesen solcher Konflikte besonders im byzan-
tinischen Umfeld der Zeit nach 500 ausgiebig beschiftigt. Dieser Aspekt
soll uns hier nicht weiter beschiftigen.

Um aber den Ansichten Augustins klareres Profil zu verleihen,
lohnt sich ein kurzer Exkurs zum Gegensatz zwischen seinen um 400
gehaltenen Predigten und den mehr als 100 Jahre jingeren Predigten
Severus’ von Antiochien. Eine seiner Kathedralpredigten beginnt Seve-
rus mit einer klischeehaften Anklage gegen das stidtische Fest der
Fortuna, die etwa dem Genius von Karthago entspricht. Das Fest sei
Gotzendienst; er, Severus, weine und zittere beim Gedanken, den auch
Augustin und andere gedacht hatten, daf dieselben Menschen, die in
der Kirche den himmlischen Vater loben, anliBlich der Spiele dimo-
nische Worte gebrauchen kénnten. — An dieser Stelle ist anzumerken,
dal} sich Severus mit diesem antiken Gemeinplatz homiletischer Rhe-
torik wie Tertullian, aber anders als Augustin, instinktiv den Zirkus als
Ort der Kommunikation mit der Welt der Dimonen vorstellt. Der

7 Vgl. dazu C. LEPELLEY, Les cités de I’Afrique romaine au Bas—Empire, I, Paris
1979, bes. 352-414.

38 Zum Thema Biirgerkrieg vgl. Isipor von PELUsIUM, Ep. v.185 (PG 78. 1433D). Zu
den Parteien und den Auseinandersetzungen im einzelnen vgl. A. Cameron, Circus
factions, Oxford 1976.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 267

Kontrast zu Augustins Auffassung wird uns weiter unten beschiftigen. —
Dann fihrt Severus fort und brandmarkt in Ubereinstimmung mit einer
alten Tradition kirchlicher Rhetorik den Reichtum, der auf Kosten der
Armen fiir solche Spiele verschleudert werde, um en passant eine recht
ungewohnliche Bemerkung einzuflechten: « Vorausgesetzt, daf3 in den
Pferderennen kein Goétzendienst stattfindet und sie tatsdchlich harm-
lose Vergniigungen und Erquickung fiir die Seele sind ... sogar unter
dieser Voraussetzung gab uns Gott Pferde nicht dazu, um sie einer solch
tibertriebenen Anstrengung auszusetzen, sie Runde um Runde laufen zu
lassen, bis ihnen die Hufe brechen ...» Erst nach diesem bemerkenswert
sensiblen Ausdruck seiner Tierfreundlichkeit strebt Severus auf sein
eigentliches Ziel zu: «Wir kdonnen sogar zugeben, dal3 Pferderennen
keine stiindige Beschiftigung sind, wenn ihr das wiinscht ... weshalb 146t
man sie dann aber zur Ursache von Zwietracht und Aufruhr, zur Quelle
von Unheil fur das ganze Volk werden?»??

In dieser Predigt kommt die Sorge des Bischofs wegen moglicher
blutiger Auseinandersetzungen zum Ausdruck. Im Gegensatz dazu deu-
tet in den Texten, die uns als Quellen fiir die Lage in Karthago zur Zeit
Augustins zur Verfligung stehen, nichts darauf hin, daf3 Spiele und
Rennen Anlaf3 zu blutigen Auseinandersetzungen geworden wiren.
Das mag ein Grund fiir das lange Z6gern Augustins gewesen sein, seine
Anklagen allzu scharf und kompromiflos zu formulieren. Das war wohl
auch die Ursache dafiir, dall er die Spiele zu den von Menschen
geschaffenen Institutionen rechnete, die dem lobenswerten Zweck die-
nen sollten, engere soziale Bindungen zu kniipfen. Die diesen Institu-
tionen gewidmeten Abschnitte aus De doctrina christiana sind aufregend
komplex. Auch das Theater und die dabei beschiftigten Kiinstler,
Schauspieler, Tanzer, Mimen und Pantomimen, die in den Augen der
Bischofe und sogar der Kaiser als die verwerflichsten Menschen gal-
ten“’, rechnet Augustin unter die Institutionen, die Mittel zwischen-
menschlicher Verstindigung darstellen. Eine Interpretation dieser
Anlisse und Kiinstler als Vehikel fiir den menschlichen Umgang mit
dem Teufel im Stile Severus’ fehlt. Freilich rechnet Augustin sie zu den
nutzlosen und tberflissigen Einrichtungen. Um so mehr erstaunt an

39 Cath. Hom. 26 (PO 36. 541-557); Zitate S. 545.549.551-553. Zum Thema Pfer-
dequilerei vgl. Quodvultdeus, Sermo 3.2 (De symb. 1).

40 Zu ihrem Ruf vgl. A. CAMERON, Porphyrius the charioteer, Oxford 1973, 230-232,
und PATLAGEAN (Anm.30) 212. Zur Gesetzgebung C. Th. XV.7.1; vgl. das Konzil von
Karthago (401) in Reg. eccl. Carth. 63 (CC 149, 5.197).



268 Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike

dieser Stelle sein Schweigen tiber den Zirkus, die Rennbahn und dhn-
liche Schaustellungen. Wollte er sich die Moglichkeit oftenhalten, sol-
che Unterhaltungsangebote anders als die des Theaters als «notwendig
und niitzlich» zu bezeichnen, oder wollte er eine solche Auffassung
wenigstens seinen Lesern nicht nehmen? Vielleicht klingt damit aber
auch schon die Meinung an, solche Einrichtungen seien imstande, den
willentlichen Zusammenhalt mehrerer Menschen zu erreichen, auf dem
die soziale Harmonie beruht, deren Férderung Augustin im folgenden
Abschnitt von De doctrina christiana und noch eindringlicher in De
civitate Dei*' empfiehlt. Dal} ihn die Umstinde seit April 399 zwangen,
seine gewohnt nachsichtige Haltung den stidtischen Festen gegeniiber
aufzugeben, andert nichts an der Tatsache, dal3 er von der Notwendig-
keit iiberzeugt war, mit allen Mitteln das zu férdern, was dem gemein-
samen Wollen und damit dem Grundkonsens jeden gesellschaftlichen
Zusammenschlusses zutriglich sein konnte.

Die geschilderten Ereignisse in einzelnen kleineren nordafrikani-
schen Stidten mit relativ homogener christlicher Bevolkerung sollten
fiir die Zukunft bestimmend werden. In solchen Stidten konnte der
Klerus seine Normen ohne groBle Schwierigkeiten durchsetzen. Die
christliche Religion wurde zum Medium des urspriinglich nicht religics
gefirbten stidtischen Konsensus. Blirger einer Stadt zu sein war fortan
identisch mit der Mitgliedschaft in der christlichen Gemeinde, und die
stadtischen Angelegenheiten kamen unter die Aufsicht der Kirche.
Auch Rom, obwohl immer schon seinen eigenen Gesetzen gehorchend,
unterlag einer Entwicklung, die der des winzigen nordafrikanischen
Fleckens Simitu sehr dhnlich war. In Rom tberlebten neben anderen
Festen auch die Luperkalia bis ins ausgehende 5. Jahrhundert. Das
Schicksal der Luperkalia bildet mein zweites Beispiel.

Wie ein Jahrhundert zuvor das Fest des Genius von Karthago, hat-
ten auch die Luperkalia die meisten religiosen Elemente verloren.
Christen nahmen ohne Zogern und ohne klerikale MaBregelungen
daran teil; das Fest galt offensichtlich als so harmlos, daf} sich eine
christliche Dame in den dreiBiger oder vierziger Jahren des 4. Jahrhun-
derts in einem — wiederverwendeten — Sarkophag begraben lassen
konnte, der mit Szenen aus den Luperkalia geschmiickt war.4? Die

4 Bes. XIX.6; vgl. dazu Markus (Anm. 29) 94—-104.

42 H. SoLiN & H. BRANDENBURG, Paganer Fruchtbarkeitsritus oder Martyriumsdar-
stellung? Zum Grabrelief der Elia Afanacia im Museum der Pritextat-Katakombe zu
Rom, Archiologischer Anzeiger 1980, 271-284.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spatantike 269

Luperkalia waren von Christen im Jahre 354 mitgefeiert worden und
erscheinen auch 448,/49 noch in einem christlichen Festkalender. Ihre
Urspriinge und ihre Entwicklung sind fiir unser Thema unwichtig. Ihr
Schicksal im christlichen Imperium veranschaulicht dagegen, wie eine
neutrale stidtische Feier plotzlich zu einem hochbrisanten religiosen
Konfliktfeld werden konnte. Die Luperkalia waren ja nicht etwa ein erst
vor kurzem, vielleicht sogar durch Christen, neu belebter heidnischer
Brauch, im Gegenteil. Das Fest wurde wihrend mehr als einem Jahr-
hundert von Christen ohne Hindernisse weitergepflegt. Aus dem offe-
nen Brief Papst Gelasius’l. oder vielleicht seines Vorgingers Felix ITI. 43
an den romischen Senator Andromachus wissen wir, dal3 die pipstli-
chen Vorginger die Luperkalia toleriert hatten (29). Die Teilnahme
von Christen an den damit verbundenen Riten war iiblich gewesen, und
offenbar hatte ein Verbot des Papstes «wihrend eines fritheren Ab-
schnitts meines Pontifikates» (23) keinen Erfolg gezeitigt. In den Augen
der christlichen Teilnehmer hatten die vom Staat und den Bischofen
geduldeten Festlichkeiten keinerlei religiose Bedeutung. Das Zeremo-
niell hatte — mit den Worten des Papstes — seine «Farbe verloren, war
verkiirzt worden und hatte an Wert eingebii3t» (25). Es wurde nicht
mehr von Angehdrigen hoherer Stinde praktiziert, sondern von eigens
dazu angestellten Menschen niederen Standes. So war es gerade durch
seine Verteidiger entwertet worden, die, wie der Papst polemisch
bemerkte, «als erste dagegen gehandelt hatten» (16).

Die pipstliche Anklage macht deutlich, daf3 die Riten des Festes fiir
die Laienteilnehmer und fiir die fritheren Pipste ein harmloses Ver-
gniigen darstellten, das zwar nicht dem Klerus, wohl aber den Laien
erlaubt war (7). Der anst6ige Punkt ist gerade die Neutralitit des Festes
und das Fehlen einer eindeutigen, positiven religiésen Identitit. Der
Papst war entschlossen, die Teilnehmer, seiner Ansicht nach «weder
Christen noch Heiden» (19), zu einer Entscheidung zu zwingen, die
bisher niemand gefordert hatte. «Nehmt Stellung» (23), dringte er sie.
Feiert die Riten entweder in der echten und urspriinglichen Weise eurer

4 Zur Frage der Autorschaft und der Entstehungszeit vgl. P. NavTin, Felix III,
DHGE 16, 1967, 889-895 und Y.M. DuvaL, Des Lupercales de Constantinople aux
Lupercales de Rome, REL 55 (1977) 222-270, bes. 249. Duvals Analyse der Umstinde
und ihre Datierung ante 489 sind iiberzeugend. Der Brief kénnte natiirlich auch von
Gelasius in seiner Funktion als papstlicher Sekretdr im Namen des Papstes verfal3t worden
sein. — Die im folgenden genannten eingeklammerten Zahlen verweisen auf die Para-
graphen von Ad Andromachum.



270 Die spectacula als religitses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike

Vorfahren (17,26), oder gebt sie auf als «leeren Irrglauben, der mit dem
Bekenntnis zum Christentum unvereinbar ist» (29). Der Papst verlang-
te, kein getaufter Christ diirfe an diesem Fest teilnehmen. «LaB3t nur die
Heiden den Ritus ausfithren, zu deren Glaube er ja gehort» (30). Die
Griinde des Papstes fiir seine in scharfen Worten abgefal3te Interven-
tion sind nicht vollig klar. Der Inhalt des Briefes steht aber offensicht-
lich im Zusammenhang mit den gespannten Beziehungen des Papstes
zur romischen Aristokratie. Der Angriff auf die Luperkalia bildet nur
eine einzelne Episode in einer sich lange hinziehenden Auseinander-
setzung, aus deren fritheren Stadien uns nur undeutliche Spuren geblie-
ben sind. 4

Die scheinbare Ahnlichkeit zwischen den Ermahnungen Augustins
und denen des Papstes darf uns nicht irrefiihren. In den neunziger
Jahren des 4. Jahrhunderts trieb die Repression von seiten des Staates
einen Keil zwischen zwei soziale Gruppierungen, die sich in Karthago
wie anderwirts zu einer friedlichen Koexistenz zusammengefunden
hatten. Augustin bemiihte sich, die neuentfachten Leidenschaften zu
beruhigen und Gewaltausbriiche einzudimmen. Erst als man zwischen
der heidnischen und der christlichen Sphire eine scharfe Trennlinie zu
ziehen begann und die spectacnla eindeutig dem Heidentum zurechnete,
verbot Augustin seiner Gemeinde die Teilnahme an solchen Anlds-
sen.

Anders als Augustin sah sich der Papst nicht mit einer durch reli-
giose Konflikte gespaltenen stidtischen Gemeinschaft konfrontiert.
Sein scharfer Angriff auf die Luperkalia und ihre Anginger ist ein
Versuch, die Stadt Rom zu spalten, die beziiglich der Assimilation
heidnischer Gruppen in die vom Christentum dominierte stddtische
Bevolkerung inzwischen entschieden weiter gegangen war als Karthago
neunzig Jahre zuvor. Mit der Abqualifizierung der Luperkalia als «heid-
nischen Irrglauben» wollte der Papst die unbeschwerte Festfreude, die
nach der Lokaltradition auch fiir christliche Laien unanst6f3ig war,
verunmoglichen. Der Angriff war Teil einer ausgekliigelten Strategie:
in den pipstlichen Messen lernte die Gemeinde beten, daf3 «die, welche
sich zum christlichen Glauben bekennen, alles verwerfen sollen, was im
Widerspruch dazu steht»; dal3 «Gott denen, die an seinem Tisch sitzen,
geboten hat, sich vom Festmahl des Teufels fernzuhalten und dal3 er
seinem Volk vergénnen moge, die Neigung zu todbringender Abgot-

4 Vgl. dazu DuvaL (Anm.43) 247-252.



Die spectacula als religioses Konfliktfeld stidtischen Lebens in der Spitantike 271

terei zu iberwinden», und daf} «seine von gotteslisterlichen Nichtig-
keiten gereinigte Kirche nicht eine Sache in Worten bekennen und eine
andere in Taten zum Ausdruck bringen moége» #°. Die Gemeinde wird
ziemlich sicher gewuBt haben, was mit den «gottesldsterlichen Nich-
tigkeiten» gemeint war. Viele Horer werden sich nach den Griinden
gefragt haben, die hinter der plétzlichen Uminterpretation ihres harm-
losen, wenn vielleicht auch etwas zweideutigen Vergniigens in ein
Sakrileg standen.

Der Angriff auf die Luperkalia zielte eher auf romische Sondertra-
ditionen als auf diffuse «heidnische Uberreste». Er markierte das Ende
einer Partnerschaft zwischen dem Papsttum und der christlichen Ari-
stokratie der Stadt Rom, die wihrend der Pontifikate Sixtus’ ITI. und
Leos I. ihren Hohepunkt erreicht hatte. *¢ ‘

Der Angriff ist ein Symptom fiir den wachsenden Einflul3 der
romischen Kirche auf das stadtische Leben, das bisher seinen eigenen
Gesetzen gehorcht hatte und seinem eigenen Rhythmus gefolgt war.

Der Angriff zeigt umgekehrt, wie Elemente aus dem stadtischen
Leben von einer sakralisierten christlichen Gesellschaft, die fiir das
«Weltliche» keinen Platz mehr hatte, assimiliert wurden. Das Schicksal
der romischen Luperkalia verlauft nicht zufillig anders als das der
byzantinischen: im 10. Jahrhundert feierte man die Luperkalia in Kon-
stantinopel als Friihlingsfest, das lokale, imperiale und religiése Ele-
mente harmonisch vereinte. *” Der Versuch des Papstes, den Laien den
neutralen, weltlichen Spielraum stidtischer spectacula za nehmen und
ihnen klerikale Normen aufzuzwingen, steht dazu in schirfstem Gegen-
satz. Dies ist ein kleines, aber sprechendes Symptom fiir das wachsende
Auseinanderdriften der griechischen und der lateinischen Christen-
heit.

45 Zitate aus den Messen VIILxx Pis und XVIILxviii, zwei der achtzehn Messen, die
G. Pomares (Gélase I¢r: Lettre contre les Lupercales et dix—huit messes du Sacramentaire
L.éonien, SC 65, Paris 1959) Gelasius (i.e. vermutlich Felix II1.) zuschreibt. Die Zuschrei-
bung der beiden erwihnten Messtexte an Felix III. (oder vielleicht Gelasius) ist relativ
sicher.

46 Zu den Einzelheiten vgl. C. P1ETRI, Aristocratie et société cléricale dans I'Italie
chrétienne au temps d’Odoacre et de Théodoric, MEFR 93 (1981) 417-467, 421-423.

47 Vgl. DuvAL (Anm.43). Die angebliche Substitution der Lupercalien (15. Februar)
durch Marii Reinigung oder Lichtme (2. Februar) beruht auf Spekulationen. Tatsichlich
handelt es sich beim christlichen Fest um eine unabhingige spitere Erscheinung. Zu
Festen im griechischsprachigen Osten vgl. M. HarL, La dénonciation des festivités pro-
fanes dans le discours episcopal et monastique en Orient chrétien a la fin du IVe siécle, in:

La féte, pratique et discours (Annales littéraires de 'Université de Besancon 262) 1981,
123-147.






Grurio D’ ONOFRIO

Theological ideas and the idea of
Theology in the Early Middle Ages

(9th—11th centuries) *

The question *whether theology is a scientific form of knowledge’
was not explicitly formulated during the early Middle Ages'. Mostly
devoted to scriptural exegesis, as well as to a systematization of eccle-
siastical and patristic material, the writers of this age do not seem to be
interested in the epistemological definition of particular fields of knowl-
edge as methodologically differentiated from other ones 2. It is known
that they inherited from ancient times a summarized exposition of
elementary sciences, formalized in the sequence of the seven liberal arts,

* This paper was delivered at the Eight International Congress of Medieval Philos-
ophy (Helsinki, 24—-29 August 1987): because of its length, another, completely different
paper has been published in the Proceedings of the congress.

! For the general history of theology in the earliest centuries of the Middle Ages, see:
M. GraBMANN, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 vols., Freiburg im Br.,
1909-1911, 1, pp. 148-257, and Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem
Ausgang der Viterzeit, Freiburg im Br., 1933, pp. 25-29; A. von HArRNACK, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, 3 vols., Freiburg im Br., 1888-1890, 3, pp. 244-293; R. SEEBERG,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, 4 vols., Leipzig, 1920, 3, pp. 47-111. And see, more
recently, A. Apam, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 2 vols., Giitersloh, 1965-1968, 2,
pp- 15-33; E. MUHLENBERG, Dogma und Lehre im Abendland, von Augustin bis Anselm
von Canterbury, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, ed. C. Andresen,
3 vols., Gottingen, 1982-1984, 1, pp. 406-566.

2 One of the first medieval discussions about the scientific value of a determined form
of knowledge is to be found in the Epistola ad Desiderium Cassinensem (De communibus
medico cognitu necessariis locis) of Constantine the African, PL 150, 1563C-1566A,
concerning the epistemological status of medicine (¢medicina scientiane sit necne»); see
L. THORNDIKE, A Catalogue of Incipits of Mediaeval Scientific Writings in Latin, London,
1963, p. 887.



274 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

and they did not question the intermediary sources of this systematic
learning about the critical principles which differentiate a scientific
form of knowledge from a non-scientific one.

Such a mental attitude harmonizes perfectly with the general Augus-
tinian inspiration typical of the intellectual world of the time. Actually,
according to Augustin’s view, science is the complex yet unitary result of
every inquiry, gradually leading to a mental reconstruction of the order
that had been given once and forever by the Creator to the created
world. Overriding the detailed organisation of separate disciplines is a
firmly fastened view of the whole, a form of knowledge that exceeds
normal human capacities and is called sapientia, Wisdom 3. Since the
final subject of all knowledge is Truth, and Truth is God, theology is not
a special and differentiated branch of knowledge and every true inves-
tigation is a theological one. Wisdom is the summing up of all the
individual sciences. So that, being a vera sapientia, theology is therefore a
vera philosophia, differentiated from, and yet involving, every particular
form of rational understanding *.

This idea of the coincidence of theology and philosophy character-
izes the whole of intellectual inspiration in the early medieval times.
Thus, at the beginning of Alcuin’s dialogue De dialectica, in a text where
the author is drawing the division of philosophy nearly word for word
from one of his favourite models — the Etymologiae of Isidore of Sevilla —
the word zheologica is preferred to theoretica (or theorica), which means the
whole extent of human logical rationality as a means of knowledge and
is also attested in the manuscript tradition both of Isidore and of Jerome
(Isidore’s direct source). But immediately thereafter the very meaning of
theologia is identified by Alcuin with the Isidorian philosophia inspectiva,
defined as contemplation of heavenly things®. This means that, in

3 See R. LorENz, Die Wissenschaftslehre Augustins, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte
67 (1955-56) pp. 29-60 and 213-51.

4 See AucusTINE, Contra Julianum, 4, 14,72, PL 44.774: «Obsecro te, non sit ho-
nestior philosophia gentium, quam nostra christiana, quae una est vera philosophia,
quandoquidem studium vel amor sapientiae significatur hoc nomine.» See E. GiLson,
Introduction a Iétude de saint Augustin, Paris, 1931, pp. 139-154. And see note 11.

* See ArLcuiN, De dialectica, PL 101, 952CD; and see IsiDORE oF SeviLLA, Etymo-
logiae, 2, 24,8 and 10-11, PL 82, 141D and 142A; JeroME, Ep. ad Paulam, in: Epistolae,
30, PL 22, 441-442. And see J. FoNTAINE, Isidore de Séville et la culture classique dans
I’Espagne Wisigothique, 2 vols., Paris, 1959, 2, p. 601, n. 4; I. HApor, Arts libéraux et
philosophie dans la pensée antique, Paris, 1984, pp. 212 and 299; and J. FoNTAINE, Isidore
de Séville... Notes complémentaires et Supplement bibliographique, Paris, 1983,
p. 1120.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 275

Alcuin’s mind, all the logical values and demonstrative results of human
thought ought always to be fitted into a theological frame ¢. The whole
of the Alcuinian text is later, in its turn, reported verbatim in Rabanus
Maurus’ encyclopaedia De universo’. Agobardus of Lyon reproaches
Fredegisus of Tours for daring to question the logical validity of the
assertion ’God is Truth’®. Likewise Claude of Turin presents his own
theological work pointing out in a collage of Augustinian quotations the
identity between God and the Truth . In the Commentary on Genesis of
Angelomus of Luxeuil, we find the Origenian idea that the very task of
logic («rationalis intelligentia quae logica dicitur») is a theological one,
that is, the acknowledgement of God as the universal source of being
(«quae Deum Patrem omnium confitetur») '°. And from a few well-
known lines of the Augustinian De vera religione John the Scot draws a
direct identification between religion and philosophy and assumes it as
the fundamental hermeneutic key for his own description of the uni-
versality of being, including God and his Ideas''.

¢ See ArcuiN, Commentaria in Johannis Evangelium libri VII, 4, 22 (Jo 8,32), PL
100, 867C (from an idea of Augustine, Tr. in Ev. Johannis, 41, 1, PL 35, 1692); Explanatio
in Epistolam Pauli ad Titum, 1, 1, PL 100, 1010BC (Alcuin’s variations on his source,
JEroME, Comm. in Ep. ad Titum, 1, PL 26, 592C-593B); De rhetorica et virtutibus, PL
101, 943D-944A.

7 RaBaNus Maurus, De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 416BC.

® AcoBARD OF LyoN, Contra obiectiones Fredegisi, 15, PL 104, 169A (CCCM 52,
p. 294,1-5).

 CLauptus ofF TuriN, Liber informationum litterae et spiritus super Leviticum,
Postf., PL 104, 618 AC. See AucusTINE, De libero arbitrio, 2,14,38, PL 32, 1262 (CCSL 29,
p. 263, 42-51) and De vera religione, 49, 97, PL 34, 165 (CCSL 32, p. 250,58-67).

1o AnceLoMus oF LuxguiL, Commentarius in Genesim, 21, PL 115, 193B. The source
of Angelomus, the fourteenth Omilia in Genesim of Origen translated by Rufinus (PG 12,
238BC), is litterally followed also by the pseudo-Beda (PL 91, 249D) and by Claudius of
Turin (PL 50, 986C) in their own Commentaries on Genesis. See M. L.W. LAISTNER, Some
Early Medieval Commentaries on the Old Testament, in: Harvard Theological Review 46
(1953) pp. 27-46 (repr. in The Intellectual Heritage of the Early Middle Ages, Ithaca —
New York, 1957, pp. 181-201).

'! Joun THE Scot (Eriugena), De divina praedestinatione liber, 1,1, PL 122, 357C~
358A (CCCM 50, p. 5,9-18): «Si enim, ut ait sanctus Augustinus, <creditur et docetur,
quod est humanae salutis caput, non aliam esse philosophiam, id est sapientiae studium, et
aliam religionem, cum hi quorum doctrinam non approbamus nec sacramenta nobiscum
communicant,> quid est aliud de philosophia tractare, nisi verae religionis, qua summa et
principalis omnium rerum causa, deus, et humiliter colitur et rationabiliter investigatur,
regulas exponere? Conficitur inde veram esse philosophiam veram religionem conver-
simque veram religionem esse veram philosophiam.» See AuGusTINE, De vera religione,
5,8, PL 34, 126 (CCSL 32, p. 193, 12-16).



276 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

Theological indeed is, in this Augustinian light, the target of all
human theoretical search for true objects of knowledge. A true state-
ment is always a reflection of the divine order in the universe, captured
by human intelligence through endless efforts of comprehension 2. In
early medieval culture, therefore, every philosopher, every thinker,
every searcher and lover of the Truth is a theologian.

If this is true, it is not of secondary importance to consult the
medieval writers as to what conditions have to be respected to reach
theological Wisdom. The answer cannot avoid preliminarily at least
two basic elements for every science: on the one hand, the acknowl-
edgement of the existence of truth and of human possibility of reaching
it; on the other, the necessity of a universal consent about truth,
including all those who participate in the inquiry — a consent which is
the condition necessary to make possible their reciprocal understanding
in the course of the discussion.

The first of these two elements is a crucial one for the very possibility
of a philosophy — and of a Chrisian philosophy in particular. Does Truth
exist, and, if so, is it possible for mankind to obtain it? The history of
ancient Greek philosophy does not give a definitive answer. Both a kind
of weariness in philosophical creativity and an unavoidable disappoint-
ment as a consequence of the continuous disagreements and disputes
among the supporters of the classical philosophical schools testify, for
Augustine, to the irreparable failure of every human rational presump-
tion. But a fundamentally Platonic certainty about the existence of an
unchanging Truth prevents him from firmly accepting Academic skep-
ticism, and induces him to search for the possibility of a definitive,
totally true and universally diffusible knowledge about God and his
attributes in a divine Revelation which subsequently man could, by his

12 See RaBanus MAurus, De institutione clericorum, 3, 2, PL 107, 379CD (ed. A.
Knopfler, Munich, 1901, pp. 191-192): «Quicquid enim veri a quocumque reperitur, a
veritate verum esse per ipsam veritatem dinoscitur, et quidquid ubicunque boni invenitur,
a bonitate bonum esse deprehenditur, sic et quidquid sapientiae a quoquam investigatur, a
sapientia sapiens esse intelligitur. Nec enim illa, quae in libris prudentium huius saeculi
vera et sapientia reperiuntur, alii quam veritati et sapientiae tribuenda sunt, quia non ab
illis haec primum statuta sunt, in quorum dictis haec leguntur, sed ab aeterno manantia
investigata sunt, quantum ipsa doctrix et inluminatrix omnium veritas et sapientia eis
investigare posse concessit. Ac ideo ad unum terminum cuncta referenda sunt, et quae in
libris gentilium utilia et quae in scripturis sacris salubria inveniuntur, ut ad cognitionem
perfectam veritatis et sapientiae perveniamus, qua cernitur et tenetur summum bo-
num.»



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 277

own reason, freely corroborate and support, if only he would agree,
definitively, once and for all, to acknowledge it as true. The Christian
answer to the twofold preliminary question is thus a reciprocal one:
Truth does exist, but is hidden in itself; yet men can have a knowledge of
it on condition that God himself freely reveals it; and if that happens,
new chances are given to human philosophy, too, to become definitively
true and incontrovertible. In fact no new speculations, new schools or
apostasies of disciples could damage, weaken, or even scratch the sur-
face of a divinely originated certitude '*. Thus far Augustine.
However at the beginning of medieval times the second element
conditional for theology comes openly to the surface. The consent to
Christian Faith needs to be universal; otherwise it is the universality
itself of every true principle of knowledge that could be compromised.
Actually, after the tragic experience of the lack of political unification
following the fall of the Roman empire, the diffusion and the stability of
the common Christian Faith appear to be the unique guarantee for the
preservation of the delicate blend of diverse populations achieved
through military power by the Frankish kingdom. It is the uniformity
itself of the Christian school — which is both ideological (i.e. philoso-
phical) and religious (i.e. theological) — that had become at the time of
Charles the Great a token of its truthfulness '*. The alliance between
Rome and France, that is between papacy and empire, supports and is
supported by the accomplishment of the Alcuinian plans for the birth of
a new Athens in France !°. The truth which Charles has diffused, and

'3 Concerning the Augustinian idea of truth, see my observations in G. p’ONoFRIO0,
La dialettica in Agostino e il metodo della teologia nell’alto Medioevo, in: Congresso
internazionale su s. Agostino nel XVI centenario della conversione (Roma, 15-20 set-
tembre 1986), Atti, 3 vols.,, Roma, 1987 (Studia Ephemeridis Augustinianum, 24), 1,
pp. 251-282.

14 See for example ALcuin, Expositio in Psalmos graduales (Ps 122,2), PL 100, 624C;
Ep. ad Carolum, in: Epistolae, ed. E. Dimmler, MGH, Ep., 4 (Kar aev., 2), Berlin, 1905,
202, p. 336,17-23; Ep.ad Carolum (dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257,
p. 415,33-36; Commentaria in Johannis Evangelium, 7, 39 (Jo 17,21), PL 100, 966D—
967A; Adversus Felicem Utrgellitanum episcopum libri septem, 1,4, PL 101, 130C-
131D.

!5 See ALcuiN, Ep. ad Carolum, ed. Diimmler, 170, p. 279, 20-26; Ep. ad Carolum,
ibid., 171, pp. 281,20-282,12; Ep. ad Carolum, ibid., 174, p. 288, 17-27; Ep. ad Carolum
(dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257, p. 414,20-33. See D.A. BuLLouGH, Alcuin
and the Kingdom of Heaven: Liturgy, Theology and the Carolingian Age, in: Carolingian
Essays, ed. U.-R. Blumenthal, Washington, 1983, pp. 1-69; C. LEoNARDI, Alcuino e la
Scuola palatina: le ambizioni di una cultura unitaria, in: Nascita dell’Europa ed Europa
Carolingia: un’equazione da verificare, Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo, XXVII, Spoleto, 1981, pp. 459-496.



278 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

now imposes on his subjects, is, in fact, the same, eternal and indivisible
one which the Roman Church has retained and preserved from any
corruption during the centuries and all over the world. So that, as
Charles himself is acclaimed as the defender of Christian Truth, simi-
larly the court of wise men who surround him is charged with the task of
defending and maintaining in its essential unity the true knowledge of
this Truth. Now to understand what early medieval theology is means
precisely to describe the real nature and the extent of this task.

First of all, it seems that the most concrete form of work for a
teologian of the age which follows the conclusion of the patristic era, has
to be reduced to the realization of clear, succint and complete expla-
nations of the Holy Writ, based on the teachings of the Fathers. In the
Scripture, indeed, lies the entire extent of Christian Truth, but simple
believers need to be guided to the correct understanding, within their
limits, of the essential and deeply significant language of the inspired
authors '¢. To be sure, the Fathers of the Church have already written in
their exegetical treatises more than what is required for a correct and
accurate interpretation of the Bible: yet their language, too, is some-
times difficult to understand: the turn of their sentences is sometimes
too complex; their digressions too dispersive '’. Thus the monastic
libraries of the ninth to eleventh centuries were, over the years, more
and more filled with new, but unoriginal exegetical treatises, com-
pounded of extracts from patristic texts, held together by short con-
necting sentences '®. From Alcuin to the time of Anselm, there is a true

¢ See RaBanus Maurus, De institutione clericorum, 3, 2, PL 107, 379BC (ed.
Knépfler, p. 191): «Fundamentum autem, status et perfectio prudentiae scientia est
sanctarum scripturarum, ac si quid aliud est, quod sapientiae nomine rite censeri possit, ab
uno eodemque sapientiae fonte derivatum, ad ejus respectat originem.» And see ALCUIN,
Ep. ad Gislam, ed. Diimmler, 15, p. 41,31-45; Ep. ad Aedilbertum, ibid., 31, p. 73, 2-5;
Ep. ad Cantuarienses, ibid., 129, p. 191,31-37; Expositio in Epistolam Pauli Apostoli ad
Hebraeos, 5 (Hbr 5,13-14), PL 100, 1055D-1056B, from an idea of John Chrysostom
(Homil. 8, transl. by Mutianus, PG 63, 295).

'” See Ep. Gislae et Rodtrudae ad Alcuinum, in: ALcuiN, Epistolae, ed. Diimmler,
196, p. 324,25-29; RaBaNus Maurus, Ep. ad Haistulfum Moguntiacensem (dedic. Comm.
in Matthaeum), in: Epistolae, ed. E. Diimmler, MGH, Ep., 5 (Kar. aev., 3), Berlin, 1899,
5, p- 388,20-30 and p. 389,9-21.

' See the Alcuinian descriptions of the method of defloratio in: ALcuin, Ep. ad
Gislam (dedic. Comm. in Joh.), ed. Diimmler, 213, pp. 356,31-357,14; Ep. ad Gislam
(dedic. sec. partis Comm. in Joh.), ibid., 214, pp. 357, 34—358,5. And see Ep. ad Arnonem,
ibid., 243, p. 389,13-18; Ep. ad Oniam, Candidum et Fredegisum (dedic. Comm. super
Ecclesiasten), ibid., 251, p. 407,8-9 and 27-30 (vv. 5-8); Commentaria super Ecclesias-
ten, versus postf., PL 100, 720B, vv. 1-8; Adversus Elipandum Toletanum libri quatuor,



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 279

flourishing of exegetical compilations from patristic sources, often even
copies of each other, of little interest for a modern reader. At first sight,
in fact, no trace of a reflection on the methodology of theological
investigation is to be found in these texts.

Nevertheless, exegetical production cannot exhaust the theologian’s
duty. The continuous presence of heretics troubling the peace of the
Church induces pious defenders of the true Faith to build a reinforced
protecting wall around the area of the city of God. First among the
medieval writers, Alcuin was to have a concrete experience of fighting
against heresy, and the arguments he elaborated during the controversy
with Spanish Adoptianism shed a new light on the offices and aims of
his theology, as well as on its methodological development '°.

Heretics not only endanger their acolytes’ redemption, they put in
peril the political and spiritual unity of Christendom, that unity which
is, as we have seen, the principle itself of its survival. Heretics repeat the
same error as did the philosophers of the ancient world, and, like them,
they bring divisions into what is authentically indivisible ?°. They pre-
sume to make use of the tools of human reasoning in order to explain the
meaning of a revealed mystery, the true integral comprehension of
which is in itself forbidden to human intelligence ?'. They attempt, for

3,1, PL 101, 271A. See also BEATE oF LIEBANA, In Apocalipsin libri duodecim, praef., 1,
2-9,ed. H.A. Sanders, Rome, 1930 (Papers and Monographs of the American Academy in
Rome, 7), pp. 1-2; RaBanus Maurus, Ep. ad Haistulfum Moguntiacensem (dedic. De
instit. cleric.), ed. Dimmler, 3, p. 385,22-30 and 386,16-25; Ep. ad Hilduinum Sancti
Dionysii (dedic. Comm. in Reges), ibid., pp. 402,32-403,6; Ep. Freculfi Lexoviensis ad
Hrabanum, ibid., 7, p. 392, 10-22; etc.

19 See ArLcuin, Expositio in Psalmum CXVIII, v. 42, PL 100, 603B and v. 46, 604A,
from an idea of Augustine (Enarr. Ps., 118, 13,2, PL 37, 1536-37; CCSL 40, pp. 1705-
1706). The image of the <wall» is a very frequent one in Alcuinian texts; see, for example:
Compendium in Canticum Canticorum (Ct 8,9-10), PL 100, 663AB; Ep. ad Felicem
Utgellitanum, ed. Diimmler, 23, p. 61,4; Ep. ad Carolum, ibid., 41, p. 84,7-11; Adversus
Felicem Urgellitanum, 6, 8, PL 101, 209D-210A.

20 See ArcuiN, Commentaria in Johannis Evangelium, 5, 25 (Jo 10,1-7), PL 100,
883BC and 884D-885A; Libri Carolini (Capitulare de imaginibus), 3, 9, ed. H. Bastgen,
MGH, Leg., 3, Concilia, 2, suppl. (Hannover-Leipzig, 1924), pp. 121,25-122,11. And see
RaBanus Maurus, De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 415D-416A: «Hi
philosophorum errores etiam apud Ecclesiam induxerunt haereses. (...) Eadem materia
apud haereticos et philosophos volutatur, idem retractatus implicantur: sed spretis erro-
ribus gentilium atque haereticorum, quae sit vera philosophia secundum catholicorum
patrum sensuum dicendum nobis est.»

2l See ALcuin, Adversus haeresin Felicis liber, 37, PL 101, 102C (ed. G.B. Blumen-
shine, Studi e testi, 285; Citta del Vaticano, 1908, p. 75,8—11); Adversus Felicem Utrgel-
litanum, 6, 1, PL 101, 199C-200D; 7, 3, 215BC; 7, 10, 222CD; etc.



280 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

example, to define divine and supernatural essence by means of terms or
images gathered from the natural created world ??; or they introduce
new words to provide a better understanding of the Faith, so altering
catholic dogmatic formulae which had received authority and stability
through the illuminated contribution of the Fathers 2>. Heresy is there-
fore nothing else than a laceration of Christ’s tunic at the foot of the
Cross 4.

Consequently, similar to the ancient philosophical sects, heretics fall
into incongruousness and contradiction through their deviating doc-
trines. If Academic probabilism is the natural condition of philosophy
when separated from a religious approach to the revealed Truth, in the
same way heresy betrays its intrinsic fallacy by showing its position to be
separated from the believers’ #nanimitas— a very useful word in Alcuin’s
theological language, describing a political, religious, and even an
intellectual and cultural bond among the souls of all the subjects of
Christ’s kingdom 2°. In short, if the natural state of heresy is to be cut off
from the tradition of the Church, it is this tradition itself that must be
invoked to disclose heresy’s trickery. If the first rule of every theological
discussion is the setting of the Holy Writ as the universal point of
departure and term of verification of each question, the second one now
becomes the resort to the witness of ecclesiastical #raditio: that is, the
texts of the Fathers, of the Councils and of liturgical practice *¢.

22 See ALcUIN, Adversus Felicem Urgellitanum, 3, 2, PL 101, 163D-164A; Adversus
Elipandum Toletanum episcopum libri quatuor, 1, 10, PL 101, 248BC.

23 See ALcUIN, Adversus Felicem Urgellitanum, 7, 3, PL 101, 215B; Ep. ad Elipan-
dum Toletanum, ed. Diimmler, 166, p. 296,5-9; Ep. ad monachos Gothiae, ibid., 137,
p. 211,12-23; Adversus Felicem Urgellitanum, 6, 1, PL 101, 199C-200D. See also
CuARLES THE GREAT, Admonitio generalis, ed. A. Boretius, MGH, Leg., 2, Cap.7 reg. fr., 1
(Hannover, 1883), 22, pp. 61,22-62,14; Libri Carolini, 1, 13, ed. Bastgen, p. 33,19-28;
etc.

24 See ALcuIN, Ep. ad monachos Eboracenses, ed Diimmler, 43, p. 89,7-10 (cf. Jo 20,
23); Ep. ad Paulinum Aquileiensem, ibid., 139, p. 221,9-11. And see Libri Carolini, 1, 12,
ed. Bastgen, p. 32,1-19. See also AucusTiNE, Tractatus in Ev. Johannis, 118, 4, PL 35,
1949 (CCSL 36, pp. 656-57).

2 See ALculn, Ep. ad Felicem Urgellitanum, ed. Diimmler, 23, p. 61,13-23; ibid.,
p. 61,27-34; Ep. ad monachos Gothiae, ibid., 137, p. 211,13-15; ibid., p. 215,10-14;
Adversus Felicem Urgellitanum, 1, 6, PL 101, 132B-133A. On the Alcuinian idea of
<unanimitas?, see M. CrisTiANI, Dall’Unanimitas all’Universitas, Da Alcuino a Giovanni
Eriugena, Lineamenti ideologici e terminologia politica della cultura del sec. IX, Roma,
1978 (Ist. Storico Ital. per il Medio Evo, Studi Storici 100-102).

26 See Arcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 1, 4, PL 101, 131A; 4, 13, 187C -
188A. And see Libri Carolini, 2, 24, ed. Bastgen, p. 83,33-39.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 281

Like the exegetical texts of the early Middle Ages, many contro-
versial treatises of that period are a detailed and reasoned collage of
patristic and ecclesiastical excerpts testifying to the true and authorized
attitude of the Church regarding the problematics discussed by the
enemies of the Faith. Alcuin’s rule of #raditio easily becomes the inspir-
ing principle of nearly all subsequent controversialist literature.

Rabanus Maurus at times seems to give a codified formulation of
that procedure as a sufficient method for answering incidental questions
concerning religious matters: first, respect for the authority of the Bible;
immediately thereafter, when a question does not find a sufficient
explanation in Revelation, the resort to the Fathers’ teachings ?’.

As a subtle and persuasive explanation of this, Pascasius Radbertus,
introducing his commentary on Matthew’s Gospel, notes that, just like
ancient philosophy, Christian Wisdom is always unlimited and not
concluded for man because of the indefiniteness and incomprehensi-
bility of divine Truth. All the Fathers can, therefore, be accepted as
veritable witnesses of God, but none of them as the last and definitive
one ?8. Their work can thus be continued by their medieval pupils, for
whom their texts must serve as an instrument and a model. In ancient
times, Cicero justified his own philosophical eclecticism by telling the
story of a painter who had to make a portrait of Helen of Troy and,
because he could not find an appropriate model, took his inspiration
from five beautiful women. In the same way, a theologian can pick out
his arguments from the texts of all the true supporters of Faith who have
consolidated Christian belief before him 2°.

Yet, once more, the rule of fraditio cannot be directly assumed as a
sufficient criterion for progress in theological learning, and the possi-
bility of a third step seems to be expected. It is easy indeed to recognize
that even the heretics try to fortify their own theological assertions by
quoting several texts from the Bible and from patristic literature, appar-

27 RABANUS Maurus, Ep. ad Hattonem Fuldensem (De consanguineorum nuptiis et
de magorum praestigiis), ed. Diimmler, 31, p. 455,8-9: «Magnorum virorum et clarissi-
morum doctorum mos semper fuit ad ea, de quibus interrogati fuerant, competenter
responsum quaetere, et adnitentes auctoritati sanctarum Scripturarum sanctorumque
Patrum sententiis ea quae ab eis postulata fuerant, breviter dilucideque reserare.» See also
AnceLoMus oF LuxeuiL, Enarrationes in libros Regum, praef., PL 115, 244D.

28 See Pascasius RapBerTus, Ep. ad Guntlandum (dedic. Exp. in Matthaeum), in:
Epistolae, ed. E. Diimmler, MGH, Ep., 6 (Kar. aev., 4), Berlin, 1925, 6, pp. 139,5-141,1
(and CCCM 56, pp. 2,40-6,157).

2 See ibid., p. 141,2-9 (CCCM 56, p. 6,158-167). And see Cicero, De invent.,
2:1.3-3



282 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

ently giving consent to them. Alcuin draws up a list of precepts useful in
pointing out the heretics’ misuse of patristic excerpts. They endeavour
to give false interpretations of these texts, or they quote them incom-
pletely, ignoring passages inconvenient to their theses; worst of all, they
also dare at times to alter the quoted texts, or impiously attempt to falsify
words *°. Alcuin remarks, incidentally, that the compound of trueness
and falsity which gives birth to heresy permits the genuine supporter of
the true Faith to introduce into the discussion the helpfulness of human
reasoning, which can distinguish deception from persuasion and true
statements from untrue 3'. An appeal is made to the <reason> of the
heretic to recognize the logical invalidity of his position in the face of the
traditio from which he attempts to separate himself??. And ancient
philosophy can reappear here, playing the role of the trustworthy ser-
vant of theological Wisdom.

Now, to ask which possibilities philosophical knowledge has of
becoming a constituent part of theology, means, strictly speaking, to ask
what possibility it has of being true. Philosophy in itself is bound to an
always imperfect, not more than probabilistic form of knowledge, but
the Truth of religion can enlighten, if necessary, the results of human
rationality, so that in return philosophy — become true thanks to the
Faith — can support theological Wisdom against arrogant attacks by the
enemies of Truth *?.

0 See ALcuin, Ep. ad Carolum (dedic. Adv. Fel. Urgell.), ed. Dimmler, 202, p.
336,4-8: «Igitur plurima copioso, sed non scolastico sermone sanctorum Patrum exempla
praefatus disputator [scil. Felix] colligere studuit; quorum quaedam sibimet ipsi valde
adversari videntur; quaedam nihil suis favere partibus intelliguntur; quaedam pravo sensu
aliter, quam ab eis posita sunt, interpraetare nititur. Ex his tribus modis sententiarum illius
numerositas contexitur.» See also Adversus Felicem Urgellitanum, 6, 6, PL 101, 206BC; 7,
4,215AB; Adversus Elipandum Toletanum, 1, 13, PL 101, 249B-250A; 2, 5, 261C-262A;
2, 10, 267AC. Such arguments have Augustinian roots: see for instance De nuptiis et
concupiscentia, 2, 31, 53, PL 44, 467.

! See ALcuin, Ep. ad Monachos Hiberniae, ed. Dimmler, 280, p. 437,15-31; Ep. ad
Fredegisum, ibid., 289, pp. 447,28-448,4; Adversus Felicem Urgellitanum, 5, 1-2, PL
101, 187D-189C.

32 See, for example, ALcuiN, Adversus Elipandum Toletanum, 4, 7, PL 101, 291C:
«(...) Quod certissime ejusdem synodi litteras legentes agnoscere potestis, si aliqua in vobis
rationalis creaturae particula remanserit. Hoc solum vobis restat remedii, ut tota mentis
alacritate relinquatis infidelitatem illius Nestorii atque vestram (...).» Ibid., 1, 12, 249A,
Alcuin asserts that the <conversion» of Felix of Urgel to catholic truth has a rational
ground: «Nunc vero Deo miserante rationabili disputatione convictus, et absolutus ab
errore vestro, et in catholicae pacis unanimitatem reductus.»

3 See ALcuiN, Disputatio de vera philosophia, PL 101, 849D-850A; 850AB; 852C~
853A; 853-854A.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 283

The early medieval writers do not hide their confidence in this
theological recovery of profane science. Among his short accounts of
Greek schools of philosophy, Isidore of Sevilla, followed verbatim by
Rabanus Maurus in book XV of De #niverso, comments on the position
of the Academics that Truth does exist, but lies in the darkness, as if
hidden in a neverending well, by saying that it is true that a great deal of
things are, through God’s will, impossible to understand for men; yet
there are still many possibilities open to human discernment for assur-
ing some particular and determined forms of true knowledge: «Sicut
fatendum est multa incerta et occulta esse quae voluit Deus intelligen-
tiam hominis excedere, sic tamen plurima esse quae possint et sensibus
capi, et ratione comprehendi» *4. Fredegisus of Tours presents his phil-
osophical letter concerning the substantiality of «nihil» and «tenebrae»
as «pauca ratione simul et auctoritate congesta», and the results of his
rational inquiries as «probabiles sententiae» **. Dungal of Saint-Denys,
in a letter concerning the computation of the moon’s phases, confirms
that a correct demonstration must be supported by the joint contribution
of probabilis ratio and of traditio *°.

Practically, this means that the seven liberal arts — in which, towards
the end of classical time, wise heirs of the ancient Greek philosophers
summarily collected and ordered the multifarious results of ancient
science — can freely be excepted by the Christians from their refusal of
paganism *’. It is noteworthy, however, that it was just because philos-

3* IsipoRE OF SEVILLA, Etymologiae, 8, 6,11-12, PL 82, 306B. See RaBaANUS MAURUS,
De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 414D.

3> FREDEGISUS OF TouRs, Ep. ad proceres palatii de substantia nihili et tenebrarum, in:
Epistolae variorum Carolo Magno regnante scriptae, ed. Diimmler, MGH, Ep., 4 (Kar.
aev., 2), Berlin, 1895, p. 555,30. And see ibid., p. 553,4-7: «(...) Huic responsioni
obviandum est, primum rat/one, in quantum hominis ratio patitur; deinde auctoritate, non
qualibet, sed divina dumtaxat, quae sola auctoritas est solaque immobilem obtinet firmi-
tatem.» See M.L. CourisH, Carolingian Debates over Nihil and Tenebrae: A Study in
Theological Method, in: Speculum 59 (1984) pp. 757-95.

3¢ DUNGAL ofF SAINT-DENYS, Ep. ad Carolum in: Epistolae, ed. Diimmler, MGH,
Ep., 4 (Kar. aev., 2), Berlin, 1985, 1, p. 575,8-9.

37 See ArLcuinN, Ep. ad monachos Hiberniae, in: Epistolae, ed. Dimmler, 280,
p. 437,25-31; Ep. ad Arnonem, ibid., 207, p. 345,16-25; Ep. ad Carolum, ibid., 307,
p. 470,19-26; CrarLEs THE GREAT, Epistola de litteris colendis, ed. Boretius, MGH,
Leges, 2, Capitularia regum francorum, 1, Hannover, 1881, 29, p. 79,5-46; DUNGAL oF
SAINT-DENYS, Epistola ad Carolum, ed. Diimmler, 1, p. 575,12-18; WALAFRID STRABO,
De rebus ecclesiasticis, ed. A. Boretiusand V. Krause, MGH, Legum, 2, Capitularia regum
Francorum, 2, 3, Hannover, 1907, p. 481,12-14; and see a later witness of the same
attitude in GERHARD OF CszANAD, Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 3, CCCM, 49,



284 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

ophy had shown, at the end of pagan history, its ultimate deficiencies
that the Christians, since the time of the holy Fathers, were able to
accept and appropriate the intellectual skills elaborated from philo-
sophical tradition. It is exactly the inherent incompleteness of rational
proceedings that prevents rash applications of the seven arts to the
mysteries of Faith, but at the same time enables the believer to establish
once and for all the meaning of words and their standing as signs for
things; the value of numbers and their properties; the possibility
of describing forms and motions of the essences of the world, and
SO on.

The medieval writers soon realize that the heretic is censurable not
merely because of his application of human intelligence to religious
items, but because he attempts to use it in a theological field without
limitation or control *3. He has just inverted the relation between belief
and reasoning, trying to modify the first by means of the second *°. On
the contrary, it is clear that from the age of Alcuin to the time of Peter
Damiani and of the Berengarian controversy, all ecclesiastical writers
share an idea of total subordination of rational power to Faith. Most
modern historians have considered this attitude as <antidialectical,
which means antiphilosophical *°. In reality the early medieval thinker
brings in a very clearly defined, even if restrictive consideration of
rational investigation as #7xe, yet true only if subordinated to the Truth of
Faith. It is an attitude, however, which in principle he has in common
with Christian philosophers of every age.

A universal criterium which is not philosophical in its roots, limits
the theological contribution of philosophy, appearing first in the slowly
elaborated formulations of Carolingian theology: that is, the criterium
of the Almightiness of God. Invoking the impenetrability of the Mystery

p. 33,275-281. A common origin for such Carolingian ideas about the theological use-
fulness of the seven arts is to be found in Augustinian texts: see for instance De doctrina
christiana, 2, 40,60, PL 34, 63 (CCSL 32, pp. 73-74), followed verbatim by Rasanus
Maurus, De institutione clericorum, 3, 26, PL 107, 404 (ed. Knopfler, pp. 241-242).

3% See ALcUIN, Adversus Felicem Urgellitanum, 1, 3, PL 101, 130AB; 3, 2, 163D-
164A; 6, 10, 212A-214A; 7, 9-10, 222B-223A; Adversus haeresin Felicis liber, 37, PL
101, 102C-103A (ed. Blumenshine, pp. 75,13-76,2).

% See ALcuiN, Adversus Elipandum Toletanum, 4, 11, PL 101, 293D-294B.

40 See GRABMANN, Geschichte, 1, pp. 215 s.; M. DE WuLF, Histoire de la philosophie
médiévale, 3 vols., Louvain — Paris, 1947, 1, pp. 158-166; S. VaANNI RovicHi, Dialettici e
antidialettici, in: Grande antologia filosofica, 4, Milano, 1954, pp. 668-669; ]. MARENBON,
Early Medieval Philosophy (480-1150). An Introduction, London — Boston, 1983,
p- 90.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 285

itself the theologian points out the boundaries of every human claim to
intelligence. And never is human reasoning allowed to explore, beyond
the limits of divine permission, the depths of Truth. As in every free
application of naturalis philosophia inside Christian culture, such limita-
tion operates as an effective weapon against heresy and for the right
development of an intellectual comprehension of Faith *'.

Therefore, far from resolving itself in an obstinate and absolute
refusal of philosophy, the beginning of medieval theology clearly con-
siders rationality as a preliminary stage in the search for Truth, dange-
rous and censurable only if displaced from its legitimate location by
human presumption.

In the already mentioned text of Origen, which is reproduced nearly
word-for-word both in the Genesis Commentary of the bishop Claudius
of Turin and in the one of Angelomus of Luxeuil, the idea that Wisdom
has a natural origin is explicitly outlined. The wisest among the phi-
losophers of the pre-Christian era could in fact clearly discern the
existence of God as orderer of the universe, and also presage the fun-
daments of an ethical life even if it was impossible for them to realize it.
All correct progress of human intelligence was directed towards Chris-
tian Revelation, and prepared the disclosure of it. So that God, and only
He, could and would heal the wounds — that is, the discordances and
contradictions — of the philosophers’ various sects *2.

Similarly, relating the story of the conversion of his hero Dionysius
the Areopagite, abbot Hilduin gives the perfect portrait of an authentic
philosopher become theologian. Born in Athens, motherland of the
liberal arts and of all human scientific knowledge, Dionysius, when he
approaches the fatal encounter with saint Paul’s preaching, is already
petfectly endowed with all the qualities of a faultless Greek philoso-
pher 3. He represents in a certain way the highest degree of natural
wisdom, so that he can appropriately be called a «theosophus»: a man

4 See ALcuiN, Adversus haeresin Felicis liber, 13, PL 101, 92A (ed. Blumenshine, p.
61,2-8); 36, 101C-102B (pp. 74,7-75,5); 48, 107C-108A (p. 82,12-30); Adversus Feli-
cem Urgellitanum, 1, 9, PL 101, 134CD; 3, 2, 163D-164A; 6, 10, 212A-214A; 7, 9-10,
222B-223A; Adversus Elipandum Toletanum, 2, 6, PL 101, 264BD; 4, 12, 295B—
296A.

42 See ORIGEN, Homiliae in Genesim (transl. by Rufinus), 14, 3, PG 12, 237C-238C;
Pseupo-BeEpa, Commentarius in Genesim, 26, PL 91, 249 A-250A ; CLAuDpIUS OF TURIN,
Commentarius in Genesim, 2, PL 50, 986AD; ANGceELoMUs oF LuxeuiL, Commentarius in
Genesim, 26, PL 115, 210AD. See note 11.

43 See HILDUIN OF SaINT-DENYS, Passio sanctissimi Dionysii, 2, PL 106, 25BD.



286 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

who knows something about God. He knows that the world has a divine
origin; moreover he has ventured so far as to suspect the possibility of
the incarnation of a god and of his immolation for mankind’s good. He
could in fact almost guess it from the sudden fall of darkness at the
moment of Christ’s death *4. The conversation between this ’first among
the philosophers’ and Paul, the holder of true Faith in Jesus Christ,
discloses also the wonder of an unexpected harmonious convergence of
human intelligence and God’s revelation. Dionysius succeeds in pro-
phesying that the unknown god intuitively supposed as existing by the
Athenians will be one day universally recognized as the true God, truly
embodied in a human being, who will renew the world through his true
preaching. Paul — the Faith — has only to say that what human reason is
waiting for is already a reality, and the philosopher is invited to
acknowledge it through an act of belief *>.

When no authority — neither scriptural, nor patristic — is at one’s
disposal for the solution of a theological question, recourse to rational
methods is not only allowed, but unavoidable *¢. Christian Revelation is
expressed in human language and through limited images drawn from
the created world. The correct understanding of it, therefore, is made
possible for man by means of natural rational instruments which have
been elaborated and improved by him in order to distinguish true from
false knowledge. As plainly indicated in a Cassiodorian text, which is the
common source of some similar passages in the Libri Carolini and in
Sedulius Scottus’ commentary on Saint Paul, it is possible to rediscover
in the Scripture the rules and proceedings of the human arts. They lie
indeed potentially in the depth of each biblical text, as wine is hidden in
the vine and a tree’s leafy branches in its roots *'.

Following the steps of the Fathers the medieval commentators on
Scripture can locate and decode the presence of rational truths within

44 See ibid., 5, 26D-27B.

45 See ibid., 6-7, 27B-28B.

6 See CaNDIDUS (probably Wizzo, friend of Alcuin), Epistola « Num Christus cor-
poreis oculis Deum videre potuity, in: Epistolae variorum, 39, pp. 557,29-558,11. Con-
cerning the identity of Candidus, see F. BRunuo6LzL, Geschichte der lateinischen Literatur
des Mittelalters, Bd. 1, Munich, 1975, pp. 287-288, 343, 549, 557.

47 Cassioporus, Expositio Psalmorum, Praef., 15, PL 70, 21B (CCSL 97, pp. 20,92—
99). See Libri Carolini, 2, 30, ed. Bastgen, p. 97,30-38; SEpuLius Scorus, Collectaneum in
Epistolam ad Romanos, 2, PL 103, 33CD. And see RaBanus Maurus, De benedictionibus
Dei, 15, PL 129,1412A-1414C. About the Carolingian idea of scriptural exegesis, see
Libri Carolini, 1, 5, p. 19,26-40. And see J.J. ConTRENI, Carolingian Biblical Studies, in:
Carolingian Essays (see above, note 15), pp. 71-98.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 287

the pages of the Revelation. Thus they prepare milk for the children of
Faith (cf. Hebr 5,11-12): this means for the less cultivated among the
believers healthy food which nourishes them and protects them from
the danger of false preachers until they become able to eat the solid food
of theology, suitable only for the ripest among the followers of
Christ 8.

Theological Wisdom consists therefore in a knowledge resulting
from a renewed encounter — after the division caused by original sin —
between human intelligence and divine Truth, that is, resulting from an
intellectual acknowledgement of the truth of Faith, as Alcuin himself
shows in discussing the unacceptability of forcing the heathen popula-
tions recently integrated into the Carolingian empire to accept Christian
religion. Faith cannot be forced; but since will is a part of the human
rational soul, it is possible to produce a rational inclination in the minds
of a still uncivilized audience tending towards voluntary acceptance of
Revelation °. Consequently all items of philosophical learning are use-
ful in achieving the final realization of a direct conversation between the
soul and God («Dei omnipotentis frui confabulatione», « Deum loquen-
tem audire», «Deo loqui») *°.

The rules of dialectic — which is the disputand: disciplina and covers
all the logical knowledge of ancient times — are then above all helpful for
the theologian in unmasking the absurdity of every deviance from the
true Faith. So, for instance, in the writings of Alcuin the discretio doc-
trinarum, which is the principal object of every discussion ®!, is very
often and programmatically accomplished by reason through the appli-
cation of logical skills *>. And Paulinus of Aquileia, even if he frequently

8 See, for example, ALcuiN, Expositio in Epistolam Pauli ad Hebraeos, 5, 11-14,
PL 100, 1055B-1056B; SEpuLius Scotus, Collectaneum in Epistolam ad Romanos, 3, PL
103, 34C; Joun THE Scot, Commentarius in Johannis Evangelium, 1, 31, PL 122, 310B
(SC 180, p. 170,24-26).

4 See Arcuin, Ep. ad Arnonem, ed. Dimmler, 113, p. 164, 27-34: «Sed et hoc
sciendum est, quod fides (...) ex voluntate fit, non ex necessitate. Quomodo potest homo
cogi, ut credat quod non credit? Inpelli potest homo ad baptismum, sed non ad fidem. (...)
Docendus est itaque homo rationalem habens intellegentiam et multimoda praedicatione
adtrahendus, ut sacrae fidei veritatem agnoscat.»

’° See ALcuin, Ep. ad Gislam et Rodtrudam, ed Diimmler; 228, p. 372,7-9; Ep. ad
Arnonem, ibid., 258, p. 416, 13-14; Ep. ad discipulum quendam, ibid., 270, p. 429,6-9;
Adversus Felicem Urgellitanum, 2, 2, PL 101, 147AB.

°' See AvrcuiN, Expositio in Epistolam Pauli ad Hebraeos, 5, 13-14, PL 100,
1056A.

>? See, for example, ALcuiN, Ep. ad Gundradam, ed. Diimmler, 204, p. 338,31-33;
Ep. ad Carolum (dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257, p. 415,6-15.



288 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

accuses the Adoptianists of an exaggerated and rash use of dialectical
disputationes admits that his own work, too, even though based on the
usual collection of sacred testimonies, has the form of disputationurm
colloguia >3,

Obviously, grammar and rhetoric also claim gradually a role in early
medieval theology, both alone and in conjunction with dialectic >
Thus, for example, in the controversy between Agobard of Lyon and
Fredegisus of Tours, as testified to in the Liber contra obiectiones Fredegisi
abbatis of the former, the two contenders represent two possible atti-
tudes for Carolingian theologians: if the younger Fredegisus conducts
formal analysis of speeches founded on dialectical and grammatical
evaluations of the meaning of words and of their location in sentences,
Agobard, on the other hand, represents the traditional point of view of
the respectful reader of patristic texts, more attentive to the substance
than to the form of the discussion *°.

The observation of nature is another field offering to human intel-
ligence the sight of decipherable vestiges of divine order. As Paulinus
says, the true theologian can support his own arguments against heresy
with scientific references, geometrical or arithmetical, which he calls
materialia themata disputandi>®. Countless are the arguments in early

>3 See PAULINUS OF AQUILEIA, Liber Sacrosyllabus contra Elipandum, 9, PL 99, 160C;
Contra Felicem Urgellitanum, 1, 18, PL 99, 370B.

>4 Applications of grammatical teachings in the theological field are to be found, for
instance, in: ALcuiN, Ep. ad Gundradam, ed. Dimmler, 204, p- 338,9-30; Adversus
Elipandum Toletanum, 3, 7, PL 101, 275D-276B; in: Libri Carolini, 1, 1, ed. Bastgen,
p. 9,22-29 and 10,7-18; 1, 2, pp. 13,41-14,12; etc. But the best witness of grammatical
theology in the Carolingian age is Gottschalk: see J. JoLIveT, Quelques cas de «platonisme
grammaticaly, du VII® au XII¢ siécle, in: Mélanges offerts 2 René Crozet, 2 vols, Poitiers,
1966, 1, pp. 93-99; L’enjeu de la grammaire pour Godescalc, in: Jean Scot Erigene et
I’histoire de la philosophie, Actes du Colloque international de Laon (7-12 juillet 1975),
ed. R. Roques, Paris, 1977, pp. 79-88; G.R. Evans, The Grammar of Predestination in
the Ninth Century, in: The Journal of Theological Studies 33 (1982) pp. 134—145. About
rhetoric see, for example, ALcuiN, Adversus Felicem Urgellitanum, 5, 7, PL 101, 194CD;
7,9, 196C; and: Libri Carolini, 1, 23, ed. Bastgen, p. 52,4-20; 1, 26, p. 55, 5-21; 2, 1,
p. 63,22-28; 2, 30, p. 100,9-15, etc. Very often the common source of such theological
applications of rhetoric in Carolingian texts is the Expositio Psalmorum of Cassio-
dore.

> AcoBArD oF Lyon, Contra obiectiones Fredegisi, PL 104, 159-174 (CCCM, 52,
pp- 281-300). See CovisH, Carolingian Debates, p. 766; J. MARENBON, From the Circle of
Alcuin to the School of Auxerre. Logic, Theology and Philosophy in the Early Middle
Ages, Cambridge, 1981, pp. 62-66.

’¢ See PauLiNus oF AQUILEIA, Liber sacrosyllabus contra Elipandum, 10, PL 99,
161B.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 289

medieval theological literature which are drawn from arithmological
semantics, from musical analysis of measures and proportions, or from
astronomical calculations of motion and weight®’. All the fields of
ancient scientific tradition, though highly simplified in late ancient
sources and often not completely understood by medieval scholars, offer
contributions for the clarification and consolidation of theological
ideas.

This gradual insertion of rational items into theological procedure
leads progressively to the informal elaboration of a general method-
ology, the first two rules of which — that is, biblical authority and ¢raditio
— assure the unitary development of Wisdom. The foremost achieve-
ments in theological literature at this time are the results of progressive
improvement in this, generation after generation.

In this way Alcuin — encouraged by the example of Augustine
discussing in the De 7rinitate the intelligibility of Trinitarian dogma —
writes his own De fide sanctae Trinitatis as a short, diligent, and complete
attempt to verify the usefulness of natural terms in the exposition of
theological items. The result is a compilation of patristic ideas, but put
into an original systematic arrangement. In any case it is a text that —
thanks to its conciseness and clarity — has been welcomed by following
generations of scholars as a basic and easily imitable theological sup-
port %,

Similarly, the concept — already present in some of the first Caro-
lingian writers — of the need of a detailed and unequivocal analysis of the

57 See, for example: ALcuiN, Ep. ad Gallicellulum, ed. Dimmler, 81, pp. 123-124;
Ep. ad Arnonem, ibid., 243, pp. 389,35-390,1 and p. 390,25-32; Interrogationes et res-
ponsiones in Genesim, 42, PL 100, 520D-521A; Commentaria in Johannis Evangelium,
2, 8, PL 100, 802 CD; Libri Carolini, 4, praef., ed. Bastgen, pp. 169,40-170,13; 4, 13,
pp- 194,4-195,17; PauLiNUs oF AQUILEIA, Ep. ad Carolum, in: Epistolae variorum, 17,
p- 524,16-35; RaBaNus Maurus, De laudibus sanctae Crucis, 7, PL 107, 177-178C; etc.
Carolingian writers follow here too, with success, patristic and early medieval models:
Augustine, Isidore and Beda. See H.-I. MaRrRroU, Saint Augustin et la fin de la culture
antique, Paris, 1938, pp. 187-210; FonTAINE, Isidore de Séville, 1, 341-450 and 2,
453-589; P. Ricut, Education et Culture dans I’Occident barbare, Ve~VII€ siécles, Paris,
1962, pp. 347 and 434-436.

58 ALcuin, De fide sanctae et individuae Trinitatis libri tres, PL 101, 11D-58C. For
the fortune of this work see the testimony of RaBanus Maurus, Ep. ad Hincmarum
Rhemensem de praedestinatione contra Godescalcum, ed. Dimmler, 43, pp. 488,42—
489,5. See G. p’OnNoFRrIO, Dialectic and Theology: Boethius’ «Opuscula sacra» and Their
Early Medieval Readers, in: Studi Medievals, 3¢ Serie, 27,1(19806) [pp. 45-67], in particular
pp- 51, 53-54 and 66; BuLLouGH, Alcuin and the Kingdom of Heaven, pp. 26-27 and
63-64.



290 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

semantic value of all the terms (ratio verborum) which are involved or
useful in theological speech, finds at the time of Charles the Bald, which
is very prolific in theological debates, a reliable model in the Opuscula
sacra of Boethius *°. Ratramnus of Corbie in particular introduces, fol-
lowing the Boethian example, a method for defining theological terms
(nominum significantiae) for new applications in the case of unexpected
developments in dogmatic controversies: «Non valet enim secreti mys-
terium penetrare qui signorum differentias non curat distinguere.» *°

In the late Carolingian age the boldest yet most coherent answer to
the methodological demand advanced by the preceding generation is
represented by the intellectual work of John the Scot. In his Periphyseon
the theological application of scientific methods — and particularly of
dialectical ones — leads to a perfect rational description of the possible,
universal and articulated divisions of being, including both Creator and
creatures. It is an amazing speculative achievement set down in a very
theological form in the sense we have pointed out: that is, springing
from a direct comprehension of the essential reasons of beings, but
deriving from and guided by an attentive reading of biblical data. The
external form of the five books of Periphyseon progressively tends, page
after page, to transform itself into an exegetical treatise on the first
chapters of Genesis °'.

However Eriugena’s exploit is not the excentric product of one
man’s intellectual courage, explainable only as an exception in the

%9 See ’ONOFRIO, Dialectic and Theology; M. GiBsoN, The «Opuscula sacra» in the
Middle Ages, in: Boethius, His Life, Thought and Influence, ed. M. Gibson, Oxford, 1981,
pp- 214-34. For theology in the age of Charles the Bald, see M. CrisTianI, La Controversia
Eucaristica nella cultura del secolo IX, in: Studi Medievali,3* Serie, 9,1 (1968), pp. 167-
233; D. Ganz, The Debate on Predestination, in: Charles the Bald. Court and Kingdom,
Papers Based on a Colloquium held in London in April 1979, ed. M. Gibson, J. Nelson and
D. Ganz, Oxford, 1981, pp. 353-373; G. ScuriMPF, Der Beitrag des Johannes Scottus
Eriugena zum Pridestinationsstreit, in: Die Iren und Europa im friiheren Mittelalter,
hrsg. von H. Léwe, 2 Bde, Stuttgart, 1982, 1, pp. 819-865.

6 See RATRAMNUS OF CoRBIE, De anima, ed. A. Wilmart. [L’opuscule inédit de
Ratramne sur la nature de I'Ame, in: Revue bénédictine 43 (1931) pp. 207-22], p. 210, 4-11.
For the programmatic application of Boethian methodology in Ratramnus’ Liber de
anima ad Odonem Bellovacensem, ed. C. Lambot, Namur-Lille, 1951 (Analecta Medie-
valia Namurcensia, 2), see D’ONoFrI0, Dialectic and Theology, pp. 57-61.

¢t See G. ScurimpF, Das Werk des Johannes Scottus Eriugena im Rahmen des Wis-
senschaftsverstindnisses seiner Zeit. Eine Hinfiihrung zu Periphyseon, Miinster, 1982
(Beitrige zur Gesch. der Philos. und Theol. des Mittelalters, N.F. 23), and: Johannes
Scottus Eriugena, in: Theologische Realenzyklopidie (TRE), 17, Berlin—New York, 1987,
pp. 156-172; John J. O’MEARr4, Eriugena, Oxford, 1988.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 291

unfavorable intellectual panorama of his time. The "reason’ of Periphy-
seon, though perfectly developed and skillful, is the same reason recom-
mended by Alcuin and his closest contemporaries as a useful instrument
of understanding ®. And Eriugena’s theological procedure is to be
found in a very methodical sequence (which is not different from the
one suggested by Alcuin) starting from the initial Scriptural readings,
through the support of patristic sources, culminating in the boldest
intervention of the author’s own thought — which is consciously
directed by the rules of the ancient philosophical disciplines.

In the tenth and eleventh centuries, after the decline — which has a
political background also — of the productive theological workshop of
the Carolingian era, the methodological development of theology shows
a temporary stability more than a lack of interest. The theologians of this
period generally do not discuss methods: the reproaches against Be-
rengarius of Tours for his misuse of dialectic are probably the only
exception °*>. Rather, they concern themselves with the results of the
application of the common procedure elaborated in the Carolingian age
and now nearly generally accepted as the only right one in theological
inquiries. In fact the so-called <anti-dialectical» attitude does not turn
into a simplistic refusal of intellectual skills; on the contrary it means a
definitive and generalized acceptance of the supremacy of theological
Wisdom. Here too, recourse to the Fathers” authority, the large use of
negative theology, the emphasis put on the intrinsic absurdities of the
Faith — all such antiphilosophical positions suggest more the need for an
effective subordination of rational items to theology than for an absolute
nullification of them.

The reduction of the value of the liberal arts to the advantage of
simple Faith goes together with the acknowledgement of the natural
and philosophical origin of some forms of true knowledge, which means

62 See C. SteiL, Nobis ratio sequenda est. Réflexions sur le rationalisme de J. S.
Erigéne, in: Benedictine Culture 750-1050, ed. W. Lourdaux and D. Verhelst, Leuven,
1983 (Mediaevalia Lovanensia, I, Studia, 11), pp. 173-189. And: G. D’oNoFri0, I Fon-
datori di Parigi. Giovanni Scoto e la teologia del suo tempo, in: Giovanni Scoto nel suo
tempo. L’organizzazione del sapere in eta carolingia. Atti del XXIV Convegno storico
internazionale del Centro di Studi sulla spiritualita medievale (Todi, 11-14 ottobre 1987),
Spoleto 1989, pp. 413-456.

¢3 See GozecHINUS OF METZ (Gozechinus Scholasticus), Epistola ad Walcherum, 30,
PL 143,901 A (CCCM 52, p. 33.685-87); Bruno oF SEGNI, Expositio in Leviticum, 7, PL
164, 404 C; LanFraNc oF Pavia, De corpore et sanguine Domini, 7, PL 150.416D; etc.
See J. DE MonTcLos, Lanfranc et Bérenger. La controverse eucharistique du XI€ siécle.
Leuven, 1971 (Spicilegium Sacrum Lovaniense 37), in particular p. 36, n. 1.



292 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

that, though a pure philosopher is inevitably bound to confuse proba-
bility and truth, a Christian philosopher, covered by the faultless prin-
ciple of Divine Almightiness, is allowed to study the liberal sciences in
order to avoid deceptions coming from impious sophists. As a matter of
fact human reason finds a paradigm in the infinitude of revealed Truth,
an ultimate criterion for verifying in each passage the validity of its own
demonstrations. It is well known that this idea inspires the famous and

from a dialectical point of view very sharp booklet of Peter Damiani, De
divina omnipotentia .

Abbo of Fleury prepares at the banquet of spiritualis philosophia both
the procedure of the collectio of patristic quotations and the syllogistic
demonstrations or other disciplinarum rudimenta ®. Similarly Hugo of
Langres puts together, for a definition of the eucharistic doctrine, the
Fathers’ authority and natural inquiry; and, like other adversaries of
Berengarius of Tours, he invokes against heresy both the argument of
the wuniversitas of ecclesiastical tradition and the evidence of natural
truth ¢°. Gozechinus of Metz, skilled on both <theosophical> and <so-
phistical> discussions, clearly considers liberal teaching as a helpful

¢4 See Peter DamiaNi, De divina omnipotentia, 5, PL 145, 603CD: «Haec plane quae
ex dialecticorum, vel rhetorum prodeunt argumentis, non facile divinae virtutis sunt
aptanda mysteriis; et quae ad hoc inventa sunt, ut in syllogismorum instrumenta profi-
ciant, vel clausolas dictionum, absit, ut sacris legibus se pertinaciter inferant et divinae
virtuti conclusionis suae necessitates opponant. Quae tamen artis humanae peritia, si
quando tractandis sacris eloquiis adhibetur, non debet jus magisterii sibimet arroganter
arripere; sed velut ancilla dominae quodam famulatus obsequio subservire, ne si praece-
dit, oberret, et dum exteriorum verborum sequitur consequentias, intimae virtutis lumen
et rectum veritatis tramitem perdat. Quis enim manifeste non videat, quia si argumen-
tationibus istis, ut sese ordo verborum habet, fides adhibetur, divina virtus in temporum
quibusque momentis impotens ostendatur?» See J.A. ENDRES, Petrus Damiani und die
weltliche Wissenschaft, Miinster, 1910 (Beitrige zur Gesch. der Philos. des Mittelalters,
8/3); p’ONoFrIO, La dialettica in Agostino, pp. 279-281.

¢ See ABBo OF FLEURY, Ep. ad Odilonem, in: Epistolae, 7, PL 139, 425B; Apolo-
geticus, PL 139, 461B; and: AmoiNus oF FLEURY, Vita sancti Abbonis, 7, PL 139, 394A.
See G.R. Evans and A. M. PEpEN, Natural Science and the Liberal Arts in Abbo of
Fleury’s Commentary on the Calculus of Victorius of Aquitaine, in: Fiator 16 (1985)
pp- 107-127; F. RukLLo, review of: Abbon de Fleury, Questions grammaticales, ed.
A. Guerreau-Jalabert (Paris, 1982), in: Recherches de science réligiense 72 (1984) pp. 102—
103. '

¢ See HugH oF LANGRES, Tractatus de corpore et sanguine Christi contra Berenga-
rium, PL 142, 1326D-1328D and 1333A-1334A. And see J.-Ch. Dipier, Hugues de
Breteuil évéque de Langres (+ 1050). Lettre a Bérenger de Tours sur la Présence réelle, in:
Recherches Augustiniennes 16 (1981) pp. 289-331, texte: 1-8, pp. 312-16, and 20, pp. 328-
370.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 293

instrument leading to the summit of theological science ¢’. Another
antagonist of Berengarius writes: «Contra divinas auctoritates, humana
ratione incedere, id quidem insanum, sine ratione autem, id longe
insanius» %, Likewise we can notice that the two main contenders in the
eucharistic controversy, Berengarius and Lanfranc, substantially put
into practice an identical method, determining by means of grammar
and dialectic the correctness of a biblical interpretation expressed in the
words of human language .

Furthermore it is possible to observe that some theologians of the
so-called Dark Ages, directly or indirectly guided by the inspiring ideas
of Eriugena’s Periphyseon, share the awareness that the right direction
and the main purpose of theology consists in the actual overcoming of
every division within human knowledge 7°. Enlightened by the Reve-
lation, the wise Christian considers that the greatest ontological hiatus
to be resolved is the one between the being of God and the being of
creatures, that is between the divine authentic esse and the non esse of
everything that is submitted to accidental variations. Now astute theo-
logical writers such as Abbo of Fleury and Fulbert of Chartres know that
the reunification of being and non-being, that is between what is in itself
invisible and inexpressible and what is visible to the human sensible eye,
is made possible by vera philosophia, which is intelligent reflection on
dogma 7'. According to saint Paul, it is through Faith that the invssibilia
Dei may be connected to the visibilia mundi and that the homo interior

¢7 See GozecHINUS oF METz, Epistola ad Walcherum, 4, PL 143, 887C (CCCM 52,
p. 13, 66=71) and 40, 907A (p. 43, 957-992).

%8 GurrMoND OF AVERsA, De corporis et sanguinis Christi veritate in eucharistia, 3,
PL 149, 1485A; and see ibid., 1, 1428 AC.

%9 See LANFRANC OF PAvia, De corpore et sanguine Domini, 7, PL 150, 416D-417A;
BeERENGARIUS OF Tours, De sacra coena adversus Lanfrancum, 23, ed. W. H. Beekenkamp,
La Haye, 1941, p. 47. See MareNBoON, Early Medieval Philosophy, p. 91; M. Gisson,
Lanfranc of Bec, Oxford, 1978, pp. 71-91; R. G. Evans, Gilbert Crispin on the Eucharist.
A Monastic Postscript to Lanfranc and Berengar, in: The Journal of Theological Studies 31
(1980) pp. 28-43.

70 See G. p’Onorrio, Die Uberlieferung der dialektischen Lehre Eriugenas in den
hochmittelalterlichen Schulen (9.-11. Jh), in Eriugena Redivivus, Vortrige des V. Inter-
nat. Eriugena-Colloquiums (Bad Homburg 26.-30. August 1985), ed. W. Beierwaltes,
Heidelberg, 1987, [pp. 47-76], in particular pp. 59-66.

' See ABBo oF FLEURY, Ep. ad episcopum quemdam, in: Epistolae, 10, PL 139,
433AB; Ep. ad Robertum regem, PL 139, 6, 424D-425A; FULBERT oF CHARTRES, Ep. ad
Abbonem, in: Epistolae, 2, PL 141, 190BC (ed. F. Behrends, The letters and poems of
Fulbert of Chartres, Oxford, 1976, 1, p. 2).



294 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

(that is the spiritual and intellectual nature of man) reveals to the homzo
exterior (that is earthly, sensible and corporeal) the deep inexplicable
meaning of the mystery’?. Such an understanding of
theological Wisdom as a discipline for overcoming every ontological
dualism is especially useful in resolving highly debated problems inher-
ent in Christology, because it promotes the development of the human
intellectus, that is the superior power of the soul, up to the fulfilment of
the divina speculatio™. Thus it permits the renewal, at an intellectual
level, of the bond between human and divine being which has been lost
with original sin 74,

A new flowering of rational rules comes then to strengthen the
methodological arrangement of theological discussions. In his Dialogus
de tribus quaestionibus, Othlo of St. Emmeram proposes, for the exposi-
tion of a complex question on original sin, a gradual ascent of the
intelligence through several similitudes and confrontations with mate-
rial visible things in order to make more attainable the spiritual nature
of invisible essences: «per argumenta et similitudines ad intelligen-
tiam» .

In the Deliberatio supra hymnum trium puerorum of Gerard of Cszanad
other instruments of pagan scholarship operate to make the reading of
the Bible intelligible: the seven well known rules of Tyconius, for
example, that is rhetorical topics discussing the meaning of divine

72 See 1 Cor 2,14-15; 2 Cor 4,16; Hebr 11,3; Rom 1,20; etc. And see HERIGER OF
Lossgs, De corpore et sanguine Domini, 1, ed. A. Ollers in: (Euvres de Gerbert, Cler-
mont-Ferrand-Paris, 1867, p. 279; BRu~no oF WURZBURG, Expositio Psalmorum, 12, PL
142, 81A. And see Joun THE Scor, Periphyseon, 4, 5, PL 122, 753AC.

73 See Bruno oF WiiRZBURG, Expositio Psalmorum, 73, PL 142, 278B: «Intellectus
significat speculationem divinam» [cf. Cassiodore, Exp. Psalmorum, 73, PL 70, 524D
(CCSL 98, p. 671):«Intellectus significat inspectionem divinamy]. See H. Kraus, Der heilige
Bruno von Wiirzburg und sein Psalmenkommentar, in: Kirche und Theologie in Franken,
Festschrift fir Th. Kramer (Wiirzburger Diozesan-Geschichtsblitter, 37-38, 1975),
pp- 143-147.

74 See, for example, FULBERT oF CHARTRES, Ep. ad Adeodatum, in: Epistolae, 5, PL
141, 198AC, 199BC and 201B-204B (Behrends, who considers the authenticity of this
letter doubtful: see pp. Ixii-Ixiii); HERIGER oF LoBBEs, De corpore et sanguine Domini,
9-10, ed. Ollers, pp. 290-291; DuraND oF TROARN, Liber de corpore et sanguine Christi,
4,10,PL 149, 1391AB; 6, 20, 1405B-1406A; 7,22, 1409D-1410A; GERARD OF CsZANAD,
Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 8, CCCM 49, pp. 146, 451-148, 521.

75> OrHLO OF sT. EMMERAM, Dialogus de tribus quaestionibus, 2, 64B; 3, 65CD; 11,
74C; 16, 80B and 81A; 28, PL 146, 97BC; etc.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 295

speech through a decomposition and distribution of semantic items ’¢;
or the introductiones, that is the five predicables from the /sagoge of
Porphyry, and the ten categoriae of Aristotle 77, as well as interpretations
of the arithmological value of biblical catalogues and measures’®. Each
of these instruments is considered a useful area of mental assemblage
and classification of meanings (#ropoi, or typi), able to lead the human
intelligence beyond the limits of a merely bodily and material interpre-
tation of human speech and imagery, and to achieve mystical attainment
of the purely spiritual doctrina Christi — meaning the purified compre-
hension of the deepest obscurities of Scripture 7.

Once more led into the exterior form of biblical exegesis, coelestis
philosophia ®° tends more and more — towards the end of the first phase of
its evolution — to achieve a detailed examination of the meanings
involved in a scriptural text excerpted from its context. And the most
suitable way to do this consists in the introduction of each one of these
meanings within different semantic perspectives, rhetorical or dialec-
tical in their origin, in order to give a particular evaluation and a specific
classification of it.

Prepared through the technique of interrogationes et responsiones®
and the dialogic modulation of several late patristic and Carolingian

76 See  GERARD OF CszanaDp, Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 3,
pp- 30, 183-34, 316. Gerard’s direct source here is BEpg, Explanatio Apocalypseos, prol.,
PL 93, 131B—133A. For the Liber regularum of Tyconrus (PL 18, 15-66), see G. BARDY,
s.v. Tychonius, in: DThC 15, 2, pp. 1932-1934.

77 See GERARD OF CszaNaDp, Deliberatio, 3, pp. 32, 260-33, 289.

78 See ibid., 3, p. 32,230-245. For theological applications of numerology in this
period, see also HERIGER oF LosBes, De corpore et sanguine Domini, 7, ed. Ollers,
pp- 286-287; AsBo oF FLEURY, Commentarius in Calculum Victorii Aquitaniae, praef.,
PL 139, 572AB; and especially OtrHLO OF ST. EMMERAM, Dialogus de tribus quaestionibus,
34-45, PL 146. 103C-123D.

77 See GERARD OF CszANAD, Deliberatio, 8, pp. 147,464—-148,521.

80 Ibid., 8, p. 178,1686; and see ibid., 2, p. 20,320.

81 See GraBMANN, Geschichte, 1, pp. 140 and 317-318; G. Barpy, La littérature
patristique des Quaestiones et Responsiones sur ’Ecriture sainte, in: Revue Bibligue 41
(1932) pp. 210-36, 341-69, 515-37; 42 (1933), pp. 14-30, 211-29.328-52. Eriugena’s
translation of the Quaestiones ad Thalassium of Maximus the Confessor gives the early
medieval theologian an important model for the evolution from the question-answer style
to the scholastic for of the g#aestio: see G. D’ ONOFRIO, Natura e Scrittura. Due nuove
edizioni di testi eriugeniani, in: Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 50 [n. s. 8]
(1984), [pp. 155-172], in particular pp. 165-169.



296 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

texts ®2, the method of the guaestio thus comes to the surface of theo-
logical literature. Some direct anticipations of it are already to be seen in
some works of the eleventh century masters, as for example in the
T'ractatus contra Judaeos of Fulbert of Chartres, a detailed exposition and
confutation of Hebrew theses conducted through an articulation of
problematics which announces the technique of disputatio of the fol-
lowing centuries *3.

In comparison with the first, still hesitant and careful interventions
within patristic flori/egia at the beginning of the Carolingian age, the
theologian has now learned how to talk and has realized — as Gerard of
Cszanad explicitly says — that only the erudite master who talks with
God, who talks in the Church of God, is a true dispenser of God’s grace
enclosed in the sweet occultness of the divina eloguia ®'. When he has
grasped Aow to conduct speech about God, he is forced by his own
religious love to speak.

As will be said some years later by Hugh of Honau, a disciple of
Gilbertus Porretanus, close to the great explosion of scholastic theology
at the beginning of the thirteenth century, the searcher never reaches
words totally worthy in their meaning of the immenseness of divine
things; however he cannot keep silent («silere non possumus»). He
attempts therefore to talk, in the ways he finds in his own mind, thanks

82 See GRABMANN, Geschichte, 1, pp. 9899, 193-94, 222-23, and especially p. 317.
According to WiLLIBALD oF sT. VicToRr, Ep. ad Lullum et Megingozum, in: Epistolae
variorum, 6, p. 501,17-18, the dialogic form of the hagiographical work of Gregory the
Great can be acknowledged directly as a properly dialectical (i.e. logical) proceeding: «(...)
Beatorum scribens confessorum vitam, dialecticuam miro ostendens moderamine morem,
quattuorque logica expressit ratiocinatione libros (...).»

) FuLBERT OF CHARTRES, Tractatus contra Judaeos, PL 141, 305D-318A. See B.
BLUMENKRANZ, Les auteurs latins du moyen 4ge sur les Juifs et le Judaisme, V, in: Revue des
études juives, n.s. 17 [117] (1958) pp. 6-13. See other examples in ATT0 OF VERCELLI,
Expositio in Epistolam ad Romanos, Argumentum, PL 134, 125A-126A; 1, 128D-134A.
And later, with more evidence, in writers of the twelfth century as in the Tractatus
theologicus of HILDEBERT oF LavarpIN, PL 171, 1067A-1150B; see J. Bessk, s.v. Hildé-
bert de Lavardin, in DThC 6,2, p. 2468. Or in the production of the schools of Anselm of
Laon and William of Champeaux: see GRABMANN, Geschichte, 2, 153-157.

8 GERARD OF CszaNnap, Deliberatio, 3, p. 28,86-97.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 297

to the illumination coming from God himself: let him talk, then («lo-
quamur ergow), let him talk rationally («proloquamur») about God, as
far as it is in human power to do so ®.

85 See HueH oF Honau, Liber de diversitate naturae et personae, 4,2, ed. N.M.
Hiring, in: Archives d’Histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, 29 [37] (1962), [pp. 103—
216], p. 126: «Ideoque nec digna nec rei, de qua loquamur, congrua humana infirmitas
habere potest verba. Quid igitur faciendum? Silere non possumus. Digna et cognata rei de
qua loquamur, invenire non valemus. Loquamur ergo sicut ipse mentibus nostris inspi-
raverit. Et ea quae cognitioni nostrae de se ipse tribuerit, quo dignius possumus, prolo-
quamur.» See AUGUSTINE, Sermo 117, 3,4, PL 38, 665-666. For the meaning of prologui,
see G. D’ONoFRrIO, Fons scientiae. La dialettica nell’Occidente tardo-antico, Napoli, 1986,
pp- 27, 202-205 and 207-218.






	Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

