
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 3

Artikel: Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der
Spätantike

Autor: Markus, Robert A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert A. Markus

Die spectacula als religiöses Konfliktfeld
städtischen Lebens in der Spätantike*

In der Stadt Timgad in Nordafrika konnte ein Spaziergänger auf
dem Forum folgende Inschrift lesen: «Jagen, baden, spielen, lachen: das

heisst leben»1. In diesem eher schwachen Reim sah der bekannte
Historiker Henri-Irénée Marrou einen Ausdruck dessen, was das Wesen
des antiken sozialen Lebens ausmachte. Die Menschen der Spätantike
bevorzugten im allgemeinen passive Unterhaltung, eine Vorliebe, die

Vertreter aller sozialen Schichten und Stände einte.
Der spätantike römische Festkalender beeindruckt noch heute

durch seine Reichhaltigkeit. Der römische Alltag im Zyklus des Jahres

war von zahllosen Festen unterbrochen, und nicht wenige dieser
festlichen Anlässe, jedenfalls der bedeutenden, waren umrahmt von
Zirkusspielen, Pferderennen, Festmählern und Schauspielen. Die Römer
faßten sämtliche einschlägigen Anlässe unter dem Begriff spectacula

zusammen, und ich werde, wie die Römer, nicht allzu komplizierte
begriffliche Unterscheidungen treffen, sondern diese Dinge im folgenden

als «Schauspiele» oder einfach als «Spiele» bezeichnen.
Gewöhnlich stellt man sich die Christen unter den römischen Bürgern

der Spätantike als Spielverderber vor, die mit den Schauspielen
nichts zu tun haben wollten oder sie gar als Götzendienst verdammten.

* Der folgende Artikel basiert auf einem Kapitel meines Buches «The end of ancient
Christianity», das 1990 bei Cambridge University Press erschienen ist. Für die deutsche
Uebersetzung danke ich lie. phil. W. Stricker, Prof. Dr. A. Schindler und
Dr. B. Stoll.

1 CIL VIII. 17938 «Venari, lavari, ludere, ridere, hoc est vivere.»



254 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

So scheint die Folgerung naheliegend, die Christen hätten genau das

abgelehnt, was Marrou — und mit ihm die meisten modernen Historiker

- für die Grundstruktur der spätantiken Zivilisation des lateinischen
Westens halten. Aber der Schein trügt.

Um die Mitte des 4. Jahrhunderts nahmen Christen gehobener
sozialer Herkunft und Stellung ohne weiteres an den öffentlichen Feiern

teil und besuchten die damit verbundenen Spiele und Festmähler.
Eine erstaunliche Tatsache, wenn man bedenkt, daß sich der Klerus
und die Laien seit ungefähr 150 Jahren bezüglich der Deutung der

spectacula nicht einigen konnten und wollten. Laien rechtfertigten ihre
Teilnahme an den Spielen damit, daß sie sie als harmloses Brauchtum
erklärten, das seiner religiösen Substanz längst entleert sei. Beim Klerus
stieß diese Deutung auf erbitterten Widerstand. In gewohnter Präzision

bringt Tertullian die Sache auf den Punkt, wenn er — um das Jahr 200

schreibend - erklärt: «Einen Christen erkennt man daran, daß er die

Spiele verwirft» 2.

Der Kirchenvater witterte hinter der neutralen Fassade der Zirkusspiele

ihre uralte religiöse Symbolik. Jede einzelne Statue sei ein «Tempel

der Dämonen» 3, meinte er. So wurden die Bilder und die Sprache
der biblisch-christlichen Tradition zum hermeneutischen Schlüssel für
die Deutung des spätantiken Alltags. Die feierliche Prozession vom
Kapitol zum Zirkus maximus, die sogenannte pompa circensis, galt dem
christlichen Klerus als pompa diaboli. Die Absage an den Teufel während

des Taufakts sollte nach der gängigen Ansicht des Klerus jeden
Christen gleichzeitig zum kompromißlosen Verzicht auf die in spätantiken

Städten üblichen Unterhaltungsangebote verpflichten. Das war
eine sehr rigorose Forderung, die denn auch mehr ein Ideal als gelebte
Realität darstellte. Denn faktisch besuchten viele Christen weiterhin die
verbotenen Spiele, ohne sich allzu viele Gedanken um die vom Klerus
formulierten und gepredigten Normen zu machen.

Mit der Konstantinischen Wende, die den Christen wachsendes

Sozialprestige brachte, trat eine neue Deutung der Spiele in den
Vordergrund. Die christlichen Kaiser nutzten die Gelegenheit und setzten
die alten spectacula zur imperialen Selbstdarstellung ein, indem sie sie

religiös neutralisierten. Von Konstantin bis zu Theodosius I. und seinen

2 De repudio spectaculorum; De spect. 24.3.
3 Ibid., 8.3. Zum Symbolgehalt von Zirkus und Rennbahn vgl. G. Dagron, Naissance

d'une capitale, Paris 1974, 330—344.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 255

Söhnen wurde scharf unterschieden zwischen laetitiae und convivia,

festlichen Vergnügungen und Festmählern, und dem religiösen
Bereich, dem sie ursprünglich angehört hatten. Diese Unterscheidung fiel
umso leichter, als die Verwurzelung des festlichen Brauchtums in
heidnischer Religiosität kaum mehr geläufig war. Die religiöse Neutralisierung

und Indienstnahme der spectacula durch die christlichen Kaiser

bestätigte daher nur eine längst feststehende Tatsache. Ein kaiserliches
Gesetz aus dem Jahre 399 lautet: «Wie wir bereits profane Riten durch
ein heilsames Gesetz abgeschafft haben, verbieten wir jetzt, daß festliche

Versammlungen römischer Bürger und die allen gemeinsamen Vergnügungen

abgeschafft werden. Wir verfügen daher, daß altem Brauch

gemäß dem Volk Unterhaltung verschafft werde, allerdings ganz ohne

Opfer und ohne fluchwürdiges abergläubisches Beiwerk; das Volk soll
Festmähler besuchen dürfen, wann immer es dies wünscht.»4 In dieser
Art verteidigten die Kaiser die Spiele gegen christliche Spielverderber,
«damit keine Traurigkeit entstehe» 5, wie in einem einschlägigen
Gesetzestext gemütvoll formuliert wird — mit dem diplomatischen Zusatz, es

gebe «eine Zeit fürs Gebet und eine Zeit fürs Vergnügen»6. Viele
Bischöfe konnten allerdings solch liberalen Formulierungen nichts

abgewinnen.
Moderne Gelehrte haben sich in der Interpretation spätantiker

spectacula auffälligerweise fast immer auf die Seite der Bischöfe und des

Klerus und damit gegen die christlichen Kaiser gestellt. Daß festliches
Brauchtum der Spätantike sich in einem gleichsam neutralen, nichtreligiösen

Bereich abgespielt haben könnte, wird von diesen Forschern
nicht in Betracht gezogen. Sie nehmen selbstverständlich an, daß
spätantike Unterhaltung von religiöser Betätigung nicht zu trennen gewesen

sei und stützen damit die Meinung, all die genannten Arten von
Spielen seien Relikte des Heidentums gewesen, Anlässe also, an denen
teilzunehmen kein anständiger Christ bereit gewesen wäre.

Es war nicht zufällig Peter Brown, der als erster eine Deutung
wagte, wie sie von einem unvoreingenommenen Teilnehmer eines
solchen Festes hätte stammen können: «In der Spätantike genoß die

große Mehrheit der römischen Bürger ungehemmt und in vollen Zügen

4 Cod.Theod. XVI.10.17 (399); vgl. dazu Cod. Theod. XVI.10.3; 8 (342; 382).
5 Cod.Theod. XV.6.1; 2 (392; 399).
6 Cod.Theod. XV.5.5 (425). Vgl. Cod.Theod. II.8.19; 20; 23; 25; Cod.Just. III.xii.6

(3899) zu feriae und spectacula.



256 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

das uralte festliche Brauchtum, wie es im Bereich städtischen Lebens

üblich war. Für die Menschen dieser Zeit war die klassische Tradition
trotz ihres offensichtlich heidnischen Hintergrundes schlicht Teil der
durch harte Anstrengung erworbenen Lebensqualität in der
Mittelmeerwelt. Die traditionellen religiös gefüllten Deutungsmuster der

Wirklichkeit» - und damit meint Brown auch städtische Feiern wie die

von ihm an dieser Stelle beschriebene aus dem Edessa des späten
5.Jahrhunderts — «waren gleichsam zu einem Steinbruch geworden, der
Material zu einer neutralen, nicht religiös gefärbten Deutung des

Lebens lieferte. Anzunehmen, daß maßgebende christliche Persönlichkeiten

der Zeit einschlägige Traditionen im Medium von bildender
Kunst und Literatur hätten erfolgreich <christianisieren> können, ist

ungefähr so absurd, wie wenn von einem Menschen des 20. Jahrhunderts

erwartet würde, ein christliches Auto zu entwerfen oder eine

marxistische Armbanduhr herzustellen.» 7 Stimmt Browns These, so

müßten wir annehmen, daß sich die Christen in vielen Lebensbereichen

gerade nicht von der übrigen städtischen Gemeinschaft abgrenzen

wollten, sondern sich im Gegenteil völlig natürlich in sie einfügten und

an ihren Feiern teilnahmen, ohne sie als religiöse Anlässe zu empfinden.

Warum verweigerten sich dann aber die Bischöfe dieser Deutung?
Petrus Chrysologus zum Beispiel, der in der Mitte des 5. Jahrhunderts
eine ausgelassene Silvesterfeier der Bewohner Ravennas zum Anlaß
einer Predigt nahm und sich darin wie folgt äußerte: «Manche werden

sagen: <Solche Feiern sind gar keine gotteslästerlichen Anlässe. Es ist
die Freude über den Neubeginn (nämlich des Jahres), und nicht die

Verlogenheit des Alten (nämlich des alten heidnischen Irrglaubens);
dies ist der Anfang des Jahres, und wir feiern ihn, ohne deswegen ins
Heidentum zurückzufallen.>» Aber Petrus Chrysologus meint dagegen:
«Ihr irrt euch. Dies sind nicht Spiele, sondern Verbrechen. Wenn ihr
anders denkt, täuscht ihr euch selber... Es ist gefährlich, mit der

Schlange zu spielen...; über den Teufel macht sich niemand ungestraft
lustig».8

7 P. Brown, Art and society in Late Antiquity, Age of spirituality: a symposium, ed.

K.Weitzmann, New York 1980 17-37; Zitat von S. 23.
8 Petrus Chrysologus, Sermo 155 (CC 24B, 964). Zu den Neujahrsfesten vgl. die

klassische Studie von M.Meslin, La fête des kalendes de janvier dans l'empire romain
(Collection Latomus 115), Bruxelles 1970.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 257

Die Frage, die mich interessiert und der ich hier nachgehen will,
betrifft die Einschätzung des kirchlichen Widerstandes gegen die
Teilnahme christlicher Laien an scheinbar harmlosen städtischen

Belustigungen. Peter Brown hat einmal den Ausdruck von der «schweren Last
diffuser Religiosität»9 verwendet, durch die solche Feiern immer noch
belastet gewesen seien. Hatten die Bischöfe das sensiblere Empfinden
für die Zweideutigkeit städtischer Festlichkeiten als die Laien? Stießen
sie sich an einem religiösen Kern, den die Laien lieber nicht sehen
wollten? Es gibt keine endgültige Antwort auf solche Fragen, und das

Beweismaterial reicht nicht einmal für einen hypothetischen Anwort-
versuch. Der einzige methodische Weg, der einige Aussicht auf Erfolg
verspricht, führt über die Untersuchung jener vergleichsweise seltenen

Gelegenheiten, bei denen die Teilnahme von Christen an den umstrittenen

Feierlichkeiten Vertreter der kirchlichen Hierarchie zu Stellungnahmen

provozierte, die uns deutlich machen, was damals auf dem

Spiel stand. Zwei solcher Gelegenheiten werde ich im folgenden näher
betrachten.

Zuerst befasse ich mich mit Karthago und einigen kleineren Städten
und Orten in Nordafrika um 400, für die die Predigten Augustins eine
äußerst wertvolle Informationsquelle darstellen. Seltsamerweise hat die

Forschung bisher zwar einschlägige Hinweise gesammelt, ohne sie aber

systematisch auszuwerten. Ich könnte nun, wie es mehrere Kollegen
getan haben, zahllose Predigten auflisten, die die üblichen Anklagen
gegen Feste, Spiele und die sie begleitenden Lustbarkeiten enthalten.10
Die weitaus größte Zahl dieser Predigten besteht aus allgemeinen
Ermahnungen Augustins an die Adresse seiner Zuhörer, sie sollten sich

nicht mit solch hohlen und seichten Vergnügungen zufriedengeben,
sondern ihre Aufmerksamkeit wertvolleren Dingen schenken. Solche

Aussagen finden sich im übrigen genauso in den Schriften heidnischer

9 P. Brown, The cult of the saints. Its rise and function in Latin Christianity, Chicago
& London 1981, 43 und no. 104.

10 F. van der Meer, Augustine the bishop. E.tr. London 1961, 47-56 bietet eine
umfassende Darstellung, berücksichtigt aber weder die zeitliche Anordnung noch den

soziokulturellen Hintergrund; H.Juergens, Pompa diaboli. Die lateinischen Kirchenväter

und das antike Theater (Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft 46), Stuttgart
1972, berichtet zwar, daß die Kirchenväter sich mit dem Phänomen Theater
auseinandersetzten, teilt uns aber ihre einschlägigen Meinungen dazu nicht mit; W.Weismann,
Kirche und Schauspiele. Die Schauspiele im Urteil der lateinischen Kirchenväter unter
besonderer Berücksichtigung von Augustin (Cassiciacum 27), Würzburg 1972, 175-176

nennt leider keine Einzelheiten.



258 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

Moralisten wie beispielsweise Julians. Man beachte: ich spreche von
Augustins Haltung zu städtischen Festlichkeiten, zu Spielen, Rennen,
Theateraufführungen, kurz zu den spectacula und den sie begleitenden
Festmählern, nicht von seiner Meinung über pagane religiöse Zeremonien,

Opferfeiern, Astrologie oder gar Gladiatorenkämpfe, welch letztere

er als legalisierte Grausamkeit zu bezeichnen pflegte.11
All diese Praktiken wurden von den christlichen Bischöfen

unterschiedslos abgelehnt und waren zum größten Teil auch von den Kaisern

geächtet worden, wurden allerdings vereinzelt weiter praktiziert, und

zwar auch von Christen. Aber die unter der Bezeichnung spectacula

zusammengefaßten Anlässe waren eine andere Sache. Augustin war
nicht unempfänglich für dramatische Dichtkunst, so wie er nicht
unempfänglich war für physische Schönheit oder für die Macht der
Musik. Er berichtet, als junger Mann bei dramatischen Aufführungen zu
Tränen gerührt worden zu sein. Obwohl er in späteren Jahren seine

sogenannten Jugendsünden erbarmungslos verurteilte und die Regungen

seiner leidenschaftlichen Natur scharf geißelte, konnte er gleichzeitig

als Priester und Bischof bemerkenswert liberale Ansichten über

Theateraufführungen vertreten. Er hatte schon immer Sinn für die

rhythmische Struktur von Tanz und Musik, die den menschlichen Geist
in Einklang mit dem allumfassenden Rhythmus und der kosmischen
Harmonie bringen sollte, die Gott seiner Schöpfung eingepflanzt hatte.

12 Augustins jugendliche Begeisterung über das rhythmische Element
von Musik und Tanz verschwand nie ganz, schwächte sich aber im Lauf
der Jahre ab.

Schauspiele, Bankette und Lustbarkeiten aller Art beurteilte der
Kirchenvater etwas weniger günstig. Man sollte allerdings seine Abneigung

gegen solche Anlässe nicht überschätzen. In einer Predigt, die er
vermutlich 393 anläßlich eines zu Ehren der Venus veranstalteten
Banketts hielt, von dem anzunehmen ist, daß es sich um einen durchaus
in den Grenzen von Konvention und Anstand ablaufenden Anlaß zur
«Feier eines Lebens in Harmonie und Fülle» handelte, sagt Augustin:
«Diese Dinge sollten geduldet und nicht geliebt werden»13, eine Äuße-

11 Enarr. in Ps. 101.i. 10.
12 C.Andresen, Altchristliche Kritik am Tanz — ein Ausschnitt aus dem Kampf der

alten Kirche gegen heidnische Sitte, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte Bd.I,
hg. H.Frohnes& U.W.Knorr, München 1974; Bd.II/1, hg. K. Schaeferdiek, München
1978, 344-376.

" Sermo 104 (Morin, Guelferb. 29).



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 259

rung, die von einem so vorsichtigen Kommentator wie Halporn zu
Recht als «außerordentlich maßvolle Stellungnahme»14 bezeichnet
worden ist. Sie ist typisch für die von Augustin in den ersten Jahren
seines Wirkens als Bischof wiederholt vertretene Position.

Im Verlauf des Jahres 399 änderte sich seine Einstellung ganz
entscheidend. Wie es dazu kam, läßt sich anhand einer Predigt verfolgen,
die Augustin im April 399 anläßlich eines Besuches in Karthago hielt.
Kurz zuvor hatten sich die Beziehungen zwischen den in der Stadt
lebenden Heiden und Christen dramatisch verschlechtert. Spannungen
lagen in der Luft. Den unmittelbaren Anlaß dazu hatte die Ankunft
kaiserlicher Abgesandter gebildet, die gekommen waren, um «die Tempel

zu vernichten und die Götzenbilder umzustoßen»15. Einzelne
christliche Bewohner Karthagos hatten mit Heiden zusammen an einer
städtischen Feier zu Ehren des «Genius von Karthago» teilgenommen.
Andere hatten daran Anstoß genommen; wieder andere nahmen in
antiheidnischem Fanatismus das Recht in die eigene Faust und drangen
in private Grundstücke ein, um Kultstatuen zu zerstören. Angesichts
solcher Übergriffe mahnte Augustin zu Zurückhaltung: «Tut nicht, was
ihr nicht tun dürft Viele Heiden haben solche Abscheulichkeiten in
ihren Häusern und Gärten; sollen wir deswegen überall eindringen, um
sie zu zerstören? Nein, laßt uns lieber die Götzenbilder in den Herzen
der Heiden zerstören. Und wenn sie dann zum Christentum übergetreten

sind, werden sie uns einladen, ihnen beim guten Werk (gemeint sind
bilderstürmerische Aktionen) zu helfen Jetzt aber sollten wir eifern
im Gebet für sie, statt gegen sie im Zorn zu entbrennen.» Unmittelbar
anschließend folgt ein subtiler, aber entscheidender Schwenker: «Wenn
mir etwas große Sorgen bereitet, dann sind es Christen, meine Brüder,
die zwar die Kirche betreten, aber ihre Herzen draußen lassen Man
kann aber nur mit Leib und Seele zur Kirche kommen; weshalb sollte
der für Menschen sichtbare Leib drinnen sein, während das, was nur
Gott sieht, draußen bleibt? Gewiß predigen wir gegen die Götzenbilder:

wir wollen sie nämlich mitsamt ihren Wurzeln aus den Herzen
der Heiden reißen ...»llS.

14 J.W.Halporn, Saint Augustine Sermon 104 and the Epulae Venerales JAC 19,

1976, 82-108. Zitat S.102. Ich übernehme seine Datierung.
15 De civ. Dei XVIII.54.1.
16 Sermo 62.11.17; 12.18



260 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

Augustins Predigt ist ein Meisterstück rhetorischer Manipulation
einer Masse: ein Plädoyer gegen die Gewalt und eine feurige Brandrede
an die durch die Ereignisse aufgewühlten Hörer, ihre Energie statt

gegen andere Menschen auf ihr eigenes spirituelles Leben zu richten:
die Götzenbilder müssen gewaltsam aus den Herzen von Christen und
Heiden gerissen werden, und dies geschieht nur durch völlige Hingabe
mit Leib und Seele an Christus. Es war eine sehr heikle Situation, und
hätte sich Augustin damit begnügt, die Übergriffe seiner Zuhörer zu
verdammen oder hätte er umgekehrt die Unterschiede zwischen Heiden
und Christen verwischt, so wäre sein Plädoyer vermutlich auf taube
Ohren gestoßen.

Hier liegt auch der Ansatz zur Interpretation des anderen Teils
seiner Predigt, der sich an diejenigen Christen richtet, die am städtischen

Bankett zu Ehren des genius loci teilgenommen hatten. Augustin
war sich darüber im klaren, daß ihr Verhalten unweigerlich die
Leidenschaft des Pöbels hatte erregen müssen; in der Hitze des Gefechts
mußten sie zwangsläufig als Verräter angesehenen werden. Zwar hätten
die Banketteilnehmer geltend machen können, die Festlichkeiten seien

harmlos, der Genius von Karthago kein Gott und folglich das anstößige
Bankett kein Götzendienst. Aber Augustin machte ihnen ihr Verhalten
dennoch zum Vorwurf: «Ihr sagt: Wir wissen, daß es kein Gott ist;
hoffentlich wußten sie (nämlich die Heiden unter den Teilnehmern) es

auch. Jedenfalls dürft ihr um der Schwachen willen, welche hier keinen
Unterschied zu sehen vermögen, ihr Gewissen nicht verwirren. Meint
ihr, ihr könntet vermeiden, daß sich Menschen von Götzenbildern
verführen lassen, die ihrer Meinung nach von Christen verehrt worden
sind? Ihr könnt mir entgegenhalten: Gott kennt mein Herz. Richtig,
aber euer Bruder kennt es nicht. Wenn ihr schwach seid, dann hütet
euch, richtig krank zu werden. Seid ihr gesund, dann gebt nicht Anlaß
dazu, daß euer Bruder krank wird. Wenn Schwache sehen (nämlich wie
ihr am städtischen Bankett teilnehmt), könnten sie nicht nur zur
Teilnahme an einem Bankett, sondern auch zu wirklichen Götzenopfern
veranlaßt werden17 Ihr sagt: Gott möge mich davor bewahren,
heidnische Götter zu verehren. Ich weiß das, ich verstehe und glaube euch.

Aber was wollt ihr mit dem Gewissen der Schwachen tun, die ihr
verwirrt habt?»18

" Ibid., 6.9—10;4.7
18 Ibid., 6.9



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 261

Augustins Predigt ist äußerst informativ. Sie gibt Einblick in die

gespannte Lage der Stadt Karthago und besonders der dortigen christlichen

Gemeinde. Durch eine repressive Gesetzgebung war die Atmosphäre

in den neunziger Jahren des 4. Jahrhunderts sehr gespannt
geworden, und diese Spannungen entluden sich, als die kaiserlichen

Bevollmächtigten weisungsgemäß die jüngsten strikt anti-heidnischen
Maßnahmen in Karthago vollzogen. Dadurch geriet das schiedlichfriedliche

Zusammenleben von Heiden und Christen in der Stadt aus

dem Gleichgewicht. Gewalt lag in der Luft, und auch die christliche
Gemeinde brach in unterschiedliche Lager auseinander. Da waren einmal

die, welche gerne wie bisher zwanglos am städtischen Sozialleben

mit seinen Festen und Zeremonien teilnehmen wollten, weil sie diese

Anlässe als harmlose profane Angelegenheiten ohne religiöse Bedeutung

ansahen. Ihnen standen die gegenüber, denen eine solche Haltung
als Verrat galt.

Augustins Versuch, den Ausbruch von Gewalt zum Stillstand zu

bringen und eine endgültige Spaltung der christlichen Gemeinde zu

vermeiden, bildet den ersten Schritt weg von seiner bisherigen liberalen

Haltung und hin zum harschen Tonfall, den wir aus den Passagen seines

Werkes über den Gottesstaat kennen.
Immerhin bleibt festzuhalten, daß er gerade in der oben mehrfach

zitierten Predigt die subjektive Unschuld und das gute Gewissen der
Banketteilnehmer in Rechnung stellt. Offenbar hielt er es damals noch
für möglich, wenn auch nicht für ratsam, daß Christen an städtischen

Feiern teilnahmen, ohne sich deswegen des Götzendienstes schuldig zu
machen.

In den Jahren 399 bis 401 erreichte die gewaltsame Unterdrückung
des Heidentums in Nordafrika ihren Höhepunkt. Der Konflikt, wie er
oben für Karthago dargestellt worden ist, wiederholte sich auch in
anderen Städten. In Sufes in der Byzacena zertrümmerte der christliche
Pöbel eine Statue des Herkules. Im nachfolgenden Aufruhr verloren
sechzig Menschen ihr Leben.19 Einige Jahre später wurde Calama nach
einer weiteren Welle repressiver Gesetzgebung20 von ähnlichen Unruhen

heimgesucht. Als aufgebrachte Christen ein heidnisches Fest
verhindern wollten, kam es zu gewalttätigen Reaktionen der Heiden. Die
Behörden taten nichts, um die antichristlichen Gewaltausbrüche zu

"Ep. 50.
20 Cod. Theod. XVI.5.43; Sirm. 12 (bekanntgegeben in Karthago am 5.Juni 408).



262 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

verhindern.21 Wir können nicht mit Sicherheit sagen, ob es sich in
diesem Fall wieder um den überreizten christlichen Mob handelte, der
die traditionellen städtischen Feierlichkeiten für eine Demonstration
heidnischer Religiosität hielt, oder ob es Heiden waren, die die
Festlichkeiten zu einem gewalttätigen Bekenntnis zu ihrer Religion nutzten.
Zweifellos wären sie genauso leicht bereit gewesen, als Protest gegen
christliche Machtdemonstrationen auf die Straße zu gehen und das zu

verteidigen, was sie für ihre verletzten Rechte hielten, wie dies die
Christen für ihre Sache taten.22

Augustins während der ersten Krise zwischen 399 und 401 gehaltenen

Predigten geben einen guten Eindruck von der spannungsvollen
Atmosphäre, die in verschiedenen nordafrikanischen Städten herrschte.

Auf dem Rückweg von Karthago predigte er im Sommer 399 in Bulla
Regia, einer kleinen Stadt, die wenig Ähnlichkeit mit Karthago hatte.
Genau an diesem Punkt setzt Augustin ein, wenn er seinen Zuhörern
vorhält, in Karthago könnten sie ohne weiteres an Festen teilnehmen,
denn es sei eine große Stadt mit einer gemischten Bevölkerung. «Dort
können sie sagen: Die Heiden tun es und die Juden ebenfalls. Hier aber

ist zwangsläufig jeder Teilnehmer ein Christ.» 23 Was bei einer großen
und gemischten Bevölkerung zwar nicht schicklich, so doch unvermeidlich

und entschuldbar sein mochte, galt offensichtlich in einer kleinen,
vollständig christlichen Stadt wie Bulla und benachbarten Ortschaften
einschließlich Hippo als untragbar. In Hippo hatten die Aufführungen
«fast aufgehört», ebenso im Städtchen Simitu, das Augustin seinen

Hörern als leuchtendes Vorbild hinstellt, eine Ortschaft, «wo keiner ein
Theater betritt, aus der alle Unreinheit verbannt wurde» 24.

Bischöfe konnten offensichtlich dafür sorgen, daß sich kleine und
mehrheitlich christliche Orte Normen fügten, die man von nun an als

für Klerus und Laien verbindlich hielt.25 Aber in einer großen Stadt mit
einer gemischten Bevölkerung war die Sache nicht so einfach. Hier bot
die Anwesenheit von Juden und Heiden dem liberalen Verhalten
christlicher Laien einen gewissen Schutz.

Die Krisenjahre führten auch zu Spannungen zwischen dem
Kirchenvolk und seinen Bischöfen. Eine imJahr 401 in Karthago gehaltene

21 Ep. 91.8.
22 Enarr. in Ps. 30. iii.ll.
2,Sermo Denis 17.7.
24 Ibid., 9.
25 Ibid., 8.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 263

Predigt Augustins wirft ein helles Schlaglicht auf die wieder aufflak-
kernden Spannungen innerhalb der Gemeinde. Am 16. Juni 401 war in
Karthago eine Bischofssynode zusammengetreten. Am darauffolgenden
Sonntag predigte Augustin im Abendgottesdienst. In der Zwischenzeit
hatte der wegen der nachlassenden staatlichen Repression gegen die
Heiden aufgebrachte christliche Mob Selbstjustiz geübt und einer
Herkules-Statue den kurz zuvor neu vergoldeten Bart abgeschlagen. Die
Lage war explosiv, es drohten Straßenkämpfe zwischen Heiden und
Christen. In dieser Situation wiederholte Augustin das Meisterstück von
399 und hielt eine Predigt, die den Zorn des Pöbels dämpfen sollte,
ohne den schwachen Einfluß des Klerus zu mindern. Er lobte den Eifer
seiner Hörer «für das Haus Gottes», mahnte sie aber, der Stimme ihrer
Hirten zu folgen, denn schließlich gehöre auch der Klerus zum gläubigen

Volk Gottes: «Gott bewahre, daß wir (nämlich euer Klerus) uns als

die Schuldigen erweisen, während ihr gerecht seid. Wir verfolgen in der
Sache, die ihr so eifrig verfechtet, genau dieselben Ziele wie ihr. Allerdings

setzen wir dazu völlig andere Mittel ein Ihr solltet unseren Rat
abwarten, bevor ihr euren Wünschen Nachdruck verschafft.» Nachdem

er so um Zurückhaltung geworben hatte, setzte er zu einer Brandrede

gegen die heidnischen Götter an, die ihm zweifellos den begeisterten
Beifall einbrachte, den die Christen Nordafrikas bereitwillig seinen

Predigten zollten.26 Damit war die Gefahr gebannt, daß die Bischöfe
durch die antiheidnischen Ausschreitungen der aufgebrachten
Volksmengen ihren letzten Einfluß verloren.

Das Konzil der Bischöfe war auf Druck des Volkes zustande gekommen.

Äußerst knapp waren dort Resolutionen verabschiedet worden,
die an die Regierung gerichtet werden sollten: die in der Provinz bisher

stehengebliebenen Götzenbilder sollten «umgehauen werden» und die
Schreine sogar auf den Feldern und in entlegenen ländlichen Orten
zerstört werden. Die Festmähler, «die im Rahmen heidnischer
Verlogenheit sich so abspielen, daß die Christen gegenwärtig von Heiden

gezwungen werden (cogantur), an ihnen teilzunehmen», sollten verboten

werden mit dem etwas scheinheiligen Hinweis, es sei «in diesen
Zeiten christlicher Kaiser so unauffällig eine neue Verfolgungswelle
entstanden»27.

26 Sermo 24. 5—6.
27 Konzil von Karthago, 401, in Reg. eccl. Carth., 58.60.84; (CC 149, 196, 197, 205).

Die beiden ersten Gesuche stammen von einem am 16. Juni abgehaltenen Konzil; das

erstere wurde am 13. September wiederholt. Mit der Umschreibung «Nötigung von



264 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

Die Bischöfe gingen allerdings nicht so weit, Bankette und Spiele
mit heidnischer Götzenverehrung zu identifizieren; eine solche

Haltung wäre angesichts der nachdrücklichen Unterscheidung von Seiten
der Kaiser kaum vertretbar gewesen. Der bischöfliche Einwand gegen
Bankette betraf nur die Gefahr, christliche Teilnehmer könnten dazu
verführt werden, mehr zu tun als bloß an der Feier teilzunehmen.
Augustin hatte den Einwand bereits zwei Jahre früher in einer Predigt
erhoben und gewarnt, die Christen könnten opfern statt nur mitessen.

28

Die geschilderten Krisenjahre, die auf die aktive Intervention der
Behörden in Nordafrika und besonders in Karthago folgten, waren die

Zeit, in der Augustin relativ unkritisch die Ideologie des theodosiani-
schen Zeitalters vertrat und der gewaltsamen Durchsetzung der christlichen

Orthodoxie von Seiten des Staates begeistert zustimmte.29 Während

dieser Jahre nahmen Tonfall, Stil und Inhalt seiner Predigten die
Gestalt an, die sich in den nächsten ungefähr 18 Jahren kaum ändern
sollte, bis er seine Aufmerksamkeit anderen Themen zuwandte. Er
beklagte sich heftig über Christen, die an den Festtagen Jerusalems zur
Kirche gingen und an den Festtagen Babylons ins Theater30 ; er beklagte
die von den Reichen für Theateraufführungen verschleuderten
Riesensummen, während «die Armen Christi Hunger leiden»31 und mahnte
die Christen ständig, sich von den Scheinvergnügungen der großen
städtischen Anlässe (munera) zu lösen und sich dem wahren Genuß

Christen durch Heiden» scheinen die Bischöfe auf das von gewissen Christen eingegangene

Risiko anzuspielen, von heidnischen Freunden in den Zirkus eingeladen und zu

üppigem Essen und Trinken verführt zu werden. Vgl. dazu Enarr. in Ps. 80.11. -
Einladungen durch heidnische Freunde in den Zirkus und, umgekehrt, durch christliche
Freunde zum Kirchgang, bilden ein wichtiges Thema in den Predigten Augustins. Vgl.
Enarr. in Ps., 85.15; 90.10.

28 Sermo 62.4.7. Sollte der Ausdruck «sacrificium» an dieser Stelle für den Zirkus
stehen?

29 Zu Augustin und den tempora Christiana vgl. R.A. Markus, Saeculum, History and

society in the theology of Saint Augustine, Cambridge 2. Aufl. 1988, 22—44.
50 Enarr. in Ps. 61.10; 30.ii.2; 99.12; 80.2; 84.15; De cat. rud. 25.48; Sermo 51.1,

sowie die von A.-M. La Bonnardiere (Les «Enarrationes in Psalmos» prechées par saint

Augustin à Carthage en décembre 409, RechAug 11, 1976, 52-90, bes. 71-75)
besprochenen Predigten. Vgl. ferner Leo, Tract. 84.1. Zu Antiochia vgl. A. Natali, Tradition
ludique et sociabilité dans la pratique religieuse à Antioche d'après Jean Chrysostome,
StPatr 16 (TU 129) 1958, 463-470). Natali weist nach, daß die Kirchen ersatzweise Raum

zur «sociabilité» boten. Vgl. auch E.Patlagean, Pauvreté économique et pauvreté sociale,

Paris 1977, 208-215.
31 Sermo 32.20; Enarr. in Ps. 102.28.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 265

geistlicher Freuden zuzuwenden. «Gönnt euch dieses Vergnügen:
verzichtet auf den Besuch des Theaters.»32 Was in der Kirche geboten
werde, sei weitaus aufregender: «Morgen soll im Theater ein Meer zu
sehen sein: in Christus haben wir hier einen sicheren Hafen.»33 Darum
wirbt Augustin bei seinen Hörern für die schönste Aufführung hier auf
Erden, für die Feier der seligen Märtyrer. Er möchte, daß die Christen
«ihre Leidenschaft für die Spiele umlenken, nicht aufgeben», um ein
Zitat seines Schülers Quodvultdeus zu verwenden.34

Die Auseinandersetzungen hatten Augustins Predigten in
flammende Aufrufe an das Kirchenvolk verwandelt, in dieser Sache klar und
unmißverständlich Stellung zu beziehen. Das ungeschickte Eingreifen
des Staates im Jahr 399 setzte der mehr oder weniger zwanglosen
Koexistenz von Christen und Heiden, die sich allmählich entwickelt hatte,
ein Ende. Die öffentlichen Feiern verloren ihre integrierende Funktion,

die sie bis dahin als Ausdruck des Zusammengehörigkeitsgefühls
städtischer Gemeinschaft hatten. Der zweideutige Aspekt dieser Feste,
der eine gemischte Bevölkerung hatte zusammenhalten können, indem
er unterschiedliche religiöse Bindungen über das Gemeinschaftserlebnis

der Bürger einer Stadt verband, wurde unvermittelt zum trennenden
Element in einer geteilten Gesellschaft.35 Gewisse Städte wie Madaura
behielten offenbar eine fast ganz heidnische Munizipalverwaltung.36 In
anderen kleinen Städten wie Simitu, vielleicht auch in Hippo und gewiß
auch andernorts vermochte der Klerus seinen Einfluß auf die Bürger
nachdrücklich geltend zu machen und einen neuen städtischen Konsens

32 Sermo Denis 17.7.
33 Enarr. in Ps. 80.23.
34 Serm. 3.2 (De symb. 1); «vide contra nostra sancta, sana, suavissima spectacula», ib.

— Vgl. Gloria sanct. 13.15-17. In Sermo 5.5 (De symb. 3) bedeutet das Schauspiel die
Passion. Zum Martyrium als spectaculum vgl. Prudentius, Perist., X. 463, 701 ; Augustin,
Sermo 49.11; Tr. in Joh. Ev., VII.6; En. in Ps. 39.9; Sermo Denis 14.3. Novatian
bezeichnet die Schönheiten der Natur und die Heilige Schrift als «spectacula melio-
ra ...vera (e) et profutura (e) voluptates» (De spect., 9-10) der Christen. Zur Ikonographie
vgl. J.W. Salomonson, Voluptatem spectandi non perdat sed mutât: observations sur
l'iconographie du martyre en Afrique romaine (K. Nederl. Akad. Wet., Verh. Afd.
Letterkunde, N.R. 98) Amsterdam 1979. Leo I. im Jahre 442: Tr. 84.1.

35 «Dissensual patterns of belief are more often explicit and systematic, that is more
ideological, than the consensual patterns which affirm the existing central institutional
system». - E. Shils, The centre and the periphery, Chicago 1972, 172. Ich verdanke Shils'
Ausführungen zu Ritual, Zeremonie und ihren wechselseitigen Einflüssen wichtige
Anregungen.

36 Augustin, Ep. 232.



266 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

auf christlicher Grundlage zu schaffen. In anderen Städten wie Karthago,

Sufes und Calama ersetzte der Konflikt den Konsens. Die Bürgerschaft

spaltete sich in rivalisierende religiöse Gruppen, die die Zeiten
im blühenden städtischen Kontext Nordafrikas überdauerten.37 Die
Feiern der städtischen Gemeinschaften wurden zu religiösen Konfliktfeldern.

Bevor ich mich meinem zweiten Beispiel zuwende, will ich einen
Moment innehalten, um über Augustins Widerstreben, Festlichkeiten,
Bankette und ähnliches kompromißlos zu verurteilen, nachzudenken.

In römischen Städten hatten Zirkus, Theater, Rennbahnen und
Bäder schon immer Raum zur Austragung von Spannungen, aber auch

zur Demonstration der Harmonie in der Bürgerschaft geboten. Es liegt
nahe, daß Spannungen an solchen Orten leicht zu Tumulten und
Gewaltausbrüchen führten. Die Erregung, die die Massen bei Aufführungen

und Rennen ergriff, schlug leicht in blutige Ausschreitungen um
und nahm teilweise bürgerkriegsähnliche Ausmaße an.38 Die
Forschung hat sich mit dem Wesen solcher Konflikte besonders im
byzantinischen Umfeld der Zeit nach 500 ausgiebig beschäftigt. Dieser Aspekt
soll uns hier nicht weiter beschäftigen.

Um aber den Ansichten Augustins klareres Profil zu verleihen,
lohnt sich ein kurzer Exkurs zum Gegensatz zwischen seinen um 400

gehaltenen Predigten und den mehr als 100 Jahre jüngeren Predigten
Severus' von Antiochien. Eine seiner Kathedralpredigten beginnt Severus

mit einer klischeehaften Anklage gegen das städtische Fest der
Fortuna, die etwa dem Genius von Karthago entspricht. Das Fest sei

Götzendienst; er, Severus, weine und zittere beim Gedanken, den auch

Augustin und andere gedacht hatten, daß dieselben Menschen, die in
der Kirche den himmlischen Vater loben, anläßlich der Spiele dämonische

Worte gebrauchen könnten. - An dieser Stelle ist anzumerken,
daß sich Severus mit diesem antiken Gemeinplatz homiletischer
Rhetorik wie Tertullian, aber anders als Augustin, instinktiv den Zirkus als

Ort der Kommunikation mit der Welt der Dämonen vorstellt. Der

" Vgl. dazu C. Lepelley, Les cités de l'Afrique romaine au Bas-Empire, I, Paris
1979, bes. 352-414.

,s Zum Thema Bürgerkrieg vgl. Isidor von Pelusium, Ep. v.185 (PG 78. 1433D). Zu
den Parteien und den Auseinandersetzungen im einzelnen vgl. A. Cameron, Circus
factions, Oxford 1976.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 267

Kontrast zu Augustins Auffassung wird uns weiter unten beschäftigen. -
Dann fährt Severus fort und brandmarkt in Ubereinstimmung mit einer
alten Tradition kirchlicher Rhetorik den Reichtum, der auf Kosten der
Armen für solche Spiele verschleudert werde, um en passant eine recht

ungewöhnliche Bemerkung einzuflechten: «Vorausgesetzt, daß in den
Pferderennen kein Götzendienst stattfindet und sie tatsächlich harmlose

Vergnügungen und Erquickung für die Seele sind sogar unter
dieser Voraussetzung gab uns Gott Pferde nicht dazu, um sie einer solch
übertriebenen Anstrengung auszusetzen, sie Runde um Runde laufen zu

lassen, bis ihnen die Hufe brechen ...» Erst nach diesem bemerkenswert
sensiblen Ausdruck seiner Tierfreundlichkeit strebt Severus auf sein

eigentliches Ziel zu: «Wir können sogar zugeben, daß Pferderennen
keine sündige Beschäftigung sind, wenn ihr das wünscht... weshalb läßt

man sie dann aber zur Ursache von Zwietracht und Aufruhr, zur Quelle
von Unheil für das ganze Volk werden?»39

In dieser Predigt kommt die Sorge des Bischofs wegen möglicher
blutiger Auseinandersetzungen zum Ausdruck. Im Gegensatz dazu deutet

in den Texten, die uns als Quellen für die Lage in Karthago zur Zeit
Augustins zur Verfügung stehen, nichts darauf hin, daß Spiele und
Rennen Anlaß zu blutigen Auseinandersetzungen geworden wären.
Das mag ein Grund für das lange Zögern Augustins gewesen sein, seine

Anklagen allzu scharf und kompromißlos zu formulieren. Das war wohl
auch die Ursache dafür, daß er die Spiele zu den von Menschen
geschaffenen Institutionen rechnete, die dem lobenswerten Zweck dienen

sollten, engere soziale Bindungen zu knüpfen. Die diesen Institutionen

gewidmeten Abschnitte aus De doctrina christiana sind aufregend
komplex. Auch das Theater und die dabei beschäftigten Künstler,
Schauspieler, Tänzer, Mimen und Pantomimen, die in den Augen der
Bischöfe und sogar der Kaiser als die verwerflichsten Menschen
galten40, rechnet Augustin unter die Institutionen, die Mittel
zwischenmenschlicher Verständigung darstellen. Eine Interpretation dieser
Anlässe und Künstler als Vehikel für den menschlichen Umgang mit
dem Teufel im Stile Severus' fehlt. Freilich rechnet Augustin sie zu den
nutzlosen und überflüssigen Einrichtungen. Um so mehr erstaunt an

39 Cath. Horn. 26 (PO 36. 541—557); Zitate S. 545.549.551—553. Zum Thema
Pferdequälerei vgl. Quodvultdeus, Sermo 3.2 (De symb. 1).

40 Zu ihrem Ruf vgl. A. Cameron, Porphyrius the charioteer, Oxford 1973, 230-232,
und Patlagean (Anm.30) 212. Zur Gesetzgebung C.Th. XV.7.1; vgl. das Konzil von
Karthago (401) in Reg. eccl. Carth. 63 (CC 149, S.197).



268 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

dieser Stelle sein Schweigen über den Zirkus, die Rennbahn und
ähnliche Schaustellungen. Wollte er sich die Möglichkeit offenhalten, solche

Unterhaltungsangebote anders als die des Theaters als «notwendig
und nützlich» zu bezeichnen, oder wollte er eine solche Auffassung
wenigstens seinen Lesern nicht nehmen? Vielleicht klingt damit aber
auch schon die Meinung an, solche Einrichtungen seien imstande, den

willentlichen Zusammenhalt mehrerer Menschen zu erreichen, auf dem
die soziale Harmonie beruht, deren Förderung Augustin im folgenden
Abschnitt von De doctrina christiana und noch eindringlicher in De
civitate DeiAl empfiehlt. Daß ihn die Umstände seit April 399 zwangen,
seine gewohnt nachsichtige Haltung den städtischen Festen gegenüber
aufzugeben, ändert nichts an der Tatsache, daß er von der Notwendigkeit

überzeugt war, mit allen Mitteln das zu fördern, was dem gemeinsamen

Wollen und damit dem Grundkonsens jeden gesellschaftlichen
Zusammenschlusses zuträglich sein konnte.

Die geschilderten Ereignisse in einzelnen kleineren nordafrikanischen

Städten mit relativ homogener christlicher Bevölkerung sollten
für die Zukunft bestimmend werden. In solchen Städten konnte der
Klerus seine Normen ohne große Schwierigkeiten durchsetzen. Die
christliche Religion wurde zum Medium des ursprünglich nicht religiös
gefärbten städtischen Konsensus. Bürger einer Stadt zu sein war fortan
identisch mit der Mitgliedschaft in der christlichen Gemeinde, und die
städtischen Angelegenheiten kamen unter die Aufsicht der Kirche.
Auch Rom, obwohl immer schon seinen eigenen Gesetzen gehorchend,
unterlag einer Entwicklung, die der des winzigen nordafrikanischen
Fleckens Simitu sehr ähnlich war. In Rom überlebten neben anderen
Festen auch die Luperkalia bis ins ausgehende 5. Jahrhundert. Das
Schicksal der Luperkalia bildet mein zweites Beispiel.

Wie ein Jahrhundert zuvor das Fest des Genius von Karthago, hatten

auch die Luperkalia die meisten religiösen Elemente verloren.
Christen nahmen ohne Zögern und ohne klerikale Maßregelungen
daran teil; das Fest galt offensichtlich als so harmlos, daß sich eine
christliche Dame in den dreißiger oder vierziger Jahren des 4. Jahrhunderts

in einem - wiederverwendeten - Sarkophag begraben lassen

konnte, der mit Szenen aus den Luperkalia geschmückt war.42 Die

41 Bes. XIX.6; vgl. dazu Markus (Anm. 29) 94—104.
42 H. Solin & H. Brandenburg, Paganer Fruchtbarkeitsritus oder Martyriumsdarstellung?

Zum Grabrelief der Elia Afanacia im Museum der Prätextat-Katakombe zu
Rom, Archäologischer Anzeiger 1980, 271—284.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 269

Luperkalia waren von Christen im Jahre 354 mitgefeiert worden und
erscheinen auch 448/49 noch in einem christlichen Festkalender. Ihre
Ursprünge und ihre Entwicklung sind für unser Thema unwichtig. Ihr
Schicksal im christlichen Imperium veranschaulicht dagegen, wie eine
neutrale städtische Feier plötzlich zu einem hochbrisanten religiösen
Konfliktfeld werden konnte. Die Luperkalia waren ja nicht etwa ein erst

vor kurzem, vielleicht sogar durch Christen, neu belebter heidnischer
Brauch, im Gegenteil. Das Fest wurde während mehr als einem
Jahrhundert von Christen ohne Hindernisse weitergepflegt. Aus dem offenen

Brief Papst Gelasius'I. oder vielleicht seines Vorgängers Felix III.43
an den römischen Senator Andromachus wissen wir, daß die päpstlichen

Vorgänger die Luperkalia toleriert hatten (29). Die Teilnahme
von Christen an den damit verbundenen Riten war üblich gewesen, und
offenbar hatte ein Verbot des Papstes «während eines früheren
Abschnitts meines Pontifikates» (23) keinen Erfolg gezeitigt. In den Augen
der christlichen Teilnehmer hatten die vom Staat und den Bischöfen

geduldeten Festlichkeiten keinerlei religiöse Bedeutung. Das Zeremoniell

hatte - mit den Worten des Papstes - seine «Farbe verloren, war
verkürzt worden und hatte an Wert eingebüßt» (25). Es wurde nicht
mehr von Angehörigen höherer Stände praktiziert, sondern von eigens
dazu angestellten Menschen niederen Standes. So war es gerade durch
seine Verteidiger entwertet worden, die, wie der Papst polemisch
bemerkte, «als erste dagegen gehandelt hatten» (16).

Die päpstliche Anklage macht deutlich, daß die Riten des Festes für
die Laienteilnehmer und für die früheren Päpste ein harmloses
Vergnügen darstellten, das zwar nicht dem Klerus, wohl aber den Laien
erlaubt war (7). Der anstößige Punkt ist gerade die Neutralität des Festes
und das Fehlen einer eindeutigen, positiven religiösen Identität. Der
Papst war entschlossen, die Teilnehmer, seiner Ansicht nach «weder
Christen noch Heiden» (19), zu einer Entscheidung zu zwingen, die
bisher niemand gefordert hatte. «Nehmt Stellung» (23), drängte er sie.

Feiert die Riten entweder in der echten und ursprünglichen Weise eurer

43 Zur Frage der Autorschaft und der Entstehungszeit vgl. P. Nautin, Felix III,
DHGE 16, 1967, 889-895 und Y.M. Duval, Des Lupereales de Constantinople aux
Lupereales de Rome, REL 55 (1977) 222-270, bes. 249. Duvals Analyse der Umstände
und ihre Datierung ante 489 sind überzeugend. Der Brief könnte natürlich auch von
Gelasius in seiner Funktion als päpstlicher Sekretär im Namen des Papstes verfaßt worden
sein. - Die im folgenden genannten eingeklammerten Zahlen verweisen auf die
Paragraphen von Ad Andromachum.



270 Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

Vorfahren (17,26), oder gebt sie auf als «leeren Irrglauben, der mit dem
Bekenntnis zum Christentum unvereinbar ist» (29). Der Papst verlangte,

kein getaufter Christ dürfe an diesem Fest teilnehmen. «Laßt nur die
Heiden den Ritus ausführen, zu deren Glaube er ja gehört» (30). Die
Gründe des Papstes für seine in scharfen Worten abgefaßte Intervention

sind nicht völlig klar. Der Inhalt des Briefes steht aber offensichtlich

im Zusammenhang mit den gespannten Beziehungen des Papstes

zur römischen Aristokratie. Der Angriff auf die Luperkalia bildet nur
eine einzelne Episode in einer sich lange hinziehenden Auseinandersetzung,

aus deren früheren Stadien uns nur undeutliche Spuren geblieben

sind.44

Die scheinbare Ähnlichkeit zwischen den Ermahnungen Augustins
und denen des Papstes darf uns nicht irreführen. In den neunziger
Jahren des 4. Jahrhunderts trieb die Repression von seiten des Staates

einen Keil zwischen zwei soziale Gruppierungen, die sich in Karthago
wie anderwärts zu einer friedlichen Koexistenz zusammengefunden
hatten. Augustin bemühte sich, die neuentfachten Leidenschaften zu

beruhigen und Gewaltausbrüche einzudämmen. Erst als man zwischen
der heidnischen und der christlichen Sphäre eine scharfe Trennlinie zu

ziehen begann und die spectacula eindeutig dem Heidentum zurechnete,
verbot Augustin seiner Gemeinde die Teilnahme an solchen Anlässen.

Anders als Augustin sah sich der Papst nicht mit einer durch
religiöse Konflikte gespaltenen städtischen Gemeinschaft konfrontiert.
Sein scharfer Angriff auf die Luperkalia und ihre Angänger ist ein
Versuch, die Stadt Rom zu spalten, die bezüglich der Assimilation
heidnischer Gruppen in die vom Christentum dominierte städtische

Bevölkerung inzwischen entschieden weiter gegangen war als Karthago
neunzigjahre zuvor. Mit der Abqualifizierung der Luperkalia als

«heidnischen Irrglauben» wollte der Papst die unbeschwerte Festfreude, die
nach der Lokaltradition auch für christliche Laien unanstößig war,
verunmöglichen. Der Angriff war Teil einer ausgeklügelten Strategie:
in den päpstlichen Messen lernte die Gemeinde beten, daß «die, welche
sich zum christlichen Glauben bekennen, alles verwerfen sollen, was im
Widerspruch dazu steht»; daß «Gott denen, die an seinem Tisch sitzen,

geboten hat, sich vom Festmahl des Teufels fernzuhalten und daß er
seinem Volk vergönnen möge, die Neigung zu todbringender Abgöt-

44 Vgl. dazu Duval (Anm.43) 247-252.



Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike 271

terei zu überwinden», und daß «seine von gotteslästerlichen Nichtigkeiten

gereinigte Kirche nicht eine Sache in Worten bekennen und eine
andere in Taten zum Ausdruck bringen möge»45. Die Gemeinde wird
ziemlich sicher gewußt haben, was mit den «gotteslästerlichen
Nichtigkeiten» gemeint war. Viele Hörer werden sich nach den Gründen
gefragt haben, die hinter der plötzlichen Uminterpretation ihres harmlosen,

wenn vielleicht auch etwas zweideutigen Vergnügens in ein
Sakrileg standen.

Der Angriff auf die Luperkalia zielte eher auf römische Sondertraditionen

als auf diffuse «heidnische Uberreste». Er markierte das Ende
einer Partnerschaft zwischen dem Papsttum und der christlichen
Aristokratie der Stadt Rom, die während der Pontifikate Sixtus' III. und
Leos I. ihren Höhepunkt erreicht hatte.46

Der Angriff ist ein Symptom für den wachsenden Einfluß der
römischen Kirche auf das städtische Leben, das bisher seinen eigenen
Gesetzen gehorcht hatte und seinem eigenen Rhythmus gefolgt war.

Der Angriff zeigt umgekehrt, wie Elemente aus dem städtischen
Leben von einer sakralisierten christlichen Gesellschaft, die für das

«Weltliche» keinen Platz mehr hatte, assimiliert wurden. Das Schicksal
der römischen Luperkalia verläuft nicht zufällig anders als das der

byzantinischen: im 10. Jahrhundert feierte man die Luperkalia in
Konstantinopel als Frühlingsfest, das lokale, imperiale und religiöse
Elemente harmonisch vereinte. 47 Der Versuch des Papstes, den Laien den

neutralen, weltlichen Spielraum städtischer spectacula zu nehmen und
ihnen klerikale Normen aufzuzwingen, steht dazu in schärfstem Gegensatz.

Dies ist ein kleines, aber sprechendes Symptom für das wachsende
Auseinanderdriften der griechischen und der lateinischen Christenheit.

45 Zitate aus den Messen VIII.xx bis und XVIII.xviii, zwei der achtzehn Messen, die
G. Pomares (Gélase Ier: Lettre contre les Lupereales et dix-huit messes du Sacramentaire
I.éonien, SC 65, Paris 1959) Gelasius (i.e. vermutlich Felix III.) zuschreibt. Die Zuschrei-
bung der beiden erwähnten Messtexte an Felix III. (oder vielleicht Gelasius) ist relativ
sicher.

46 Zu den Einzelheiten vgl. C. Pietri, Aristocratie et société cléricale dans l'Italie
chrétienne au temps d'Odoacre et de Théodoric, MEFR 93 (1981) 417—467, 421—423.

47 Vgl. Duval (Anm.43). Die angebliche Substitution der Luperealien (15. Februar)
durch Maria Reinigung oder Lichtmeß (2. Februar) beruht auf Spekulationen. Tatsächlich
handelt es sich beim christlichen Fest um eine unabhängige spätere Erscheinung. Zu
Festen im griechischsprachigen Osten vgl. M. Harl, La dénonciation des festivités
profanes dans le discours episcopal et monastique en Orient chrétien à la fin du IVe siècle, in:
La fête, pratique et discours (Annales littéraires de l'Université de Besancon 262) 1981,
123-147.





Giulio d'Onofrio

Theological ideas and the idea of
Theology in the Early Middle Ages

(9th-11th centuries) *

The question 'whether theology is a scientific form of knowledge'
was not explicitly formulated during the early Middle Ages1. Mostly
devoted to scriptural exegesis, as well as to a systematization of
ecclesiastical and patristic material, the writers of this age do not seem to be

interested in the epistemological definition ofparticular fields of knowledge

as methodologically differentiated from other ones 2. It is known
that they inherited from ancient times a summarized exposition of
elementary sciences, formalized in the sequence of the seven liberal arts,

* This paper was delivered at the Eight International Congress of Medieval Philosophy

(Helsinki, 24-29 August 1987): because of its length, another, completely different
paper has been published in the Proceedings of the congress.

1 For the general history of theology in the earliest centuries of the Middle Ages, see:
M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, 2 vols., Freiburg im Br.,
1909-1911, 1, pp. 148-257, and Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem

Ausgang der Väterzeit, Freiburg im Br., 1933, pp. 25-29; A. von Harnack, Lehrbuch der

Dogmengeschichte, 3 vols., Freiburg im Br., 1888—1890, 3, pp. 244—293; R. Seeberg,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, 4 vols., Leipzig, 1920, 3, pp. 47—111. And see, more
recently, A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 2 vols., Gütersloh, 1965—1968, 2,

pp. 15-33; E. Mühlenberg, Dogma und Lehre im Abendland, von Augustin bis Anselm
von Canterbury, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, ed. C. Andresen,
3 vols., Göttingen, 1982-1984, 1, pp. 406-566.

2 One of the first medieval discussions about the scientific value ofa determined form
ofknowledge is to be found in the Epistola ad Desiderium Cassinensem (De communibus
medico cognitu necessariis locis) of Constantine the African, PL 150, 1563C—1566A,

concerning the epistemological status of medicine (<medicina scientiane sit necne>); see

L. Thorndike, A Catalogue of Incipits ofMediaeval Scientific Writings in Latin, London,
1963, p. 887.



274 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

and they did not question the intermediary sources of this systematic
learning about the critical principles which differentiate a scientific
form of knowledge from a non-scientific one.

Such a mental attitude harmonizes perfectly with the general Augus-
tinian inspiration typical of the intellectual world of the time. Actually,
according to Augustin's view, science is the complex yet unitary result of
every inquiry, gradually leading to a mental reconstruction of the order
that had been given once and forever by the Creator to the created

world. Overriding the detailed organisation of separate disciplines is a

firmly fastened view of the whole, a form of knowledge that exceeds

normal human capacities and is called sapientia, Wisdom 3. Since the

final subject of all knowledge is Truth, and Truth is God, theology is not
a special and differentiated branch of knowledge and every true
investigation is a theological one. Wisdom is the summing up of all the

individual sciences. So that, being a vera sapientia, theology is therefore a

vera philosophia, differentiated from, and yet involving, every particular
form of rational understanding4.

This idea of the coincidence of theology and philosophy characterizes

the whole of intellectual inspiration in the early medieval times.

Thus, at the beginning ofAlcuin's dialogue De dialectica, in a text where
the author is drawing the division of philosophy nearly word for word
from one of his favourite models - the Etymologiae of Isidore ofSevilla -
the word theologica is preferred to theoretica (or theorica), which means the
whole extent of human logical rationality as a means of knowledge and

is also attested in the manuscript tradition both of Isidore and ofJerome
(Isidore's direct source). But immediately thereafter the very meaning of
theologia is identified by Alcuin with the Isidorianphilosophia inspectiva,
defined as contemplation of heavenly things5. This means that, in

3 See R. Lorenz, Die Wissenschaftslehre Augustins, in -.Zeitschriftfür Kirchengeschichte
67 (1955-56) pp. 29-60 and 213-51.

4 See Augustine, Contra Julianum, 4, 14,72, PL 44.774: «Obsecro te, non sit ho-
nestior philosophia gentium, quam nostra Christiana, quae una est vera philosophia,
quandoquidem Studium vel amor sapientiae significatur hoc nomine.» See É. Gilson,
Introduction à l'étude de saint Augustin, Paris, 1931, pp. 139-154. And see note 11.

3 See Alcuin, De dialectica, PL 101, 952CD; and see Isidore of Sevilla, Etymologiae,

2, 24,8 and 10—11, PL 82, 141D and 142A; Jerome, Ep. ad Paulam, in: Epistolae,
30, PL 22, 441-442. And see J. Fontaine, Isidore de Séville et la culture classique dans

l'Espagne Wisigothique, 2 vols., Paris, 1959, 2, p. 601, n. 4; I. Hadot, Arts libéraux et
philosophie dans la pensée antique, Paris, 1984, pp. 212 and 299; andj. Fontaine, Isidore
de Séville... Notes complémentaires et Supplement bibliographique, Paris, 1983,

p. 1120.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 275

Alcuin's mind, all the logical values and demonstrative results ofhuman

thought ought always to be fitted into a theological frame 6. The whole
of the Alcuinian text is later, in its turn, reported verbatim in Rabanus
Maurus' encyclopaedia De universo1. Agobardus of Lyon reproaches
Fredegisus of Tours for daring to question the logical validity of the
assertion 'God is Truth'8. Likewise Claude of Turin presents his own
theological work pointing out in a collage ofAugustinian quotations the

identity between God and the Truth 9. In the Commentary on Genesis of
Angelomus of Luxeuil, we find the Origenian idea that the very task of
logic («rationalis intelligentia quae logica dicitur») is a theological one,
that is, the acknowledgement of God as the universal source of being
(«quae Deum Patrem omnium confïtetur») 10. And from a few well-
known lines of the Augustinian De vera religione John the Scot draws a

direct identification between religion and philosophy and assumes it as

the fundamental hermeneutic key for his own description of the
universality of being, including God and his Ideas 11.

6 See Alcuin, Commentaria in Johannis Evangelium libri VII, 4, 22 (Jo 8,32), PL
100,867C (from an idea ofAugustine, Tr. in Ev. Johannis, 41, 1, PL35,1692); Explanatio
in Epistolam Pauli ad Titum, 1, 1, PL 100, 1010BC (Alcuin's variations on his source,
Jerome, Comm. in Ep. ad Titum, 1, PL 26, 592C—593B); De rhetorica et virtutibus, PL
101, 943D-944A.

7 Rabanus Maurus, De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 416BC.
8 Agobard of Lyon, Contra obiectiones Fredegisi, 15, PL 104, 169A (CCCM 52,

p. 294,1-5).
9 Claudius of Turin, Liber informationum litterae et spiritus super Leviticum,

Postf., PL 104,618AC. See Augustine, De iibero arbitrio, 2,14,38, PL 32,1262 (CCSL 29,

p. 263, 42-51) and De vera religione, 49, 97, PL 34, 165 (CCSL 32, p. 250,58-67).
10 Angelomus of Luxeuil, Commentarius in Genesim, 21, PL 115,193B. The source

of Angelomus, the fourteenth Omilia in Genesim ofOrigen translated by Rufinus (PG 12,

238BC), is litterally followed also by the pseudo-Beda (PL 91, 249D) and by Claudius of
Turin (PL 50,986C) in their own Commentaries on Genesis. See M. L.W. Laistner, Some

Early Medieval Commentaries on the Old Testament, in: Harvard Theological Review 46

(1953) pp. 27—46 (repr. in The Intellectual Heritage of the Early Middle Ages, Ithaca —

New York, 1957, pp. 181-201).
11 John the Scot (Eriugena), De divina praedestinatione liber, 1,1, PL 122, 357C-

358A (CCCM 50, p. 5,9-18): «Si enim, ut ait sanctus Augustinus, <creditur et docetur,
quod est humanae salutis caput, non aliam esse philosophiam, id est sapientiae Studium, et
aliam religionem, cum hi quorum doctrinam non approbamus nec sacramenta nobiscum
communicant,) quid est aliud de philosophia tractare, nisi verae religionis, qua summa et
principalis omnium rerum causa, deus, et humiliter colitur et rationabiliter investigatur,
régulas exponere? Conficitur inde veram esse philosophiam veram religionem conver-
simque veram religionem esse veram philosophiam.» See Augustine, De vera religione,
5,8, PL 34, 126 (CCSL 32, p. 193, 12-16).



276 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

Theological indeed is, in this Augustinian light, the target of all
human theoretical search for true objects of knowledge. A true statement

is always a reflection of the divine order in the universe, captured
by human intelligence through endless efforts of comprehension 12. In
early medieval culture, therefore, every philosopher, every thinker,
every searcher and lover of the Truth is a theologian.

If this is true, it is not of secondary importance to consult the
medieval writers as to what conditions have to be respected to reach

theological Wisdom. The answer cannot avoid preliminarily at least

two basic elements for every science: on the one hand, the
acknowledgement of the existence of truth and of human possibility of reaching
it; on the other, the necessity of a universal consent about truth,
including all those who participate in the inquiry - a consent which is

the condition necessary to make possible their reciprocal understanding
in the course of the discussion.

The first of these two elements is a crucial one for the very possibility
of a philosophy - and of a Chrisian philosophy in particular. Does Truth
exist, and, if so, is it possible for mankind to obtain it? The history of
ancient Greek philosophy does not give a definitive answer. Both a kind
of weariness in philosophical creativity and an unavoidable disappointment

as a consequence of the continuous disagreements and disputes

among the supporters of the classical philosophical schools testify, for
Augustine, to the irreparable failure of every human rational presumption.

But a fundamentally Platonic certainty about the existence of an

unchanging Truth prevents him from firmly accepting Academic
skepticism, and induces him to search for the possibility of a definitive,
totally true and universally diffusible knowledge about God and his
attributes in a divine Revelation which subsequently man could, by his

12 See Rabanus Maurus, De institutione clericorum, 3, 2, PL 107, 379CD (ed. A.

Knöpfler, Munich, 1901, pp. 191-192): «Quicquid enim veri a quocumque reperitur, a

veritate verum esse per ipsam veritatem dinoscitur, et quidquid ubicunque boni invenitur,
a bonitate bonum esse deprehenditur, sic et quidquid sapientiae a quoquam investigatur, a

sapientia sapiens esse intelligitur. Nec enim ilia, quae in libris prudentium huius saeculi

vera et sapientia reperiuntur, alii quam veritati et sapientiae tribuenda sunt, quia non ab

illis haec primum statuta sunt, in quorum dictis haec leguntur, sed ab aeterno manantia
investigata sunt, quantum ipsa doctrix et inluminatrix omnium Veritas et sapientia eis

investigare posse concessit. Ac ideo ad unum terminum cuncta referenda sunt, et quae in
libris gentilium utilia et quae in scripturis sacris salubria inveniuntur, ut ad cognitionem
perfectam veritatis et sapientiae perveniamus, qua cernitur et tenetur summum
bonum.»



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 277

own reason, freely corroborate and support, if only he would agree,
definitively, once and for all, to acknowledge it as true. The Christian

answer to the twofold preliminary question is thus a reciprocal one:
Truth does exist, but is hidden in itself; yet men can have a knowledge of
it on condition that God himself freely reveals it; and if that happens,

new chances are given to human philosophy, too, to become definitively
true and incontrovertible. In fact no new speculations, new schools or
apostasies of disciples could damage, weaken, or even scratch the
surface of a divinely originated certitude 13. Thus far Augustine.

However at the beginning of medieval times the second element
conditional for theology comes openly to the surface. The consent to
Christian Faith needs to be universal; otherwise it is the universality
itself of every true principle of knowledge that could be compromised.
Actually, after the tragic experience of the lack of political unification
following the fall of the Roman empire, the diffusion and the stability of
the common Christian Faith appear to be the unique guarantee for the

preservation of the delicate blend of diverse populations achieved

through military power by the Frankish kingdom. It is the uniformity
itself of the Christian school — which is both ideological (i.e. philosophical)

and religious (i.e. theological) - that had become at the time of
Charles the Great a token of its truthfulness 14. The alliance between
Rome and France, that is between papacy and empire, supports and is

supported by the accomplishment of the Alcuinian plans for the birth of
a new Athens in France 15. The truth which Charles has diffused, and

13 Concerning the Augustinian idea of truth, see my observations in G. d'Onofrio,
La dialettica in Agostino e il metodo della teologia nell'alto Medioevo, in: Congresso
internazionale su s. Agostino nel XVI centenario della conversione (Roma, 15-20 set-
tembre 1986), Atti, 3 vols., Roma, 1987 (Studia Ephemeridis Augustinianum, 24), 1,

pp. 251-282.
14 See for example Alcuin, Expositio in Psalmos graduales (Ps 122,2), PL 100,624C;

Ep. ad Carolum, in: Epistolae, ed. E. Dümmler, MGH, Ep., 4 (Kar aev., 2), Berlin, 1905,

202, p. 336,17-23; Ep. ad Carolum (dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257,

p. 415,33—36; Commentaria in Johannis Evangelium, 7, 39 (Jo 17,21), PL 100, 966D—

967A; Adversus Felicem Urgellitanum episcopum libri septem, 1,4, PL 101, 130C-
131D.

15 See Alcuin, Ep. ad Carolum, ed. Dümmler, 170, p. 279, 20—26; Ep. ad Carolum,
ibid., 171, pp. 281,20-282,12; Ep. ad Carolum, ibid., 174, p. 288, 17-27; Ep. ad Carolum
(dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257, p. 414,20-33. See D.A. Bullough, Alcuin
and the Kingdom of Heaven: Liturgy, Theology and the Carolingian Age, in: Carolingian
Essays, ed. U.-R. Blumenthal, Washington, 1983, pp. 1-69; C. Leonardi, Alcuino e la
Scuola palatina: le ambizioni di una cultura unitaria, in: Nascita dell'Europa ed Europa
Carolingia: un'equazione da verificare, Settimane di Studio del Centra Italiano di Studi
sull'Alto Medioevo, XXVII, Spolera, 1981, pp. 459-496.



278 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

now imposes on his subjects, is, in fact, the same, eternal and indivisible
one which the Roman Church has retained and preserved from any
corruption during the centuries and all over the world. So that, as

Charles himself is acclaimed as the defender of Christian Truth, similarly

the court ofwise men who surround him is charged with the task of
defending and maintaining in its essential unity the true knowledge of
this Truth. Now to understand what early medieval theology is means

precisely to describe the real nature and the extent of this task.

First of all, it seems that the most concrete form of work for a

teologian of the age which follows the conclusion of the patristic era, has

to be reduced to the reali2ation of clear, succint and complete
explanations of the Holy Writ, based on the teachings of the Fathers. In the

Scripture, indeed, lies the entire extent of Christian Truth, but simple
believers need to be guided to the correct understanding, within their
limits, of the essential and deeply significant language of the inspired
authors 16. To be sure, the Fathers of the Church have already written in
their exegetical treatises more than what is required for a correct and

accurate interpretation of the Bible: yet their language, too, is sometimes

difficult to understand: the turn of their sentences is sometimes

too complex; their digressions too dispersive17. Thus the monastic
libraries of the ninth to eleventh centuries were, over the years, more
and more filled with new, but unoriginal exegetical treatises,
compounded of extracts from patristic texts, held together by short
connecting sentences 1S. From Alcuin to the time of Anselm, there is a true

16 See Rabanus Maurus, De institutione clericorum, 3, 2, PL 107, 379BC (ed.

Knöpfler, p. 191): «Fundamentum autem, status et perfectio prudentiae scientia est

sanctarum scripturarum, ac si quid aliud est, quod sapientiae nomine rite censeri possit, ab

uno eodemque sapientiae fonte derivatum, ad ejus respectât originem.» And see Alcuin,
Ep. ad Gislam, ed. Dümmler, 15, p. 41,31-45; Ep. ad Aedilbertum, ibid., 31, p. 73, 2-5;
Ep. ad Cantuarienses, ibid., 129, p. 191,31-37; Expositio in Epistolam Pauli Apostoli ad

Hebraeos, 5 (Hbr 5,13-14), PL 100, 1055D-1056B, from an idea of John Chrysostom
(Homil. 8, transi, by Mutianus, PG 63, 295).

17 See Ep. Gislae et Rodtrudae ad Alcuinum, in: Alcuin, Epistolae, ed. Dümmler,
196, p. 324,25-29; Rabanus Maurus, Ep. ad Haistulfum Moguntiacensem (dedic. Comm.
in Matthaeum), in: Epistolae, ed. E. Dümmler, MGH, Ep., 5 (Kar. aev., 3), Berlin, 1899,
5, p. 388,20-30 and p. 389,9-21.

18 See the Alcuinian descriptions of the method of defloratio in: Alcuin, Ep. ad

Gislam (dedic. Comm. in Joh.), ed. Dümmler, 213, pp. 356,31-357,14; Ep. ad Gislam
(dedic. sec. partis Comm. in Joh.), ibid., 214, pp. 357, 34—358,5. And see Ep. ad Arnonem,
ibid., 243, p. 389,13-18; Ep. ad Oniam, Candidum et Fredegisum (dedic. Comm. super
Ecclesiasten), ibid., 251, p. 407,8-9 and 27-30 (w. 5-8); Commentaria super Ecclesias-

ten, versus postf., PL 100, 720B, vv. 1-8; Adversus Elipandum Toletanum libri quatuor,



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 279

flourishing ofexegetical compilations from patristic sources, often even
copies of each other, of little interest for a modern reader. At first sight,
in fact, no trace of a reflection on the methodology of theological
investigation is to be found in these texts.

Nevertheless, exegetical production cannot exhaust the theologian's
duty. The continuous presence of heretics troubling the peace of the
Church induces pious defenders of the true Faith to build a reinforced
protecting wall around the area of the city of God. First among the
medieval writers, Alcuin was to have a concrete experience of fighting
against heresy, and the arguments he elaborated during the controversy
with Spanish Adoptianism shed a new light on the offices and aims of
his theology, as well as on its methodological development19.

Heretics not only endanger their acolytes' redemption, they put in
peril the political and spiritual unity of Christendom, that unity which
is, as we have seen, the principle itself of its survival. Heretics repeat the

same error as did the philosophers of the ancient world, and, like them,
they bring divisions into what is authentically indivisible 20. They
presume to make use of the tools of human reasoning in order to explain the

meaning of a revealed mystery, the true integral comprehension of
which is in itself forbidden to human intelligence 21. They attempt, for

3, 1, PL 101, 271A. See also Beate of Liebana, In Apocalipsin libri duodecim, praef., 1,

2—9, ed. H.A. Sanders, Rome, 1930 (Papers and Monographs of the American Academy in
Rome, 7), pp. 1—2; Rabanus Maurus, Ep. ad Haistulfum Moguntiacensem (dedic. De
instit. cleric.), ed. Dümmler, 3, p. 385,22—30 and 386,16—25; Ep. ad Hilduinum Sancti

Dionysii (dedic. Comm. in Reges), ibid., pp. 402,32-403,6; Ep. Freculfi Lexoviensis ad

Hrabanum, ibid., 7, p. 392, 10-22; etc.
19 See Alcuin, Expositio in Psalmum CXVIII, v. 42, PL 100, 603B and v. 46, 604A,

from an idea of Augustine (Enarr. Ps., 118, 13,2, PL 37, 1536-37; CCSL 40, pp. 1705-
1706). The image of the <wall> is a very frequent one in Alcuinian texts; see, for example:
Compendium in Canticum Canticorum (Ct 8,9-10), PL 100, 663AB; Ep. ad Felicem
Urgellitanum, ed. Dümmler, 23, p. 61,4; Ep. ad Carolum, ibid., 41, p. 84,7-11 ; Adversus
Felicem Urgellitanum, 6, 8, PL 101, 209D—210A.

20 See Alcuin, Commentaria in Johannis Evangelium, 5, 25 (Jo 10,1-7), PL 100,

883BC and 884D-885A; Libri Carolini (Capitulare de imaginibus), 3, 9, ed. H. Bastgen,
MGH, Leg., 3, Concilia, 2, suppl. (Hannover-Leipzig, 1924), pp. 121,25-122,11. And see

Rabanus Maurus, De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 415D-416A: «Hi
philosophorum errores etiam apud Ecclesiam induxerunt haereses. Eadem materia
apud haereticos et philosophos volutatur, idem retractatus implicantur: sed spretis erro-
ribus gentilium atque haereticorum, quae sit vera philosophia secundum catholicorum

patrum sensuum dicendum nobis est.»
21 See Alcuin, Adversus haeresin Felicis liber, 37, PL 101, 102C (ed. G.B. Blumen-

shine, Studi e testi, 285; Città del Vaticano, 1908, p. 75,8-11); Adversus Felicem
Urgellitanum, 6, 1, PL 101, 199C-200D; 7, 3, 215BC; 7, 10, 222CD; etc.



280 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

example, to define divine and supernatural essence by means of terms or
images gathered from the natural created world22; or they introduce
new words to provide a better understanding of the Faith, so altering
catholic dogmatic formulae which had received authority and stability
through the illuminated contribution of the Fathers 23. Heresy is therefore

nothing else than a laceration of Christ's tunic at the foot of the
Cross 24.

Consequently, similar to the ancient philosophical sects, heretics fall
into incongruousness and contradiction through their deviating
doctrines. If Academic probabilism is the natural condition of philosophy
when separated from a religious approach to the revealed Truth, in the

same way heresy betrays its intrinsic fallacy by showing its position to be

separated from the believers' unanimitas — a very useful word in Alcuin's
theological language, describing a political, religious, and even an
intellectual and cultural bond among the souls of all the subjects of
Christ's kingdom 2\ In short, if the natural state of heresy is to be cut off
from the tradition of the Church, it is this tradition itself that must be

invoked to disclose heresy's trickery. If the first rule of every theological
discussion is the setting of the Holy Writ as the universal point of
departure and term ofverification of each question, the second one now
becomes the resort to the witness of ecclesiastical traditio: that is, the

texts of the Fathers, of the Councils and of liturgical practice 2<s.

22 See Alcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 3, 2, PL 101, 163D—164A; Adversus

Elipandum Toletanum episcopum libri quatuor, 1, 10, PL 101, 248BC.
25 See Alcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 7, 3, PL 101, 215B; Ep. ad Elipandum

Toletanum, ed. Diimmler, 166, p. 296,5—9; Ep. ad monachos Gothiae, ibid., 137,

p. 211,12—23; Adversus Felicem Urgellitanum, 6, 1, PL 101, 199C—200D. See also

Charles the Great, Admonitio generalis, ed. A. Boretius, MGH, Leg., 2, Cap.7 reg. fr., 1

(Hannover, 1883), 22, pp. 61,22-62,14; Libri Carolini, 1, 13, ed. Bastgen, p. 33,19-28;
etc.

24 See Alcuin, Ep. ad monachos Eboracenses, ed Diimmler, 43, p. 89,7-10 (cf. Jo 20,

23); Ep. ad Paulinum Aquileiensem, ibid., 139, p. 221,9-11. And see Libri Carolini, 1,12,
ed. Bastgen, p. 32,1-19. See also Augustine, Tractatus in Ev. Johannis, 118, 4, PL 35,
1949 (CCSL 36, pp. 656-57).

25 See Alcuin, Ep. ad Felicem Urgellitanum, ed. Diimmler, 23, p. 61,13-23; ibid.,
p. 61,27-34; Ep. ad monachos Gothiae, ibid., 137, p. 211,13-15; ibid., p. 215,10-14;
Adversus Felicem Urgellitanum, 1, 6, PL 101, 132B—133A. On the Alcuinian idea of
<unanimitas>, see M. Cristiani, Dall'Unanimitas all'Universitas, Da Alcuino a Giovanni
Eriugena, Lineamenti ideologici e terminologia politica della cultura del sec. IX, Roma,
1978 (1st. Storico Ital. per il Medio Evo, Studi Storici 100-102).

26 See Alcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 1,4, PL 101, 131A; 4, 13, 187C —

188A. And see Libri Carolini, 2, 24, ed. Bastgen, p. 83,33-39.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 281

Like the exegetical texts of the early Middle Ages, many controversial

treatises of that period are a detailed and reasoned collage of
patristic and ecclesiastical excerpts testifying to the true and authorized
attitude of the Church regarding the problematics discussed by the
enemies of the Faith. Alcuin's rule of traditio easily becomes the inspiring

principle of nearly all subsequent controversialist literature.
Rabanus Maurus at times seems to give a codified formulation of

that procedure as a sufficient method for answering incidental questions
concerning religious matters : first, respect for the authority of the Bible ;

immediately thereafter, when a question does not find a sufficient
explanation in Revelation, the resort to the Fathers' teachings 21.

As a subtle and persuasive explanation of this, Pascasius Radbertus,

introducing his commentary on Matthew's Gospel, notes that, just like
ancient philosophy, Christian Wisdom is always unlimited and not
concluded for man because of the indefiniteness and incomprehensibility

of divine Truth. All the Fathers can, therefore, be accepted as

veritable witnesses of God, but none of them as the last and definitive
one 28. Their work can thus be continued by their medieval pupils, for
whom their texts must serve as an instrument and a model. In ancient
times, Cicero justified his own philosophical eclecticism by telling the

story of a painter who had to make a portrait of Helen of Troy and,
because he could not find an appropriate model, took his inspiration
from five beautiful women. In the same way, a theologian can pick out
his arguments from the texts of all the true supporters of Faith who have

consolidated Christian belief before him 29.

Yet, once more, the rule of traditio cannot be directly assumed as a

sufficient criterion for progress in theological learning, and the possibility

of a third step seems to be expected. It is easy indeed to recognize
that even the heretics try to fortify their own theological assertions by
quoting several texts from the Bible and from patristic literature, appar-

27 Rabanus Maurus, Ep. ad Hattonem Fuldensem (De consanguineorum nuptiis et
de magorum praestigiis), ed. Düramler, 31, p. 455,8-9: «Magnorum virorum et clarissi-

morum doctorum mos semper fuit ad ea, de quibus interrogati fuerant, competenter
responsum quaerere, et adnitentes auctoritati sanctarum Scripturarum sanctorumque
Patrum sententiis ea quae ab eis postulata fuerant, breviter dilucideque reserare.» See also

Angelomus of Luxeuil, Enarrationes in libros Regum, praef., PL 115, 244D.
28 See Pascasius Radbertus, Ep. ad Guntlandum (dedic. Exp. in Matthaeum), in:

Epistolae, ed. E. Diimmler, MGH, Ep., 6 (Kar. aev., 4), Berlin, 1925, 6, pp. 139,5—141,1

(and CCCM 56, pp. 2,40-6,157).
25 See ibid., p. 141,2-9 (CCCM 56, p. 6,158-167). And see Cicero, De invent.,

2, 1,1-3.



282 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

ently giving consent to them. Alcuin draws up a list of precepts useful in

pointing out the heretics' misuse of patristic excerpts. They endeavour

to give false interpretations of these texts, or they quote them
incompletely, ignoring passages inconvenient to their theses ; worst of all, they
also dare at times to alter the quoted texts, or impiously attempt to falsify
words30. Alcuin remarks, incidentally, that the compound of trueness
and falsity which gives birth to heresy permits the genuine supporter of
the true Faith to introduce into the discussion the helpfulness of human

reasoning, which can distinguish deception from persuasion and true
statements from untrue31. An appeal is made to the <reason> of the

heretic to recognize the logical invalidity ofhis position in the face of the
traditio from which he attempts to separate himself32. And ancient

philosophy can reappear here, playing the role of the trustworthy
servant of theological Wisdom.

Now, to ask which possibilities philosophical knowledge has of
becoming a constituent part of theology, means, strictly speaking, to ask

what possibility it has of being true. Philosophy in itself is bound to an

always imperfect, not more than probabilistic form of knowledge, but
the Truth of religion can enlighten, if necessary, the results of human

rationality, so that in return philosophy - become true thanks to the

Faith — can support theological Wisdom against arrogant attacks by the
enemies of Truth 33.

30 See Alcuin, Ep. ad Carolum (dedic. Adv. Fei. Urgell.), ed. Dümmler, 202, p.
336,4—8: «Igitur plurima copioso, sed non scolastico sermone sanctorum Patrum exempla
praefatus disputator [seil. Felix] colligere studuit; quorum quaedam sibimet ipsi valde
adversari videntur; quaedam nihil suis favere partibus intelliguntur; quaedam pravo sensu
aliter, quam ab eis posita sunt, interpraetare nititur. Ex his tribus modis sententiarum illius
numerositas contexitur.»See also Adversus Felicem Urgellitanum, 6,6, PL 101,206BC; 7,

4,215AB; Adversus Elipandum Toletanum, 1,13, PL 101,249B-250A; 2, 5, 261C-262A;
2, 10, 267AC. Such arguments have Augustinian roots: see for instance De nuptiis et
concupiscentia, 2, 31, 53, PL 44, 467.

31 See Alcuin, Ep. ad Monachos Hiberniae, ed. Dümmler, 280, p. 437,15—31; Ep. ad

Fredegisum, ibid., 289, pp. 447,28-448,4; Adversus Felicem Urgellitanum, 5, 1-2, PL
101, 187D-189C.

32 See, for example, Alcuin, Adversus Elipandum Toletanum, 4, 7, PL 101, 291C:
«(...) Quod certissime ejusdem synodi litteras legentes agnoscere potestis, si aliqua in vobis
rationalis creaturae particula remanserit. Hoc solum vobis restât remedii, ut tota mentis
alacritate relinquatis infidelitatem illius Nestorii atque vestram (...).» Ibid., 1,12, 249A,
Alcuin asserts that the Konversion> of Felix of Urgel to catholic truth has a rational
ground: «Nunc vero Deo miserante rationabili disputatione convictus, et absolutus ab

errore vestro, et in catholicae pacis unanimitatem reductus.»
33 See Alcuin, Disputatio de vera philosophia, PL 101, 849D-850A; 850AB; 852C-

853A; 853-854A.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 283

The early medieval writers do not hide their confidence in this
theological recovery of profane science. Among his short accounts of
Greek schools of philosophy, Isidore of Sevilla, followed verbatim by
Rabanus Maurus in book XV of De universo, comments on the position
of the Academics that Truth does exist, but lies in the darkness, as if
hidden in a neverending well, by saying that it is true that a great deal of
things are, through God's will, impossible to understand for men; yet
there are still many possibilities open to human discernment for assuring

some particular and determined forms of true knowledge: «Sicut
fatendum est multa incerta et occulta esse quae voluit Deus intelligen-
tiam hominis excedere, sic tarnen plurima esse quae possint et sensibus

capi, et ratione comprehendi» 34. Fredegisus of Tours presents his

philosophical letter concerning the substantiality of «nihil» and «tenebrae»

as «pauca ratione simul et auctoritate congesta», and the results of his

rational inquiries as «probabiles sententiae» A Dungal of Saint-Denys,
in a letter concerning the computation of the moon's phases, confirms
that a correct demonstration must be supported by the joint contribution
ofprobabilis ratio and of traditio 3<s.

Practically, this means that the seven liberal arts - in which, towards
the end of classical time, wise heirs of the ancient Greek philosophers
summarily collected and ordered the multifarious results of ancient
science — can freely be excepted by the Christians from their refusal of
paganism 37. It is noteworthy, however, that it was just because philos-

34 Isidore of Sevilla, Etymologiae, 8, 6,11-12, PL 82, 306B. See Rabanus Maurus,
De rerum naturis (De universo), 15, 1, PL 111, 414D.

35 Fredegisus of Tours, Ep. ad proceres palatii de substantia nihili et tenebrarum, in:
Epistolae variorum Carolo Magno régnante scriptae, ed. Diimmler, MGH, Ep., 4 (Kar.
aev., 2), Berlin, 1895, p. 555,30. And see ibid., p. 553,4—7: «(...) Huic responsioni
obviandum est, primum ratione, in quantum hominis ratio patitur; deinde auctoritate, non
qualibet, sed divina dumtaxat, quae sola auctoritas est solaque immobilem obtinet firmi-
tatem.» See M.L. Colish, Carolingian Debates over Nihil and Tenebrae: A Study in
Theological Method, in: Speculum 59 (1984) pp. 757—95.

33 Dungal of Saint-Dents, Ep. ad Carolum in: Epistolae, ed. Diimmler, MGH,
Ep., 4 (Kar. aev., 2), Berlin, 1985, 1, p. 575,8-9.

37 See Alcuin, Ep. ad monachos Hiberniae, in: Epistolae, ed. Dümmler, 280,

p. 437,25-31; Ep. ad Arnonem, ibid., 207, p. 345,16-25; Ep. ad Carolum, ibid., 307,

p. 470,19-26; Charles the Great, Epistola de litteris colendis, ed. Boretius, MGH,
Leges, 2, Capitularia regum francorum, 1, Hannover, 1881, 29, p. 79,5-46; Dungal of
Saint-Denys, Epistola ad Carolum, ed. Diimmler, 1, p. 575,12-18; Walafrid Strabo,
De rebus ecclesiasticis, ed. A. Boretius and V. Krause, MGH, Legum, 2, Capitularia regum
Francorum, 2, 3, Hannover, 1907, p. 481,12-14; and see a later witness of the same
attitude in Gerhard of Cszanad, Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 3, CCCM, 49,



284 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

ophy had shown, at the end of pagan history, its ultimate deficiencies
that the Christians, since the time of the holy Fathers, were able to
accept and appropriate the intellectual skills elaborated from
philosophical tradition. It is exactly the inherent incompleteness of rational
proceedings that prevents rash applications of the seven arts to the

mysteries of Faith, but at the same time enables the believer to establish

once and for all the meaning of words and their standing as signs for
things; the value of numbers and their properties; the possibility
of describing forms and motions of the essences of the world, and

so on.
The medieval writers soon realize that the heretic is censurable not

merely because of his application of human intelligence to religious
items, but because he attempts to use it in a theological field without
limitation or control38. He has just inverted the relation between belief
and reasoning, trying to modify the first by means of the second 39. On
the contrary, it is clear that from the age of Alcuin to the time of Peter
Damiani and of the Berengarian controversy, all ecclesiastical writers
share an idea of total subordination of rational power to Faith. Most
modern historians have considered this attitude as <antidialectical>,
which means antiphilosophical40. In reality the early medieval thinker
brings in a very clearly defined, even if restrictive consideration of
rational investigation as true, yet true only ifsubordinated to the Truth of
Faith. It is an attitude, however, which in principle he has in common
with Christian philosophers of every age.

A universal critérium which is not philosophical in its roots, limits
the theological contribution of philosophy, appearing first in the slowly
elaborated formulations of Carolingian theology: that is, the critérium
of the Almightiness of God. Invoking the impenetrability of the Mystery

p. 33,275-281. A common origin for such Carolingian ideas about the theological
usefulness of the seven arts is to be found in Augustinian texts: see for instance De doctrina
Christiana, 2, 40,60, PL 34, 63 (CCSL 32, pp. 73-74), followed verbatim by Rabanus
Maurus, De institutione clericorum, 3, 26, PL 107, 404 (ed. Knöpfler, pp. 241-242).

38 See Alcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 1, 3, PL 101, 130AB; 3, 2, 163D-
164A; 6, 10, 212A-214A; 7, 9-10, 222B-223A; Adversus haeresin Felicis liber, 37, PL
101, 102C-103A (ed. Blumenshine, pp. 75,13-76,2).

39 See Alcuin, Adversus Elipandum Toletanum, 4, 11, PL 101, 293D-294B.
40 See Grabmann, Geschichte, 1, pp. 215 s.; M. De Wulf, Histoire de la philosophie

médiévale, 3 vols., Louvain - Paris, 1947, 1, pp. 158-166; S. Vanni Rovighi, Dialettici e

antidialettici, in: Grande antologia filosofica, 4, Milano, 1954, pp. 668-669;J.Marenbon,
Early Medieval Philosophy (480—1150). An Introduction, London — Boston, 1983,

p. 90.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 285

itself the theologian points out the boundaries of every human claim to
intelligence. And never is human reasoning allowed to explore, beyond
the limits of divine permission, the depths of Truth. As in every free

application of naturalisphilosophia inside Christian culture, such limitation

operates as an effective weapon against heresy and for the right
development of an intellectual comprehension of Faith41.

Therefore, far from resolving itself in an obstinate and absolute
refusal of philosophy, the beginning of medieval theology clearly
considers rationality as a preliminary stage in the search for Truth, dangerous

and censurable only if displaced from its legitimate location by
human presumption.

In the already mentioned text ofOrigen, which is reproduced nearly
word-for-word both in the Genesis Commentary of the bishop Claudius
of Turin and in the one of Angelomus of Luxeuil, the idea that Wisdom
has a natural origin is explicitly outlined. The wisest among the
philosophers of the pre-Christian era could in fact clearly discern the
existence of God as orderer of the universe, and also presage the
fundaments of an ethical life even if it was impossible for them to realize it.
All correct progress of human intelligence was directed towards Christian

Revelation, and prepared the disclosure of it. So that God, and only
He, could and would heal the wounds — that is, the discordances and
contradictions — of the philosophers' various sects 42.

Similarly, relating the story of the conversion of his hero Dionysius
the Areopagite, abbot Hilduin gives the perfect portrait of an authentic
philosopher become theologian. Born in Athens, motherland of the
liberal arts and of all human scientific knowledge, Dionysius, when he

approaches the fatal encounter with saint Paul's preaching, is already
perfectly endowed with all the qualities of a faultless Greek philosopher43.

He represents in a certain way the highest degree of natural
wisdom, so that he can appropriately be called a «theosophus»: a man

41 See Alcuin, Adversus haeresin Felicis liber, 13, PL 101, 92A (ed. Blumenshine, p.
61,2-8); 36, 101C-102B (pp. 74,7-75,5); 48, 107C-108A (p. 82,12-30); Adversus Feli-
cem Urgellitanum, 1, 9, PL 101, 134CD; 3, 2, 163D-164A; 6, 10, 212A-214A; 7, 9-10,
222B-223A; Adversus Elipandum Toletanum, 2, 6, PL 101, 264BD; 4, 12, 295B-
296A.

42 See Origen, Homiliae in Genesim (transi, by Rufinus), 14, 3, PG 12, 237C-238C;
Pseudo-Beda, Commentarius in Genesim, 26, PL 91, 249A-250A; Claudius of Turin,
Commentarius in Genesim, 2, PL 50,986AD; Angelomus of Luxeuil, Commentarius in
Genesim, 26, PL 115, 210AD. See note 11.

43 See Hilduin of Saint-Denys, Passio sanctissimi Dionysii, 2, PL 106, 25BD.



286 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

who knows something about God. He knows that the world has a divine
origin; moreover he has ventured so far as to suspect the possibility of
the incarnation of a god and of his immolation for mankind's good. He
could in fact almost guess it from the sudden fall of darkness at the

moment ofChrist's death44. The conversation between this 'first among
the philosophers' and Paul, the holder of true Faith in Jesus Christ,
discloses also the wonder of an unexpected harmonious convergence of
human intelligence and God's revelation. Dionysius succeeds in
prophesying that the unknown god intuitively supposed as existing by the
Athenians will be one day universally recognized as the true God, truly
embodied in a human being, who will renew the world through his true
preaching. Paul - the Faith - has only to say that what human reason is

waiting for is already a reality, and the philosopher is invited to
acknowledge it through an act of belief45.

When no authority — neither scriptural, nor patristic — is at one's

disposal for the solution of a theological question, recourse to rational
methods is not only allowed, but unavoidable 46. Christian Revelation is

expressed in human language and through limited images drawn from
the created world. The correct understanding of it, therefore, is made

possible for man by means of natural rational instruments which have
been elaborated and improved by him in order to distinguish true from
false knowledge. As plainly indicated in a Cassiodorian text, which is the

common source of some similar passages in the Libri Carolini and in
Sedulius Scottus' commentary on Saint Paul, it is possible to rediscover
in the Scripture the rules and proceedings of the human arts. They lie
indeed potentially in the depth of each biblical text, as wine is hidden in
the vine and a tree's leafy branches in its roots47.

Following the steps of the Fathers the medieval commentators on

Scripture can locate and decode the presence of rational truths within

« See ibid., 5, 26D-27B.
45 See ibid., 6-7, 27B-28B.
46 See Candidus (probably Wizzo, friend of Alcuin), Epistola «Num Christus cor-

poreis oculis Deum videre potuit», in: Epistolae variorum, 39, pp. 557,29-558,11.
Concerning the identity ofCandidus, see F. Brunhölzl, Geschichte der lateinischen Literatur
des Mittelalters, Bd. 1, Munich, 1975, pp. 287—288, 343, 549, 557.

47 Cassiodorus, Expositio Psalmorum, Praef., 15, PL 70, 21B (CCSL 97, pp. 20,92-
99). See Libri Carolini, 2, 30, ed. Bastgen, p. 97,30-38 ; Sedulius Scotus, Collectaneum in
Epistolam ad Romanos, 2, PL 103, 33CD. And see Rabanus Maurus, De benedictionibus
Dei, 15, PL 129,1412A—1414C. About the Carolingian idea of scriptural exegesis, see

Libri Carolini, 1, 5, p. 19,26-40. And see J.J. Contreni, Carolingian Biblical Studies, in:
Carolingian Essays (see above, note 15), pp. 71-98.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 287

the pages of the Revelation. Thus they prepare milk for the children of
Faith (cf. Hebr 5,11-12): this means for the less cultivated among the
believers healthy food which nourishes them and protects them from
the danger of false preachers until they become able to eat the solid food
of theology, suitable only for the ripest among the followers of
Christ48.

Theological Wisdom consists therefore in a knowledge resulting
from a renewed encounter — after the division caused by original sin -
between human intelligence and divine Truth, that is, resulting from an
intellectual acknowledgement of the truth of Faith, as Alcuin himself
shows in discussing the unacceptability of forcing the heathen populations

recently integrated into the Carolingian empire to accept Christian
religion. Faith cannot be forced; but since will is a part of the human
rational soul, it is possible to produce a rational inclination in the minds
of a still uncivilized audience tending towards voluntary acceptance of
Revelation49. Consequently all items of philosophical learning are useful

in achieving the final realization of a direct conversation between the
soul and God («Dei omnipotentis frui confabulatione», «Deum loquen-
tem audire», «Deo loqui») 50.

The rules of dialectic — which is the disputandi disciplina and covers
all the logical knowledge ofancient times — are then above all helpful for
the theologian in unmasking the absurdity of every deviance from the

true Faith. So, for instance, in the writings of Alcuin the discretio doc-

trinarum, which is the principal object of every discussion51, is very
often and programmatically accomplished by reason through the
application of logical skills 52. And Paulinus ofAquileia, even if he frequently

48 See, for example, Alcuin, Expositio in Epistolam Pauli ad Hebraeos, 5, 11-14,
PL 100, 1055B-1056B; Sedulius Scotus, Collectaneum in Epistolam ad Romanos, 3, PL
103, 34C; John the Scot, Commentarius in Johannis Evangelium, 1, 31, PL 122, 310B
(SC 180, p. 170,24-26).

49 See Alcuin, Ep. ad Arnonem, ed. Diimmler, 113, p. 164, 27-34: «Sed et hoc
sciendum est, quod fides ex voluntate fit, non ex necessitate. Quomodo potest homo
cogi, ut credat quod non credit? Inpelli potest homo ad baptismum, sed non ad fidem.
Docendus est itaque homo rationalem habens intellegentiam et multimoda praedicatione
adtrahendus, ut sacrae fïdei veritatem agnoscat.»

50 See Alcuin, Ep. ad Gislam et Rodtrudam, ed Diimmler; 228, p. 372,7-9; Ep. ad

Arnonem, ibid., 258, p. 416, 13-14; Ep. ad discipulum quendam, ibid., 270, p. 429,6-9;
Adversus Felicem Urgellitanum, 2, 2, PL 101, 147AB.

51 See Alcuin, Expositio in Epistolam Pauli ad Hebraeos, 5, 13-14, PL 100,
1056A.

52 See, for example, Alcuin, Ep. ad Gundradam, ed. Diimmler, 204, p. 338,31—33;
Ep. ad Carolum (dedic. De fide sanctae Trinitatis), ibid., 257, p. 415,6-15.



288 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

accuses the Adoptianists of an exaggerated and rash use of dialectical
disputationes admits that his own work, too, even though based on the
usual collection of sacred testimonies, has the form of disputationum
colioquia 53.

Obviously, grammar and rhetoric also claim gradually a role in early
medieval theology, both alone and in conjunction with dialectic 54.

Thus, for example, in the controversy between Agobard of Lyon and

Fredegisus ofTours, as testified to in the Liber contra obiectiones Fredegisi
abbatis of the former, the two contenders represent two possible
attitudes for Carolingian theologians: if the younger Fredegisus conducts
formal analysis of speeches founded on dialectical and grammatical
evaluations of the meaning of words and of their location in sentences,

Agobard, on the other hand, represents the traditional point of view of
the respectful reader of patristic texts, more attentive to the substance

than to the form of the discussion 55.

The observation of nature is another field offering to human
intelligence the sight of decipherable vestiges of divine order. As Paulinus

says, the true theologian can support his own arguments against heresy
with scientific references, geometrical or arithmetical, which he calls
materialia themata disputandi56. Countless are the arguments in early

53 See Paulinus of Aquileia, Liber Sacrosyllabus contra Elipandum, 9, PL 99,160C;
Contra Felicem Urgellitanum, 1, 18, PL 99, 370B.

34 Applications of grammatical teachings in the theological field are to be found, for
instance, in: Alcuin, Ep. ad Gundradam, ed. Diimmler, 204, p. 338,9-30; Adversus

Elipandum Toletanum, 3, 7, PL 101, 275D—276B; in: Libri Carolini, 1, 1, ed. Bastgen,
p. 9,22—29 and 10,7—18; 1, 2, pp. 13,41—14,12; etc. But the best witness of grammatical
theology in the Carolingian age is Gottschalk: see J. Jolivet, Quelques cas de «platonisme
grammatical», du VIIe au XIIe siècle, in: Mélanges offerts à René Crozet, 2 vols, Poitiers,
1966, 1, pp. 93—99; L'enjeu de la grammaire pour Godescalc, in: Jean Scot Erigène et
l'histoire de la philosophie, Actes du Colloque international de Laon (7—12 juillet 1975),
ed. R. Roques, Paris, 1977, pp. 79-88; G.R. Evans, The Grammar of Predestination in
the Ninth Century, in: The Journal of Theological Studies 33 (1982) pp. 134—145. About
rhetoric see, for example, Alcuin, Adversus Felicem Urgellitanum, 5, 7, PL 101, 194CD;
7, 9, 196C; and: Libri Carolini, 1, 23, ed. Bastgen, p. 52,4-20; 1, 26, p. 55, 5-21; 2, 1,

p. 63,22-28; 2, 30, p. 100,9-15, etc. Very often the common source of such theological
applications of rhetoric in Carolingian texts is the Expositio Psalmorum of Cassio-
dore.

55 Agobard of Lyon, Contra obiectiones Fredegisi, PL 104, 159—174 (CCCM, 52,

pp. 281-300). See Colish, Carolingian Debates, p. 766;J. Marenbon, From the Circle of
Alcuin to the School of Auxerre. Logic, Theology and Philosophy in the Early Middle
Ages, Cambridge, 1981, pp. 62-66.

36 See Paulinus of Aquileia, Liber sacrosyllabus contra Elipandum, 10, PL 99,
161B.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 289

medieval theological literature which are drawn from arithmological
semantics, from musical analysis of measures and proportions, or from
astronomical calculations of motion and weight57. All the fields of
ancient scientific tradition, though highly simplified in late ancient
sources and often not completely understood by medieval scholars, offer
contributions for the clarification and consolidation of theological
ideas.

This gradual insertion of rational items into theological procedure
leads progressively to the informal elaboration of a general methodology,

the first two rules ofwhich — that is, biblical authority and traditio
— assure the unitary development of Wisdom. The foremost achievements

in theological literature at this time are the results of progressive
improvement in this, generation after generation.

In this way Alcuin — encouraged by the example of Augustine
discussing in the De Trinitate the intelligibility of Trinitarian dogma —

writes his own Defide sanctae Trinitatis as a short, diligent, and complete
attempt to verify the usefulness of natural terms in the exposition of
theological items. The result is a compilation of patristic ideas, but put
into an original systematic arrangement. In any case it is a text that —

thanks to its conciseness and clarity — has been welcomed by following
generations of scholars as a basic and easily imitable theological
support 58.

Similarly, the concept — already present in some of the first Caro-

lingian writers - of the need ofa detailed and unequivocal analysis of the

57 See, for example: Alcuin, Ep. ad Gallicellulum, ed. Dümmler, 81, pp. 123—124;

Ep. ad Arnonem, ibid., 243, pp. 389,35-390,1 and p. 390,25-32; Interrogationes et res-

ponsiones in Genesim, 42, PL 100, 520D-521A; Commentaria in Johannis Evangelium,
2, 8, PL 100, 802 CD; Libri Carolini, 4, praef., ed. Bastgen, pp. 169,40-170,13; 4, 13,

pp. 194,4-195,17; Paulinus of Aquileia, Ep. ad Carolum, in: Epistolae variorum, 17,

p. 524,16-35; Rabanus Maurus, De laudibus sanctae Crucis, 7, PL 107, 177-178C; etc.

Carolingian writers follow here too, with success, patristic and early medieval models:

Augustine, Isidore and Beda. See H.-I. Marrou, Saint Augustin et la fin de la culture
antique, Paris, 1938, pp. 187-210; Fontaine, Isidore de Séville, 1, 341-450 and 2,
453—589; P. Riche, Éducation et Culture dans l'Occident barbare, Ve—VIIe siècles, Paris,
1962, pp. 347 and 434-436.

58 Alcuin, De fide sanctae et individuae Trinitatis libri très, PL 101, 11D-58C. For
the fortune of this work see the testimony of Rabanus Maurus, Ep. ad Hincmarum
Rhemensem de praedestinatione contra Godescalcum, ed. Dümmler, 43, pp. 488,42-
489,5. See G. d'Onofrio, Dialectic and Theology: Boethius' «Opuscula sacra» and Their
Early Medieval Readers, in : Studi Medievali, 3e Serie, 27,1(1986) [pp. 45—67], in particular
pp. 51, 53-54 and 66; Bullough, Alcuin and the Kingdom of Heaven, pp. 26-27 and

63-64.



290 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

semantic value of all the terms (ratio verborum) which are involved or
useful in theological speech, finds at the time of Charles the Bald, which
is very prolific in theological debates, a reliable model in the Opuscula
sacra of Boethius 59. Ratramnus of Corbie in particular introduces,
following the Boethian example, a method for defining theological terms
(nominum significantiae) for new applications in the case of unexpected
developments in dogmatic controversies: «Non valet enim secreti mys-
terium penetrare qui signorum differentias non curat distinguere. »60

In the late Carolingian age the boldest yet most coherent answer to
the methodological demand advanced by the preceding generation is

represented by the intellectual work ofJohn the Scot. In his Periphjseon
the theological application of scientific methods - and particularly of
dialectical ones - leads to a perfect rational description of the possible,
universal and articulated divisions ofbeing, including both Creator and

creatures. It is an amazing speculative achievement set down in a very
theological form in the sense we have pointed out: that is, springing
from a direct comprehension of the essential reasons of beings, but
deriving from and guided by an attentive reading of biblical data. The
external form of the five books of Periphjseon progressively tends, page
after page, to transform itself into an exegetical treatise on the first
chapters of Genesis 61.

However Eriugena's exploit is not the excentric product of one
man's intellectual courage, explainable only as an exception in the

" See d'Onofrio, Dialectic and Theology; M. Gibson, The «Opuscula sacra» in the
Middle Ages, in : Boethius, His Life, Thought and Influence, ed. M. Gibson, Oxford, 1981,

pp. 214—34. For theology in the age ofCharles the Bald, see M. Cristiani, La Controversia
Eucaristica nella cultura del secolo IX, in: Studi Medievally3a Serie, 9,1 (1968), pp. 167—

233; D. Ganz, The Debate on Predestination, in: Charles the Bald. Court and Kingdom,
Papers Based on a Colloquium held in London in April 1979, ed. M. Gibson, J. Nelson and

D. Ganz, Oxford, 1981, pp. 353-373; G. Schrimpf, Der Beitrag des Johannes Scottus

Eriugena zum Prädestinationsstreit, in: Die Iren und Europa im früheren Mittelalter,
hrsg. von H. Löwe, 2 Bde, Stuttgart, 1982, 1, pp. 819-865.

60 See Ratramnus of Corbie, De anima, ed. A. Wilmart. [L'opuscule inédit de

Ratramne sur la nature de l'âme, in: Revue bénédictine 43 (1931) pp. 207-22], p. 210, 4—11.

For the programmatic application of Boethian methodology in Ratramnus' Liber de

anima ad Odonem Bellovacensem, ed. C. Lambot, Namur—Lille, 1951 (Analecta Medie-
valia Namurcensia, 2), see d'Onofrio, Dialectic and Theology, pp. 57-61.

61 See G. Schrimpf, Das Werk des Johannes Scottus Eriugena im Rahmen des

Wissenschaftsverständnisses seiner Zeit. Eine Hinführung zu Periphyseon, Münster, 1982

(Beiträge zur Gesch. der Philos, und Theol. des Mittelalters, N.F. 23), and: Johannes
Scottus Eriugena, in: Theologische Realenzyklopädie (TRE), 17, Berlin—New York, 1987,

pp. 156-172; John J. O'Meara, Eriugena, Oxford, 1988.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 291

unfavorable intellectual panorama of his time. The 'reason' of Periphy-
seon, though perfectly developed and skillful, is the same reason
recommended by Alcuin and his closest contemporaries as a useful instrument
of understanding62. And Eriugena's theological procedure is to be

found in a very methodical sequence (which is not different from the

one suggested by Alcuin) starting from the initial Scriptural readings,
through the support of patristic sources, culminating in the boldest
intervention of the author's own thought - which is consciously
directed by the rules of the ancient philosophical disciplines.

In the tenth and eleventh centuries, after the decline — which has a

political background also - of the productive theological workshop of
the Carolingian era, the methodological development of theology shows

a temporary stability more than a lack of interest. The theologians of this

period generally do not discuss methods: the reproaches against Be-

rengarius of Tours for his misuse of dialectic are probably the only
exception 6}. Rather, they concern themselves with the results of the

application of the common procedure elaborated in the Carolingian age
and now nearly generally accepted as the only right one in theological
inquiries. In fact the so-called <anti-dialectical> attitude does not turn
into a simplistic refusal of intellectual skills; on the contrary it means a

definitive and generalized acceptance of the supremacy of theological
Wisdom. Here too, recourse to the Fathers' authority, the large use of
negative theology, the emphasis put on the intrinsic absurdities of the
Faith - all such antiphilosophical positions suggest more the need for an
effective subordination of rational items to theology than for an absolute

nullification of them.
The reduction of the value of the liberal arts to the advantage of

simple Faith goes together with the acknowledgement of the natural
and philosophical origin of some forms of true knowledge, which means

62 See C. Steel, Nobis ratio sequenda est. Réflexions sur le rationalisme de J. S.

Erigène, in: Benedictine Culture 750-1050, ed. W. Lourdaux and D. Verhelst, Leuven,
1983 (Mediaevalia Lovanensia, I, Studia, 11), pp. 173-189. And: G. D'onofrio, I Fon-
datori di Parigi. Giovanni Scoto e la teologia del suo tempo, in : Giovanni Scoto nel suo

tempo. L'organizzazione del sapere in età carolingia. Atti del XXIV Convegno storico
internazionale del Centro di Studi sulla spiritualità medievale (Todi, 11—14 ottobre 1987),
Spoleto 1989, pp. 413-456.

63 See Gozechinus of Metz (Gozechinus Scholasticus), Epistola ad Walcherum, 30,
PL 143, 901 A (CCCM 52, p. 33.685—87) ; Bruno of Segni, Expositio in Leviticum, 7, PL
164, 404 C; Lanfranc of Pavia, De corpore et sanguine Domini, 7, PL 150.416D; etc.
See J. De Montclos, Lanfranc et Bérenger. La controverse eucharistique du XIe siècle.

Leuven, 1971 (Spicilegium Sacrum Lovaniense 37), in particular p. 36, n. 1.



292 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

that, though a pure philosopher is inevitably bound to confuse probability

and truth, a Christian philosopher, covered by the faultless principle

of Divine Almightiness, is allowed to study the liberal sciences in
order to avoid deceptions coming from impious sophists. As a matter of
fact human reason finds a paradigm in the infinitude of revealed Truth,
an ultimate criterion for verifying in each passage the validity of its own
demonstrations. It is well known that this idea inspires the famous and
from a dialectical point of view very sharp booklet ofPeter Damiani, De
divina omnipotentia64.

Abbo of Fleury prepares at the banquet ofspiritualisphilosophia both
the procedure of the collectio of patristic quotations and the syllogistic
demonstrations or other disciplinarum rudimentab''. Similarly Hugo of
Langres puts together, for a definition of the eucharistie doctrine, the
Fathers' authority and natural inquiry; and, like other adversaries of
Berengarius of Tours, he invokes against heresy both the argument of
the universitas of ecclesiastical tradition and the evidence of natural
truth 66. Gozechinus of Metz, skilled on both <theosophical> and <so-

phisticab discussions, clearly considers liberal teaching as a helpful

64 See Peter Damiani, De divina omnipotentia, 5, PL 145, 603CD : « Haec plane quae
ex diabeticorum, vel rhetorum prodeunt argumentis, non facile divinae virtutis sunt
aptanda mysteriis; et quae ad hoc inventa sunt, ut in syllogismorum instrumenta profi-
ciant, vel clausolas dictionum, absit, ut sacris legibus se pertinaciter inférant et divinae
virtuti conclusionis suae necessitates opponant. Quae tamen artis humanae peritia, si

quando tractandis sacris eloquiis adhibetur, non debet jus magisterii sibimet arroganter
arripere; sed velut ancilla dominae quodam famulatus obsequio subservire, ne si praece-
dit, oberret, et dum exteriorum verborum sequitur consequentias, intimae virtutis lumen
et rectum veritatis tramitem perdat. Quis enim manifeste non videat, quia si argumen-
tationibus istis, ut sese ordo verborum habet, fides adhibetur, divina virtus in temporum
quibusque momentis impotens ostendatur?» See J.A. Endres, Petrus Damiani und die
weltliche Wissenschaft, Münster, 1910 (Beiträge zur Gesch. der Philos, des Mittelalters,
8/3); d'Onofrio, La dialettica in Agostino, pp. 279-281.

65 See Abbo of Fleury, Ep. ad Odilonem, in: Epistolae, 7, PL 139, 425B; Apolo-
geticus, PL 139, 461B; and: Amoinus of Fleury, Vita saneti Abbonis, 7, PL 139, 394A.
See G.R. Evans and A. M. Peden, Natural Science and the Liberal Arts in Abbo of
Fleury's Commentary on the Calculus of Victorius of Aquitaine, in: Viator 16 (1985)
pp. 107-127; F. Ruello, review of: Abbon de Fleury, Questions grammaticales, ed.
A. Guerreau-Jalabert (Paris, 1982), in: Recherches de science réligieuse 72 (1984) pp. 102—

103.
66 See Hugh of Langres, Tractatus de corpore et sanguine Christi contra Berenga-

rium, PL 142, 1326D-1328D and 1333A-1334A. And see J.-Ch. Didier, Hugues de
Breteuil évêque de Langres (+ 1050). Lettre à Bérengerde Tours sur la Présence réelle, in:
Recherches Augustiniennes 16 (1981) pp. 289-331, texte: 1-8, pp. 312-16, and 20, pp. 328-
370.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 293

instrument leading to the summit of theological science 67. Another
antagonist of Berengarius writes: «Contra divinas auctoritates, humana
ratione incedere, id quidem insanum, sine ratione autem, id longe
insanius»68. Likewise we can notice that the two main contenders in the
eucharistie controversy, Berengarius and Lanfranc, substantially put
into practice an identical method, determining by means of grammar
and dialectic the correctness of a biblical interpretation expressed in the
words of human language 69.

Furthermore it is possible to observe that some theologians of the
so-called Dark Ages, directly or indirectly guided by the inspiring ideas

of Eriugena's Periphyseon, share the awareness that the right direction
and the main purpose of theology consists in the actual overcoming of
every division within human knowledge 70. Enlightened by the
Revelation, the wise Christian considers that the greatest ontological hiatus

to be resolved is the one between the being of God and the being of
creatures, that is between the divine authentic esse and the non esse of
everything that is submitted to accidental variations. Now astute
theological writers such as Abbo of Fleury and Fulbert ofChartres know that
the reunification ofbeing and non-being, that is between what is in itself
invisible and inexpressible and what is visible to the human sensible eye,
is made possible by vera philosophia, which is intelligent reflection on
dogma 71. According to saint Paul, it is through Faith that the invisibilia
Dei may be connected to the visibilia mundi and that the homo interior

67 See Gozechinus of Metz, Epistola ad Walcherum, 4, PL 143, 887C (CCCM 52,

p. 13, 66-71) and 40, 907A (p. 43, 957-992).
68 Guitmond of Aversa, De corporis et sanguinis Christi veritate in eucharistia, 3,

PL 149, 1485A; and see ibid., 1, 1428AC.
69 See Lanfranc of Pavia, De corpore et sanguine Domini, 7, PL 150, 416D-417A;

Berengarius of Tours, De sacra coena adversus Lanfrancum, 23, ed. W. H. Beekenkamp,
La Haye, 1941, p. 47. See Marenbon, Early Medieval Philosophy, p. 91; M. Gibson,
Lanfranc of Bee, Oxford, 1978, pp. 71-91 ; R. G. Evans, Gilbert Crispin on the Eucharist.
A Monastic Postscript to Lanfranc and Berengar, in: The Journal of Theological Studies 31

(1980) pp. 28-43.
70 See G. d'Onofrio, Die Überlieferung der dialektischen Lehre Eriugenas in den

hochmittelalterlichen Schulen (9.-11. Jh), in Eriugena Redivivus, Vorträge des V. Internat.

Eriugena-Colloquiums (Bad Homburg 26.-30. August 1985), ed. W. Beierwaltes,
Heidelberg, 1987, [pp. 47-76], in particular pp. 59-66.

71 See Abbo of Fleury, Ep. ad episcopum quemdam, in: Epistolae, 10, PL 139,
433AB; Ep. ad Robertum regem, PL 139, 6, 424D-425A; Fulbert of Chartres, Ep. ad

Abbonem, in: Epistolae, 2, PL 141, 190BC (ed. F. Behrends, The letters and poems of
Fulbert of Chartres, Oxford, 1976, 1, p. 2).



294 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

(that is the spiritual and intellectual nature of man) reveals to the homo

exterior (that is earthly, sensible and corporeal) the deep inexplicable
meaning of the mystery72. Such an understanding of
theological Wisdom as a discipline for overcoming every ontological
dualism is especially useful in resolving highly debated problems inherent

in Christology, because it promotes the development of the human
intellectus, that is the superior power of the soul, up to the fulfilment of
the divina speculatio1^. Thus it permits the renewal, at an intellectual
level, of the bond between human and divine being which has been lost
with original sin 74.

A new flowering of rational rules comes then to strengthen the

methodological arrangement of theological discussions. In his Dialogus
de tribus quaestionibus, Othlo of St. Emmeram proposes, for the exposition

of a complex question on original sin, a gradual ascent of the

intelligence through several similitudes and confrontations with material

visible things in order to make more attainable the spiritual nature
of invisible essences: «per argumenta et similitudines ad intelligen-
tiam»75.

In the Deliberatio supra hjmnum triumpuerorum of Gerard of Cszanad

other instruments of pagan scholarship operate to make the reading of
the Bible intelligible: the seven well known rules of Tyconius, for
example, that is rhetorical topics discussing the meaning of divine

72 See 1 Cor 2,14-15; 2 Cor 4,16; Hebr 11,3; Rom 1,20; etc. And see Heriger of
Lobbes, De corpore et sanguine Domini, 1, ed. A. Ollers in: Œuvres de Gerbert, Cler-
mont-Ferrand-Paris, 1867, p. 279; Bruno of Würzburg, Expositio Psalmorum, 12, PL
142, 81A. And see John the Scot, Periphyseon, 4, 5, PL 122, 753AC.

73 See Bruno of Würzburg, Expositio Psalmorum, 73, PL 142, 278B: «Intellectus
significat speculationem divinam» [cf. Cassiodore, Exp. Psalmorum, 73, PL 70, 524D
(CCSL 98, p. 671):«Intellectus significat inspectionem divinam»]. See H. Kraus, Der heilige
Bruno von Würzburg und sein Psalmenkommentar, in: Kirche und Theologie in Franken,
Festschrift für Th. Kramer (Würzburger Diozesan-Geschichtsblätter, 37—38, 1975),

pp. 143-147.
74 See, for example, Fulbert of Chartres, Ep. ad Adeodatum, in: Epistolae, 5, PL

141, 198AC, 199BC and 201B-204B (Behrends, who considers the authenticity of this
letter doubtful: see pp. lxii-lxiii); Heriger of Lobbes, De corpore et sanguine Domini,
9-10, ed. Ollers, pp. 290-291 ; Durand of Troarn, Liber de corpore et sanguine Christi,
4,10, PL 149,1391AB; 6,20,1405B-1406A; 7,22,1409D-1410A; Gerard of Cszanad,
Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 8, CCCM 49, pp. 146, 451—148, 521.

75 Othlo of st. Emmeram, Dialogus de tribus quaestionibus, 2, 64B; 3, 65CD; 11,

74C; 16, 80B and 81A; 28, PL 146, 97BC; etc.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 295

speech through a decomposition and distribution of semantic items 76
;

or the introductiones, that is the five predicables from the Isagoge of
Porphyry, and the ten categoriae of Aristotle 11, as well as interpretations
of the arithmological value of biblical catalogues and measures78. Each

of these instruments is considered a useful area of mental assemblage
and classification of meanings (tropoi, or typi), able to lead the human

intelligence beyond the limits of a merely bodily and material interpretation

of human speech and imagery, and to achieve mystical attainment
of the purely spiritual doctrina Christi — meaning the purified comprehension

of the deepest obscurities of Scripture 79.

Once more led into the exterior form of biblical exegesis, coelestis

philosophia80 tends more and more — towards the end of the first phase of
its evolution - to achieve a detailed examination of the meanings
involved in a scriptural text excerpted from its context. And the most
suitable way to do this consists in the introduction of each one of these

meanings within different semantic perspectives, rhetorical or dialectical

in their origin, in order to give a particular evaluation and a specific
classification of it.

Prepared through the technique of interrogationes et responsiones81

and the dialogic modulation of several late patristic and Carolingian

76 See Gerard of Cszanad, Deliberatio supra hymnum trium puerorum, 3,

pp. 30, 183-34, 316. Gerard's direct source here is Bede, Explanatio Apocalypseos, prol.,
PL 93, 131B-133A. For the Liber regularum of Tyconius (PL 18, 15-66), see G. Bardy,
s.v. Tychonius, in: DThC 15, 2, pp. 1932—1934.

77 See Gerard of Cszanad, Deliberatio, 3, pp. 32, 260-33, 289.
78 See ibid., 3, p. 32,230-245. For theological applications of numerology in this

period, see also Heriger of Lobbes, De corpore et sanguine Domini, 7, ed. Ollers,
pp. 286-287; Abbo of Fleury, Commentarius in Calculum Victorii Aquitaniae, praef.,
PL 139, 572AB; and especially Othlo of St. Emmeram, Dialogus de tribus quaestionibus,
34-45, PL 146. 103C-123D.

79 See Gerard of Cszanad, Deliberatio, 8, pp. 147,464—148,521.
80 Ibid., 8, p. 178,1686; and see ibid., 2, p. 20,320.
81 See Grabmann, Geschichte, 1, pp. 140 and 317-318; G. Bardy, La littérature

patristique des Quaestiones et Responsiones sur l'Ecriture sainte, in: Revue Biblique 41

(1932) pp. 210-36, 341-69, 515-37; 42 (1933), pp. 14-30, 211-29.328-52. Eriugena's
translation of the Quaestiones ad Thalassium of Maximus the Confessor gives the early
medieval theologian an important model for the evolution from the question-answer style
to the scholastic for of the quaestio-. see G. d'Onofrio, Natura e Scrittura. Due nuove
edizioni di testi eriugeniani, in: Studi e Materiali di Storia delle Religioni, 50 [n. s. 8]
(1984), [pp. 155—172], in particular pp. 165—169.



296 Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages

texts 82, the method of the quaestio thus comes to the surface of
theological literature. Some direct anticipations of it are already to be seen in
some works of the eleventh century masters, as for example in the
Tractatus contraJudaeos of Fulbert of Chartres, a detailed exposition and
confutation of Hebrew theses conducted through an articulation of
problematics which announces the technique of disputatio of the
following centuries 83.

In comparison with the first, still hesitant and careful interventions
within patristic florilegia at the beginning of the Carolingian age, the

theologian has now learned how to talk and has realized — as Gerard of
Cszanad explicitly says - that only the erudite master who talks with
God, who talks in the Church of God, is a true dispenser of God's grace
enclosed in the sweet occultness of the divina eloquia84. When he has

grasped how to conduct speech about God, he is forced by his own
religious love to speak.

As will be said some years later by Hugh of Hönau, a disciple of
Gilbertus Porretanus, close to the great explosion of scholastic theology
at the beginning of the thirteenth century, the searcher never reaches

words totally worthy in their meaning of the immenseness of divine
things; however he cannot keep silent («silere non possumus»). He

attempts therefore to talk, in the ways he finds in his own mind, thanks

82 See Grabmann, Geschichte, 1, pp. 98-99, 193-94, 222-23, and especially p. 317.

According to Willibald of st. Victor, Ep. ad Lullum et Megingozum, in: Epistolae
variorum, 6, p. 501,17-18, the dialogic form of the hagiographical work of Gregory the
Great can be acknowledged directly as a properly dialectical (i.e. logical) proceeding: «(...)
Beatorum scribens confessorum vitam, dialecticum miro ostendens moderamine morem,
quattuorque logica expressif ratiocinatione libros (...).»

83 Fulbert of Chartres, Tractatus contra Judaeos, PL 141, 305D-318A. See B.

Blumenkranz, Les auteurs latins du moyen âge sur les Juifs et le Judaisme, V, in: Revue des

études juives, n.s. 17 [117] (1958) pp. 6-13. See other examples in Atto of Vercelli,
Expositioin Epistolam ad Romanos, Argumentum, PL 134,125A—126A; 1,128D—134A.
And later, with more evidence, in writers of the twelfth century as in the Tractatus
theologicus of Hildebert of Lavardin, PL 171, 1067A-1150B; see j. Besse, s.v. Hildé-
bert de Lavardin, in DThC 6,2, p. 2468. Or in the production of the schools of Anselm of
Laon and William of Champeaux: see Grabmann, Geschichte, 2, 153-157.

84 Gerard of Cszanad, Deliberatio, 3, p. 28,86-97.



Theological ideas and the idea of Theology in the early middle ages 297

to the illumination coming from God himself: let him talk, then («lo-

quamur ergo»), let him talk rationally («proloquamur») about God, as

far as it is in human power to do so85.

85 See Hugh of Hönau, Liber de diversitate naturae et personae, 4,2, ed. N.M.
Häring, in : A rchives d'Histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, 29 [37] (1962), [pp. 103—

216], p. 126: «Ideoque nec digna nec rei, de qua loquamur, congrua humana infirmitas
habere potest verba. Quid igitur faciendum? Silere non possumus. Digna et cognata rei de

qua loquamur, invenire non valemus. Loquamur ergo sicut ipse mentibus nostris inspi-
raverit. Et ea quae cognitioni nostrae de se ipse tribuerit, quo dignius possumus,
proloquamur.» See Augustine, Sermo 117, 3,4, PL 38, 665-666. For the meaning ofproloqui,
see G. d'Onofrio, Fons scientiae. La dialettica nell'Occidente tardo-antico, Napoli, 1986,

pp. 27, 202-205 and 207-218.




	Die spectacula als religiöses Konfliktfeld städtischen Lebens in der Spätantike

