Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Habermas et la théologie : notes pour une discussion entre la théologie
et la "Théorie de I'agir communicationnel”

Autor: Kissling, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHriIsTIAN KIssSLING

Habermas et la théologie

Notes pour une discussion entre la théologie
et la «Théorie de ’agir communicationnel»

La théologie de langue frangaise n’a guére encore eu ’occasion de s’inter-
roger sur ’ceuvre de Jiirgen Habermas. A I'exception de quelques articles rela-
tivement brefs !, et bien que la philosophie francaise commence a s’intéresser a
la théorie de ’agir communicationnel ?, elle est tournée vers d’autres courants
de la pensée contemporaine. En revanche, dans le domaine de la théologie de
langue allemande, la discussion autour de I’ceuvre de Habermas — au moins pour
ce qui concerne la théologie catholique * — prend de ’'ampleur. Le recueil édité
par Edmund Arens «Habermas und die Theologie» ¢, présente une riche docu-
mentation sur les efforts de différents théologiens pour répondre au défi de la
«Théorie de I'agir communicationnel». Mais la lecture de cet ouvrage (qui
paraitra en traduction francaise en 1991) montre également qu’il y a certains
obstacles 4 surmonter pour qu’une telle discussion puisse avoir lieu. Nous
traiterons ici de deux de ces obstacles.

11 faut d’abord poser la question des relations entre ’agir communicationnel
et la foi (I). Apres cette réflexion, conduite du point de vue de la théologie
fondamentale, on essaiera de tirer les conclusions, valables pour une théologie

! Cf. p. ex. G. PETITDEMANGE, Incertitudes et orientation de ’action, dans: Recher-
che de Science religieuse 75 (1987) 587-601; A. ForTIN-MELKEVIK, Habermas et les
théologiens: une rencontre a provoquer, dans: Le supplément 164 (1988) 151-155.

2 Cf. p. ex. P. RicOEUR, Soi-méme comme un autre. — Paris: Ed. du Seuil 1990,
325ss.

3 Cf. les vues d’ensemble de E. ARENs, Theologie nach Habermas, dans: Ip. (éd.),
Habermas und die Theologie. Beitrige zur theologischen Rezeption, Diskussion und
Kritik der Theorie kommunikativen Handelns. — Diisseldorf 1989, 9-38, et J. von
SoosTEN, Zur theologischen Rezeption von Jiirgen Habermas’ « Theorie des kommuni-
kativen Handelns», dans: Zeitschrift fiir evangelische Ethik 34 (1990) 129-143.

4 Cf. E. Arens (éd.), op. cit. (note 3).



236 Habermas et la théologie

morale, du rapport entre I'agir communicationnel et ’agir théologiquement
déterminé. Ce théme revét une certaine urgence, car les théologiens moralistes
de langue allemande sont eux-mémes a peine entrés en matiére sur ’«éthique de
la discussion» proposée par Jirgen Habermas (II).

Le premier point litigieux concerne les relations entre la foi religieuse et
’'agir communicationnel. Autrement dit: entre I'intersubjectivité immanente et
la religion transcendante, entre la rationalité communicationnelle décrite par
Habermas et la croyance en Dieu. Pour les théologiens en discussion avec
Habermas, le premier obstacle a surmonter est celui d’'une conception erronée
de cette relation. On peut faire apparaitre le probléme en partant de deux
positions extrémes: celle de Rudolf Siebert et celle de Peter Eicher, toutes deux
documentées par le recueil de Arens. Evidemment, ni 'une ni "autre de ces
deux positions n’est apte a relever le défi de la théorie de ’agir communica-
tionnel. On signalera d’autre part que la conception de Habermas met elle-
méme en difficulté les théologiens lorsqu’elle déclare que tout
Pagir humain rationnel se limite 4 deux, et seulement a2 deux aspects: son
orientation vers I'intercompréhension et son orientation vers le succes.

Dans son article, Rudolf Siebert> releve dans la philosophie explicite de
Habermas une certaine aporie qui résulte de la division, propre aux modernes,
entre Dieu et I’histoire, entre la transcendance et ’agir communicationnel. Face
a cette aporie, Siebert pose ’hypothése que le but ultime implicite, voire
inconscient, de Habermas est de dépasser cette division (78). Or, Habermas ne
peut évidemment pas atteindre ce but dans le cadre de sa « Pragmatique uni-
verselle» pure. Selon Siebert, il craint que, face a 'absolu, 'autonomie et la
souveraineté du sujet soient mises en danger. Néanmoins, dans sa « Pragmatique
universelle», Habermas «ne refuse pas définitivement la recherche de I’ Absolu
sur la base de la rationalité communicationnelle» (72). Siebert se pose donc la
question de savoir comment intégrer la dimension transcendante dans la théorie
de I’agir communicationnel. Il estime que cette intégration est donnée par I'idée
de lintersubjectivité intacte. Cette intersubjectivité indemne a pour but la
communauté universelle de communication, une communauté qui enfin serait
le signe de I’ Absolu. Le résultat d’une telle intégration, objet de ces aspirations,
devrait selon Siebert étre «une transcendance non réifiéen (nichtverdinglichte
Transzendenz) (65, 91ss.).

* R.]J. SteBerT, Kommunikatives Handeln und Transzendenz: Gerechtigkeit, Liebe
und Versohnung, dans: E. ARENs (éd.), op. cit. (note 3), 65-95.



Habermas et la théologie 237

Point n’est besoin de se demander si vraiment ’ceuvre de Habermas est
marquée d’un hiatus, explicite ou non, entre action communicative et trans-
cendance, tel que le présente Siebert. A mon avis, 'intention de Habermas n’est
pas de souligner cet écart; tout simplement parce qu’il ne le voit pas. La question
qu’il faut se poser est la suivante: peut-on vraiment prétendre qu’il existe un
rapport entre I’agir communicationnel et la religion? Ou plus précisément:
quelle relation y a-t-il entre 'intercompréhension par I’agir communicationnel
(méme dans les circonstances idéales) et 'utopie de la réconciliation, et partant
la rédemption ultime et universelle ? Pour Siebert, il est évident qu’on ne saurait
atteindre a cette rédemption par I’éthique de la discussion comme telle (65),
donc par une communication qui veut se maintenir dans I'immanence en vue de
régler des problemes uniquement terrestres. Sur ce point, on est bien d’accord
avec lui. On doit également admettre que la croyance en Dieu et la souveraineté
de ’homme ne se contredisent pas nécessairement (81). Mais on ne voit pas
clairement comment on pourrait sauver la dimension transcendante de I'agir
communicationnel par un «athéisme dialectique». La notion d’athéisme dia-
lectique reste un peu obscure dans cet ordre d’idées, car Siebert ne tient pas
compte du fait que la réconciliation n’est pas du tout le but, ou la raison d’étre,
de 'interaction. La rationalité communicationnelle s’occupe exclusivement de
problémes d’ici-bas.

Autrement dit, Siebert ne tient pas suffisamment compte du changement de
paradigme qui caractérise la théorie de I’agir communicationnel de Habermas®.
Apres le passage du paradigme du sujet 4 celui de I'intersubjectivité — change-
ment qui implique aussi I’abandon du privilege exclusif de la rationalité orientée
vers le but au profit de la rationalité communicationnelle —, on ne peut pas
simplement reprendre la notion de «réconciliation» décrite par exemple par
Adorno, 'ancien maitre de Habermas. Adorno comprenait encore la réconci-
liation comme un état utopique de paix entre le sujet et I’objet. Selon lui, cet état
ne peut étre atteint en réalité, car le sujet est toujours forcé de dominer ’objet, a
savoir la nature, les autres, et enfin sa propre nature. Pour Adorno, la rationalité
équivaut toujours a la domination de 'objet. Apres ce changement de paradig-
me, Habermas estime possible la compréhension entre les sujets, mais cette
intercompréhension n’équivaut plus a la réconciliation: elle vise uniquement a
accorder des intéréts divergeants.

En somme, on peut considérer la position de Siebert comme une tentative
de théologiser la théorie de I'agir communicationnel. Tout au contraire, Peter
Eicher’ comprend la théorie de Habermas comme illégitime du point de vue de

¢ Cf.]. HaBERMAs, Théorie de I’agir communicationnel, vol. I: Rationalité de I’agir et
rationalisation de la société. — Paris: Fayard 1987, 390-396. — La terminologie de notre
article est déterminée par les traductions frangaises des ceuvres de Habermas (cf. aussi
notes 13 et 24).

7 P. EicHER, Die Botschaft von der Versshnung und die Theorie des kommunika-
tiven Handelns, dans: E. AReNs (éd.), op. cit. (note 3), 199-223.



238 Habermas et la théologie

la théologie. Selon lui, on ne peut pas parler de libération ou d’émancipation
sans parler du péché et du mal, et les idées de la philosophie des Lumiéres et de la
Révolution frangaise n’ont de sens que dans un cadre théologique. Pour I'ins-
tant, il n’est pas nécessaire d’énumérer les malentendus et les erreurs d’inter-
prétation qui parsément P'article d’Eicher, au sujet de la théorie de Habermas?.
L’argument principal d’Eicher est en somme le suivant: ’agir communication-
nel ne sert pas a atteindre une vraie réconciliation, et donc la rédemption est en
dehors de la compétence de la rationalité communicationnelle. Jusqu’ici on est
d’accord. Mais Eicher en conclut tout de suite que ’agir communicationnel ne
sert en vérité a rien: «La théorie de I’agir communicationnel n’oblige a rien qu’a
l’argumentation [...], a la palabre». (201) On peut voir ici un «paralogisme
théologique» exprimé dans la déduction: si ’agir communicationnel n’est pas
utile 2 toutes les nécessités de la vie commune, il ne sert a rien. On peut
facilement défendre contre Eicher la 1égitimité de la rationalité communica-
tionnelle, méme si on admet que cette rationalité, en dehors de la foi, ne
correspond pas a toutes les nécessités de la vie commune.

Mais Eicher poursuit sa thése par une deuxi¢me déduction surprenante: « Il
y a des actions intersubjectives dans notre propre histoire, qui ne sont pas [...]
possibles sans référence a laction passée de Dieu dans sa parole devenue
Homme, et sans anticipation croyante de I’agir eschatologique de Dieu).» (208)
Admettons qu’existent vraiment ces actions nécessairement liées a la croyance
explicite. On ne peut quand méme pas prétendre que toutes les actions inter-
subjectives nécessaires 4 la vie commune dépendent de cette croyance chré-
tienne.

En somme, on doit remarquer que les deux théologiens cités commettent
des fautes contraires: tandis que I'un veut a tout prix théologiser I'agir com-
municationnel, autre se borne 4 prétendre I’illégitimité de toute rationalité en
dehors de la foi. Selon moi, toutes les deux positions sont erronées. Quelle est
donc la relation entre 'agir communicationnel et 'agir théologique, c’est-a-dire
la foi? Existe-t-il une telle relation? Pour pouvoir répondre a cette question, il
faut se retourner vers 'ceuvre de Habermas lui-méme et poser la question d’une
autre maniére et comme suit: est-ce que le schéma de ’agir communicationnel
développé par Habermas® inclut I’agir humain tout entier? Avec une certaine
naiveté, Habermas est sans doute de cet avis — au moins dans le contexte de sa
théorie. Selon la théorie de I’agir communicationnel, toute action est orientée
soit vers le succes, soit vers I'intercompréhension; tertium non datur. Tout au
contraire de ’action orientée vers le succes, ’action orientée vers 'intercom-
préhension est soumise aux conditions de la rationalité communicationnelle.

# Cf. pour cela mon compte-rendu: Die Theorie des kommunikativen Handelns in
Diskussion, dans: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 37 (1990) 233-
252; ici 247 ss.

? Cf. p. ex. J. HABERMaS, op. cit. (note 6), 337.



Habermas et la théologie 239

Cela veut dire que I'agir communicationnel se base uniquement sur 'argumen-
tation, et qu’il y a une symétrie parmi les participants a la communication.

Mais on trouve aussi dans I’ceuvre de Habermas, par exemple dans ses
interviews, des remarques qui donnent une autre impression. Dans une con-
versation publiée il dit: «I1 y a quand méme dans mes convictions un noyau
dogmatique. ]’abandonnerais plutét la science que de laisser saper ce noyau — car
ce sont des intuitions que je n’ai pas apprises par la science ; personne ne peut les
apprendre par la science; on les apprend par le fait d’étre élevé dans un
entourage d’hommes dont on doit s’occuper, et dans lesquels on se retrouve
soi-méme»'°. L’homme fait donc Iexpérience d’une «intersubjectivité intacte »,
mais fragile, une intersubjectivité équilibrée entre liberté et dépendence’'.

En lisant ces passages, on se demande si cette «intersubjectivité intacte» se
constitue uniquement dans le cadre de I’agir communicationnel décrit par
Habermas. Comme on I’a déja mentionné, Habermas lui-méme est sans doute de
cette opinion'?. Mais on a 'impression qu’il est exagérément optimiste, car il
surcharge les possibilités et les prétentions légitimes de I’agir communication-
nel. Il est a supposer qu’il y a dans I’agir communicationnel des actes de parole
qui ne sont orientés ni vers le succés ni vers I'intercompréhension. La théologie
connait quelques-uns de ces actes de parole sous des termes tels que par exemple
«réconciliation», «amour» et «pardon». On peut conforter de deux raisons la
these selon laquelle Habermas surestime la tache de la rationalité communica-
tionnelle, surestimation qui doit notamment subir la critique de la théologie.
D’un cété le théologien est bien d’accord pour dire qu’il n’y a d’intersubjectivité
indemne qu’entre sujets doués d’une véritable «identité du moi» (lch-Identitit).
Mais comment cette identité se développe-t-elle pendant I’adolescence? Le
développement d’une identité personnelle et autonome dépend aussi de diffé-
rentes expériences peu ou prou discursives, par exemple ’amour des parents, le
sentiment d’étre accepté ou les possibilités de rencontrer une confiance «élé-
mentaire». Autant de phénoménes qui n’apparaissent pas du tout dans I’agir
communicationnel. Si ce dernier est toujours un ensemble symétrique d’actions
de différents acteurs, ’amour, I’acceptation sans conditions et sans réserve, etc.,
sont tout au contraire des attitudes asymétriques. Or, «I'identité du moi» de
chaque individu ne se constitue pas seulement dans le processus du dévelop-
pement 4 I'intérieur du cadre de ’agir communicationnel, mais également dans
le cadre des expériences «transcendantes» de la rationalité communication-
nelle.

Si cette these est juste, cela veut-il dire que ce n’est que durant ’enfance que
I'agir communicationnel est insuffisant pour créer une véritable vie commune ?
Habermas pourrait sans doute admettre cette thése!?. Mais — et c’est la seconde

'° J. HaBErRMAS, Die Neue Uniibersichtlichkeit. — Frankfurt a.M. 1985, 205.
1 Ibid. 202s.

'2 Cf. J. HABERMAS, op. cit. (note 6), 394s.
'3 Voir ]. HABERMAS, Morale et communication. — Paris: Cerf 1986, 131-204.



240 ' Habermas et la théologie

raison d’affirmer que ’agir communicationnel n’inclut pas I’agir humain en
totalité — on doit reconnaitre que méme I’agir communicationnel entre des
individus adultes et compétents dépend de phénoménes qui échappent a la
rationalité communicationnelle. N’est pas fragile que lintersubjectivité, la
communication I'est également. Si par exemple je blesse quelqu’un par une
calomnie, 2 quelle condition pourrons-nous demeurer en communication?
Dans un tel cas, la poursuite de I’agir communicationnel exige que, de part et
d’autre, intervienne quelque chose qui est extérieur a I’agir communicationnel:
une certaine bienveillance de la part de 'offensé, et de mon c6té I'aveu de cette
offense, la conscience d’avoir commis une faute. Mais ni cette complaisance, ni
la conscience de la culpabilité, n’ont de «raison» dans le sens habermasien. On
peut comprendre ces deux «actions» en dehors de la rationalité communica-
tionnelle — des actions qui, cas échéant, peuvent étre la condition sine gua non de
'agir communicationnel — comme premiers pas vers une réconciliation. Par
conséquence, on peut donc dire qu'un phénoméne comme la réconciliation —
patfois ou trés souvent nécessaire pour 'intersubjectivité — est en dehors de 'agir
communicationnel lui-méme.

Certes, ces phénomeénes ne sont pas du tout des phénomeénes religieux; je
comprends ici, par «réconciliation», un événement entre les hommes, et non
pas entre ’homme et Dieu. Mais peu importe ; on peut prétendre que le schéma
de P’agir communicationnel décrit par Habermas n’inclut pas tous les aspects de
'agir commun parmi des individus. Autrement dit: la distinction entre I'agir
orienté vers le succes et 'agir orienté vers l'intercompréhension n’est pas
exclusive — n’est pas encore compléte; il y a au minimum un domaine, néces-
saire 4 I'intersubjectivité, qui n’apparait pas dans la rationalité communication-
nelle de Habermas. Oy, il ne faut ni théologiser (comme Siebert), ni dénoncer
(comme Eicher), ni surcharger (comme Habermas lui-méme) la théorie de I'agir
communicationnel. Il faut plutét étre attentif aux limites de la rationalité
communicationnelle, une rationalité légitime 4 I'intérieur de ces limites, sans
méconnaitre qu’il y a des domaines de relation nécessaires parmi les hommes,
qui n’appartiennent pas a la rationalité communicationnelle.

11

Que signifient ces réflexions pour la discussion entre 1’éthique de la dis-
cussion et la théologie morale? On peut soulever ici deux points, dont le premier
est la question de la portée de I’éthique de la discussion. Le deuxiéme théme sera
la question de la conception nécessaire d’une éthique sociale dans ou pour la
société moderne.

1) Pour le premier point, il faut rappeler que I’éthique de la discussion fait
une distinction stricte entre les questions de la morale (Moralitit), les problemes



Habermas et la théologie 241

de I'éthique (Siztlichkeit'4, Ethik'*) et enfin les tiches pragmatiques. Laissons de
coté les tiches pragmatiques, car elles n’appartiennent pas a I’éthique. Reste
donc le probléme de la division entre «le bien» — c’est-a-dire I’éthique — et «le
juste» — 4 savoir la morale. Selon Habermas, cette différenciation est significa-
tive pour tout comportement rationalisé. Habermas ébauche la différence
comme suit: «les guestions morales qui peuvent en principe étre tranchées
rationnellement, du point de vue de 'universalisation des intéréts ou du point
de vue de la justice, seront donc différenciées des guestions d’évaluation qui, du
point de vue le plus général, se présentent comme des questions relatives a la
<vie bonne> (ou a la réalisation de soi) et qui ne sont accessibles 4 un débat
rationnel que dans Je senl cadre de ’horizon sans probléme propre a une forme de
vie historiquement concréte ou a une conduite individuelle»'¢. Pour I’éthique
de la discussion, il n’y a donc que le domaine bien délimité de la morale qui soit
la région de la rationalité communicationnelle. Mais cette différence entre
éthique et morale correspond évidemment 2 la différence entre I’éthique indi-
viduelle et ’éthique sociale. Seuls les conflits interpersonnels peuvent, de ce
point de vue, étre réglés d’'une maniére rationnelle. On peut mener une dis-
cussion pratique réelle avec tous les sujets concernés bien que, dans la plupart
des cas, on soit obligé de pratiquer une discussion «advocative», dans laquelle les
participants ont a défendre les intéréts de ceux qui ne sont pas (ou pas encore)
aptes a la discussion.

En tout cas, selon Habermas la morale concerne uniquement la dimension
de linterpersonnalité. Cette notion est en contradiction avec notre compré-
hension préscientifique ou méme «pré-éclairée» de la moralité. Nous savons tres
bien qu’on a certains devoirs envers soi-méme («Pflzchten gegen sich selbst» selon
Kant), des devoirs qui ne touchent pas aux intéréts des autres individus. Ce sont
des devoirs dis au respect de soi-méme. Il ne faut pas penser ici seulement aux
problemes de I’éthique sexuelle, mais surtout au genre de vie tout entier. La
prétention 2 la validité serait ici Uestime de soi-méme. Dans ce contexte, on
devrait aussi mentionner les problemes éthiques de la médecine, de I’éthique de
Ienvironnement (un théme explicitement extérieur a4 I’éthique de la discus-
sion!”), etc. L’éthique de la discussion comprend ces devoirs comme des tiches
éthiques au sens faible du mot: des tiches réglées par une rationalité décision-

' Ainsi le terme de Georg Wilhelm Friedrich Hegel; voir aussi la documentation de
la discussion germanophone dans W. KuHLMANN (éd.), Moralitdt und Sittlichkeit. Das
Problem Hegels und die Diskursethik. — Frankfurt a.M. 1986.

15 Ainsi dans son ouvrage le plus récent: J. HABERMAS, Die nachholende Revolution.
— Frankfurt a.M. 1990, dans une interview (114-145).

!¢ J. HABERMAS, op. cit. (note 13), 130.

17 Cf. J. HaBerMmas, Replik auf Einwinde, dans: Ip., Vorstudien und Erginzungen
zur Theorie des kommunikativen Handelns. — Frankfurt a.M. 1984, 475-570; ici 514—
521.



242 Habermas et la théologie

nelle ou axiologique, une rationalité en dehors de la rationalité communica-
tionnelle et universelle, une rationalité enfin liée 2 un monde vécu particu-
lier.

L’éthique de la discussion n’est intéressée qu’aux conflits interpersonnels.
Elle se restreint a la morale publique, et pour cela elle propose le principe «D»,
selon lequel «ne peuvent prétendre a la validité que les normes qui sont
acceptées (ou pourraient I’étre) par toutes les personnes concernées en tant
qu’elles participent a une discussion pratique»'®. Si une telle discussion, 2
propos de certains problémes, ne peut pas avoir lieu, ce fait peut avoir deux
raisons: ou bien ce ne sont pas des questions morales (au sens stricte), ou bien ce
sont des questions réglables uniquement par discussions advocatives, comme on
I’'a déja mentionné.

Le point saillant est bien le probleme des questions morales admises: le
principe «D» régle non seulement la question procédurale — comment peut-on
trouver des solutions justes pour des problémes pratiques? — il limite également
la région possible des questions morales. C’est le principe «D» lui-méme qui
décide de quels probleémes; on peut dire qu’ils sont des problémes moraux, donc
des problémes a régler par la rationalité communicationnelle. En cela, c’est une
théorie libérale. Une théorie libérale de I’éthique a deux marques distinctives: le
caractére procédural (on reviendra a ce point plus bas), et la limitation a des
problémes interpersonnels. Bien siir, il est peut-étre juste que la région intra-
personnelle, les devoirs envers soi-méme, ne posent pas de vrais problémes
moraux, mais on ne voit pas encore comment fonder cette décision.

Concernant la portée de I’éthique de la discussion, on peut donc conclure de
ces réflexions que, dans ’ensemble des problémes pratiques, il faut distinguer
entre au moins deux types de probléemes. D’abord les problémes inter-person-
nels, a savoir le domaine de I’éthique sociale, on doit reconnaitre ici que
I’éthique de la discussion est la théorie la plus convaincante, parce qu’elle tient
compte du fait que sans la participation réelle de tous les sujets concernés a une
discussion pratique, ie principe d’universalisation reste utopique. Comparée a
d’autres théories de I’éthique, comme par exemple celle de John Rawls, I’éthi-
que de la discussion a de plus I'avantage de fonder le principe de la morale,
c’est-a-dire le principe d’universalisation. L’éthique individuelle constitue 'ax-
tre dimension de la morale. Habermas pense que les probléemes de ce type ne
peuvent étre réglés qu’a I'intérieur d’'un monde vécu, c’est-a-dire d’une société
donnée. Néanmoins, I’éthique individuelle et les notions relatives a la «vie
bonne», sont absolument nécessaires pour la préservation du monde vécu:
'intégration sociale ne peut se faire sans recours aux valeurs culturelles. Pour
éviter que les relations sociales ne se dégradent en phénomeénes pathologiques, il

'8 J. HABERMAS, op. cit. (note 13), 114.



Habermas et la théologie 243

est donc nécessaire de considérer les valeurs culturelles comme autant de
valeurs éthiquement significatives.

C’est pourquoi de nombreux moralistes, notamment les partisans du «Com-
munautarisme», jugent possible de développer une éthique déontologique au
sens faible: une théorie qui admet donc aussi des questions de la «vie bonne»
comme sujet d’un discours pratique. «Il est décisif que nous comprenions nos
idées de la vie bonne comme des questions sur lesquelles une discussion inter-
subjective est possible, méme si un consensus [...] devrait étre inaccessible»'?.
Sheyla Benbabib ne dit pas selon quelle logique il faut mener une telle discussion
sur des problémes de la «vie bonne». On pourrait supposer qu’une théorie
éthique du type du droit naturel serait la logique d’argumentation la plus
convaincante. Cette éthique du droit naturel se base sur une métaphysique
spécifiquement culturelle et particuliere; c’est le monde vécu au sens de Haber-
mas. Or, les normes de I’éthique individuelle sont relatives a la culture parti-
culiére, mais leur logique est universelle.

Dans I’éthique sociale, les normes sont orientées vers 'universalisation; ici,
dans le domaine de I’éthique plutédt individuelle, le critére d’universalisation
devrait étre remplacé par le critere de «convenabilitén. Cette théorie de Iéthi-
que individuelle serait elle-méme orientée vers le juste au sens de Habermas,
mais I'argumentation serait d’un autre type. Bref, je pense que si, dans le
domaine de la raison pratique, on se trouve confronté a des problémes de deux
types différents (a savoir des probleémes inter-personnels et intra-personnels), on
ne peut pas admettre qu'une seule théorie éthique puisse y suffire.

2) Reste enfin la question de la nécessaire conception d’une éthique sociale,
capable de répondre aux besoins de la société moderne. A ce sujet, de nombreux
critiques ont reproché a I’éthique de la discussion son attitude neutre a ’égard
des contenus de cette théorie morale. L’éthique de la discussion veut étre la
théorie formelle d’un processus au moyen duquel on puisse trouver des normes
justes. Contrairement, par exemple, au droit naturel classique, droit naturel qui
se fonde sur une métaphysique matérielle explicite, I’éthique de la discussion ne
donne pas d’indications sur des normes 2 suivre. Cependant A. Honneth, un
disciple de Habermas, affirme que I’éthique de la discussion doit étre basée sur
un principe matériel de justice sociale *°. «L’éthique de la discussion doit exiger
les conditions socio-structurelles de sa propre mise en ceuvre: seule doit étre
considérée comme juste [...] une société [...] qui [...] offre 4 ses membres la

' Sheyla BEnHABIB, Autonomy, Modernity and Community. Communitarianism
and Critical Social Theory in Dialogue, dans: A. HONNETH et al. (éds.), Zwischenbe-
trachtungen. Im Proze3 der Aufklirung. — Frankfurt a.M. 1989, 373-394; ici 382.

?* A. HonNETH, Diskursethik und implizites Gerechtigkeitskonzept. Eine Diskus-
sionsbemerkung, dans: W. KuHLMANN (éd.), op. cit. (note 14), 183-193; spéc. 183 et
187.



244 Habermas et la théologie

possibilité d’une discussion libre et égalitaire sur les normes litigieuses»*'. /.-/.
Hohn, un jeune représentant de la doctrine sociale catholique, cherche de la
méme fagon que Honneth des implications matérielles de I’agir communicatif.
11 pense pouvoir les identifier dans les principes connus de la doctrine sociale
catholique: les principes de la personnalité, du bien commun et de la solidari-
té 22, Et enfin, H6hn, usant d’'une logique un peu surprenante, déduit de ces
principes qu’on est obligé de refuser tout individualisme et tout collectivisme; la
doctrine sociale de ’Eglise catholique apparait donc comme la troisiéme voie
souvent cherchée entre le libéralisme et le communisme 3.

Contrairement 2 ces propositions, je ne crois pas que ’on puisse développer
une éthique sociale efficace a4 partir de la recherche des conditions socio-
structurelles nécessaires de I’éthique de la discussion. L’éthique de la discussion
est une théorie de I’éthique sociale qui n’est efficace que si (et vraisemblable-
ment seulement si) elle est liée 2 la théorie de la société moderne de Habermas.
Habermas esquisse la société moderne comme monde vécu et comme systéme 4.
Le probléme central de notre société actuelle est la «colonisation du monde
vécunr par les systemes de ’économie et de ’'administration. Je suppose qu’il est
possible de fonder par voie pragmatico-transcendantale la priorité du monde
vécu par rapport aux systémes?®’, ce qui est une justification analogue a la
fondation du principe « U»2¢ dans I’éthique de la discussion pure. La condition
fondamentale pour les discours pratiques serait donc la discussion libre, c’est-
a-dire la discussion non déformée par des mécanismes systémiques. La ratio-
nalité communicationnelle ne peut se développer que dans cette communica-
tion libre. «Entre capitalisme et démocratie, il y a un rapport de tension insur-
montable; avec ces deux réalités, ce sont en effet deux principes opposés d’in-
tégration sociale qui sont en concurrence pour la premiere place»?’. Cependant,
Habermas n’essaie malheureusement pas de synthétiser les deux théories: la
théorie de la société moderne et la théorie de ’éthique de la discussion, dans le
cadre de ses écrits théoriques, alors qu’il use d’une telle synthése dans ses
interventions politiques.

Nous ne faisons ici que des propositions. Mais on peut déja voir qu’une telle
éthique sociale pourrait éviter quelques-unes des difficultés que certains autres
types d’éthique ne parviennent 2 surmonter. Si ’on accepte la conception de

2t Tbid. 188.

?2 H.-J. HonN, Sozialethik im Diskurs. Skizzen zum Gesprich zwischen Diskursethik
und Katholischer Soziallehre, dans: E. ARENs (éd.), op. cit. (note 3), 188.

23 Ibid. 189. ‘

¢ Cf. ]. HaBerMas, Théorie de ’agir communicationnel, vol. II: Pour une critique de
la raison fonctionnaliste. — Paris: Fayard 1987, 125-215.

23 Ibid. 343.

26 Cf. J. HABERMASs, op. cit. (note 13), 86s. et 135.

7 ]. HABERMaAS, op. cit. (note 24), 379.



Habermas et la théologie 245

I’éthique sociale comme synthese de la théorie de la société et de ’éthique de la
discussion, on comprend mieux la rupture entre la morale individuelle et la
morale sociale. La compréhension de cette rupture permet de voir qu’un «in-
dividualisme méthodologique» proposé par exemple par Karl F. Popper n’est
pas du tout convaincant. Popper est d’avis que les effets, bons ou mauvais, de
I’économie sont a expliquer seulement par rapport aux actions individuelles.
«Tous les événements sociaux doivent étre expliqués par rapport aux actzons des
individus. [...] Tout ce que nous estimons comme effets sociaux des collectivités
ou d’une institution, il faut les expliquer comme résultant de Pagir indivi-
duel»?®. A mon avis, cette these est complétement aberrante. La théorie de la
société de Habermas montre que le probléme principal de I’éthique sociale n’est
pas celui des intentions, bonnes ou mauvaises, des acteurs, mais celui des
structures, des restrictions et des contraintes de la société moderne. Pour com-
prendre cela, il faut distinguer entre I’intégration sociale dans le monde vécu -
une intégration qui coordonne les intentions des différents acteurs — et 'inté-
gration systémique qui coordonne les effets des actions instrumentales ou stra-
tégiques dans les deux systeémes de I’économie et de ’administration étatique.
Habermas propose donc «de distinguer entre intégration sociale et intégration du
systéme : 'une s’appuie sur les orientations d’action, I'autre passe au travers. Dans
un cas, le syst¢me actionnel est intégré grace a un consensus, qu’il soit garanti
par des normes ou visé par la communication([;] dans ’autre cas, il est intégré en
régulant de maniére non normative des décisions particulieéres qui ne sont pas
coordonnées par les subjectivités» 2°. Quant a notre probleéme, cela signifie qu’il
est exact que ce sont toujours des hommes qui sont le sujet des actions. Mais les
normes ou les lois d’un systéme, normes auxquelles il faut se conformer si 'on
veut survivre, ne sont pas toujours les mémes. On peut donc dire que I’éthique
sociale ne se laisse pas réduire aux responsabilités individuelles, ni qu’elle n’est
imputable qu’a celles-ci. Pour expliquer, ou plutét pour interpréter cela, la
théologie de la libération parle des «structures de péché». C'est peut-étre ici
qu’on peut ajouter quelque chose de théologique a la théorie de Habermas.

?8 L. ScHAFER, Karl R. Popper. — Miinchen 1988, 95; cf. K. PorrER, Das Elend des
Historizismus. — Tiibingen 1974, 107.
?* . HABERMAS, op. cit. (note 24), 165, voir aussi 130.






	Habermas et la théologie : notes pour une discussion entre la théologie et la "Théorie de l'agir communicationnel"

