
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Habermas et la théologie : notes pour une discussion entre la théologie
et la "Théorie de l'agir communicationnel"

Autor: Kissling, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Kissling

Habermas et la théologie

Notes pour une discussion entre la théologie
et la «Théorie de l'agir communicationnel»

La théologie de langue française n'a guère encore eu l'occasion de s'interroger

sur l'œuvre de Jürgen Habermas. A l'exception de quelques articles
relativement brefs et bien que la philosophie française commence à s'intéresser à

la théorie de l'agir communicationnel2, elle est tournée vers d'autres courants
de la pensée contemporaine. En revanche, dans le domaine de la théologie de

langue allemande, la discussion autour de l'œuvre de Habermas - au moins pour
ce qui concerne la théologie catholique 3 - prend de l'ampleur. Le recueil édité

par Edmund Arens «Habermas und die Theologie» 4, présente une riche
documentation sur les efforts de différents théologiens pour répondre au défi de la

«Théorie de l'agir communicationnel». Mais la lecture de cet ouvrage (qui
paraîtra en traduction française en 1991) montre également qu'il y a certains
obstacles à surmonter pour qu'une telle discussion puisse avoir lieu. Nous
traiterons ici de deux de ces obstacles.

Il faut d'abord poser la question des relations entre l'agir communicationnel
et la foi (I). Après cette réflexion, conduite du point de vue de la théologie
fondamentale, on essaiera de tirer les conclusions, valables pour une théologie

1 Cf. p. ex. G. Petitdemange, Incertitudes et orientation de l'action, dans : Recherche

de Science religieuse 75 (1987) 587-601 ; A. Fortin-Melkevik, Habermas et les

théologiens: une rencontre à provoquer, dans: Le supplément 164 (1988) 151-155.
2 Cf. p. ex. P. Ricoeur, Soi-même comme un autre. - Paris: Ed. du Seuil 1990,

325 ss.
3 Cf. les vues d'ensemble de E. Arens, Theologie nach Habermas, dans: Id. (éd.),

Habermas und die Theologie. Beiträge zur theologischen Rezeption, Diskussion und
Kritik der Theorie kommunikativen Handelns. - Düsseldorf 1989, 9-38, et J. von
Soosten, Zur theologischen Rezeption von Jürgen Habermas' «Theorie des kommunikativen

Handelns», dans: Zeitschrift für evangelische Ethik 34 (1990) 129-143.
4 Cf. E. Arens (éd.), op. cit. (note 3).



236 Habermas et la théologie

morale, du rapport entre l'agir communicationnel et l'agir théologiquement
déterminé. Ce thème revêt une certaine urgence, car les théologiens moralistes
de langue allemande sont eux-mêmes à peine entrés en matière sur 1'«éthique de

la discussion» proposée par Jürgen Habermas (II).

I

Le premier point litigieux concerne les relations entre la foi religieuse et

l'agir communicationnel. Autrement dit: entre l'intersubjectivité immanente et
la religion transcendante, entre la rationalité communicationnelle décrite par
Habermas et la croyance en Dieu. Pour les théologiens en discussion avec
Habermas, le premier obstacle à surmonter est celui d'une conception erronée
de cette relation. On peut faire apparaître le problème en partant de deux

positions extrêmes: celle de Rudolf Siebert et celle de Peter Eicher, toutes deux
documentées par le recueil de Arens. Evidemment, ni l'une ni l'autre de ces

deux positions n'est apte à relever le défi de la théorie de l'agir communicationnel.

On signalera d'autre part que la conception de Habermas met elle-
même en difficulté les théologiens lorsqu'elle déclare que tout
l'agir humain rationnel se limite à deux, et seulement à deux aspects: son
orientation vers l'intercompréhension et son orientation vers le succès.

Dans son article, Rudolf Siebert5 relève dans la philosophie explicite de

Habermas une certaine aporie qui résulte de la division, propre aux modernes,
entre Dieu et l'histoire, entre la transcendance et l'agir communicationnel. Face

à cette aporie, Siebert pose l'hypothèse que le but ultime implicite, voire
inconscient, de Habermas est de dépasser cette division (78). Or, Habermas ne

peut évidemment pas atteindre ce but dans le cadre de sa «Pragmatique
universelle» pure. Selon Siebert, il craint que, face à l'absolu, l'autonomie et la

souveraineté du sujet soient mises en danger. Néanmoins, dans sa «Pragmatique
universelle», Habermas «ne refuse pas définitivement la recherche de l'Absolu
sur la base de la rationalité communicationnelle» (72). Siebert se pose donc la

question de savoir comment intégrer la dimension transcendante dans la théorie
de l'agir communicationnel. Il estime que cette intégration est donnée par l'idée
de l'intersubjectivité intacte. Cette intersubjectivité indemne a pour but la

communauté universelle de communication, une communauté qui enfin serait
le signe de l'Absolu. Le résultat d'une telle intégration, objet de ces aspirations,
devrait selon Siebert être «une transcendance non réifiée» (nichtverdinglichte
Transzendenz) (65, 91ss.).

5 R.J. Siebert, Kommunikatives Handeln und Transzendenz: Gerechtigkeit, Liebe
und Versöhnung, dans: E. Arens (éd.), op. cit. (note 3), 65-95.



Habermas et la théologie 237

Point n'est besoin de se demander si vraiment l'œuvre de Habermas est

marquée d'un hiatus, explicite ou non, entre action communicative et
transcendance, tel que le présente Siebert. A mon avis, l'intention de Habermas n'est

pas de souligner cet écart ; tout simplement parce qu'il ne le voit pas. La question
qu'il faut se poser est la suivante : peut-on vraiment prétendre qu'il existe un

rapport entre l'agir communicationnel et la religion? Ou plus précisément:
quelle relation y a-t-il entre l'intercompréhension par l'agir communicationnel
(même dans les circonstances idéales) et l'utopie de la réconciliation, et partant
la rédemption ultime et universelle Pour Siebert, il est évident qu'on ne saurait
atteindre à cette rédemption par l'éthique de la discussion comme telle (65),
donc par une communication qui veut se maintenir dans l'immanence en vue de

régler des problèmes uniquement terrestres. Sur ce point, on est bien d'accord

avec lui. On doit également admettre que la croyance en Dieu et la souveraineté
de l'homme ne se contredisent pas nécessairement (81). Mais on ne voit pas
clairement comment on pourrait sauver la dimension transcendante de l'agir
communicationnel par un «athéisme dialectique». La notion d'athéisme
dialectique reste un peu obscure dans cet ordre d'idées, car Siebert ne tient pas

compte du fait que la réconciliation n'est pas du tout le but, ou la raison d'être,
de l'interaction. La rationalité communicationnelle s'occupe exclusivement de

problèmes d'ici-bas.
Autrement dit, Siebert ne tient pas suffisamment compte du changement de

paradigme qui caractérise la théorie de l'agir communicationnel de Habermas6.

Après le passage du paradigme du sujet à celui de l'intersubjectivité - changement

qui implique aussi l'abandon du privilège exclusifde la rationalité orientée
vers le but au profit de la rationalité communicationnelle -, on ne peut pas

simplement reprendre la notion de «réconciliation» décrite par exemple par
Adorno, l'ancien maître de Habermas. Adorno comprenait encore la réconciliation

comme un état utopique de paix entre le sujet et l'objet. Selon lui, cet état
ne peut être atteint en réalité, car le sujet est toujours forcé de dominer l'objet, à

savoir la nature, les autres, et enfin sa propre nature. Pour Adorno, la rationalité
équivaut toujours à la domination de l'objet. Après ce changement de paradigme,

Habermas estime possible la compréhension entre les sujets, mais cette
/«/«/compréhension n'équivaut plus à la réconciliation: elle vise uniquement à

accorder des intérêts divergeants.
En somme, on peut considérer la position de Siebert comme une tentative

de théologiser la théorie de l'agir communicationnel. Tout au contraire, Peter

Eicher1 comprend la théorie de Habermas comme illégitime du point de vue de

6 Cf. J. Habermas, Théorie de l'agir communicationnel, vol. I : Rationalité de l'agir et
rationalisation de la société. - Paris: Fayard 1987, 390-396. - La terminologie de notre
article est déterminée par les traductions françaises des œuvres de Habermas (cf. aussi
notes 13 et 24).

7 P. Eicher, Die Botschaft von der Versöhnung und die Theorie des kommunikativen

Handelns, dans: E. Arens (éd.), op. cit. (note 3), 199-223.



238 Habermas et la théologie

la théologie. Selon lui, on ne peut pas parler de libération ou d'émancipation
sans parler du péché et du mal, et les idées de la philosophie des Lumières et de la

Révolution française n'ont de sens que dans un cadre théologique. Pour l'instant,

il n'est pas nécessaire d'énumérer les malentendus et les erreurs
d'interprétation qui parsèment l'article d'Eicher, au sujet de la théorie de Habermas8.

L'argument principal d'Eicher est en somme le suivant: l'agir communication-
nel ne sert pas à atteindre une vraie réconciliation, et donc la rédemption est en
dehors de la compétence de la rationalité communicationnelle. Jusqu'ici on est

d'accord. Mais Eicher en conclut tout de suite que l'agir communicationnel ne

sert en vérité à rien : « La théorie de l'agir communicationnel n'oblige à rien qu'à
l'argumentation [...], à la palabre». (201) On peut voir ici un «paralogisme
théologique» exprimé dans la déduction: si l'agir communicationnel n'est pas
utile à toutes les nécessités de la vie commune, il ne sert à rien. On peut
facilement défendre contre Eicher la légitimité de la rationalité communicationnelle,

même si on admet que cette rationalité, en dehors de la foi, ne

correspond pas à toutes les nécessités de la vie commune.
Mais Eicher poursuit sa thèse par une deuxième déduction surprenante : «Il

y a des actions intersubjectives dans notre propre histoire, qui ne sont pas [...]

possibles sans référence à l'action passée de Dieu dans sa parole devenue

Homme, et sans anticipation croyante de l'agir eschatologique de Dieu). » (208)
Admettons qu'existent vraiment ces actions nécessairement liées à la croyance
explicite. On ne peut quand même pas prétendre que toutes les actions

intersubjectives nécessaires à la vie commune dépendent de cette croyance
chrétienne.

En somme, on doit remarquer que les deux théologiens cités commettent
des fautes contraires: tandis que l'un veut à tout prix théologiser l'agir
communicationnel, l'autre se borne à prétendre l'illégitimité de toute rationalité en
dehors de la foi. Selon moi, toutes les deux positions sont erronées. Quelle est

donc la relation entre l'agir communicationnel et l'agir théologique, c'est-à-dire
la foi? Existe-t-il une telle relation? Pour pouvoir répondre à cette question, il
faut se retourner vers l'œuvre de Habermas lui-même et poser la question d'une

autre manière et comme suit: est-ce que le schéma de l'agir communicationnel

développé par Habermas9 inclut l'agir humain tout entier? Avec une certaine

naïveté, Habermas est sans doute de cet avis - au moins dans le contexte de sa

théorie. Selon la théorie de l'agir communicationnel, toute action est orientée
soit vers le succès, soit vers l'intercompréhension; tertium non datur. Tout au

contraire de l'action orientée vers le succès, l'action orientée vers
l'intercompréhension est soumise aux conditions de la rationalité communicationnelle.

8 Cf. pour cela mon compte-rendu : Die Theorie des kommunikativen Handelns in
Diskussion, dans: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 37 (1990) 233-
252; ici 247 ss.

9 Cf. p. ex. J. Habermas, op. cit. (note 6), 337.



Habermas et la théologie 239

Cela veut dire que l'agir communicationnel se base uniquement sur l'argumentation,

et qu'il y a une symétrie parmi les participants à la communication.
Mais on trouve aussi dans l'œuvre de Habermas, par exemple dans ses

interviews, des remarques qui donnent une autre impression. Dans une
conversation publiée il dit: «Il y a quand même dans mes convictions un noyau
dogmatique. J'abandonnerais plutôt la science que de laisser saper ce noyau - car
ce sont des intuitions que je n'ai pas apprises par la science ; personne ne peut les

apprendre par la science; on les apprend par le fait d'être élevé dans un

entourage d'hommes dont on doit s'occuper, et dans lesquels on se retrouve
soi-même »1 L'homme fait donc l'expérience d'une « intersubjectivité intacte »,

mais fragile, une intersubjectivité équilibrée entre liberté et dépendence11.
En lisant ces passages, on se demande si cette «intersubjectivité intacte» se

constitue uniquement dans le cadre de l'agir communicationnel décrit par
Habermas. Comme on l'a déjà mentionné, Habermas lui-même est sans doute de

cette opinion12. Mais on a l'impression qu'il est exagérément optimiste, car il
surcharge les possibilités et les prétentions légitimes de l'agir communicationnel.

Il est à supposer qu'il y a dans l'agir communicationnel des actes de parole
qui ne sont orientés ni vers le succès ni vers l'intercompréhension. La théologie
connaît quelques-uns de ces actes de parole sous des termes tels que par exemple
«réconciliation», «amour» et «pardon». On peut conforter de deux raisons la

thèse selon laquelle Habermas surestime la tâche de la rationalité communica-
tionnelle, surestimation qui doit notamment subir la critique de la théologie.
D'un côté le théologien est bien d'accord pour dire qu'il n'y a d'intersubjectivité
indemne qu'entre sujets doués d'une véritable «identité du moi» (Ich-Identität).
Mais comment cette identité se développe-t-elle pendant l'adolescence? Le

développement d'une identité personnelle et autonome dépend aussi de

différentes expériences peu ou prou discursives, par exemple l'amour des parents, le

sentiment d'être accepté ou les possibilités de rencontrer une confiance
«élémentaire». Autant de phénomènes qui n'apparaissent pas du tout dans l'agir
communicationnel. Si ce dernier est toujours un ensemble symétrique d'actions
de différents acteurs, l'amour, l'acceptation sans conditions et sans réserve, etc.,
sont tout au contraire des attitudes asymétriques. Or, «l'identité du moi» de

chaque individu ne se constitue pas seulement dans le processus du développement

à l'intérieur du cadre de l'agir communicationnel, mais également dans
le cadre des expériences «transcendantes» de la rationalité communication-
nelle.

Si cette thèse est juste, cela veut-il dire que ce n'est que durant l'enfance que
l'agir communicationnel est insuffisant pour créer une véritable vie commune
Habermas pourrait sans doute admettre cette thèse13. Mais — et c'est la seconde

10 J. Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit. - Frankfurt a.M. 1985, 205.
11 Ibid. 202 s.
12 Cf. J. Habermas, op. cit. (note 6), 394 s.
13 Voir J. Habermas, Morale et communication. - Paris: Cerf 1986, 131-204.



240 Habermas et la théologie

raison d'affirmer que l'agir communicationnel n'inclut pas l'agir humain en

totalité - on doit reconnaître que même l'agir communicationnel entre des

individus adultes et compétents dépend de phénomènes qui échappent à la

rationalité communicationnelle. N'est pas fragile que l'intersubjectivité, la

communication l'est également. Si par exemple je blesse quelqu'un par une

calomnie, à quelle condition pourrons-nous demeurer en communication?
Dans un tel cas, la poursuite de l'agir communicationnel exige que, de part et

d'autre, intervienne quelque chose qui est extérieur à l'agir communicationnel:
une certaine bienveillance de la part de l'offensé, et de mon côté l'aveu de cette

offense, la conscience d'avoir commis une faute. Mais ni cette complaisance, ni
la conscience de la culpabilité, n'ont de «raison» dans le sens habermasien. On

peut comprendre ces deux «actions» en dehors de la rationalité communicationnelle

- des actions qui, cas échéant, peuvent être la condition sine qua non de

l'agir communicationnel - comme premiers pas vers une réconciliation. Par

conséquence, on peut donc dire qu'un phénomène comme la réconciliation -
parfois ou très souvent nécessaire pour l'intersubjectivité - est en dehors de l'agir
communicationnel lui-même.

Certes, ces phénomènes ne sont pas du tout des phénomènes religieux; je

comprends ici, par «réconciliation», un événement entre les hommes, et non
pas entre l'homme et Dieu. Mais peu importe ; on peut prétendre que le schéma

de l'agir communicationnel décrit par Habermas n'inclut pas tous les aspects de

l'agir commun parmi des individus. Autrement dit: la distinction entre l'agir
orienté vers le succès et l'agir orienté vers l'intercompréhension n'est pas
exclusive - n'est pas encore complète; il y a au minimum un domaine, nécessaire

à l'intersubjectivité, qui n'apparaît pas dans la rationalité communicationnelle

de Habermas. Or, il ne faut ni théologiser (comme Siebert), ni dénoncer

(comme Eicher), ni surcharger (comme Habermas lui-même) la théorie de l'agir
communicationnel. Il faut plutôt être attentif aux limites de la rationalité
communicationnelle, une rationalité légitime à l'intérieur de ces limites, sans

méconnaître qu'il y a des domaines de relation nécessaires parmi les hommes,

qui n'appartiennent pas à la rationalité communicationnelle.

II

Que signifient ces réflexions pour la discussion entre l'éthique de la
discussion et la théologie morale On peut soulever ici deux points, dont le premier
est la question de la portée de l'éthique de la discussion. Le deuxième thème sera

la question de la conception nécessaire d'une éthique sociale dans ou pour la

société moderne.

1) Pour le premier point, il faut rappeler que l'éthique de la discussion fait
une distinction stricte entre les questions de la morale (Moralität), les problèmes



Habermas et la théologie 241

de l'éthique (Sittlichkeit14, Ethik15) et enfin les tâches pragmatiques. Laissons de

côté les tâches pragmatiques, car elles n'appartiennent pas à l'éthique. Reste

donc le problème de la division entre «le bien» - c'est-à-dire l'éthique — et «le

juste» - à savoir la morale. Selon Habermas, cette différenciation est significative

pour tout comportement rationalisé. Habermas ébauche la différence

comme suit: «les questions morales qui peuvent en principe être tranchées

rationnellement, du point de vue de l'universalisation des intérêts ou du point
de vue de la justice, seront donc différenciées des questions d'évaluation qui, du

point de vue le plus général, se présentent comme des questions relatives à la
<vie bonne> (ou à la réalisation de soi) et qui ne sont accessibles à un débat

rationnel que dans le seul cadre de l'horizon sans problème propre à une forme de

vie historiquement concrète ou à une conduite individuelle»16. Pour l'éthique
de la discussion, il n'y a donc que le domaine bien délimité de la morale qui soit
la région de la rationalité communicationnelle. Mais cette différence entre

éthique et morale correspond évidemment à la différence entre l'éthique
individuelle et l'éthique sociale. Seuls les conflits interpersonnels peuvent, de ce

point de vue, être réglés d'une manière rationnelle. On peut mener une
discussion pratique réelle avec tous les sujets concernés bien que, dans la plupart
des cas, on soit obligé de pratiquer une discussion «advocative», dans laquelle les

participants ont à défendre les intérêts de ceux qui ne sont pas (ou pas encore)

aptes à la discussion.

En tout cas, selon Habermas la morale concerne uniquement la dimension
de l'interpersonnalité. Cette notion est en contradiction avec notre compréhension

préscientifique ou même «pré-éclairée» de la moralité. Nous savons très

bien qu'on a certains devoirs envers soi-même {^Pflichten gegen sich seihst» selon

Kant), des devoirs qui ne touchent pas aux intérêts des autres individus. Ce sont
des devoirs dûs au respect de soi-même. Il ne faut pas penser ici seulement aux

problèmes de l'éthique sexuelle, mais surtout au genre de vie tout entier. La

prétention à la validité serait ici l'estime de soi-même. Dans ce contexte, on
devrait aussi mentionner les problèmes éthiques de la médecine, de l'éthique de

l'environnement (un thème explicitement extérieur à l'éthique de la

discussion17), etc. L'éthique de la discussion comprend ces devoirs comme des tâches

éthiques au sens faible du mot: des tâches réglées par une rationalité décision-

14 Ainsi le terme de Georg Wilhelm Friedrich Hegel; voir aussi la documentation de
la discussion germanophone dans W. Kuhlmann (éd.), Moralität und Sittlichkeit. Das
Problem Hegels und die Diskursethik. - Frankfurt a.M. 1986.

15 Ainsi dans son ouvrage le plus récent: J. Habermas, Die nachholende Revolution.
— Frankfurt a.M. 1990, dans une interview (114—145).

16 J. Habermas, op. cit. (note 13), 130.
17 Cf. J. Habermas, Replik auf Einwände, dans: Id., Vorstudien und Ergänzungen

zur Theorie des kommunikativen Handelns. - Frankfurt a.M. 1984, 475-570; ici 514—

521.



242 Habermas et la théologie

nelle ou axiologique, une rationalité en dehors de la rationalité communica-
tionnelle et universelle, une rationalité enfin liée à un monde vécu particulier.

L'éthique de la discussion n'est intéressée qu'aux conflits interpersonnels.
Elle se restreint à la morale publique, et pour cela elle propose le principe «D»,
selon lequel «ne peuvent prétendre à la validité que les normes qui sont
acceptées (ou pourraient l'être) par toutes les personnes concernées en tant
qu'elles participent à une discussion pratique»18. Si une telle discussion, à

propos de certains problèmes, ne peut pas avoir lieu, ce fait peut avoir deux
raisons: ou bien ce ne sont pas des questions morales (au sens stricte), ou bien ce

sont des questions réglables uniquement par discussions advocatives, comme on
l'a déjà mentionné.

Le point saillant est bien le problème des questions morales admises: le

principe «D» règle non seulement la question procédurale — comment peut-on
trouver des solutions justes pour des problèmes pratiques? - il limite également
la région possible des questions morales. C'est le principe «D» lui-même qui
décide de quels problèmes; on peut dire qu'ils sont des problèmes moraux, donc
des problèmes à régler par la rationalité communicationnelle. En cela, c'est une
théorie libérale. Une théorie libérale de l'éthique a deux marques distinctives: le

caractère procédural (on reviendra à ce point plus bas), et la limitation à des

problèmes interpersonnels. Bien sûr, il est peut-être juste que la région intra-
personnelle, les devoirs envers soi-même, ne posent pas de vrais problèmes

moraux, mais on ne voit pas encore comment fonder cette décision.
Concernant la portée de l'éthique de la discussion, on peut donc conclure de

ces réflexions que, dans l'ensemble des problèmes pratiques, il faut distinguer
entre au moins deux types de problèmes. D'abord les problèmes inter-person-
nels, à savoir le domaine de l'éthique sociale, on doit reconnaître ici que
l'éthique de la discussion est la théorie la plus convaincante, parce qu'elle tient
compte du fait que sans la participation réelle de tous les sujets concernés à une
discussion pratique, le principe d'universalisation reste utopique. Comparée à

d'autres théories de l'éthique, comme par exemple celle de John Rawls, l'éthique

de la discussion a de plus l'avantage de fonder le principe de la morale,
c'est-à-dire le principe d'universalisation. L'éthique individuelle constitue Vautre

dimension de la morale. Habermas pense que les problèmes de ce type ne

peuvent être réglés qu'à l'intérieur d'un monde vécu, c'est-à-dire d'une société
donnée. Néanmoins, l'éthique individuelle et les notions relatives à la «vie

bonne», sont absolument nécessaires pour la préservation du monde vécu:

l'intégration sociale ne peut se faire sans recours aux valeurs culturelles. Pour
éviter que les relations sociales ne se dégradent en phénomènes pathologiques, il

18 J. Habermas, op. cit. (note 13), 114.



Habermas et la théologie 243

est donc nécessaire de considérer les valeurs culturelles comme autant de

valeurs éthiquement significatives.
C'est pourquoi de nombreux moralistes, notamment les partisans du «Com-

munautarisme», jugent possible de développer une éthique déontologique au

sens faible: une théorie qui admet donc aussi des questions de la «vie bonne»

comme sujet d'un discours pratique. «Il est décisif que nous comprenions nos
idées de la vie bonne comme des questions sur lesquelles une discussion

intersubjective est possible, même si un consensus [...] devrait être inaccessible»".
Shejla Benhabib ne dit pas selon quelle logique il faut mener une telle discussion

sur des problèmes de la «vie bonne». On pourrait supposer qu'une théorie

éthique du type du droit naturel serait la logique d'argumentation la plus
convaincante. Cette éthique du droit naturel se base sur une métaphysique
spécifiquement culturelle et particulière; c'est le monde vécu au sens de Habermas.

Or, les normes de l'éthique individuelle sont relatives à la culture
particulière, mais leur logique est universelle.

Dans l'éthique sociale, les normes sont orientées vers l'universalisation; ici,
dans le domaine de l'éthique plutôt individuelle, le critère d'universalisation
devrait être remplacé par le critère de «convenabilité». Cette théorie de l'éthique

individuelle serait elle-même orientée vers le juste au sens de Habermas,
mais l'argumentation serait d'un autre type. Bref, je pense que si, dans le

domaine de la raison pratique, on se trouve confronté à des problèmes de deux

types différents (à savoir des problèmes inter-personnels et intra-personnels), on
ne peut pas admettre qu'une seule théorie éthique puisse y suffire.

2) Reste enfin la question de la nécessaire conception d'une éthique sociale,

capable de répondre aux besoins de la société moderne. A ce sujet, de nombreux

critiques ont reproché à l'éthique de la discussion son attitude neutre à l'égard
des contenus de cette théorie morale. L'éthique de la discussion veut être la

théorie formelle d'un processus au moyen duquel on puisse trouver des normes
justes. Contrairement, par exemple, au droit naturel classique, droit naturel qui
se fonde sur une métaphysique matérielle explicite, l'éthique de la discussion ne
donne pas d'indications sur des normes à suivre. Cependant A. Honneth, un
disciple de Habermas, affirme que l'éthique de la discussion doit être basée sur

un principe matériel de justice sociale20. «L'éthique de la discussion doit exiger
les conditions socio-structurelles de sa propre mise en œuvre: seule doit être
considérée comme juste [...] une société [...] qui [...] offre à ses membres la

19 Sheyla Benhabib, Autonomy, Modernity and Community. Communitarianism
and Critical Social Theory in Dialogue, dans: A. Honneth et al. (éds.), Zwischenbetrachtungen.

Im Prozeß der Aufklärung. - Frankfurt a.M. 1989, 373-394; ici 382.

20 A. Honneth, Diskursethik und implizites Gerechtigkeitskonzept. Eine
Diskussionsbemerkung, dans: W. Kuhlmann (éd.), op. cit. (note 14), 183-193; spéc. 183 et
187.



244 Habermas et la théologie

possibilité d'une discussion libre et égalitaire sur les normes litigieuses»21. H.-J.
Höhn, un jeune représentant de la doctrine sociale catholique, cherche de la

même façon que Honneth des implications matérielles de l'agir communicatif.
Il pense pouvoir les identifier dans les principes connus de la doctrine sociale

catholique: les principes de la personnalité, du bien commun et de la solidarité22.

Et enfin, Höhn, usant d'une logique un peu surprenante, déduit de ces

principes qu'on est obligé de refuser tout individualisme et tout collectivisme ; la

doctrine sociale de l'Eglise catholique apparaît donc comme la troisième voie

souvent cherchée entre le libéralisme et le communisme23.
Contrairement à ces propositions, je ne crois pas que l'on puisse développer

une éthique sociale efficace à partir de la recherche des conditions socio-
structurelles nécessaires de l'éthique de la discussion. L'éthique de la discussion

est une théorie de l'éthique sociale qui n'est efficace que si (et vraisemblablement

seulement si) elle est liée à la théorie de la société moderne de Habermas.

Habermas esquisse la société moderne comme monde vécu et comme système24.

Le problème central de notre société actuelle est la «colonisation du monde
vécu» par les systèmes de l'économie et de l'administration. Je suppose qu'il est

possible de fonder par voie pragmatico-transcendantale la priorité du monde

vécu par rapport aux systèmes25, ce qui est une justification analogue à la

fondation du principe «U»26 dans l'éthique de la discussion pure. La condition
fondamentale pour les discours pratiques serait donc la discussion libre, c'est-

à-dire la discussion non déformée par des mécanismes systémiques. La
rationalité communicationnelle ne peut se développer que dans cette communication

libre. «Entre capitalisme et démocratie, il y a un rapport de tension
insurmontable; avec ces deux réalités, ce sont en effet deux principes opposés
d'intégration sociale qui sont en concurrence pour la première place»27. Cependant,
Habermas n'essaie malheureusement pas de synthétiser les deux théories: la

théorie de la société moderne et la théorie de l'éthique de la discussion, dans le

cadre de ses écrits théoriques, alors qu'il use d'une telle synthèse dans ses

interventions politiques.
Nous ne faisons ici que des propositions. Mais on peut déjà voir qu'une telle

éthique sociale pourrait éviter quelques-unes des difficultés que certains autres

types d'éthique ne parviennent à surmonter. Si l'on accepte la conception de

21 Ibid. 188.
22 H.-J. Höhn, Sozialethik im Diskurs. Skizzen zum Gespräch zwischen Diskursethik

und Katholischer Soziallehre, dans: E. Arens (éd.), op. cit. (note 3), 188.
23 Ibid. 189.
24 Cf. J. Habermas, Théorie de l'agir communicationnel, vol. II: Pour une critique de

la raison fonctionnaliste. - Paris: Fayard 1987, 125-215.
25 Ibid. 343.
26 Cf. J. Habermas, op. cit. (note 13), 86 s. et 135.
27 J. Habermas, op. cit. (note 24), 379.



Habermas et la théologie 245

l'éthique sociale comme synthèse de la théorie de la société et de l'éthique de la

discussion, on comprend mieux la rupture entre la morale individuelle et la

morale sociale. La compréhension de cette rupture permet de voir qu'un
«individualisme méthodologique» proposé par exemple par Karl F. Popper n'est

pas du tout convaincant. Popper est d'avis que les effets, bons ou mauvais, de

l'économie sont à expliquer seulement par rapport aux actions individuelles.
«Tous les événements sociaux doivent être expliqués par rapport aux actions des

individus. [...] Tout ce que nous estimons comme effets sociaux des collectivités
ou d'une institution, il faut les expliquer comme résultant de l'agir
individuel»28. A mon avis, cette thèse est complètement aberrante. La théorie de la
société de Habermas montre que le problème principal de l'éthique sociale n'est

pas celui des intentions, bonnes ou mauvaises, des acteurs, mais celui des

structures, des restrictions et des contraintes de la société moderne. Pour
comprendre cela, il faut distinguer entre l'intégration sociale dans le monde vécu -
une intégration qui coordonne les intentions des différents acteurs - et
l'intégration systémique qui coordonne les effets des actions instrumentales ou
stratégiques dans les deux systèmes de l'économie et de l'administration étatique.
Habermas propose donc «de distinguer entre intégration sociale et intégration du

système : l'une s'appuie sur les orientations d'action, l'autre passe au travers. Dans

un cas, le système actionnel est intégré grâce à un consensus, qu'il soit garanti
par des normes ou visé par la communication^] dans l'autre cas, il est intégré en
régulant de manière non normative des décisions particulières qui ne sont pas
coordonnées par les subjectivités»29. Quant à notre problème, cela signifie qu'il
est exact que ce sont toujours des hommes qui sont le sujet des actions. Mais les

normes ou les lois d'un système, normes auxquelles il faut se conformer si l'on
veut survivre, ne sont pas toujours les mêmes. On peut donc dire que l'éthique
sociale ne se laisse pas réduire aux responsabilités individuelles, ni qu'elle n'est

imputable qu'à celles-ci. Pour expliquer, ou plutôt pour interpréter cela, la

théologie de la libération parle des «structures de péché». C'est peut-être ici
qu'on peut ajouter quelque chose de théologique à la théorie de Habermas.

28 L. Schäfer, Karl R. Popper. - München 1988, 95; cf. K. Popper, Das Elend des
Historizismus. - Tübingen 41974, 107.

29 J. Habermas, op. cit. (note 24), 165, voir aussi 130.




	Habermas et la théologie : notes pour une discussion entre la théologie et la "Théorie de l'agir communicationnel"

