
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Schriftauslegung als "Seele der Theologie" : Exegese im Geist des
Konzils

Autor: Kosch, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Kosch

Schriftauslegung als
«Seele der Theologie»

Exegese im Geist des Konzils

In den letzten Jahren mehren sich die Hinweise darauf, daß die Bibelwissenschaft

ihre theologischen Grundlagen neu zu überdenken und ihre Funktion
in Theologie und Kirche neu zu bestimmen hat. Im katholischen Raum ist es

naheliegend, solche Reflexionen im Anschluß an die Offenbarungskonstitution
des II. Vatikanums vorzunehmen, auf dessen «Geist» man sich gern beruft. Im
Kontext solcher grundsätzlicher Überlegungen ist auch dieser Aufsatz zu
sehen1.

1. Das Verhältnis von Exegese, Theologie und kirchlicher Lehre

im Urteil dreier Konzilstheologen

1. In einem als «quaestio disputata» bezeichneten Beitrag, der «zum
kritischen und weiterführenden Gespräch» einladen soll, hat Joseph Kardinal
Ratzinger sich «zur Frage nach Grundlagen und Weg der Exegese heute» geäußert2.

1 Gerne widme ich diesen Beitrag meinem Lehrer Prof. Dr. Josef Pfammatter (Chur)
zum 65. Geburtstag am 25.10.1991.

Für manche Teile der vorliegenden Ausführungen von erheblicher Bedeutung ist
nun auch die von der Kongregation für die Glaubenslehre erlassene «Instruktion über die
kirchliche Berufung des Theologen» vom 24. Mai 1990, die erst während der Drucklegung

erschien und deshalb nicht mehr berücksichtigt werden konnte.
2 Ratzinger, Schriftauslegung; zum Stellenwert des Beitrags s. sein Vorwort 7-13,

bes. 12 f. Ratzinger hat sich auch anderweitig zur historisch-kritischen Exegese geäußert,
so etwa in: J. Kardinal Ratzinger, Zur Lage des Glaubens. Ein Gespräch mit Vittorio
Messori, München 1985, 75-77. 188-193. Zu seiner Position s. auch Schelbert,
Diffamierung 158-160 und (als allgemeinere Analyse) H. Häring, Eine katholische Theologie?

J. Ratzinger, das Trauma von Hans im Glück, in: N. Greinacher/H. Küng (Hg.),
Katholische Kirche - wohin? Wider den Verrat am Konzil, München 1986, 241-258.

Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf den jeweils besprochenen Beitrag der

genannten Autoren.



206 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

Dabei spart er nicht mit Kritik an den Exegetlnnen und an der historischkritischen

Methode. Der «Notstand, in den Exegese und Theologie geraten
sind», wird in diesem Beitrag auch mit der Offenbarungskonstitution Dei Verbum

in Zusammenhang gebracht. Das II. Vatikanum hat «zwar diese Situation
nicht geschaffen, sie aber auch nicht verhindern können» (19), was mit der

«einseitige(n) Rezeption des Konzils» zusammenhängt, die «den Text lediglich
als uneingeschränkte offizielle Bestätigung der historisch-kritischen Methode

aufgefaßt» (21) und die Aussagen zum «theologischen Charakter der Exegese»

(19) «als Zugeständnis an die Vergangenheit beiseite gelassen» (21) hat.

Der Beitrag Ratzingers, der nicht nur mit R. Bultmann und M. Dibelius,
sondern auch mit der «materialistische(n) oder feministische(n) Auslegung der
Bibel» (18) und «tiefenpsychologische(n) <Deutungen> der Schrift» (19) abrechnet

und in dem der ausschließlich mit Hilfe von Sekundärliteratur geführten
Auseinandersetzung mit Bultmann und Dibelius darüber hinaus «paradigmati-
scher Charakter» (10) zugeschrieben wird3, versteht sich als «Kritik der Kritik»
(22), die «zur Selbstbegrenzung und zur Reinigung der Methode» (24) führen
soll. Ratzingers Überlegungen erweisen sich als Plädoyer für «eine bessere

Synthese von Kritik und Dogma» (21): Will die Exegese Theologie sein, muß
sie «anerkennen, daß der Glaube der Kirche jene Art von Sympathie ist, ohne
die sich der Text nicht öffnet. Sie muß diesen Glauben als Hermeneutik, als Ort
des Verstehens anerkennen, der die Bibel nicht dogmatisch vergewaltigt,
sondern die einzige Möglichkeit bietet, sie sie selber sein zu lassen». Der Glaube ist

jener Geist, «aus dem die Schrift geboren wurde, und daher die einzige Tür, um
in ihr Inneres einzutreten» (44).

Obwohl Ratzinger «persönlich überzeugt (ist), daß eine sorgfältige Lektüre
desganzen Textes von Dei Verbum die wesentlichen Elemente für eine Synthese
zwischen historischer Methode und theologischer <Hermeneutik> finden kann»

(20 f.), wählt er für die Darlegung der «Grundelemente einer neuen Synthese»

(34-44) einen anderen Weg, für den er sich vor allem aufGregor von Nyssa und
Thomas von Aquin beruft. Das ist umso bedauerlicher, als Ratzinger als

ehemaliger Konzilsperitus und Kommentator wichtiger Kapitel aus Dei Verbum4

gewiß den nötigen Hintergrund hätte, um die Aussage dieses Textes für die

3 Zur Auseinandersetzung mit Bultmann und Dibelius s. 24—34. Ratzingers
Gewährsmann ist dabei R. Blank, Analyse und Kritik der formgeschichtlichen Arbeiten von
Martin Dibelius und Rudolf Bultmann (Theol. Diss. 16), Basel 1981. Zum Anspruch des

« paradigmatische (n) Charakter(s) (der) Analyse» (Vorwort 10) s. a.a.O. 25: Die «methodischen

Grundorientierungen (der Arbeiten von Bultmann und Dibelius, D.K.) bestimmen

indes auch heute Methode und Weg der modernen Exegese. Ihre wesentlichen
Elemente haben großenteils geradezu dogmatische Geltung erlangt. » Daß dem nicht so
ist, wird schon aus dem kurzen Überblick über die Entwicklung der Diskussion bei
Gnilka, Methodik 466-475 ersichtlich.

4 Vgl. die entsprechenden Abschnitte in Ratzinger/Grillmeier/Rigaux, LThK
13, 497-583.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie 207

Bewältigung der vielbeschworenen «Krise» der Exegese fruchtbar zu machen,
auch wenn der Zusammenhang zwischen dem kritischen und dem dogmatischen

Auftrag des Konzils an die Exegese nicht «ohne weiteres greifbar» (21)
ist.

Insgesamt habe ich bei der Lektüre von Ratzingers Einschätzung der nach-
konziliären Entwicklung der katholischen Exegese und der historisch-kritischen

Bibelwissenschaft den Eindruck gewonnen, seines Erachtens habe sich
die Exegese zu ihrem eigenen Schaden «vom Dogma gelöst» (21) und bedürfe
somit einer stärkeren Rückbindung an die systematische Theologie und an den

Glauben der Kirche, um wieder «Theologie» zu sein (vgl. 43 f.). Zwar vermeidet
es Ratzinger, die «Dramatik unserer Situation» (12), die durch diese

Fehlentwicklung entstanden ist, dem Konzil selbst anzulasten, doch lassen seine bereits

zitierte Bemerkung, das Konzil habe sie «auch nicht verhindern können», sowie
sein Verzicht auf jeglichen Rekurs auf das Konzil im eigenen Synthese-Versuch

vermuten, daß er die Offenbarungskonstitution nicht als Ausgangspunkt für
eine tragfähige Lösung ansieht. An die Stelle der von Ratzinger kritisierten
«einseitige(n) Rezeption» des Konzils tritt bei ihm die praktische Verweigerung
einer Rezeption.

2. Nicht nur indirekte, sondern explizite Kritik erhält die Offenbarungskonstitution

von einem anderen Konzilstheologen, nämlich von Hans Küng. In
verschiedenen Beiträgen5 hat er sich zum Verhältnis von Schrift, Tradition und
Lehramt geäußert und dabei - gegenläufig zum Anliegen Ratzingers - eine zu
harmonische Gleichordnung dieser drei Größen kritisiert: Die vom Konzil
vorgenommene Zuordnung von Schrift und Tradition (DV 9) ist ein «schwacher

Kompromiß» «unter dem Druck der kurialen Minderheit». Dieser
Kompromiß erlaubt es dem Lehramt, «selbstherrlich» zu verkünden, «was in der
Tradition verbindlich und wie die Schrift zu verstehen ist». Die Frage, «was
oberstes Kriterium für das Lehramt, was letzte und oberste Norm für die

Erneuerung der Kirche sei, (blieb) unentschieden». «Ein Trost nur, daß man im
letzten Kapitel jener Offenbarungskonstitution schließlich doch nicht die
Tradition und nicht das Lehramt, sondern eben allein die Schrift als <die Seele der
Theologie) bezeichnet hat» (69-71). Die Formulierung, die Schrift sei die Seele

der Theologie, findet sich übrigens nochmals im Dekret über die Priesterausbildung,

wo es weiter heißt: «Die dogmatische Theologie soll so angeordnet
werden, daß zuerst die biblischen Themen selbst vorgelegt werden ...»
(OT 16).

Kritisch steht Küng auch der Formulierung des Konzils gegenüber, daß die
biblischen Bücher «sicher, getreu und ohne Irrtum die Wahrheit lehren, die
Gott um unseres Heiles willen in heiligen Schriften aufgezeichnet haben
wollte» (DV 11). Konsequenter wäre es gewesen, «positiv zu formulieren, daß

5 Gesammelt in Küng, Theologie.



208 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

die biblischen Bücher <die Wahrheit unversehrt und unerschütterlich
lehren)», und die negative Formulierung («Irrtumslosigkeit») aufgrund ihrer
Mißverständlichkeit wegzulassen (73-76).

3. Während also Ratzinger der «moderne(n) Exegese» und der/dem Exe-

getin/en vorwirft, die Bibel «als ganz weltliche Sache» zu behandeln und damit
auszuschließen, «daß Gott als er selbst in der Geschichte wirken und in sie

eintreten könne, so unwahrscheinlich ihm dies auch erscheinen mag» (35 f.),
fordert Kiing das «Ernstnehmen der historisch-anthropologischen Relativität
der Schrift», die allerdings «keine historisch-anthropologische Reduzierung der
Schrift» sein dürfe (76). Entsprechend anders fällt denn auch sein Lösungsvorschlag

zur Überwindung der «Kluft» zwischen Exegese und Dogmatik aus. Er
spricht nicht von der Krise der Exegese, sondern vom «Elend heutiger
Dogmatik» und fordert eine «historisch-kritisch verantwortete Dogmatik»
(110 f.).

4. Gewissermaßen «salomonisch» wirkt da das Vorgehen eines dritten
prominenten Konzilstheologen: KarlRahner. In seinem (allerdings schon 1961)
verfaßten Beitrag über das Verhältnis von «Exegese und Dogmatik» richtet er
sich sowohl «an die Exegeten» als auch «an die Dogmatiker» und bezieht in
«einige(n) zusätzliche(n) Überlegungen» auch das Lehramt mit ein. Auch in
späteren Äußerungen zum Thema betont Rahner die Möglichkeit und
Notwendigkeit eines Zusammengehens von Exegese und Dogmatik, das jeder Seite

ihre Aufgabe läßt, ohne es bei einem Neben- oder gar Gegeneinander zu
belassen : «Exegese und Dogmatik sind nicht zwei Feinde, die sich im Grund auf
Tod und Leben bekämpfen wollen und sich gerade noch gegenseitig am Leben
lassen Die Brücke, die die heutige Exegese, ihre kritische Methode und ihre

Ergebnisse mit dem unaufgebbaren Dogma der Kirche über Jesus Christus

verbindet, muß von beiden Seiten gleichzeitig vorangetrieben werden, auch

von der Seite des Systematikers her»6.
5. Über das von den drei Konzilstheologen so unterschiedlich wahrgenommene

und bestimmte Verhältnis von Schrift, Tradition und Lehramt sagt Dei
Verhum (10) zusammenfassend: «Es zeigt sich also, daß die Heilige Überlieferung,

die Heilige Schrift und das Lehramt der Kirche gemäß dem weisen
Ratschluß Gottes so miteinander verknüpft und einander zugesellt sind, daß

keines ohne das andere besteht und also alle zusammen, jedes auf seine Art,
durch das Tun des einen Heiligen Geistes wirksam dem Heil der Seelen

dienen».

Gibt die divergierende Beurteilung des Sachverhaltes durch die genannten
Konzilstheologen Küng also recht, wenn er sagt, hier werde ein «ungeklärte(s)
theologische(s) Problem mit einer quasi-trinitarischen Formel eher verschleiert»

(70)?

6 Rahner, Christologie 208 f.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie 209

2. Zur Bedeutung von «Dei Verbum» für die Bibelwissenschaft

und ihr Selbstverständnis

Nach diesen Ausführungen zur unterschiedlichen Wahrnehmung des

Spannungsfeldes zwischen Schrift/Schriftauslegung, Theologie und Lehramt/Kirche
scheint es geboten, näher aufdas für diese Fragen zentrale Konzilsdokument

Dei Verbum einzugehen. Für die Methodenreflexion der Exegese und für die

Besinnung der Bibelwissenschaft auf ihre Bedeutung für Theologie und Kirche
sind allerdings nicht alle Teile der Konstitution von gleicher Bedeutung. Von
besonderer Bedeutung sind die Aussagen:

- über das Verhältnis von Schrift, Tradition und Lehramt (DV 9-10);

- über Inspiration und Irrtumslosigkeit der Schrift {DV 11);

- über die von den Exegetlnnen zu beachtenden Gegebenheiten bezüglich der
Schrift und ihre Konsequenzen für die Methoden der Auslegung {DV 12f.);

- über die Bedeutung der Schrift und der Exegese für die Theologie und das

Leben der Kirche {DV 21—26).

Anhand dieser für die Bibelwissenschaft und ihr Selbstverständnis besonders

wichtigen Abschnitte möchte ich einige Perspektiven für eine dem Geist
des Konzils verpflichtete Exegese entwickeln.

2.1. Schrift, Tradition und Lehramt (DV 9-10)
1. Das Verhältnis von Schrift und Tradition war am Konzil umstritten. In

der Vorbereitung war versucht worden, einem «gegenreformatorischen» Modell

zum Durchbruch zu verhelfen, das von zwei Quellen (fontes) der
Offenbarung sprach, die je einen Teil derselben enthalten. Dieses Modell, das zum
Ziel hatte, die These einer materialen Vollständigkeit der Schrift zu verurteilen,
konnte sich aber nicht durchsetzen, so daß die Möglichkeit eines katholischen
«sola scriptura» als materialem Offenbarungsprinzip zumindest offengehalten
wurde. Das Verhältnis von Schrift und Tradition wurde nicht im Sinn eines
mechanischen Nebeneinanders, sondern im Sinn eines organischen Ineinander

verstanden, das seinen Ausdruck im Bild von der gemeinsamen Quelle
(scaturigo) findet {D V 9).

Das «und» zwischen Schrift und Tradition macht die beiden Größen zwar
gleichwertig (beide sollen «mit gleicher Liebe und Achtung angenommen und
verehrt werden» [DV9]), aber nicht gleichartig: «Die Heilige Schrift ist (est)
Gottes Rede», die «Heilige Überlieferung aber gibt das Wort Gottes weiter
(transmittit)». «Kommt schon auf diese Weise der Vorrang der Schrift deutlich
zum Vorschein, so zeigt er sich noch einmal bei der näheren Charakterisierung
des Vorgangs der Überlieferung, deren Auftrag das <Bewahren, Auslegen und
Verbreiten» ist; sie ist nicht produktiv, sondern <konservativ>, dienend einem
Vorgegebenen zugeordnet»7. Nicht positiv formuliert, aber auch nicht ausge-

7 Ratzinger, LThK 13, 525.



210 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

schlössen wird durch diese Verhältnisbestimmung von Schrift und Tradition,
daß der Schrift auch eine traditionskritische Funktion innerhalb der Kirche
zukommt. Entsprechend fehlt auch ein Hinweis auf die Möglichkeit und
Wirklichkeit entstellender Tradition. Ratzinger kritisiert dies explizit: «Daß das

versäumt worden ist, wird man nur als bedauerliche Lücke bezeichnen
können»8.

2. Was die Stellung des Lehramtes betrifft, so wird klar seine Dienstfunktion
gegenüber dem Wort Gottes in Schrift und Tradition betont: «Das Lehramt ist
nicht über dem Wort Gottes, sondern dient ihm» (DV 10). Der von Küng als

«quasi-trinitarische Formel» kritisierte Schlußsatz des 2. Kapitels der Konstitution,

der eher verschleiere als kläre, soll und darf im Licht dieser
Differenzierungen interpretiert werden, wodurch er viel von seiner Ambivalenz
einbüßt. Die Schrift erscheint (zusammen mit der Tradition) eindeutig als norma

normans, das Lehramt als norma normata. Dies wird im 6. Kapitel nochmals

verdeutlicht, wenn die Schrift (zusammen mit der Tradition) als höchste
Richtschnur des Glaubens der Kirche bezeichnet wird (DV21). Daß dem immer so

gewesen sei, ist eine Aussage, die «einigermaßen erstaunlich» klingt und eher
«Bekenntnis zu einer Pflicht und Aufgabe» denn rückblickende Feststellung
ist9. Entsprechend wird anschließend die Forderung erhoben: «Jede kirchliche
Verkündigung muß sich von der Heiligen Schrift nähren und sich an ihr
orientieren» (DV 21). Daß die offizielle Kirche dieser Forderung nach dem
Konzil durchgehend Folge geleistet hat, wird man so kaum sagen können. Sehr
kritisch hat sich diesbezüglich etwa H.-J. Venetz in seiner Analyse der
«Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre über einige Aspekte der

<Theologie der Befreiung)» geäußert, und auch im Blick auf die Frage nach der
Stellung der Frau in der Kirche sind m. E. Zweifel an der biblischen Fundierung
der lehramtlichen Position erlaubt10.

3. Damit aber kommt eine weitere Frage in den Blick, die in diesem Kontext
anzusprechen ist: Die Frage nach dem Verhältnis von Lehramt und Schriftaus-

legung. Dieses Verhältnis ist von der Beziehung zwischen Lehramt und Schrift
zu unterscheiden und wird davon auch unterschieden, indem hier die
Überordnung des Lehramtes klar herausgestellt wird: «Die Aufgabe aber, das

geschriebene oder überlieferte Wort Gottes verbindlich zu erklären, ist nur dem

lebendigen Lehramt der Kirche anvertraut, dessen Vollmacht im Namen Jesu
Christi ausgeübt wird» (DV 10).

Diese Problematik der Beziehung zwischen Lehramt und Exegese ist
zunächst ein Teilproblem innerhalb des Fragenkomplexes rund um Lehramt

8 Ebd. ; ähnlich auch Fries, Lehramt 80.
9 Semmelroth/Zerwick, Vaticanum II 52 f.
10 Venetz, Umgang; Fries, Lehramt 86; Schüssler Fiorenza, Brot 63; zum

Problem s. auch Schelbert, Diffamierung; Schnackenburg, Exegese 550f.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 211

und Theologie11, der hier nicht eingehend erörtert werden kann. Auf drei für
die spezielle Frage nach der Beziehung zwischen Lehramt und Exegese
relevante Aspekte sei jedoch wenigstens aufmerksam gemacht:

a) Das vivum Magisterium Ecclesiae, von dem das Konzil spricht, ist nicht
isoliert zu sehen. «Die gesamte Kirche ist auch lehrende Kirche. Sie hat Anteil
an der prophetischen Sendung Christi»12. Das Konzil hat darauf in verschiedenen

Zusammenhängen hingewiesen, so, wenn es formuliert: «Die Ausübung
des bischöflichen Lehramtes geschieht im vielfältigen Austausch mit den

Gläubigen, den Priestern und den Theologen» {LG 51), oder wenn es die Unfehlbarkeit

einer Lehrentscheidung ex cathedra auf die Unfehlbarkeit der Kirche als

ganzer zurückführt {LG 25). «Im umfassenden Kontext der Kirche erscheinen

Lehramt und Theologie (und damit auch Exegese, D.K.) als zwei
unabdingbare und zugleich relationale Größen in einem umfassenden hermeneuti-
schen Zirkel»13. Diese in den Konzilsdokumenten zwar angelegte, aber nicht
systematisch reflektierte Sicht unterscheidet sich deutlich von der Sicht der

Dinge, wie sie noch «Humani generis» (1950) vertritt, wo streng antithetisch

gesagt war, Christus habe sein Wort «weder den einzelnen Gläubigen noch den

Theologen als solchen zur authentischen Erklärung anvertraut, sondern einzig
und allein dem Lehramt» {DS 3886 / NR 461)14.

b) Wenn das Lehramt der Kirche dem Wort Gottes zwar dienend
untergeordnet wird, sich aber zugleich die letztinstanzliche Auslegung desselben

vorbehält, kann und muß zumindest für die Äußerungen des ordentlichen
Lehramtes die Frage gestellt werden, ob und wie die Treue des Lehramtes zur
Schrift geprüft oder nötigenfalls auch eingefordert werden kann. Wer schon
diese Frage als «ungehörig» ansieht, erweckt den Eindruck, die Betonung der
Dienstfunktion des Lehramtes gegenüber dem Wort Gottes habe bloß
«ideologische» oder « legitimatorische » Funktion.

Die Frage nach den Kriterien, anhand derer Treue zur Schrift (und zur
Tradition) zu überprüfen ist, wird zusätzlich noch dadurch verschärft, daß die

Aussage der Schrift letztlich nicht «objektivierbar» ist. Sie kommt nur als immer

11 S. dazu jetzt die Übersicht bei Pfammatter/Christen, Theologe (dort auch weitere

Literatur).
12 Fries, Sensus fidelium 75; vgl. L. Boff, Ist die Unterscheidung zwischen der

lehrenden und der lernenden Kirche zu rechtfertigen in : Ders., Kirche : Charisma und
Macht. Studien zu einer streitbaren Ekklesiologie, Düsseldorf 1985, 242-250.

13 Löhrer, Erwägungen 35.
14 Aus Anlaß der Erwähnung von Humani generis sei hier exemplarisch auf ein

hermeneutisches Problem in der Auslegung lehramtlicher Texte hingewiesen, das hier
allerdings nicht diskutiert werden kann: Über weite Strecken erscheint Dei Verbum als
«Korrektur» (und nicht als Weiterfuhrung) der Aussagen dieser Enzyklika über das
Verhältnis von Schrift, Schriftauslegung, Theologie und Lehramt. «Korrekturen» aber
sieht das traditionsgebundene Lehramtsverständnis der katholischen Kirche eigentlich
nicht vor. Was bedeutet das für die Lektüre der jeweils jüngeren lehramtlichen Texte



212 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

schon interpretierte, unter bestimmten Fragehinsichten und mit bestimmten
Vorverständnissen gelesene vor. Dem ist nicht auszuweichen, indem man die

Erhebung der Aussage der Schrift der Theologie oder der Exegese im besonderen

aufgibt, da die Problematik der Nicht-Objektivierbarkeit und
NichtEindeutigkeit der Aussage der Schrift der Theologie und Exegese ebenso

aufgegeben ist wie dem Lehramt, auch wenn sie von Theologie und Exegese
bewußter wahrgenommen und methodisch reflektiert wird15. Bei der Übertragung

der Kompetenz zur authentischen Schriftauslegung an die «historischkritische»

Exegese käme als zusätzliche Schwierigkeit hinzu, daß damit der
Glaube in eine problematische Abhängigkeit von der historischen Forschung
geriete, womit das Kerygma zugunsten der Historie preisgegeben würde16.

Der positive Bezug der lehramtlichen Verkündigung zur Schrift kommt
vielmehr dadurch zustande, «daß die einzelnen lehramtlichen Aussagen auf
jenen Gesamthorizont der Offenbarung hin gelesen und von da her verstanden
werden müssen, wie er sich in der Heiligen Schrift erschließt. Dieser Vorgang
der Interpretation hat insofern die Gestalt eines hermeneutischen Zirkels, als

das Lehramt ebensosehr ein Moment an der Schriftinterpretation wie die Schrift
ein Moment an der Interpretation lehramtlicher Aussagen ist»l7. Und in diesem

Zirkel kommt den Theologinnen und besonders den Exegetlnnen eine wichtige

Funktion zu, zumal dann, wenn man bei der Bestimmung des Verhältnisses

von Lehramt und Theologie nicht von einem Delegationsmodell, sondern von
einem Kooperationsmodell ausgeht18. Insbesondere bei lehramtlichen Aussagen,

die nicht letztverbindlich sind, schließt dieser hermeneutische Zirkel Kritik

und Rückfragen von Theologie und Exegese an die Adresse des Lehramtes
nicht aus, sondern ein : « Guter theologischer Begriffsbestimmung entsprechend
steht es bei allen nicht unfehlbaren Äußerungen grundsätzlich der Theologie zu,
die Reformabilität oder Relativität dieser Aussagen durch den Hinweis auf die
Schrift und die Tradition darzulegen»19. Ohne also das Delegationsmodell, das

die Theologinnen zu bloßen Interpreten und Apologeten des Lehramts macht,
umzukehren, und - wenigstens im Blick auf die Adäquatheit der Schriftanwendung

und -auslegung - das letzte Wort der Exegese zuzugestehen, wird man

sagen können, daß es durchaus Aufgabe der Bibelwissenschaft ist, auch gegenüber

dem Lehramt als Anwältin der Schrift aufzutreten20.

15 Zur «Gemeinsamkeit des Lehramtes und der Theologie in der Ausübung ihrer
Aufgaben» generell s. die Thesen 2-4 der Internationalen Theologenkommission.

16 Auf diese Gefahr hat im evangelischen Raum v.a. R. Bultmann aufmerksam
gemacht; vgl. bes. dessen Stellung in der Jesus-Frage.

17 M. Löhrer, MySal 1, 566.
18 Vgl. die Übersicht bei Löhrer, Erwägungen 12-29.
19 F. Böckle, Päpstliche Autorität und Freiheit des Gewissens : Aufbruch 2/1989, 3 ;

vgl. Löhrer, Erwägungen 36 ; K. Rahner, Die Theologie und das römische Lehramt, in :

Schriften zur Theologie 16, Zürich 1984, 231-248.
20 Wie sehr hier das II. Vatikanum die Akzente verschoben hat, kann auch für diese

Problematik der Verweis auf Humanigeneris verdeutlichen, wo die lehramtliche Verkün-



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 213

c) Im Blick auf den lehramtlichen Umgang mit der Schrift von besonderer

Bedeutung sind die Aussagen dieses Lehramtes in bezug auf eine sachgemäße
Schriftauslegung. Es ist m. E. unsinnig, davon auszugehen, daß die lehramtliche
Auslegung und Anwendung der Schrift grundsätzlich anderen Regeln
unterworfen sein soll als jenen, die das Lehramt den Theologinnen und Exegetlnnen
mit auf den Weg gibt. Der mit den Auslegungsmethoden befaßte Abschnitt der
Offenbarungskonstitution (DV12) spricht denn auch von der Aufgabe des

«Schrifterklärers» (interpres) — nicht nur von jener des Exegeten. Das ist um so

bedeutsamer, als auch vom munus interpretandi des Lehramts (DV10) die Rede

ist, so daß die vom Konzil vorgelegten Auslegungsgrundsätze auch eine
Selbstverpflichtung des Lehramts darstellen21.

Damit soll natürlich nicht gesagt sein, daß das Lehramt auch noch die

Aufgaben der Exegetlnnen wahrzunehmen hat. Aber ich meine, daß das Lehramt

verpflichtet ist, den Ergebnissen jener Exegese, die entsprechend den von
ihm vorgelegten Regeln arbeitet, beim eigenen Schriftgebrauch gebührend
Rechnung zu tragen, auch dann, wenn diese Exegese auf offene Fragen hinweist
oder Erkenntnisse zutage fördert, welche die bisherige Sicht der Dinge oder die
kirchliche Praxis in Frage stellen22. So wird gleichzeitig die Kohärenz der
lehramtlichen Verkündigung gewahrt und die Dienstfunktion des Lehramts
gegenüber dem Wort ernst genommen.

Diese Überlegungen haben einen guten Rückhalt in der Formulierung der

Aufgabe der Exegetlnnen durch das Konzil (DV 12): «Aufgabe der Exegeten
ist es, nach diesen Regeln auf eine tiefere Erfassung und Auslegung des Sinnes
der Heiligen Schrift hinzuarbeiten, damit so gleichsam aufgrund wissenschaftlicher

Vorarbeit das Urteil der Kirche reift.» Dem Lehramt kommt im Prozeß
des Strebens nach «einem immer tieferen Verständnis der Heiligen Schriften»

digung als das «Klare», die Aussagen von Schrift und Tradition aber als das «Unklare»
verstanden werden. Damit wird Kritik an lehramtlichen Positionen unter Berufung auf
Schrift und Tradition zu einer «durch und durch» falschen Methode, die Klares aus

Unklarem erklären will. Dementsprechend wird es als Aufgabe der Theologie bezeichnet,
«zu zeigen, inwiefern das, was das lebendige Lehramt verkündet, in der Heiligen Schrift
und in der göttlichen Überlieferung, sei es ausdrücklich, sei es einschließlich, enthalten
ist» (DS 3886 / NR 461).

21 Vgl. Blank, Autorität 581. Dies gilt unbeschadet der These von Schürmann,
Thesen 330 : « Kirchliche Schriftauslegung ist nicht identisch mit wissenschaftlicher
Exegese, so sehr erstere auf letztere hören und letztere von ersterer lernen könnte. »

22 Ein besonderes Problem stellt in diesem Zusammenhang der Schriftgebrauch in
definierten Lehrsätzen der Kirche dar. Angesichts der wenigen betroffenen Schriftstellen
(Fries, Lehramt 61, spricht von etwa 12 Stellen im Neuen Testament) und der Tatsache,
daß Definitionen strikte zu interpretieren sind, ist es allerdings weniger gravierend, als

man das zunächst annehmen könnte. Vgl. die klaren Ausführungen von Fries, Lehramt
59-63; Löhrer, MySal, 1, 564.



214 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

die Funktion des «letzten Urteils» (Ecclesiae iudicio ultime) (DV12) und der
«Aufsicht» (vigilantia) (DV 23) zu23.

2.2. Inspiration und Irrtumslosigkeit der Schrift (DV 11)

Die knappen Sätze über die Inspiration und die Wahrheit bzw. Irrtumslosigkeit

der Schrift haben eine lange Vorgeschichte, die für das Verständnis des

besonderen Aussagewillens des Konzils von großer Bedeutung ist: Nur unter
ihrer Berücksichtigung «kann man die Schwere des Ringens um eine geläuterte
Auffassung von Inspiration und Irrtumslosigkeit und das tatsächlich erreichte
abschätzen»24. Im Zusammenhang mit der Frage nach der Bedeutung der

Offenbarungskonstitution für die Arbeit und das Selbstverständnis der Exegese
sind insbesondere folgende Aspekte von Bedeutung:

1. Die Inspiration, d.h. die Glaubensaussage, daß die biblischen Bücher

«unter Einwirkung des Heiligen Geistes geschrieben Gott zum Urheber

(auctor) haben», wird nicht mechanisch und auch nicht psychologisch verstanden.

Die theologische Deutung hat den Vorrang. Dies ist in zweierlei Hinsicht
wichtig:

a) Ausdrücklich werden die für die Niederschrift der biblischen Bücher
Erwählten als «echte Verfasser» (veri auctores) bezeichnet, die für diese Aufgabe

«ihre eigenen Fähigkeiten und Kräfte» gebrauchen. Gott handelt «in
ihnen und durch sie». Das hat zur Folge, daß die Aussageabsicht so zu erheben

ist, daß gefragt wird, «was die heiligen Schriftsteller wirklich zu sagen
beabsichtigten und was Gott mit ihren Worten kundtun wollte » (D V12). Zwischen
der Autorschaft Gottes und der Autorschaft der Menschen besteht kein
Konkurrenzverhältnis. Der menschliche Anteil an der Schriftentstehung wird in
einer richtig verstandenen Inspirationslehre weder aufgehoben noch «aufgesogen».

Zum rechten Verständnis des In- und Zueinanders von göttlicher und
menschlicher Urheberschaft der Schrift verweist das Konzil an anderer Stelle

(DV 13) aufdie Analogie im Bereich der Christologie. Auch dort ist es nicht so,
daß das vere homo und das vere Deus einander konkurrenzieren. Die Ernstnahme
des einen wächst nicht im umgekehrten, sondern im selben Maß wie die

Ernstnahme des anderen. So schließt die radikale Ernstnahme der göttlichen
Verfasserschaft der Bibel die genauso radikale Ernstnahme ihrer menschlichen

Abfassung nicht aus, sondern ein.

b) Die Art und Weise, wie der Heilige Geist auf die menschlichen
Verfasser der biblischen Bücher einwirkt, wird nicht im einzelnen beschrieben.

23 Zur Textgeschichte letztgenannter Formulierung sei angemerkt, daß vigilantia
statt des vorher gebrauchten sub ductu gesetzt wurde, « um auszudrücken, daß die Funktion
des Lehramts nicht das Vorausgehen ist - der Fortschritt ist Sache der Wissenschaft ; dem
Lehramt kommt wesentlich die Funktion zu, ungangbares Gelände als solches zu
kennzeichnen» (Ratzinger, LThK 13, 576).

24 Grillmeier, LThK 13, 529.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 215

Indem man die Vorstellung einer Art « göttlichen Diktates » (Verbalinspiration)
vermeidet, gewinnt man den nötigen Freiraum, um auch die Verwendung von
Quellen, die Mitwirkung verschiedener Verfasser an einer Schrift usw. annehmen

zu können, ohne damit den Inspirationsglauben zu schmälern. Entsprechend

spricht das Konzil auch davon, daß die Verfasser der biblischen Bücher

zur Erfüllung ihrer Aufgabe «ihre eigenen Fähigkeiten und Kräfte» in den

Dienst Gottes gestellt haben.
2. Die Aussage des Konzils über die Wahrheit der Schrift stellt einen

Kompromiß dar. Der « konservative » Flügel wollte eine möglichst weitgehende
Formulierung der Irrtumslosigkeit, die aufgeschlosseneren Kräfte, vor allem
motiviert durch eine bekannt gewordene Rede von Kardinal König, wollten
eine positive Betonung der Wahrheit der Schrift, ohne damit auszuschließen,
daß die Schrift zeitbedingte Irrtümer und Unzulänglichkeiten enthält, auf
welche die Bibelkritik seit dem 19. Jahrhundert immer wieder aufmerksam

gemacht hatte und die zu bestreiten vor unlösbare Probleme führt.
a) Die Formulierung «die Wahrheit, die Gott um unseres Heiles willen in

heiligen Schriften aufgezeichnet haben wollte» stellt deutlich heraus, daß das

Konzil einen Wahrheitsbegriff zugrunde legt, der nicht am Wahrheitsverständnis

der Naturwissenschaft Maß nimmt und auch nicht auf historische Wahrheit
eingeschränkt werden darf. Die Wahrheit der Schrift ist auf den Heilswillen
Gottes bezogen. Damit wird dem im eigentlichen Sinn theologischen bzw.

kerygmatischen Charakter der biblischen Bücher Rechnung getragen, deren

primäre Intention nicht auf die Vermittlung von Wissen, sondern auf den

Glauben der Adressaten gerichtet ist.

Ganz auf der Linie dieses Wahrheitsbegriffes liegt das Eingeständnis des

Konzils, daß das Alte Testament «auch Unvollkommenes und Zeitbedingtes»
enthält (DV15). Und auch die vorsichtigen Formulierungen zur Geschichtlichkeit

der Evangelien tragen der Tatsache Rechnung, daß es ihnen nicht nur
um historische Erinnerung, sondern um «das Wort Gottes, Gottes Kraft zum
Heil für jeden, der glaubt» (DV 17) geht: Im Traditionsprozeß wurden die
Worte und Taten Jesu «mit jenem volleren Verständnis überliefert, das ihnen
(sc. den Aposteln) aus der Erfahrung der Verherrlichung Christi und aus dem
Licht des Geistes der Wahrheit zufloß». Die Evangelien wurden «redigiert»,
indem ihre Verfasser einiges «auswählten», anderes «zu Überblicken

zusammenzogen» und wieder anderes «im Hinblick auf die Lage der Kirche verdeutlichten»

(DV 19).

b) Vermieden wurde jedoch eine Beschränkung der Wahrheit und
Irrtumslosigkeit der Schrift auf Fragen des Glaubens und der Sitten. Eine solche

Beschränkung war schon im 19. Jahrhundert vorgeschlagen worden, um die
Problematik rund um die «profanen Wahrheiten» der Schrift zu bewältigen -
zudem hätte sie eine Parallele in der Einschränkung des Geltungsbereichs der
unfehlbaren Lehrverkündigung des Papstes auf Fragen des Glaubens und der
Sitten (vgl. DS 3073f./NR 454). Aber sie ist vom Lehramt der Kirche immer



216 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

abgelehnt worden. Diese Haltung der Kirche ist sehr sinnvoll, denn eine solche

Beschränkung liefe Gefahr, Glaube und Geschichte auseinanderzureissen und

widerspräche damit dem heilsgeschichtlichen oder inkarnatorischen Prinzip
der Selbstmitteilung Gottes. Das in der Schrift bezeugte und gedeutete Handeln
Gottes in der Geschichte ist der Grund unseres Heiles und unseres Glaubens,
weshalb es völlig verfehlt wäre, die Wahrheit der Schrift von ihrem Geschichtsbezug

zu trennen25. Das heißt aber auch: Die Geschichte, die sogenannten
«profanen Wahrheiten» in der Heiligen Schrift wurden nicht um ihrer selbst

willen mitgeteilt, sondern stehen im Dienst der Heilsmitteilung. «Sie werden
ausgewählt und berichtet, sofern sie diesen Dienst erfüllen Was unter der
Sicht der profanen Wissenschaft an materiellen Unrichtigkeiten und Ungenau-
igkeiten in der Schrift enthalten ist, darf nicht isoliert betrachtet und einfachhin
als <Irrtum> bezeichnet werden. Dies alles ist im Ganzen der Bibel zu belassen

und von seinem Dienst am Heilswort her zu beurteilen»26.
3. Im letzten wird diese offene und differenzierte Sicht des Konzils bezüglich

der Wahrheit und Irrtumslosigkeit der Schrift durch die Einsicht in das

Zusammenwirken göttlicher und menschlicher Tätigkeit bei ihrer Entstehung
ermöglicht. Dabei gehören «Inspiration und ihr Ergebnis, die inspirierten
Bücher,... in den Bereich der Aneignung der Offenbarung und der Heilswirklichkeit

Gottes, nicht zur geschichtlichen Konstituierung von Offenbarung und
Heil»27. Dies geht aus dem ersten Satz des 3. Kapitels hervor, wo vom von Gott
Geoffenbarten gesagt wird, es ist «in den Heiligen Schriften enthalten und liegt
in ihnen vor» (DV 11). Ein ähnlicher Doppelausdruck lautet: «Die Heiligen
Schriften enthalten das Wort Gottes und... sind wahrhaft Wort Gottes» {DV
24). Diese Einsicht ermöglicht es, genügend Raum für den menschlichen Beitrag

zur Schriffentstehung offenzulassen, weil die Irrtümer und Schwächen der
Verfasser nicht Gott angelastet werden müssen, sondern damit in Zusammenhang

zu bringen sind, daß Gott «in den Heiligen Schriften durch Menschen
nach Menschenart gesprochen hat» {DV 12). Was dies für die Auslegung der
Schrift im einzelnen für Konsequenzen hat, ist im nächsten Abschnitt zu
überdenken.

2.3. Historische und theologische Auslegung der Schrift (DV 12)

Der für die Methode einer sachgemäßen Schriftauslegung entscheidende
12. Abschnitt der Offenbarungskonstitution muß - wie schon die vorangehen-

25 An diesem Punkt setzt u.a. auch die Kritik an einer tiefenpsychologischen
Schriftauslegung im Sinn von E. Drewermann an ; vgl. A. Görres/W. Kasper (Hg.),
Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens? Anfragen an Eugen Drewermann
(QD 113), Freiburg 1988; G. Lohfink/R. Pesch, Tiefenpsychologie und keine Exegese.
Eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann (SBS 129), Stuttgart 1987; H.-
J. Venetz, « Mit dem Träum, nicht mit dem Wort ist zu beginnen ». Tiefenpsychologie als

Herausforderung für die Exegese?: Orien 49 (1985) 192-195.
26 Grillmeier, LThK 13, 549 f.
27 Grillmeier, a.a.O., 545; vgl. Ratzinger, Schriftauslegung 41 f.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 217

den Abschnitte - im Licht des Diskussionsverlaufs und der Geschichte der

Textentstehung gesehen werden. Wichtig ist darüber hinaus aber auch der

Bezug zur bahnbrechenden Enzyklika Divino afflante Spiritu (Pius XII., 1943)
und zur im Verlauf des Konzils erschienenen Instructio der päpstlichen
Bibelkommission über die Wahrheit der Evangelien (Sancta Mater Ecclesia, 1964)2S.

Daß die Öffnung der katholischen Bibelwissenschaft für historische Fragen und
methodische Neuansätze, wie sie durch die Enzyklika von 1943 möglich geworden

war, durch das Konzil aufgenommen und weitergeführt wurde, war
keineswegs selbstverständlich. «Das alte Mißtrauen gegen dieses fortschrittliche
Rundschreiben Pius' XII.» war in manchen Kreisen noch vorhanden29, und
noch kurz vor dem Konzil waren katholische Exegeten wegen zu «kritischen»
Positionen lehramtlich gemaßregelt worden. Aber auch hier setzte sich eine
offenere Sicht der Dinge durch, und das Konzil vermochte neue, fruchtbare
Perspektiven zu entwickeln. Gegenüber Divino afflante Spiritu fällt insbesondere

auf, daß neuere exegetische Erkenntnisse nicht primär im Blick auf die
Verteidigung der Inerranz der Schrift hin rezipiert, sondern positiv mit der Erhebung

der Wahrheit der Schrift «um unseres Heiles willen» (D V11) in
Zusammenhang gebracht werden.

1. Der Aufbau des Abschnittes ist zweiteilig. Auf eine Einleitung folgt eine
erste Gruppe hermeneutischer Regeln fachexegetischer Art. Daran schließt
eine zweite Gruppe mit theologisch-dogmatischen Regeln an.

Auf diese Zweiteilung bezieht sich wohl auch Ratzinger in seinem bereits
erwähnten Beitrag, wenn er feststellt, der Zusammenhang «zwischen historischer

Methode und theologischer <Hermeneutik>» sei in Dei Verbum nicht
«ohne weiteres greifbar»30. Dieser Mangel besteht tatsächlich, sofern das Konzil

die Frage nach dem Verhältnis zwischen der Aussageabsicht der biblischen
Autoren und dem sensusplenior offengelassen hat31. Aber die Lösungsansätze im
Konzilstext sind m.E. zahlreicher, als Ratzinger dies wahrzunehmen scheint,
und weisen in eine andere Richtung als seine Lösungsvorschläge :

a) Das Konzil betont einleitend die enge Verbindung zwischen dem, «was
Gott uns mitteilen wollte », und dem, «was die heiligen Schriftsteller wirklich zu

sagen beabsichtigten». Und es lenkt nochmals auf den biblischen Text zurück,
wenn es der/dem Schrifterklärerln neben der Frage nach der Aussageabsicht
der biblischen Schriftsteller die Frage aufgibt, «was Gott mit ihren Worten
kundtun wollte». Der göttliche Sinn der Texte wird zwar mit dem historischen
Sinn nicht identifiziert, aber doch so auf diesen zurückbezogen, daß man ihn
nicht neben oder jenseits des ursprünglichen Textsinns zu suchen hat.

28 Vgl. DS 3825-3831. 3999 / NR 132-134. 139-144; Beumer, Inspirationslehre
56—82; J. A. Fitzmyer, Die Wahrheit der Evangelien (SBS 1), Stuttgart 1965.

29 Grillmeier, LThK 13, 537.
30 Ratzinger, Schriftauslegung 21.
31 Grillmeier, LThK 13, 540. 552f.



218 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

b) Die Abfolge der Auslegungsregeln dürfte kaum zufällig sein. Die Erhebung

der historischen Aussageabsicht des Verfassers hat den Vorrang und ist
Grundlage für die Erkenntnis eines sensus plenior. Sehr pointiert formuliert
Grillmeier32: «Jedes Suchen nach dem sensus plenior muß bei dem historischkritischen

Ergebnis ansetzen, und dies nach legitimen theologisch-wissenschaftlichen

Methoden. Eine vom echten sensus auctoris losgelöste Deutung ist

Eistgese, nicht Exegese. » Programmatisch verfochten wird dieser Ansatz auch

von Küng33 : «Die historisch-kritisch begründete Exegese ruft nach einer
historisch-kritisch verantworteten Dogmatik! Dies bedeutet ein Doppeltes: 1. Für
den Dogmatiker: Eine kritisch vom christlichen Ursprung her verantwortete
Dogmatik läßt sich heute nur auf der Grundlage des von der Exegese historischkritisch

ermittelten Befundes treiben... 2. Für den Exegeten: Die von der

Exegese historisch-kritisch ermittelten Ergebnisse müssen heute einer...
systematischen Reflexion unterzogen werden: In diesem Sinne ist die Exegese

nicht theologische Gesamtwissenschaft, sondern nur eine Basiswissenschaft

...»

c) Weil zur Erhebung der Aussageabsicht Gottes zwar nicht ausschließlich,
aber doch wesentlich die Feststellung der Aussageabsicht der Autoren der
biblischen Bücher gehört, ist die Unterscheidung von (bloß) rationaler bzw.

historischer Exegese (Erklären) und theologischer Auslegung (Verstehen)
problematisch. Schon dort, wo es um die Erhebung der historischen Aussage von
Texten geht, hat man es mit der Heilsoffenbarung Gottes zu tun. Bereits das ist
deshalb Theologie im eigentlichen Sinn. «Weil es bei der ganzen Bemühung um
den sensus divinus in sensu humano geht, sind wir schon mitten in <theologischer>
Exegese»34. Ratzingers Abwertung des «bloß historischen» und die Befürchtung,

die historische Exegese mache die Bibel «zu einem Dokument des

Vergangenen», so daß nur «historische <Anatomie am Gestorbenen»» bleibe35,

gründet in der Vorstellung, daß erst der «Glaube der Kirche» die Schriftauslegung

zur Theologie macht und nicht schon ihr Gegenstand, die Heilige
Schrift. Letztlich unterschätzt Ratzinger damit die Schrift selbst, von der das

Konzil zu Recht sagt, sie sei «die höchste Richtschnur ihres (gemeint ist die

Kirche) Glaubens», von der «in besonderer Weise die Worte (gelten) : <Leben-

dig ist Gottes Rede und wirksam» (Hebr 4,12), <mächtig aufzubauen und das

Erbe auszuteilen allen Geheiligten» (Apg 20,32; vgl. 1 Thess 2,13)» (DV21).
Sehr richtig sagt Bultmann: «Theologisch wird die Arbeit des Exegeten nicht

32 Grillmeier, LThK 13, 552.
3 3 Küng, Theologie 111 f. ; zum Stichwort « Exegese als Basiswissenschaft » s. Blank,

Exegese.
34 Grillmeier, LThK 13, 555; vgl. Kasper, Prolegomena 516; Schürmann,

Bibelwissenschaft 528.
35 Ratzinger, Schriftauslegung 15-21; Zitate 21. 17.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 219

durch seine Voraussetzungen und seine Methode, sondern durch ihren Gegenstand,

das Neue Testament»36.
2. Die methodischen Regeln, die das Konzil für die Erhebung der

Aussageabsicht der Hagiographen formuliert, betreffen die literarischen Gattungen
und die historische Bedingtheit der Ausdrucksweise der biblischen Texte. Sie

gehen von der Voraussetzung aus, daß die Bibel als echte Literatur ihrer
Entstehungszeit betrachtet werden muß.

a) Mit der Aufforderung, die literarischen Gattungen zu beachten, rezipiert
das Konzil Einsichten, welche die Bibelwissenschaff der «formgeschichtlichen
Methode» verdankt: Verschiedene Textsorten haben unterschiedliche
Intentionen und sind deshalb auch in unterschiedlicher Art und Weise «wahr». Es ist
deshalb nicht sachgemäß, alle Texte dem Anspruch eines einheitlichen
Wahrheitsbegriffes historischer oder auch ontologischer Art auszusetzen. Indem das

Konzil von Texten (und nicht etwa von Büchern) unterschiedlicher Gattungen
spricht und keine vollzählige Aufzählung von Gattungen vorlegt, signalisiert es,
daß die Einzelfragen Sache der Exegese sind.

b) Der Auftrag des Konzils, die «Umstände» zu untersuchen, unter denen
die biblischen Texte entstanden sind, hängt zwar mit dem Auftrag zur
Gattungsforschung zusammen37, ist damit aber nicht identisch. Das Konzil formuliert

hier bewußt sehr offen, ermuntert aber ganz generell dazu, die Geistes- und
Lebenswelt, die innerhalb der biblischen Texte entstanden sind, bei ihrer
Auslegung zu berücksichtigen. Auf diese Forderung können sich alle irgendwie
historisch ausgerichteten Forschungszweige berufen (z.B. die Sozialgeschichte).

c) Die Aussage, daß die Beachtung der literarischen Gattungen «neben
anderen» geeignet sei, die Aussageabsicht der Texte zu ermitteln, macht deutlich,

daß das Konzil mit diesen Hinweisen die exegetischen Methoden nicht
umfassend darstellen will, wohl aber der Ansicht ist, daß es ohne diese
historische Perspektive nicht geht. «Unter diesen alia darf man jede legitime
Methode der Hermeneutik verstehen, sei sie schon erprobt oder noch zu
erproben»38. Dies ist deshalb wichtig, weil die exegetische Methodenlehre sich seit
dem Konzil ganz beträchtlich weiterentwickelt hat. Viel stärker betont wird in
den letzten Jahren die «synchrone» Lektüre von Texten. Diese sind in ihrer
jeweils vorliegenden Gestalt als Gesamtheit zu lesen und zu verstehen. Zu dieser

Akzentverlagerung hat einerseits die redaktionsgeschichtliche Methode,
andererseits aber auch die Rezeption von linguistisch-literaturwissenschaftlichen

36 R. Bultmann, Glauben und Verstehen I, Tübingen 61966, 133; vgl. auch die
hermeneutischen Reflexionen von G. Haufe, Was macht neutestamentliche Wissenschaft

zur Theologie in : O. Merk (Hg.), Schriftauslegung als theologische Aufklärung.
Aspekte gegenwärtiger Fragestellungen in der neutestamentlichen Wissenschaft, Gütersloh

1984, 41-50.
37 Vgl. die formgeschichtliche Frage nach dem «Sitz im Leben», ein Begriff, den das

Konzil allerdings nicht verwendet.



220 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

Ansätzen beigetragen. Diese stärkere Gewichtung der Synchronie hat aber nicht
nur zu einer intensiveren Bemühung um die Strukturen der Texte und um ihre
Endgestalt, sondern auch zu einer stärkeren Beachtung der Tatsache geführt,
daß Texte Teil eines Kommunikationsgeschehens sind. Damit ist auch die
ekklesiale Referenz der Texte stärker in den Blick gekommen. Daß die Bibel
«das Buch der Kirche» ist, ist keine nur dogmatische Aussage, sondern auch für
die historisch-kritische Exegese sehr relevant. Bewußter geworden ist der Exegese

aber auch, daß ihr eigenes Tun hineingenommen ist in den Kommunikationsprozeß

zwischen dem Verfasser, dem Text und den Lesern/Hörern, der
sich als Wirkungs-, aber auch als Rezeptionsgeschichte beschreiben läßt. Die
Exegese weiß heute sehr wohl, daß sie von der Wirkungsgeschichte der Texte

mitgeprägt und auch standortgebunden ist.

Mit diesen Entwicklungen aber hat die historisch-kritische Exegese ihre

Fähigkeit zur Selbstkritik, zur Rezeption neuer Fragestellungen und Einsichten
und zur inneren Erneuerung unter Beweis gestellt39, weshalb pauschale
Verurteilungen, wie sie etwa von Ratzinger, aber - unter ganz anderen Voraussetzungen

- auch von Drewermann formuliert werden, ins Leere laufen. Ratzingers

Vorstellung von heutiger Exegese nähert sich einer Karikatur, die nicht
zuletzt durch die unbewiesene und unzutreffende Voraussetzung belastet ist, seit

Bultmann und Dibelius habe sich im Grunde genommen nichts geändert (s.o.).
Gerade angesichts der Neuentdeckung der Synchronie erweisen sich etwa
folgende Sätze als völliges Zerrbild : « Der Eingeweihte aber liest gar nicht mehr die

Bibel, sondern zerlegt sie in die Elemente, aus der sie geworden sein soll... Am
Ende erfährt man nicht mehr, was der Text sagt, sondern was er sagen sollte und

auf welche Bestandteile man ihn zurückführen kann»40. Dieser Darstellung
können sämtliche neuen exegetischen Methodenlehren entgegengehalten
werden41. Die Forderung, «das letzte Ziel rechter Auslegung muß sein, den

konkreten biblischen Text als in sich sinnvolle Ganzheit zu verstehen»42, wird
wohl kaum ein/eine Exegetln bestreiten. Gerade dazu aber - und so sieht es das

Konzil und sah es schon Divino afflante Spiritu - bedarf es der historischen

Fragen : Der/die Exegetln muß «mit aller Sorgfalt, ohne irgendeine Erkenntnis
zu vernachlässigen, die die neuere Forschung gebracht hat, festzustellen suchen,
welches die Eigenart und Lebenslage des biblischen Schriftstellers war, in
welcher Zeit er lebte, welche mündlichen und schriftlichen Quellen er benützte,

38 Grillmeier, LThK 13, 553.
39 Vgl. Schürmann, Bibelwissenschaft 530: «Man darf auf die immanente

Methodenkorrektur vertrauen, solange die Methodik nicht <ideologisiert> oder von außen

gehemmt wird.»
40 Ratzinger, Schriftauslegung 15.
41 Vgl. nur W. Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament. Einführung in

linguistische und historisch-kritische Methoden, Freiburg 1987.
42 Ratzinger, Schriftauslegung 42.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 221

welcher Redegattungen er sich bediente. Auf diese Weise wird er vollkommener

erkennen, wer der biblische Schriftsteller war und was er mit seinem Werke

beabsichtigte. Es kann ja keinem entgehen, daß die wichtigste Regel für die

Auslegung die ist, daß man genau bestimme, was der Schriftsteller zu sagen
beabsichtigte »4 3.

d) Besser als die von einer starken Abwertung des Historischen geprägten
Überlegungen von Ratzinger trägt Walter Kasper in seinem Plädoyer für eine

«Erneuerung der geistlichen Schriftauslegung»44 der positiven Zuordnung von
historischem und theologischem Schriftsinn und den Erkenntnissen der
historischen Kritik Rechnung. Auch er spricht zwar mehrfach von der «Krise» der
Exegese und schreibt der historischen Kritik «eine Art Ähnlichkeit mit dem
Teufel» zu45. Und wie Ratzinger fordert er von den Exegeten «eine spezifisch
theologische Schriftauslegung», «wenn sie wirklich Theologen sein wollen»
(513f.). Aber er ist sich bewußt, daß der Weg nur «durch das Feuer der
historischen Kritik hindurch» führt (520). Exegese «kann und muß als theologische
Auslegung der Schrift nicht weniger historisch, sondern radikal historisch sein,
und sie ist als solche zugleich existentiale und weltliche Auslegung der Schrift»
(518). Hinter die «Rezeption von Grundanliegen der historischen Bibelauslegung»

durch das Konzil gibt es «kein Zurück». «Doch dies kann und darf nicht
das einzige und das Ganze sein» (525f.). Stärker als Ratzinger vertraut Kasper
auf die Selbsttranszendenz historischer Erkenntnis: «Sie weist von sich selbst
her über sich hinaus. Sie weist in die Dimension hinein, die man als philosophisch

und theologisch bezeichnet» (517). «Es geht... nicht um eine theologische

Auslegung, die sich als ausschließende Alternative zur historischen
Auslegung versteht, sondern um eine historische Auslegung, welche sich sozusagen
von innen und von ihren eigenen Voraussetzungen her der theologischen
Dimension öffnet. Es geht um Gottes Wort in geschichtlichem menschlichem
Wort» (516). Die geistliche oder theologische Exegese erscheint so als Vertiefung

und Weiterführung der historischen Schriftauslegung. Die Frage, wie
dieses Ziel einer geistlichen Schriftauslegung auf die historische Arbeit zurückwirkt,

wird zwar nicht näher diskutiert, aber Kasper stellt klar, daß eine

theologische Hermeneutik «aus der inneren Logik der allgemeinen Hermeneutik»
zu entwickeln ist, so daß sie «nicht in ein kirchliches oder spirituelles Getto und
zu einer kirchlich domestizierten, in einem falschen Sinn frommen, rein erbaulichen

Exegese» führt (518). Auch in diesem Punkt scheint Kasper die Dinge
anders zu sehen als Ratzinger, der den Glauben der Kirche der Exegese her-
meneutisch vorordnet, was fast zwangsläufig zu einer Art «katholischer
Hermeneutik» oder hermeneutica sacra führen muß46.

43 Pius xii., Divino afflante Spiritu, zit. bei Blank, Autorität 579.
44 Kasper, Prolegomena.
45 Kasper, Prolegomena 512 mit E. Troeltsch; vgl. Ratzinger, Schriftauslegung

15 mit Verweis auf W. Solowjew.
46 Vgl. dazu o. 1. (1.).



222 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

e) Dem von Kasper und vielen anderen in diesem Zusammenhang
erhobenen Wunsch nach einer Verstärkung der Zusammenarbeit von Exegese und

Dogmatik kommt von seiten der Exegese Heinz Schürmann mit einem
«interdisziplinäre^) Gesprächsbeitrag» nach47. Grundsätzlich steht er der«mit
historischen Methoden kritisch arbeitende(n) Bibelwissenschaft» positiv gegenüber:
sie hat die Theologie «ungemein bereichert» und «konnte sich sehr nützlich
machen», auch wenn es immer wieder «böse Irrwege» gab (527). Nachdrücklich

verweist Schürmann auf die Notwendigkeit der Beiträge anderer
theologischer Teildisziplinen zu einem vollen Verständnis der Schrift, betont aber

zugleich, daß schon die «Auslegung und Darlegung der historischen Texte
eine eminent theologische (nicht nur fundamentaltheologische) Aufgabe » ist.

«Je exakter Linguistik und Historie die Schrift erforschen, desto besser erfüllen
sie damit eine theologische Aufgabe» (528). Mit Nachdruck hebt Schürmann

hervor, daß nicht die historisch-kritischen und linguistischen Methoden «Schelte»

verdienen und «verderblich sind», «sondern eine unzulängliche Methoden-
Handhabung derselben». Deshalb vertraut er auf «immanente Methodenkorrektur».

Gefährdet sieht er diesen Prozeß vor allem durch «eine ultrakonservative

Haltung», welche die Ergebnisse der historischen Kritik im Namen des

«<rechten Glauben(s)>» «zu diffamieren beginnt» (530—532). Auch Schürmann
fordert dann die Berücksichtigung von «theologischen Methoden». Die Ergebnisse

der Theologie sollen als «Vorverständnis, als <regulative Idee>» wirksam
werden. Dabei ist freilich auf eine saubere Scheidung der verschiedenen

Forschungsebenen zu achten, «weil sonst die historische Methodik verdorben wird
und andererseits die theologischen Gesichtspunkte nicht mehr ihre entelechi-
sche und regulative Funktion ausüben können». Dementsprechend fordert er,
«die moderne Bibelwissenschaft solle in situationsgerechter Selbstbeschränkung

auf der textverpflichteten linguistischen und historischen Ebene bleiben,

weil sie (so) am besten hilft, daß die geschichtlich verfremdete, oft
ärgerniserregende Gestalt des Wortes Gottes sich aus der Schrift neuartig Gehör
verschaffen kann» (532f.).

f) Diese Hinweise auf die Gesprächsbeiträge von Kasper und Schürmann

belegen, daß die Wahrnehmung der unbestreitbar gegebenen Problematik des

Verhältnisses von historischer und theologischer Schriftauslegung auch anders

angegangen werden kann, als dies bei Ratzinger geschieht. Der Weg kann nicht
hinter die historisch-kritische Methode zurück und auch nicht an ihr vorbei
führen, sondern muß durch sie hindurch und über sie hinaus gehen. So legen es

auch die hermeneutischen Regeln in Dei Verbum (12) nahe, die den Ausgangspunkt

dieser Überlegungen bildeten.

47 Schürmann, Bibelwissenschaft.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 223

Exkurs: Der Dschungel der Hypothesen

Wenn ich schon bei der nachkonziliären Entwicklung und ihrer negativen
Wahrnehmung bei Ratzinger bin, möchte ich auf ein Problem zu sprechen
kommen, das das Verhältnis von Exegese und Dogmatik besonders belastet.
Es ist das Problem der Vielfalt der Hypothesen und der damit einhergehenden

Unsicherheit. «Die Hypothesen verzweigten sich, lösten einander
ab und wurden zusehends zum Zaun, der den Uneingeweihten den Zugang
zur Bibel verwehrte.» Es entsteht ein «Dschungel voller Widersprüche».
Ratzinger fordert deshalb ein Forschungsmoratorium: «Wir brauchen im
Augenblick keine neuen Hypothesen über Sitze im Leben, über mögliche
Quellen und zugehörige TraditionsVorgänge. Wir brauchen eine kritische
Sichtung der vorhandenen exegetischen Landschaft, um wieder zum Text
zu kommen und die weiterführenden Hypothesen von den unbrauchbaren
zu scheiden»48.

Während seine Diagnose weithin mit Zustimmung rechnen kann - auch ein
so anders gelagertes Temperament wie E. Käsemann spricht vom
«weltweiten Buschkrieg», in den die Exegese ausgeartet sei49 - werden sowohl
das Urteil über die Gefährlichkeit der Krankheit als auch die von Ratzinger
vorgeschlagene Therapie mit Widerspruch zu rechnen haben.
Innerhalb eines hochdifferenzierten Systems wissenschaftlicher
Erkenntnisgewinnung und Diskussion, wie es die historisch-kritische Exegese nun
einmal darstellt, ist die Vielfalt von Hypothesen, die Entwicklung abseitiger
und ausgefallener Erklärungsversuche und das Abgleiten in Gedankenspiele

ohne erkennbare Relevanz nichts Außergewöhnliches. Insbesondere
die systematischen Theologinnen sollten darum wissen, daß es solche
Tendenzen innerhalb der Schultheologie mit ihren subtilen Distinktionen
auch gab. Man kann solche Entwicklungen auch positiv als Erweis dafür
sehen, daß es in vielen wichtigen Fragen recht breit abgestützte Konsense

gibt50.
Ein wichtiges Desiderat an die Exegetlnnen, das die Problematik der
Unübersichtlichkeit und Unsicherheit im Hypothesengewirr m. E.
entscheidend entschärfen kann, läßt sich unter das Stichwort «größere
Transparenz» subsumieren: Die Voraussetzungen und Interessen, die zur
Formulierung neuer Hypothesen führen, sind klar zu benennen ; die Relevanz
dieser Hypothesen für die biblische Theologie, aber auch für die systematische

Reflexion und das Leben der Kirche ist zu reflektieren; der
Wahrscheinlichkeitsgrad und die Konsensfähigkeit der Ergebnisse ist offenzule-

48 Ratzinger, Schriftauslegung 15 f. 43.
49 E. Käsemann, Exegetische Versuche und Besinnungen II, Göttingen 31968, 36.
50 Vgl. das Urteil von Schnackenburg, Exegese 553.



224 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

gen. All das ist freilich nur in einer Situation freier Kommunikation möglich,

in der auch Ungewohntes und Provokatives klar formuliert werden
kann51.

Die systematische Theologie, aber auch das kirchliche Lehramt werden

exegetische Erkenntnisse und Hypothesen je nach dem Grad ihrer Gewißheit

rezipieren und gewichten, wie das auch für dogmatische,
dogmengeschichtliche und andere Erkenntnisse und Hypothesen unumgänglich ist52.

Nach Möglichkeit werden Theologie und Lehramt von konsensfähigen
Annahmen ausgehen und daraufverzichten, aus wenig gesicherten Annahmen

weitreichende Konsequenzen zu ziehen. Zudem wird schon die Exegese

selbst, aber auch die Systematik den Tatbestand reflektieren müssen,
daß in manchen Fragen Gewißheit aus methodischen Gründen nicht
erschwinglich ist.

Daß ausgerechnet unsere Gegenwart der«eschatologische» Zeitpunkt sein

soll, in dem es angemessen ist, das Unkraut im Acker der Exegese auszu-

reissen, damit der Weizen besser wachsen kann, ist mir nicht einsichtig.
Auch hier ist der jesuanischen Mahnung, beides bis zur Ernte wachsen zu
lassen und die Scheidung nicht vorwegzunehmen, Folge zu leisten. Der
Preis der Ungeduld und des ängstlichen Sicherheitsbedürfnisses, die hinter
dem Ruf nach einem «Einfrieren» der exegetischen Diskussion stehen,
könnte hoch sein, denn groß ist die Gefahr, daß zusammen mit dem
Unkraut auch der Weizen ausgerissen würde (vgl. Mt 13,24-30).

3. Bereits die bisherigen Überlegungen im Anschluß an die vom Konzil
vorgelegten fachexegetischen Auslegungsregeln haben erkennen lassen, daß die
literarische und historische Analyse biblischer Texte und ihrer Entstehungsbedingungen

einen notwendigen, aber allein nicht zureichenden Schritt im Prozeß

der Textauslegung darstellt. Daß hier gegenüber dem gegenwärtigen
exegetischen Forschungsbetrieb ein erhebliches Unbehagen besteht, ist unbestreitbar.

Kritische Anfragen kommen nicht nur von der systematischen Theologie
her, sondern auch von katholischen und evangelischen Exegetlnnen selbst53.

Ratzinger ist in dem Punkt wohl auch dahingehend Recht zu geben, daß die
katholische Exegese den vom Konzil formulierten hermeneutischen Regeln für
eine theologisch-dogmatische Schriftauslegung zu wenig Beachtung geschenkt
hat54.

51 Vgl. Blank, Exegese 12 f.
52 Vgl. dazu das System der Qualifikation theologischer Sätze; s. Löhrer, MySal

1,561 f.
53 Vgl. Kasper, Prolegomena; Ratzinger, Schriftauslegung; Gnilka, Methodik;

Schürmann, Bibelwissenschaft ; Schüssler Fiorenza, Brot ; für die evangelische Exegese

s. etwa Anfragen von U. Luz, P. Stuhlmacher und H. Weder.
54 Ratzinger, Schriftauslegung 19-21.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 225

a) Diese Regeln betreffen die Einordnung der einzelnen Texte und
Aussagen in das Gesamte der Schrift «unter Berücksichtigung der lebendigen
Überlieferung der Gesamtkirche und der Analogie des Glaubens» (DV 12).

Wichtig ist die Begründung, die das Konzil für diese Forderung gibt : Die Schrift
ist in dem Geist zu lesen und auszulegen, in dem sie geschrieben wurde. Die
Einheit der Schrift wird also von der Inspiration der kanonischen Schrift durch
den einen Heiligen Geist aus gesehen, der auch in der Kirche am Werk ist. Sie ist
somit eine «dogmatische Prämisse»55, aber sie ist der Schrift nicht fremd, wie
insbesondere aus der «relecture» des Alten Testaments im Neuen und aus der
Tatsache ersichtlich wird, daß die Schrift «Beispiele und Regeln der Auslegung
der Schrift durch die Schrift selbst» enthält, unter denen vor allem die «typo-
logische Methode» zu erwähnen ist56.

b) Bei allem Zugewinn, der sich für die Lektüre und Auslegung einzelner
Texte durch ihre Einordnung in das Ganze der Schrift ergibt - und auch in
voller Anerkennung des «Sinnüberschusses» von Texten über die Aussageabsicht

des Autors hinaus, den der Traditionsprozeß entbergen mag -, wird
allerdings sehr sorgsam zu beachten sein, daß der Rekurs auf den Geist, in dem
die Schrift verfaßt wurde und zu lesen ist, diese nicht der Geschichte enthebt.
Wie bei der Entstehung der einzelnen Schriften, so wirkt der Geist auch bei der

Herausbildung des Kanons und in der Geschichte der Kirche nicht an den
Menschen vorbei, sondern durch sie hindurch. Was vom einzelnen Text und

von den einzelnen biblischen Büchern gilt, gilt genauso von der ganzen Schrift.
Sie ist Gottes Wort in Menschenwort. Erst recht gilt dies für die von der Schrift
her und auf die Schrift hin zu interpretierende Glaubenslehre der Kirche. Auch
sie begegnet uns in Form geschichtlich gewordener Formulierungen, die oft
Antworten auf in ganz bestimmten Situationen aktuell gewordene Fragen
darstellen. Nimmt man auch in diesem Zusammenhang das vom Konzil über die

Inspiration Gesagte ernst, dann werden weder die Schrift selbst noch ihre
Auslegung im Raum der Kirche durch die Anwendung der dogmatisch-theologischen

Regeln der Schriftinterpretation der Geschichte enthoben.
c) Die vielen in diesem Zusammenhang entstehenden Fragen nach der

Mitte der Schrift, nach dem «Kanon im Kanon», nach einer sachgemäßen

Zuordnung von Altem und Neuem Testament, nach dem Verhältnis von Einheit

und Vielfalt innerhalb des Kanons usw., können hier nicht angegangen
werden57. Hingewiesen sei jedoch aufeinen interessanten Ansatz von Elisabeth
Schüssler Fiorenza58, den Kanon als «Wurzelmodell» zu verstehen. Ihr Anliegen

ist die Entwicklung eines neuen Paradigmas von Bibelauslegung, das

55 Grillmeier, LThK 13, 555.
56 Vgl. Kasper, Prolegomena 519ff. (Zitate 520f.).
57 Vgl. dazu die m. E. sehr hilfreiche Skizze von Blank, Exegese. Das negative Urteil

von Ratzinger, Schriftauslegung 18 Anm. 5 kann ich nicht teilen.
58 Schüssler Fiorenza, Brot 59-84.



226 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

einerseits das dogmatische Paradigma (« Die Bibel als das Wort Gottes ») und das

historische Paradigma («Die Bibel als ein Buch der Vergangenheit») integriert
und andererseits kritisch erarbeitet, «welche Bedeutung der Text für heute hat»

(71). Zur Begründung ihres Ansatzes verweist sie auf die ekklesiale und soziale

Referenz der biblischen Schriften. «Biblische Schriften wurden im Dienst der
Bedürfnisse von Gemeinden verfaßt, und nicht, um zeitlose Prinzipien zu
offenbaren oder historisch genaue Berichte zu tradieren. Daher lokalisieren
diese Schriften Offenbarung nicht nur in der Vergangenheit, sondern auch in
der Gegenwart,... weil sie glauben, daß der gleiche Jesus, der damals geredet
hat, immer noch durch den Heiligen Geist zu seinen Nachfolgerinnen spricht»
(75). Dementsprechend soll der Kanon der biblischen Bücher «als eine
Wirklichkeit verstanden werden, die ein reichhaltiges, sehr verschiedene konkrete
Formen ermöglichendes Modell von christlicher Kirche und christlichem
Leben schafft» (76). Die dabei entstehende Interaktion zwischen den

Erfahrungen und Fragen der Interpretinnen einerseits und den biblischen Texten
andererseits ist von den Vorverständnissen und vom Hintergrund dieser

Interpretinnen mitbestimmt, weshalb es unabdingbar ist, «daß sich die verschiedensten

Menschen - Menschen, die eine verschiedene Lebensweise, einen
verschiedenen gesellschaftlichen Hintergrund und verschiedene persönliche
Erfahrungen haben - an der Aufgabe der Bibelinterpretation beteiligen» (79). Aus
dem Situationsbezug der biblischen Texte im Blick auf ihre Entstehung und ihre
Adressatinnen ergibt sich auch die Aufgabe, «die Funktion dieser Texte in der
Geschichte der Kirche und in der Kirche heute theologisch-kritisch zu bewerten»

(80), wobei als Kriterium gemäß dem II. Vatikanum «das Heil der Christen
und der menschlichen Gemeinschaft» (vgl. DV11) zu gelten hat (81).

Dieses Modell, das von Schüssler Fiorenza vor allem auf die Frage nach

«Heilsein, Wohlergehen und Freiheit von Frauen» angewendet wird (82), ist

m.E. sehr gut geeignet, Geschichtlichkeit und Gegenwartsbezug der Bibel

gleichzeitig ernst zu nehmen und sinnvoll aufeinander zu beziehen. So eröffnet
sich die Möglichkeit einer Ausrichtung und Zentrierung sowohl der historischen

als auch der dogmatischen Auslegungsmethoden auf das konkrete pastorale

Interesse am Heil der Menschen.

2.4. Die Bedeutung der Schrift und der Exegese für Theologie und Kirche

(DV21-26)

Das ganze Schlußkapitel der Offenbarungskonstitution spricht von der

Bedeutung der Bibel für das Leben der Kirche. Dabei wird - ganz in
Übereinstimmung mit dem Geist des gesamten Konzils - die pastorale Bedeutung der
Schrift betont: Sie ist das Buch aller Christen, sie soll der Kirche «Halt und
Leben» geben, wie es ihrem Wesen als Heilsoffenbarung entspricht. Diesem
Ziel soll auch die Exegese dienen (DV 23). Das Studium der Schrift soll deshalb



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 227

die «Seele der Heiligen Theologie» sein, die auf dem «Fundament» von Schrift
und Überlieferung «sichere Kraft gewinnt» und «sich ständig verjüngt»
(DV 24).

Besondere Beachtung verdient die Forderung, daß «der Zugang zur Heiligen

Schrift für die an Christus Glaubenden weit offenstehen (muß)»
(DV 22). Als Buch der Kirche ist die Bibel nicht nur dem Lehramt und den

Theologinnen, sondern allen Christgläubigen anvertraut, die ausdrücklich

ermuntert werden, «durch häufige Lesung der Heiligen Schrift sich die <alles

übertreffende Erkenntnis Jesu Christi> (Phil 3,8) anzueignen. <Die Schrift nicht
kennen heißt Christus nicht kennen.)» (DV 25)

Dieser Einladung zum Schriftstudium an alle Gläubigen (ja selbst an die

Nichtchristen, DV 25) entsprechen eine ganze Reihe von praktischen
Forderungen, welche die pastorale Funktion der Exegese betonen: Volkssprachliche,
mit Anmerkungen ausgestattete Übersetzungen (ev. in ökumenischer
Zusammenarbeit), Verbreitung der Bibel durch geeignete Institutionen (Bibelwerke)
und andere Hilfsmittel.

Was die Aufgabe der Exegese im besonderen betrifft, so ist ihre Funktion im
Blick auf die Kirche schon zuvor im Sinn einer «Vordenkerrolle» bestimmt
worden (DV 12): «Aufgabe der Exegeten ist es auf eine tiefere Erfassung
und Auslegung des Sinnes der Heiligen Schrift hinzuarbeiten, damit so das

Urteil der Kirche reift». Dies wird im Schlußkapitel der Konstitution im
Hinblick auf die Vorrangstellung der Exegese in Theologie und Seelsorgerausbildung

konkretisiert (DV 23—24).

2.5. Rückblick

Die Besinnung auf Dei Verbum ist auch 25 Jahre nach der Verabschiedung
des Dokumentes hilfreich. Im Blick auf die angesprochenen Fragen nach dem
Ort der Exegese in der Kirche und nach der rechten Verhältnisbestimmung
zwischen Schrift, Tradition und Lehramt, zwischen dem menschlichen und dem

göttlichen Charakter der Schrift oder auch zwischen historischer und dogmatischer

Schriftauslegung formuliert das Konzil zwar keine fertigen Antworten,
aber doch klare Optionen und weist so die Richtung auf tragfähige Lösungen
hin. Es folgt dabei der guten Tradition, daß ein Konzil die Antwort auf unter
den Theologinnen strittige und ungeklärte Fragen nicht vorwegnimmt und sich

nicht unnötig in das Geschäft der wissenschaftlichen Theologie einmischt.
Wohl aber rückt das Konzil die anstehenden Fragen in einen angemessenen
Kontext, was in manchem Diskussionspunkt dazu führte, daß die Relativität
seiner Bedeutung sichtbar wurde.

Sehr deutlich wird durch den ganzen Text hindurch die pastorale Ausrichtung

der Fragestellung sichtbar. Das entscheidende Stichwort ist hier in der

Sprache des Konzils das «Heil» der Menschen. Auf dieses Heil zielt die

Selbstmitteilung Gottes, ihm dienen Schrift, Tradition und Lehramt, auf seine Ver-



228 Schriftauslegung als «Seele der Theologie

kündigung hin sollen die Seelsorger biblisch gut ausgebildet werden usw. Diese

pastorale Ausrichtung auf das Heil der Menschen sollte m. E. auch heute
entscheidend sein, wenn es darum geht, Anforderungen für einen sachgemäßen
Umgang mit der Schrift zu formulieren, da mit dem Stichwort «Heilsverkündigung»

oder «Evangelium» die «Sache» oder auch die «Mitte» der Schrift ins

Spiel kommt. Dabei wird man den Begriff « Heil » nicht eng oder einseitig fassen

dürfen, sondern in seiner ganzen biblischen Weite und Tiefe zu verstehen
haben. Die Schrift wird dort sachgemäß ausgelegt, wo Menschen damit geholfen

wird, zur Freiheit, zum Frieden, zur Wahrheit, zur Gerechtigkeit, zu sich
selbst, zur Gemeinschaft und so auch zu Gott zu finden. Auf ihre Ausrichtung
auf dieses Ziel hin müssen sämtliche Methoden und Auslegungsansätze immer
wieder geprüft werden, und es versteht sich von selbst, daß auch da alles immer
«Stückwerk» bleibt, so daß weder die Anforderung noch der Anspruch erhoben
werden sollen, dieses Ziel mit Hilfe einer Methode erreichen zu können.

3. Die Bibel als «radikale» Herausforderung für Theologie und Kirche

Abschließend möchte ich versuchen, einige Überlegungen bezüglich der

Aufgabe der Schriftauslegung zu formulieren. Ich möchte dabei ein Bild zu Hilfe
nehmen, zu dem mich Schüssler Fiorenzas Rede von der Bibel als «Wurzelmodell»

59, aber auch die Aussage des Konzils inspiriert hat, das Wort Gottes sei für
die Kirche «Halt und Leben» (DV21). Es ist das Bild von der Kirche als Baum,
für das es übrigens auch biblische Anknüpfungspunkte gibt (vgl. Joh 15;
Mk 4,30-32).

1. Ein Baum hat Äste, Blätter oder Nadeln, vielleicht Blüten oder Früchte,
einen Stamm und auch Wurzeln, die zwar oft unsichtbar sind. Er ist dem

Wechsel der Jahreszeiten unterworfen. Frühling, Sommer, Herbst und Winter
verändern seinen Anblick, ohne daß der Baum dadurch ein anderer würde.

Auch seine Geschichte verändert das Aussehen des Baumes. Er wächst dem

Himmel entgegen, legt Jahrringe zu, ist aber auch gezeichnet von den Stürmen,
die vielleicht ganze Teile der Krone zerfetzt haben. Neben den jungen Trieben
finden sich alte, morsche, zum Teil abgestorbene Äste. Verletzungen der Rinde

haben Narben hinterlassen, von weggebrochenen Ästen ist nur ein Stummel

geblieben. Der Wind hat den Baum gebeugt und gekrümmt.
a) All das ließe sich leicht auf die Kirche und ihre Geschichte übertragen,

doch worauf es mir ankommt, das sind die Wurzeln des Baumes. Sie erfüllen für
den Baum eine ähnliche Aufgabe wie sie der Bibel in der Kirche zukommt. Sie

versorgen den Baum mit Wasser und lebenswichtigen Stoffen. Dieser Lebens-

59 Schüssler Fiorenza, Brot 76.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 229

saft aber bleibt nicht in den Wurzeln, sondern durchströmt den ganzen Baum,
bis in die äußersten Blattspitzen. Auch der Stamm des Baumes, in dem sich seine
Geschichte am eindrücklichsten niedergeschlagen hat, ist nicht «tote
Vergangenheit», sondern trotz seines Alters ein lebendiger Teil des Baumes, der die
Krone mit den Wurzeln verbindet. In ihm hat sich vieles abgelagert von dem,

was die Wurzeln dem Boden entzogen haben. So wird der Stamm zum Bild für
die Tradition in der Kirche. Auch sie lebt nur, insofern sie durchströmt wird
vom Lebenssaft, der von den biblischen Wurzeln her aufsteigt und von der
Krone emporgesogen wird. Der Stamm und die Wurzeln sind für den Baum

lebenswichtig. Sie gehören gleichzeitig der Vergangenheit des Baumes und
seiner Gegenwart an. Auch wenn die Wurzeln erst ausgegraben werden müssen,
damit man sie sieht, sind diese Ausgrabungen nicht archäologische Arbeiten,
die sich nur mit Vergangenem beschäftigen, sondern haben es immer auch mit
der Gegenwart des Baumes zu tun.

b) Neben der Versorgung mit Wasser und anderen lebensnotwendigen
Stoffen haben die Wurzeln für den Baum noch eine weitere Bedeutung. Sie

geben ihm Halt im Boden. Die Wurzeln bestimmen den Ort, an dem der Baum
steht. Mag der Wipfel auch schwanken und sich nach dem Wind richten, der
Wurzelstock bleibt unverrückbar. Der Sturm wird vielleicht den Wipfel des

Baumes knicken, aber den Standort des Baumes wird er nicht verschieben. Auch
darin ist die Bibel dem Wurzelstock vergleichbar. Sie weist der Kirche einen Ort
zu, einen Ort in der Geschichte, einen Ort bei den Menschen. Sie wurzelt die
Kirche ein und gibt ihr so einen Halt, der letztlich stärker und entscheidender ist
als der Halt, den der mächtigste Stamm einem Baum zu geben vermag.

c) Wer schon einmal einen Wurzelstock ausgegraben hat, der weiß, wie fein
die Verästelungen der kleinsten Wurzeln sind, wie schnell Wurzeln durchtrennt
oder verletzt werden. Und er weiß auch, daß die Wurzeln genau so vielfältig
sind wie die Krone des Baumes. Auch sie haben ihre Geschichte, die tief hinab
und weit hinaus reicht, manchmal weiter als die äußersten Äste des Baumes.

Das Erdreich, die Steine und Felsbrocken, die Wurzelstöcke anderer Bäume und
vieles andere haben die Ausbreitung der Wurzeln mitbestimmt. Auch das macht
die Bibel mit dem Wurzelwerk eines Baumes vergleichbar. Auch die Bibel ist
eine vielfältige, gewachsene, mit ihrer Welt eng verbundene und von ihr
geprägte Einheit. Auch da gibt es feine Verästelungen, auch die Bibel führt uns
oft mehr in die Tiefe und in die Weite, als der Baum der Kirche es uns ahnen
läßt. Selbst wenn man den Baum wie in einem französischen Garten beschneidet

und ihm eine klare, einheitliche Form gibt - die Wurzeln bleiben davon
unberührt. Von ihnen her kommt dem Baum die Kraft zu, wieder zu seiner
natürlichen Vielfalt zurückzufinden.

d) Wichtig ist auch folgendes: In der Geschichte des Baumes sind die

Wurzeln nicht einfach der älteste Teil. Am Anfang war ein Same, der ins

Erdreich fiel. Jesus spricht von diesem Samen als der Verheissung, aber auch

schon der anfanghaften Verwirklichung des Reiches Gottes. Aus diesem Samen



230 Schriftauslegung als «Seele der Theologie

ist der Baum nach oben und unten gewachsen, hat gleichzeitig Krone und
Wurzelwerk gebildet. So ist auch die Bibel nicht ohne den Samen denkbar, den
Gott in Jesus ins Erdreich der Geschichte gesät hat, aber auch nicht ohne die
Kirche des Anfangs. Wer die Wurzeln vom Baum trennt, zerstört nicht nur den

Baum, sondern beraubt auch den Wurzelstock seines Sinnes. Ebenso zerstört der
nicht nur die Kirche, der sie von der Bibel trennt, sondern er beraubt auch die
Bibel ihrer eigentlichen Bedeutung.

2. Bilder und Vergleiche soll man nicht pressen. Sie verlieren sonst ihre
suggestive Kraft, und ihre Schwachstellen werden überdeutlich sichtbar. Dennoch

möchte ich die Aufgabe der Schriftauslegung vom Bild der Kirche als

Baum her als «radikal», d. h. die Wurzel betreffend, bestimmen. Die Frage nach
der Bibel ist die Frage nach den Wurzeln der Kirche, nach einem sehr vitalen,
aber auch empfindlichen Bereich.

a) Wenn die Exegese diese Wurzeln ausgräbt und freilegt, bis in die feinsten

Wurzelspitzen hinaus, dann beschäftigt sie sich nicht nur mit etwas, dessen

Existenz sonst gar nicht so bewußt ist, sondern sie arbeitet am lebendigen
Objekt. Da ist tatsächlich Sorgfalt geboten, denn es geht nicht um «Anatomie
am Gestorbenen», aber es darf auch nicht zu einer «Vivisektion» kommen, die
den Baum von seinen Wurzeln abtrennt. Zu bedenken, aber keinesfalls zu
verhindern ist bei dieser Arbeit am lebendigen Objekt, daß die «Wurzelbehandlung»

sich auf das Ganze des Baumes auswirkt, ihn auch verändern kann.
Vielleicht kommen Wurzeln zum Vorschein, von denen man kaum mehr etwas
wußte und deren Lebenssäfte lange ungenutzt blieben. Vielleicht läßt die Arbeit
am Wurzelstock erkennen, daß der Baum sich schon bedenklich auf eine Seite

geneigt hat und wieder ins Lot gebracht werden muß. Vielleicht fördern die
Erdarbeiten große Felsbrocken zu Tage, die es verhindert haben, daß der Baum
nach allen Seiten ein gesundes Wurzelwerk ausbilden konnte. All das kann für
den Baum zur «radikalen» Herausforderung werden, seien diese Entdeckungen
nun belebend, schmerzlich, überraschend, verletzend oder anregend.

Dieser von außen her erfolgende Zugriff zu den Wurzeln mit Hilfe von
Schaufel und Hacke im Groben, mit feinen Instrumenten im Kleinen entspricht
innerhalb der Exegese den analytischen Ansätzen von der Geschichte, von der
Literaturwissenschaft oder auch von der Soziologie her. Diese Ansätze sind
deshalb wichtig, weil sie die Einwurzelung der Bibel in die Geschichte, in die

Literatur und in die Gesellschaft, die ganze äußere Bedingtheit der Bibel ans

Tageslicht bringen. Sie legen auch verkümmerte und vergessene, ja sogar
abgestorbene Wurzeln frei. Sie können das Erdreich lockern, den Wurzeln zur
nötigen Luft verhelfen und so für den Baum belebend wirken. Solche Arbeiten
können aber auch schmerzhaft sein, sie können Entwurzelungs- und damit
Existenzängste hervorrufen. Und sie stoßen dort an ihre Grenzen, wo es um das

tiefere Verständnis dessen geht, wie die Wurzeln den Baum mit Nahrung
versorgen. Das Geheimnis des Lebens des Baumes vermögen sie nicht
angemessen zu erfassen.



Schriftauslegung als «Seele der Theologie» 231

b) Es gibt aber auch einen anderen Zugang zu den Wurzeln — den Zugang

von innen, bei dem man gewissermaßen den Kapillaren in den Blättern, in den
Ästen und im Stamm folgt, zurück an die Wurzeln, aus denen er seine Nahrung
bezieht. Das ist der Weg der theologischen oder auch geistlichen Schriftauslegung.

Dieser Weg ist deshalb wichtig, weil er hilft, die inneren Lebensgesetze
des Baumes zu verstehen. Ein solcher Zugang zu den Wurzeln von innen her
kann den lebendigen Austausch innerhalb des Baumes beleben und anregen.
Aber er wird kaum dorthin vorstoßen, wo der Kreislauf des Lebens unterbrochen

ist. Er kommt dort an seine Grenzen, wo es darum geht, Verkümmertes
und Abgestorbenes zu erkennen und neu zu beleben, das Leben des Baumes an
dem zu messen, was von seinen Wurzeln her möglich wäre. Zudem ist dieser

Zugang von innen her notwendig verwiesen auf den Zugang von außen, da das

Leben des Baumes, sein Stoffwechsel und sein Wachstum ganz entscheidend
mitbestimmt sind von den Lebensbedingungen, in denen er steht. Entsprechend

ist auch der theologische oder geistliche Schriftsinn unabhängig vom
historischen Sinn nicht zu haben.

c) So ergänzen und bedingen sich beide Zugänge gegenseitig und können
einander auch bereichern. Aber sie sind weder gegeneinander auszuspielen
noch miteinander zu vermischen oder zu verwechseln. Je nach Fragestellung
und nach Neigung wird man den einen oder den anderen Zugang wählen oder
doch bevorzugen, was allerdings nicht dazu berechtigt, die Bedeutung des

anderen Zugangs zu negieren oder anderen das Recht anderer Zugänge zu
bestreiten.

d) Exegese und auch andere Formen der Besinnung auf die Schrift beschäftigen

sich mit einem oft vergessenen Teil des Baumes der Kirche - mit seinen
Wurzeln. Dies scheint gerade in einer Zeit, da viele besorgt auf die Baumkrone
blicken, weil das Blattwerk schütter geworden ist oder manche Äste nach einer
Seite hin ausschlagen und so den gewohnten Anblick verändern, eine wenig
dringliche Aufgabe zu sein. Aber woher soll neuer Saft, neues Leben kommen,
damit der Baum wieder aufblüht und gute Frucht hervorbringt, wenn nicht von
den Wurzeln her? Die oft etwas grundsätzliche und inhaltsarme Forderung
nach einem «radikaleren» Christentum in der Nachfolge Jesu erhält von da her
ihren eigentlichen Sinn: Christsein wird dort im wahrsten Sinne des Wortes
«radikal», wo es von der Wurzel her lebt. Aufgabe der Exegese ist es somit, zur
«Radikalität» des Lebens der Christen und der Kirche beizutragen, indem sie

die «gefährliche Erinnerung» (J. B. Metz) an ihre Wurzeln wachhält.



232 Schriftauslegung als «Seele der Theologie»

Literaturverzeichnis

Beumer, J., Die katholische Inspirationslehre zwischen Vatikanum I und II.
Kirchliche Dokumente im Licht der theologischen Diskussion (SBS 20),

Stuttgart 21967.

Blank, J., Autorität der Kirche in der Schriftauslegung: Conc 16 (1980) 579-
582.

Exegese als theologische Basiswissenschaft, in: Ders., DerJesus des

Evangeliums, München 1981, 11-42.

Fries, H., Das kirchliche Lehramt und die exegetische Arbeit, in:
H. Kahlefeld (Hg.), Schriftauslegung dient dem Glauben, Frankfurt 1979,

56-90.
Sensus fidelium. Der Theologe zwischen dem Lehramt der Hierarchie und

dem Lehramt der Gläubigen, in: Pfammatter/Christen, Theologe 55-77.

Gnilka, J., Methodik und Hermeneutik. Gedanken zur Situation der Exegese,
in: Ders. (Hg.), Neues Testament und Kirche (FS R. Schnackenburg),
Freiburg 1974, 458-475.

Internationale Theologenkommission, Thesen über das Verhältnis von
kirchlichem Lehramt und Theologie zueinander (1975, mit Kommentar
von O. Semmelroth, K. Lehmann): ThPh 52 (1977) 57-66.

Kasper, W., Prolegomena zur Erneuerung der geistlichen Schriftauslegung, in :

H. Frankemölle / K. Kertelge (Hg.), Vom Urchristentum zu Jesus (FS

J. Gnilka), Freiburg 1989, 508-526.
Küng, H., Theologie im Aufbruch. Eine ökumenische Grundlegung, München

1987.

Löhrer, M., Dogmatische Erwägungen zur unterschiedlichen Funktion und

zum gegenseitigen Verhältnis von Lehramt und Theologie in der katholischen

Kirche, in: Pfammatter/Christen (Hg.), Theologe 11-53.

Pfammatter, J. / Christen, E. (Hg.), Theologe und Hierarch (ThBer 17),
Zürich 1988.

Rahner, K., Exegese und Dogmatik, in: Ders., Schriften zur Theologie 5,

Einsiedeln 21964, 82-111.
Kirchliche Christologie zwischen Exegese und Dogmatik, in: Ders.,

Schriften zur Theologie 9, Einsiedeln 1970, 197-226.

Ratzinger, J., Schriftauslegung im Widerstreit. Zur Frage nach Grundlagen
und Weg der Exegese heute, in: Ders., (Hg.), Schriftauslegung im Widerstreit

(QD 117), Freiburg 1989, 15-44.

Ratzinger, J. / Grillmeier, A. / Rigaux, B., Dogmatische Konstitution über
die göttliche Offenbarung (Text lat. und dt. / Kommentar): LThK 13

(1967/1986), 497-583.
Schelbert, G., Diffamierung der historisch-kritischen Methode, in:

N. Greinacher / H. Küng (Hg.), Katholische Kirche wohin? Wider den



Schriftauslegung als «Seele der Theologie 233

Verrat am Konzil, München 1986, 141-161.

Schnackenburg, R., Exegese : Ihre Rolle in Theologie und Kirche (Interview) :

HK 33 (1979) 549-554.

Schürmann, H., Die neuzeitliche Bibelwissenschaft als theologische Disziplin.
Ein interdisziplinärer Gesprächsbeitrag, in: H. Frankemölle /
K. Kertelge (Hg.), Vom Urchristentum zu Jesus (FS J. Gnilka), Freiburg
1989, 527-533.
Thesen zur kirchlichen Schriftauslegung: ThGl 72 (1982) 330f.

Schüssler Fiorenza, E., Brot statt Steine. Die Herausforderung einer femini¬
stischen Interpretation der Bibel, Freiburg/Schweiz 1988.

Semmelroth, O. / Zerwick, M., Vaticanum II über das Wort Gottes. Die
Konstitution Dei Verbum: Einführung und Kommentar, Text und
Übersetzung (SBS 16), Stuttgart 1966.

Venetz, H.J., Der lehramtliche Umgang mit der Bibel. Eine Analyse, in:
Ders. / H. Vorgrimler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der Schrei der
Armen, Freiburg i.Ue. 1985, 77—104.




	Schriftauslegung als "Seele der Theologie" : Exegese im Geist des Konzils

