
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung sogenannter
frauenmystischer Literatur

Autor: Zimmermann, Beatrice Acklin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beatrice Acklin Zimmermann

Neue Perspektiven für die theologische
Erschliessung sogenannter
frauenmystischer Literatur

(Rezensionsartikel *)

Die Mechthild-Forschung der letzten Jahre zeichnet sich durch ein
verstärktes Interesse nicht nur an der literar-, sondern auch an der theologiehistorischen

Aufschlüsselung der Werke Mechthilds aus. Auf die theologischen
Aspekte in den Werken Mechthilds aufmerksam gemacht haben vor allem die
Studien von Alois Haas1 und Margot Schmidt2; nicht zuletzt ist es auch das

Verdienst philosophie- und theologiehistorischer Frauenforschung, für die
Denk- und Erfahrungsweisen der Exponentinnen der sog. Frauenmystik zu
sensibilisieren und deren literarische Werke vermehrt einer philosophischtheologischen

Analyse zu unterziehen.3 Zu Recht weist Marianne Heimbach
darauf hin, daß trotz dieser vielversprechenden Neuansätze der Fundus, aufden

* Bemerkungen zu einer Veröffentlichung von Marianne Heimbach, «Der
ungelehrte Mund» als Autorität. Mystische Erfahrung als Quelle kirchlich-prophetischer Rede
im Werk Mechthilds von Magdeburg. - Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog
Verlag, 1989, 202 S.

1 Alois Maria Haas, Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von
Magdeburg, in: Sermo mysticus. Studie zur Theologie und Sprache der deutschen Mystik,
Freiburg 1979, 104—135.

2 Margot Schmidt, Elemente der Schau bei Mechthild von Magdeburg und Mechthild

von Hackeborn. Zur Bedeutung der geistlichen Sinne, in: Peter Dinzelbacher,
Dieter R. Bauer, Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern-Stuttgart 1985, 123-151.

3 Von den zahlreichen theologie- und philosophiehistorischen Studien Elisabeth
Gössmanns sei nur erwähnt: Das Menschenbild der Hildegard von Bingen und Elisabeth

von Schönau vor dem Hintergrund der frühscholastischen Anthropologie, in:
Dinzelbacher, Bauer, a.a.O., 24-47; Caroline W. Bynum, Jesus as Mother. Studies in
the Spirituality of the High Middle Ages, Berkley-Los Angeles-London 1982; Gertrud
Jaron Lewis, Das Gottes- und Menschenbild im Werk der mittelalterlichen Mystikerin
Gertrud von Helfta. Ein Beitrag zur Diskussion «Frau in der Kirche», in: Geist und Leben
1 (1990) 53-69.



176 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

für eine theologische Untersuchung des literarischen Werkes von Mechthild
zurückgegriffen werden könnte, nach wie vor sehr bescheiden ausfällt (16).

Als «leitende Perspektive» ihrer Beschäftigung mit dem frühesten erhaltenen

Dokument der sog. Frauenmystik in deutscher Sprache, dem Fließenden

Licht der Gottheit Mechthilds von Magdeburg (1207-1282), nennt die Autorin
denn auch die in diesem Werk aufscheinende «Verbindung von Glaubenserfahrung

und konkretem Handeln», beziehungsweise «von Spiritualitäts- und

Moraltheologie» (9): Die Frage nach dem Zusammenhang von Mechthilds

persönlicher Gotteserfahrung und «ihrer Autorität beanspruchende Stellungnahme

zu dem konkreten Erscheinungsbild der Kirche» (11) im 13. Jahrhundert

steht im Zentrum der Studie von Heimbach, die in Anlehnung an Haas4

und Balthasar5 voraussetzt, daß ein solcher Zusammenhang gegeben ist, dessen

«Gestalt und Konsequenzen» (11) es im einzelnen nun darzustellen gilt. Es geht
der Verfasserin also nicht um ein erneutes Eingreifen «in die Diskussion um die

literarische Klassifizierung» (11) des Fließenden Lichtes der Gottheit, sondern
indem Heimbach dieses Werk «unter dem leitenden Gesichtspunkt einer
Erfahrungstheologie» liest, markiert sie deutlich ihren Standpunkt und versucht von
da aus «eine theologische Annäherung an Mechthilds Denkwelt und

Erfahrungsraum» (11). Ihre Zuweisung des Fließenden Lichtes der Gottheit zu einer

Theologie der Erfahrung begründet die Autorin damit, daß diese Schrift als

ernstzunehmendes «Zeugnis echter unmittelbarer Gotteserfahrung» (12), das

«notwendig eigene Reflexionsmoment» beinhalte, so daß hier «Theologie als

gedeutete Erfahrung in der Gestalt des Bekenntnisses und mit dem

Anspruch der Verkündigung» (12) auftrete. Indem Heimbach nachdrücklich
eben diesen Anspruch der Verkündigung, welcher der religiösen Erfahrung
Mechthilds innewohnt und diese «zur Mitteilung drängt» (13), hervorstreicht,
verwehrt sie sich gegen die immer wieder und in verschiedenster Auflage
vorgebrachten Meinungen, sog. Mystik halte sich notwendigerweise «im
Binnenraum frommer Egozentrik» (13) auf.6 Den Hinweis darauf, daß ihre besonders

intensiv erlebte und gelebte Gottesbeziehung Mechthild nicht «von der
Kirche als Heilsgemeinschaft» (13) abgesondert, sondern ihr die eigene
Verantwortlichkeit inmitten der kirchlichen Gemeinschaft um so schärfer vor
Augen gestellt habe, spitzt Heimbach auf die entscheidende, aus verschiedenen

Richtungen eingekreiste Frage nach der Kirchlichkeit Mechthilds zu: «Die
ekklesiale Dimension in Mechthilds Mystik von ihrer geistig-spirituellen

4 Haas, Art. zit.
5 Hans-Urs von Balthasar, Mechthilds kirchlicher Auftrag, in: Mechthild von

Magdeburg. Das fließende Licht der Gottheit, übersetzt und eingeführt von Margot
Schmidt, Einsiedeln-Zürich-Köln 1955.

6 So in jüngster Zeit Peter Dinzelbacher, Vision und Visionsliteratur, Stuttgart
1981, 157f.



sogenannter frauenmystischer Literatur 177

Grundlage her zu erhellen» (15), bildet daher das Ziel der Studie Heimbachs, die

aufgrund dieses Ansatzes eine Gliederung in vier Kapitel erfährt.
Der im ersten Kapitel dargestellten «Grundzüge von Mechthilds religiöser

Erfahrung» (18—81), die «das besondere Profil von Mechthilds Mystik» (14)
ausmachen, geht die Klärung von Mechthilds theozentrischem Menschenbild

voraus. Dem zweiten Kapitel kommt insofern eine Art Brückenfunktion zu, als

es «das Moment ethischer Beanspruchung» als genuinen Bestandteil der
religiösen Erfahrung Mechthilds genauer zu bestimmen und zu ergründen
versucht, und die Frage nach «Ansätzen zur Grundlegung einer Tugendethik im
Fließenden Licht» (82-104) erörtert. Damit ist bereits der Übergang zum umgreifenden

dritten Kapitel hergestellt, in welchem die Verfasserin der konkreten

Umsetzung des von Mechthild in ihrer religiösen Erfahrung deutlich vernommenen

ethischen Auftrages im kirchlichen Lebensraum der Begine nachgeht
und zu diesem Zweck Mechthilds «kirchenbezogenes Denken und Reden»

(105—161) ins Blickfeld ihrer Untersuchung rückt. Im abschließenden vierten

Kapitel ist von «Mechthilds Selbstverständnis im Spiegel ihres Werkes»

(162-181) die Rede: Thematisiert wird das prophetische Selbstverständnis und

Sendungsbewußtsein, aus dem heraus Mechthild spricht und schreibt, das sie

zugleich aber auch «in eine unaufhebbare Spannung» rückt zu der ihr zugewiesenen,

«gesellschaftlich und anthropologisch-theologisch definierten Frauenrolle»

(162).

1. Grundzüge von Mechthilds religiöser Erfahrung

Bevor die Verfasserin die Fundamente der religiösen Erfahrung Mechthilds,

insofern diese «ermöglichende Basis ihres kirchenbezogenen Denkens
und Redens» (18) sind, freizulegen versucht, geht sie der Frage der
Selbsterkenntnis des Menschen in der mystischen Schrift der Begine nach: Ist das

Wissen um das theozentrische Menschenbild nach Meinung Heimbachs

Voraussetzung, damit der im Fliessenden Licht reflektierte und literarisch verarbeitete

Weg intensiver religiöser Erfahrung zumindest annähernd nachvollzogen
werden kann, so vermag die Verfasserin in der Folge aufzuzeigen, daß die Frage
nach der Selbsterkenntnis des Menschen nicht losgelöst von jener nach der
Gotteserkenntnis und nur vor dem Hintergrund von Mechthilds Konzeption
der /»/»«e-Beziehung zwischen Gott und Mensch zu beantworten ist (18): Unter
dem Einfluß der minne wird dem Menschen Einsicht in das trinitarische Sein
Gottes geboten, und er wird dazu befähigt, angesichts der erkannten Erhabenheit

Gottes sich sowohl der Gottebenbildlichkeit der Seele als auch deren

Unwürdigkeit und Nichtigkeit gewahr zu werden (28-32). Besteht die

Kernaussage dieses ersten, ins Zentrum der Studie verweisenden Abschnittes darin,
daß nach Mechthild jegliche Erkenntnis des Menschen nur in seiner Bezogen-
heit auf Gott gelingen kann, versucht Heimbach in einem weiteren Schritt, die



178 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

Struktur eben dieser im Fliessenden Licht bezeugten »/»»«-Erfahrung präziser zu

fassen und sie «als Fragmente einer Erfahrungstheologie» (18) zu befragen.
Dabei erweisen sich die Elemente der Gotteserfahrung Mechthilds, die
«Dimensionen der minne» (32-66), als durchaus gegensätzlich, so daß sie sich in
Anlehnung an Haas7 als Dreischritt «Vereinigung» - «Entfremdung» -
«Sinkende Liebe» aufgliedern lassen. Der nach der Unio erfolgenden Entfremdung
von Gott und der damit verbundenen Trostlosigkeit der Seele liegen die von der

Verfasserin zuvor ausführlich dargestellten, in einem theozentrischen
Menschenbild kulminierenden schöpfungstheologischen Ansichten Mechthilds
zugrunde : Diesen zufolge ist die einzige Beheimatung der Seele in Gott, so daß

sich nach der Unio die ganze Schöpfung zwingend als gottverlassene Trostlosigkeit

präsentieren muß (38-42). In diesem von der Verfasserin in den wesentlichen

Aspekten geschilderten Abstieg der Seele in die «gotzvroemdunge» (50-
57) liefert schließlich die Pein der in der Entfremdung von Gott weilenden
Seele den «Schlüssel zum Verständnis des Paradoxons, das die Erfahrung der
Gottesfremde und deren Annahme als wunderliches Gotteslob darstellen» (55):
Weil das Leiden der Seele in und an der Entfremdung von Gott in Mechthilds

Konzept der religiösen Erfahrung mit dem Leiden Christi verglichen wird,
kommt ihm eine heilsgeschichtliche Funktion zu: «Die Pein kennzeichnet als

tertium comparationis zwischen Gott und der Seele deren Entfremdung als

ein Moment der Nachfolge» (56). Mechthilds Verlangen nach der Gottesfremde

wird von der Verfasserin deshalb interpretiert als «ein Versuch der

Imitatio Christi; dessen tiefster Beweggrund liegt in dem Erfahrungswissen um
die alles übersteigende Liebe Gottes, die in der Kenose Christi noch den

verlorensten Punkt der Schöpfung eingeholt hat» (56). Eine vollständige
Synthese der gegensätzlichen Elemente ihrer Gotteserfahrung gelingt Mechthild
schließlich mit ihrem «Konzept der Versöhnung von Einungs- und
Entfremdungserfahrung» (57-66), in dem nach Meinung Heimbachs «das Eigene und

Eigentliche» (32) von Mechthilds Spiritualität und geistlicher Lehre zutage tritt.
Ausschlaggebend ist dabei, daß die mit der minne verbundene Demut sowohl für
die Aufstiegs- als auch für die Abstiegsbewegung der Seele verantwortlich ist
und «als Grunddynamik der in der »/»»«-Bindung lebenden Seele» (63)
hervortritt: Überwältigt von der göttlichen Begnadung, die ihr im Verweilen in der
minne zuteil geworden ist, bittet die Seele um die Gottesfremde und sinkt unter
der Dynamis der Demut «in die Normalität des leibgebundenen Seins», das sich

auf geistlicher Ebene als Gottesfremde artikuliert, zurück (65). Unter dem

Aspekt der Demut erweist sich demzufolge selbst der Abstieg der Seele in die
Gottesfremde als Funktion der »/»»«-Bindung und ist vollständig integriert in
die Gottesbeziehung. Die in der Skizzierung von Mechthilds religiöser Erfahrung

mancherorts angeklungenen heilsgeschichtlichen Bezüge veranlassen die

7 Haas, Art. zit.



sogenannter frauenmystischer Literatur 179

Verfasserin abschließend, Mechthilds Mystik aufderen heilsgeschichtliche
Prägung und Akzentsetzung hin theologisch zu reflektieren (66-81). In der Folge
dessen gelangt Heimbach zum Ergebnis, daß in Mechthilds minne-Konzept sich
fast durchgehend eine «Tendenz zur Individualisierung und Subjektivierung der
Heilsgeschichte» (71) beobachten läßt, indem die Inkarnation und das

Erlösungsleiden Christi ganz auf das Ziel der Unio mystica hin ausgelegt und in der

geistlichen Erfahrung durchlebt werden (71). Den Vorwurf einer subjektivisti-
schen oder heilsegoistischen Vereinnahmung des Erlösungswerkes (72), der

gegen Mechthild erhoben werden könnte, weist Heimbach zurück, indem sie

Mechthilds Verständnis von der minne als der Gott und Mensch zueinander
treibenden Kraft vorbringt, was eine Trennung erst gar nicht zulasse, sondern
vielmehr «die Klammer zwischen objektiver und subjektiver Heilsgeschichte»
(72) herstelle. Durch seine auffällige Konzentration auf das Erlösungsleiden
Christi weist Mechthilds heilsgeschichtliches Denken eine eindeutig christolo-
gisch-soteriologische Akzentsetzung auf.

Die ausführlichen Erörterungen der »/»»^-Erfahrung Mechthilds, die «als

Weg der subjektiven Aneignung der Heilsereignisse» (81) immer auch das

Moment persönlicher Verantwortung des in dieser minne-Kommunikation
stehenden Menschen für die Realisierung des in Christus zugesagten Heils in sich

birgt, ziehen einen weiteren Fragenkomplex nach sich, dem sich die Verfasserin
im zweiten Kapitel stellt, wo sie nach ethischen Ansätzen im Fließenden Licht
Mechthilds fragt.

2. Ansätze zur Grundlegung einer Tugendethik im <Fließenden Licht>

Intention der Verfasserin ist es, das «Moment ethischer Beanspruchung»
(81), das Moment des Wirkens und Handelns also, das wesentlich zur minne-

Beziehung zwischen Gott und Mensch gehört, zu erhellen. Nach einer kurzen

Rekapitulation der heilsgeschichtlichen (oder in der Sprache Mechthilds: der

»/«»^-geschichtlichen) Grunddaten als «Fundament, Motor und Kompaß» (82)
allen auf Gott bezogenen Handelns und Wirkens und somit als ermöglichende
Basis von ethischen Imperativen (vgl. 83f.), zeigt Heimbach, wie für Mechthild
Christus der personifizierte Maßstab aller menschlichen Sittlichkeit ist. Die

Menschwerdung des Sohnes bedeutet im mystischen Modell Mechthilds nämlich

nicht nur die erneute Aufnahme der Kommunikation zwischen Mensch
und Gott, sondern ebenso ist für die Begine damit ein Maßstab gegeben, «von
dem her Können und Anspruch des auf Gott gerichteten menschlichen Lebens
ihre verbindliche Orientierung gewinnen» (85). An Jesus Christus bemißt sich

das, was «menschenmöglich» ist ebenso wie sich von ihm her enthüllt, was nicht
menschlich und also - in den Worten Mechthilds - «teuflisch» ist (85f.) Obwohl
für Mechthild Jesus Christus als wahrer Mensch ohne Sünde der unwiderlegbare
Garant für den nicht menschlichen, sondern teuflischen Ursprung der Sünde ist

(86), weiß sie um das Zurückbleiben der Menschen hinter diesem vom Gott-



180 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

menschen gelebten idealen Menschsein und ermahnt deshalb - in gut paulini-
scher Manier8 - um so mehr dazu, dem Vorbild Christi nachzufolgen und

aufgrund der schöpfungstheologischen Vorgaben, nämlich der «ursprünglichen
Christus-Bildlichkeit des Menschen» (87), die Christus-Werdung anzustreben

(87f.) Die «Gott-Werdung» des Menschen ist, wie Heimbach unterstreicht,
gleichsam das ethische Konzept Mechthilds, das den Verzicht auf den eigenen
Willen formuliert und dessen springender Punkt darin besteht, daß der Mensch
sich ganz auf die Gottesminne einlasse, seinen Willen auf den Willen Gottes

zum Ziele der «deiformitas» ausrichte und darin zur «ethischen Seinsverwirklichung»

(82) fähig werde. Wenn auch die Formulierungen Mechthilds laut
Heimbach erahnen lassen, daß diese Willenseinkehr zu Gott «nicht in gleichsam

schwereloser Leichtigkeit» (88) vonstatten gehen kann, so gewinnt gerade
und nur in dieser Selbst-Bezwingung unter den Willen Gottes die Seele jene
Freiheit, die das irdische Leben und Handeln Christi prägte : Die in dem Sinne

paradoxe Freiheit der »/««^-Beziehung befreit den Menschen vom eigenen
Willen und befähigt ihn zu einer neuen Haltung, die ein in anderes, distanziertes

Weltverhältnis impliziert und die aus ihrer bedingungslosen Ausrichtung auf
Gott hin ein Leben in heiliger Armut als Nachvollzug der Kenose Christi führt
(88-90). Dieser Zusammenhang zwischen der minne-Einung, der Gott-Werdung

des Menschen und den daraus hervorgehenden Werken oder Tugenden
des Menschen wirkt sich soweit aus, daß Mechthild die Seele von sich sagen
läßt, sie besitze keine Tugenden mehr, sondern Gott selber diene ihr mit seinen

Tugenden. Diese von der Verfasserin vorgelegte Passage aus dem Fliessenden

Licht (zit. 91—92) verdient eine nähere Betrachtung, erweckt sie doch Assoziationen

an Margareta Porete, die nicht zuletzt aufgrund ihrer Äußerungen über
die Verabschiedung der Tugenden den Argwohn der Inquisition erregen sollte :

Im Gegensatz zu Margareta, auf die allerdings nur indirekt über Ruh verwiesen
wird (92, Anm. 44), tritt Mechthild nach Meinung der Verfasserin der Gefahr,
daß man ihre Aussage letztlich als Plädoyer für moralische Indifferenz auslegen
und ihr selber vorwerfen könnte, sie mache die Verwirklichung der Tugend
einzig von Gott abhängig, von vornherein entgegen: Mechthild setzt das

Tugendwerk der Beschauung zumindest gleich und läßt eine Alternative
zwischen Kontemplation und Aktion in ihrer Spiritualität nicht gelten (93). Wie
die entsprechende Textstelle aus dem Fließenden Licht (zit. 93) dokumentiert,
führt die Gotteinung nicht zur Passivität des Menschen, sondern «als Frucht der

Gotteinung geht der Seele die Dimension des Handelns in ihrer für das

geistliche Leben konstitutiven Bedeutung auf» (93). Ebenso wie im mystischen
Modell Mechthilds die Unio und der Demutsabstieg in die Gottesfremde

zusammengehören, sind darin auch die Kontemplation und die Aktion «als die
zwei Pole der einen ganzheitlichen Bewegung des minnenden Menschen auf

8 Vgl. Rom 6,11; 14,8; Gal 2,20.



sogenannter frauenmystischer Literatur 181

Gott hin zu begreifen» (94). Indem - darauf ist nochmals hinzuweisen - das

Tugendhandeln aus der Erfahrungseinheit mit Gott resultiert, versteht Mechthild

Tugend gleichzeitig als Gabe Gottes und als Aufgabe des Menschen (94f.),
dessen Grundentscheidung in der Annahme eben dieser Gabe Gottes liegt. Dies

verleitet Heimbach dazu, von einer «Ethik des geschenkten Könnens» (82) bei

Mechthild zu sprechen. Ist die minne das Fundament der sittlichen Existenz, so

sind bei Mechthild auch das Werk und der gute Wille als Momente menschlichen

Wirkens in das Ganze des »/»»^-Vollzuges eingebunden: So ist es denn nur
konsequent, wenn Mechthild auch das Verdienst des menschlichen Werkes als

ein Geschenk der minne ansieht und den gerechtfertigten Menschen als den

betrachtet, dem «die bleibende, dynamische Begleitung durch die Liebe Gottes
selbst zugesagt wird» (101).

Mit diesen systematisch-ethischen Überlegungen spannt die Verfasserin
den Bogen zur Frage «nach der konkreten Verwirklichungsgestalt des in der

minne ermöglichten und deshalb als Anspruch vernommenen sittlichen Seins»

(83) im Leben Mechthilds. Mit anderen Worten: Wie setzt die Begine ihr
ethisches Konzept in ihrem in den kirchlichen Rahmen eingebundenen Alltag
konkret um?

3. Mechthilds kirchenbezogenes Denken und Reden

Im Zentrum des Interesses steht in diesem 3. Kapitel das Verhältnis
Mechthilds zur Kirche, das die Verfasserin mit einer eingehenden Analyse von
Mechthilds kirchenbezogenem Reden und Denken zu erschließen gedenkt. Für
ihr Vorhaben unterscheidet Heimbach zwischen dem im Fließenden Licht
gezeichneten Bild einer (überzeitlichen) Kirche als theologischer Grösse und
der Sichtweise Mechthilds von der konkreten Kirche ihrer Zeit (105). Anhand
der Vision, in der die Begine die Kirche als Jungfrau wahrnimmt, stellt die
Verfasserin die «Wesenselemente der Kirche» (107-112) dar, die Mechthilds
Vorstellung von der Kirche als Heilsvermittlerin prägen. Dabei handelt es sich

vor allem um die Sakramente der Taufe und der Eucharistie, die der Kirche
anvertraut sind und die sie in sich birgt (110—111). Mechthilds christologisch-
soteriologische Schwerpunktsetzung, auf die Heimbach im Zusammenhang mit
der Leidensmystik schon hingewiesen hat, dringt auch hier durch, indem die
Kirche durch den sakramentalen Nachvollzug des Opfers Christi zur Lehrerin
der Gläubigen wird: «Das in der Feier der Eucharistie vergegenwärtigte
Erlösungswerk Christi ist selbst die Lehre, deren Verkündigung der Kirche anvertraut

ist» (111). Mit zum Wesenskern der Kirche gehört für Mechthild auch, daß
diese den Gläubigen «den eschatologischen Ernst» ins Bewußtsein ruft und sie

zur Mitarbeit an der Heilsrealisierung ermahnt und ermutigt. Als ein wichtiges
Moment im Kirchenverständnis von Mechthild erweist sich denn auch ihre
Vorstellung einer streitenden und kämpfenden Kirche, die sich in ihren
Bemühungen um «die Verwirklichung des Heils in der Zeit bis zur Vollendung» (120)



182 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

unterstützt weiß von der Gemeinschaft der Heiligen (121-123), die «als
wegweisende Glieder der Kirche» zu verehren sind und die «den ihnen zugedachten
Auftrag in und gegenüber der kirchlichen Gemeinschaft erkannt und zu deren
Heil erfüllt haben» (121 f.). In Mechthilds Kirchenmodell erscheint diese

Gemeinschaft der schon vollendeten Glieder der Kirche insofern als

«Solidargemeinschaft» (122), als sie den noch nicht am Ziel Angekommenen
Unterstützung gewährt und für sie Fürbitte bei Gott einlegt. Dem sich anbietenden

Vergleich zwischen der«communio sanctorum» in Mechthilds Entwurfund der

Heiligentheologie des 2. Vatikanischen Konzils trägt die Verfasserin mit einem
anschließenden Exkurs Rechnung, wo sie beachtenswerte Parallelen zwischen
diesen — ganze 700 Jahre auseinanderliegenden - Äußerungen nennt. Was

mehrfach in den vorangegangenen Kapiteln angesprochen worden ist, nämlich
die in der religiösen Erfahrung verschärft ins Bewußtsein gerückte Mitverantwortung

jedes einzelnen für das Heil aller, entfaltet die Verfasserin in der Folge
an Mechthilds konkreter «Übernahme spiritueller Verantwortung in der
Heilsgemeinschaft» (127—161).

Wie der Aspekt der Heilsverantwortlichkeit Mechthilds Bild der überzeitlichen

Kirche entscheidend bestimmt hat, prägt er auch ihre Stellungnahme und
Sicht der zeitgenössischen Kirche und verlanlaßt die Begine, selber und konkret
für das Heil anderer Menschen einzutreten, indem sie für diese Fürbitte bei Gott
einlegt. Dabei - dies zeigt deutlich der von Heimbach erwähnte Ausschnitt von
Mechthilds Fegefeuer-Vision (zit. 129) - basiert Mechthilds Übernahme
spiritueller Verantwortung auf ihrer eigenen religiösen Erfahrung, in der sie auf
intensive Weise die Nähe und die Ferne Gottes erlebt. Aus der Erfahrung der
Gottesnähe - der minne - heraus, sieht sich Mechthild in Auftrag genommen,
sich für die armen Seelen zu verwenden, damit sie aus ihrer Trennung von Gott
befreit würden (129). In Mechthilds mystischem Modell führt somit das Band
der minne nicht nur Gott und Mensch zueinander, sondern verbindet und eint
ebenso «die auf Gott als ihr gemeinsames Ziel ausgerichteten Menschen
untereinander» (130). Der von der Seele in der minne-Erfahrung entdeckte,
verpflichtende Anspruch, innerhalb der Kirche Heilsverantwortung zu übernehmen,

erweist sich nach Meinung der Verfasserin insofern «als eines der wesentlichen

Elemente von Mechthilds Spiritualität», als sich darin deren «mystische
<Innen>-Dimension nach <außen>, auf die Glaubensgemeinschaft hin» (130)
auftut. Mechthilds Eintreten für das Heil anderer vollzieht sich allerdings nicht
nur im fürbittenden Gebet (132ff.), sondern wie Heimbach in Darstellung
bringt, geschieht dies auch dadurch, daß die Begine im Raum der Kirche
deutlich das Wort ergreift und auch mit scharfer Kritik nicht zurückhält: Sie hält
dem geistlichen Stand das von ihr entworfene Idealbild des geistlichen
Menschen, das sich vorwiegend am heiligen Dominikus orientiert, vor Augen und

prangert offen die mangelhafte Lebensführung und «Schein-Heiligkeit» (143)
der verblendeten und verdorbenen Geistlichkeit an. Die Ursache dieses

Fehlverhaltens sieht Mechthild darin begründet, daß diese Art Leute ihren eigenen



sogenannter frauenmystischer Literatur 183

Willen dem Willen Gottes entgegensetzen würde, anstatt «die Einheit mit Gott
in der Übereinstimmung der Willen zu suchen» (145), wie es dem Menschen um
seines eigenen Heiles willen aufgetragen sei. In ihrem «aufs höchste sensibilisierten

Sündenbewußtsein» (146) sagt Mechthild jeglicher Gedankenlosigkeit
im religiösen Leben den Kampf an und tadelt mit scharfen Worten, von denen
auch die in ihrem Umkreis lebenden Beginen nicht ausgenommen sind, den zur
Routine verkommenden Eucharistieempfang (146). Mechthilds spezielle Kritik
an der Amtsführung und am Lebenswandel der Priester läßt sich, wie die
Verfasserin zu Recht betont, nur dann adäquat beurteilen, wenn sie im Rahmen

von Mechthilds Verhältnis zum kirchlichen Amt gesehen wird (147-152).
Allfälligen zu weit greifenden Vermutungen, Mechthild habe die amtskirchliche

Struktur pauschal verworfen, hält Heimbach entgegen, daß es im Fließenden

Licht verschiedenste Anzeichen dafür gäbe, daß Mechthild «eine grundsätzlich
positive und loyale Einstellung gegenüber dem kirchlichen Amt und der Kirche
als Institution» bewiesen und «die an die Weihe gebundenen und folglich dem
Priester vorbehaltenen Funktionen» (147) nicht in Frage gestellt habe. Dies hat

allerdings, wie die Verfasserin ebenso vehement betont, Mechthild nicht daran

gehindert, die inneren «Schwächen und Perversionen» (147) der Kirche furchtlos

beim Namen zu nennen und mit ihrem «Entwurf des Endzeitordens», der
sich durchwegs am Predigerorden orientiert und die Erneuerung der Kirche vor
dem Kommen des Antichristen vorantreiben soll (148-150), «einen kritischen

Gegenentwurf zu den bestehenden Verhältnissen» (149) zu wagen. «Die stärkste

Aussagekraft» für die «unleugbare Kirchlichkeit» (150) liegt laut Heimbach
indessen darin, daß die Begine Rücksprache mit ihrem geistlichen Begleiter
nimmt, sich bei der Wiedergabe ihrer Vision auf sein Urteil abstützt und ihre

religiösen Erfahrungen schließlich nur auf sein Geheiß hin aufschreibt (151).
Aber auch diese Bereitschaft Mechthilds, «sich in geistlichen Dingen von
berufener Seite her beraten zu lassen», kann nicht verhindern, daß Mechthild
mit Entschiedenheit theologische Meinungen zurückweist, «die nach ihrem der

spirituellen Erfahrungswirklichkeit verpflichteten Maßstab nicht richtig oder

gar verwerflich sind» (151), was schließlich auch ihr Seelenführer Heinrich von
Halle zu spüren bekommt, wie die von der Verfasserin beigezogene Textpassage
deutlich belegt (zit. 151). Ihre prophetisch engagierte, kritische Distanz, die

Mechthild trotz ihrer grundsätzlichen Loyalität der Institution Kirche und ihren
Vertretern gegenüber bekundet, bringt die Begine dazu, eine explizite Kritik an
den Amtsträgern und deren Lebenswandel vorzubringen und ihnen die

Verantwortung des Priesteramtes in Erinnerung zu rufen (152-159). Mechthild
beklagt die lückenhafte Bildung der Priester und hält diesen, deren Lebenswandel

offensichtlich im argen liegt, entgegen, daß die Feier der Eucharistie
nicht mit einer unwürdigen priesterlichen Haltung zu vereinbaren sei, sondern
vielmehr «die persönliche Integrität des Geweihten» (154) verlange. Um die

Wiederherstellung dieser «Übereinstimmung zwischen Lebensführung, geistlichem

Auftrag und Amtsgewalt des Priesters» (158) und nicht um die Ableh-



184 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

nung der geistlichen Gewalt als solcher geht es Mechthild, wie die Verfasserin
zusammenfassend feststellt, wenn die Begine zuweilen die Kleriker unverblümt
als «Wölfe» und «stinkende Böcke» apostrophiert (157f.). Es bleibt für Heimbach

abschließend die Frage nach den Konsequenzen, die sich aus Mechthilds
Bild der realen Kirche ergeben, zu beantworten (159-161): Ist ihre Beobachtung

der damaligen, heilswidrigen Zustände eine im ursprünglichen Sinn des

Wortes «peinliche Erkenntnis» (159), so findet die Kirche letztlich doch noch
Rettung, weil Mechthild schon zu ihren Zeiten die kirchenerneuernde Aufgabe
des Endzeitordens von einzelnen, heiligmäßigen Gestalten verwirklicht sieht

(161).

4. Mechthilds Selbstverständnis im Spiegel des Werkes

Wenn die Verfasserin im abschließenden Kapitel ihrer Studie Mechthilds
Selbstverständnis zu skizzieren versucht, kommt sie damit nur der immer schon
im Raum stehenden Frage nach der Legitimation des Sprechens und Schreibens
der Begine nach. Ausgehend von den Rahmenbedingungen, die Mechthild als

Begine ein unsicheres Dasein ohne «die Rückendeckung einer sie schützenden
Institution» (162) führen lassen, wirft Heimbach die Frage auf, wie Mechthild
mit «den Rollenmustern und -erwartungen (162) umgegangen sei, die man an
sie herangetragen habe. Ebenso wie sich Mechthild des Ensembles ihrer
Lebensumstände «als Moment der potentiellen Gefährdung» (163) durchaus
bewußt ist, so weiß die Begine auch um die «gefährlichen Implikationen ihrer
unmittelbaren Kommunikation zu Gott» (163). Daß sie sich mit ihren
Mahnungen, Kritiken und Weisungen zusehends exponierte und sich einer permanenten

Anfeindung ausgesetzt sah, bringt Mechthild mehrmals deutlich zum
Ausdruck, wenn sie im Fließenden Licht ihr Auftreten und Reden gegen den ihr
gegenüber bereits erhobenen oder zumindest potentiellen «Vorwurfder Inkompetenz

angesichts ihres Mangels an schulmäßiger Gelehrsamkeit, an geistlicher
(priesterlicher) Autorität und angesichts ihres Frauseins überhaupt» (164)
verteidigt: Wenn Mechthild auch «die gesellschaftlich festgelegte und theologisch
sanktionierte Inferiorität der Frau» an keiner Stelle in Frage stellt, sondern sich

gehorsam den «kirchlich legitimierten geistlichen Autoritäten» (165) unterordnet,

so bedeutet dies keineswegs, daß sich die Begine widerstandslos beugen und
eine unselbständige Anpassungshaltung einnehmen würde. Vielmehr gibt das

Fließende Licht deutlich Zeugnis davon, daß Mechthild mit ihrem mutigen
Reden und Lehren, das sie mit einem klaren Verweis auf die göttliche
Beauftragung gewissermaßen entschuldigt, die ihr zugewiesene Frauenrolle
offensichtlich unterläuft. Mechthilds erstaunliches Selbstbewußtsein und ihr
Selbstverständnis überhaupt, so schließt die Verfasserin daraus, orientieren sich nicht
in erster Linie an gesellschaftlichen und kirchlichen Maßstäben, sondern gründen

auf «der übermächtigen Erfahrung der unmittelbaren Kommunikation mit
Gott», aus der Mechthild «der Auftrag zum Zeugnis und damit die Rolle der

prophetischen Künderin zuwächst» (166). Diese sichtbare «Spannung zwischen



sogenannter frauenmystischer Literatur 185

Inferioritäts- und Erwählungsbewußtsein» (166) stellt die Verfasserin vor die
ins Zentrum von Mechthilds Selbstverständnis weisende Frage, ob gerade

Machtlosigkeit und Ungelehrtheit in den Augen Gottes entscheidendes Kriterium

dafür seien, Mechthild mit einer ausdrücklich prophetischen Sendung zu

beauftragen (166). Auch die Beantwortung dieser Frage ist einmal mehr, so zeigt
es sich, eng verknüpft mit Mechthilds heilsgeschichtlichem Denken,
beziehungsweise mit ihrem mystischen Modell der subjektiv nachvollzogenen
Heilsgeschichte: Wenn nämlich Gottes Weg zu den Menschen sich als ein Weg der
Erniedrigung darstellte, so daß Mechthild in ihrem mystischen Modell die in
derpine sich erschließende Gottesfremde als notwendige Dimension der Nachfolge

Christi betrachtet, dann muß sich nach Heimbach «die zwar unfreiwillige,
aber bewußt wahr- und angenommene Subordination der Frau als Disposition
zu besonderer Empfänglichkeit für das Angebot der Selbstmitteilung Gottes»
(167) und der Weitergabe dieser Botschaft erweisen. Mechthilds religiöse
Erfahrung ist es also, durch welche die Inferiorität der Frau eine radikale

Umwertung erfährt, die sie für den Gottesdienst ebenso qualifiziert erscheinen
läßt wie die priesterliche Würde (167): Gerade die Niedrigkeit der weiblichen
Natur erweist sich als bevorzugter Ort für das Einfließen der göttlichen minne,

und diese Gabe des Heiligen Geistes wiederum ist es, die zur Lehre befähigt und
deren eigentliches Kriterium ist. Mit Heimbach ist zu folgern, daß die Aussagen
Mechthilds über ihre inferiore Stellung als Frau nicht vom «Erfahrungszusammenhang

der /«»«^-Beziehung» der Begine loszulösen sind, «innerhalb dessen

sich das angedeutete Selbstverständnis als Moment besonderer <Gottfähigkeit>
erweist» (168). Ist aber die Geisterfahrung der Legitimationsgrund für Mechthilds

Reden und Lehren, wird die Frage nach dem Bildungsstand der Begine
belanglos: Mechthild weiß sich mit einer Verkündigung beauftragt, deren
Inhalt über die Buchgelehrsamkeit der Theologen hinausreicht (168-169). Mit
ihrem Hinweis, daß Gott der Auftraggeber ihrer Schrift sei, verwehrt sich

Mechthild gegen die Skepsis ihres Beichtvaters hinsichtlich ihres Schreibens
und legitimiert gleichzeitig als Frau und nicht «geleret geistlich man» (165) ihre

an die Adresse der Kirche gerichteten literarischen Aktivitäten. Indem Mechthild

auf biblische Vorbilder und deren geisterfülltes Reden verweist, situiert
sich die Begine ganz klar in die Nähe der großen Prophetengestalten der

jüdisch-christlichen Tradition (170-181). Im Bewußtsein einer ausdrücklich

prophetischen Sendung kann dann Mechthild gar nicht anders, als Zeugnis zu

geben von ihrer Erfahrung der göttlichen minne in Form des Fließenden Lichtes.

Mit ihrem prophetischen und deshalb eigenverantworteten Sprechen und
Schreiben in der konkreten kirchlichen Situation ihrer Zeit sieht sich Mechthild
hineingestellt «in den großen Zusammenhang einer die Heilsgeschichte bis an
ihr Ende durchziehenden Reihe von Zeugen, die jeweils in göttlichem Auftrag
als kritische Boten auftreten» (171), um nach paulinischer Weisung an der

Auferbauung und Reformierung der Christenheit mitzuwirken.



186 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

Schltißbemerkungen und Anfragen

Allein die Ausführlichkeit der vorangegangenen Bemerkungen zeugt vom
Interesse, welches das randvolle Buch von Marianne Heimbach zu wecken
vermochte. Mit ihren detaillierten Textkenntnissen des Fließenden Lichtes und
einer eingehenden Analyse der im Werk Mechthilds aufscheinenden theologischen

Denkfiguren gelingt es Heimbach zweifellos, das von ihr aufgestellte
Postulat einzulösen und mit ihrer Studie in theologisches (Sperr-) Gebiet
vorzudringen.

In ihrem Buch liefert die Verfasserin nicht nur Impulse dafür, wie in Form

von sogenannter frauenmystischer Literatur theologiehistorisches Neuland
fruchtbar gemacht werden kann, sondern sie demonstriert direkt am Text auf
vorzügliche Weise, wie unter anderer Perspektive und Fragestellung9 ganz neue

Erkenntnismöglichkeiten erschlossen und bislang vernachlässigte oder gar
verdeckte Denkzusammenhänge von Frauen des Mittelalters zutage gefördert werden

können. Es ist als ein Verdienst Heimbachs anzusehen, daß die Verfasserin
mit ihrem neue Perspektiven eröffnenden, theologischen Zugang zu Mechthilds
Schrifttum die theologisch-historische Frauenforschung ein entscheidendes
Stück vorangetrieben hat, so daß nur zu hoffen ist, daß ihr Ansatz künftig
vermehrt aufgegriffen und auch auf andere sog. frauenmystische Literatur
angewandt wird, damit dieser endlich die ihr gebührende theologische
Aufmerksamkeit zukomme. Nicht zuletzt mit einer theologischen Zuwendung zu
dieser eigenen Art mittelalterlichen Schrifttums könnte eine Diskussion in
Gang gesetzt werden, die zu einer notwendigen Neubesinnung, wenn nicht gar
Neubestimmung dessen führt, was gemeinhin als «Frauenmystik» etikettiert
wird.

In dieser Hinsicht nun mag es erstaunen, daß Heimbach ihr Mystikverständnis

an keiner Stelle eigens thematisiert; auch die zu erwartende Proble-

matisierung des nach wie vor dominierenden Mystikbegriffes, der «merkwürdig
uneindeutig»10 ist und gewissermaßen die Theologieunwürdigkeit einer Vielzahl

mittelalterlicher Texte religiösen Inhaltes suggeriert, bleibt ausgeklammert.

Dabei hat nicht nur die jüngste Kontroverse im Zusammenhang mit
Eckhart bewiesen, daß der Mystikbegriff dringend einer Klärung bedarf11,

9 Vgl. dazu: Uta C. Schmidt, Wohin mit «unserer gemeinsamen Betroffenheit» im
Blick auf die Geschichte? Eine kritische Auseinandersetzung mit methodischen Postu-
laten der feministischen Wissenschaftsperspektive, in: Weiblichkeit in geschichtlicher
Perspektive. Fallstudien und Reflexionen zu Grundproblemen der historischen
Frauenforschung, hg. v. Ursula Becher und Jörn Rüsen, Frankfurt a.M. 1988, 502-516.

10 Dietmar Mieth, Art. Mystik, in: Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe,
Band 3, hg. v. Peter Eicher, München 1985, 151-163, zit. 151.

11 Es sei hier nur an die grundsätzliche und substantielle Diskussion über das Wesen
und die Grundzüge der Mystik, die sich im Rahmen des Germanistischen Symposions
1984 im Kloster Engelberg entfacht hat (Abendländische Mystik im Mittelalter, hg. v.



sogenannter frauenmystischer Literatur 187

sondern gerade hinsichtlich einer vermehrt theologischen Erschließung des

von mittelalterlichen Frauen verfaßten religiösen Schrifttums ist eine
grundsätzliche Auseinandersetzung mit dem Begriff «Mystik» angezeigt, hat dieser
sich bislang doch eher als Hemmfaktor erwiesen, indem er von vornherein den

Blick auf bestimmte Denkzusammenhänge der theologisch interessierten
Frauen verstellte. Ohne den Begriff der Mystik vorschnell und kategorisch
preiszugeben sei die Frage doch erlaubt, wieso es nicht genügen sollte, in bezug
auf Mechthilds Fließendes Licht von einer theologischen Schrift zu sprechen, in
der die theologische Reflexion ganz auf die religiöse Erfahrung, in diesem Falle
auf die Einungs- und Entfremdungserfahrung von Gott, bezogen ist?12 Mit
einer solchen Zuweisung von Mechthilds Werk wäre nicht zuletzt dem Plädoyer
von Haas für «ein relativistisches Vorgehen» und für die «Kontextualität als ein
methodisches Postulat»13 in der Interpretation sog. mystischer Texte Nachdruck

verschafft.
In direktem Zusammenhang mit der Problematik des ungeklärten

Mystikverständnisses der Verfasserin steht ein weiterer Fragenkomplex, der Heimbachs

Rede von dem Fließenden Licht als einer «Erfahrungstheologie» betrifft:
Soll Mechthilds Schrift nicht zum vornherein einem inflationär gebrauchten
und deshalb verbrauchten Begriff anheimfallen14, bedarf es eines genaueren
Zuschnittes dessen, was «Erfahrungstheologie» in bezug auf das Fließende Licht

Kurt Ruh, Germanistische Symposien-Berichtsbände VII, Stuttgart 1986), erinnert, die
klar vor Augen führt, wie breitgefächert der Begriff «Mystik» verwendet wird: Eine
diesbezügliche, klärende Auseinandersetzung wird deshalb unerläßlich und die Voraussetzung

jeder ernsthaften Beschäftigung mit Texten sein müssen, die unter die Rubrik
«Mystik» fallen.

12 Vgl. die anregenden Bemerkungen von Ulrich Köpf (Hoheliedauslegung als

Quelle einer Theologie der Mystik, in: Grundfragen christlicher Mystik, hg. v. Margot
Schmidt und Dieter R. Bauer, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987, 50-72, bes. 51) zu dem von
ihm bevorzugten Begriff «Theologie der Mystik». Sich dessen bewußt, daß auch mit
diesem Begriff «die elementare Schwierigkeit daß zwei Elemente miteinander
verbunden werden, die - jedes für sich allein - reich an Unklarheiten und Problemen sind
und deren Verbindung weitere ungeklärte Fragen aufwirft» (50), nicht umgangen wird,
hält Köpf an seiner Formulierung «Theologie der Mystik» fest, die er im Sinne einer
grundsätzlichen «Unterscheidung zwischen der Theologie auf der sekundären Ebene von
Reflexion und Theoriebildung und ihrem Gegenstand, dem mystischen Leben und Erleben

auf der primären Ebene» (52) versteht.
13 Alois Maria Haas, Was ist Mystik? in: Abendländische Mystik, a.a.O., 322.
14 Ein weites Spektrum von Theologien, angefangen bei der lutherischen und deren

populärer Losung: «Solum... experientia facit theologum» (WATR1; 16,13; Nr. 46,
1531) bis hin zu den neueren Theologien wie der befreiungstheologischen oder
feministischen Theologie beansprucht für sich, das vormals beklagte Erfahrungsdefizit selber

wettgemacht zu haben (vgl. Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung, München
1973; Elisabeth Moltmann-Wendel, Männlich und weiblich schuf Gott sie. Feministische

Theologie und menschliche Identität, in: dies., Weiblichkeit in der Theologie.
Verdrängung und Wiederkehr, Gütersloh 1988, 9-30.



188 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung

bedeutet, als Heimbach ihn vorgenommen hat: Mit ihrer Definition,
Erfahrungstheologie meine in dieser Hinsicht, Mechthilds Schrift «als Zeugnis echter
unmittelbarer Gotteserfahrung» (12) ernstzunehmen, lenkt die Verfasserin
zudem - wenn auch unwillentlich - aufeine falsche Fährte und riskiert, daß die

Diskussion auf ein Nebengeleise abgleitet, indem man sich bei der Frage
aufhält, ob eine Unterscheidung zwischen einer (vermeintlich) echten oder wahren
und einer unechten «Mystik» gemacht werden könne.15 Auch im Zusammenhang

mit Heimbachs elementarer Vorentscheidung, das Werk Mechthilds «unter

dem leitenden Gesichtspunkt einer Erfahrungstheologie» (11) zu lesen, gilt
die Einsicht Ebelings, daß es einer Täuschung gleichkäme zu meinen, man sage

etwas Klares, wenn man Erfahrung oder in diesem Falle Erfahrungstheologie
beschwöre.16 Bei der von mir vermißten, aber m.E. unumgänglichen Erläuterung

dessen, was unter dem Begriff «Erfahrungstheologie», mit dem die
Verfasserin an die Texte Mechthilds herantritt und sie aufzuschlüsseln versucht,

genau zu verstehen sei, kann es sicher nicht darumgehen, in die breitangelegte
philosophische Diskussion über den Begriff der Erfahrung als einer der

unaufgeklärtesten Begriffe einzugreifen17: Weil aber, worauf Ebeling zu Recht

hingewiesen hat, christlicher Glaube seit jeher mit Erfahrung verquickt ist und
selbst «in eng überlieferungsgebundenem oder in abstrakt systematisierendem
Denken verborgene Erfahrungsimpulse»18 mitwirken, bedürfte es, soll
Heimbachs verwendeter Begriff der Erfahrungstheologie nicht «zwischen die

Mühlsteine gegensätzlicher Erfahrungsbegriffe»19 in den verschiedenen Epochen

der Kirchengeschichte geraten, um so dringlicher einer Präzisierung
dessen, welcher Begriff von «Erfahrungstheologie» Heimbach dem Werk
Mechthilds zugrundeliegt, beziehungsweise aus ihm erschließt. Dadurch
erführe vielleicht auch die Theologie der Begine, die sich viel mehr aufdie eigene

(religiöse) Erfahrung als auf die Tradition verläßt und deren theologisches
Suchen sich sozusagen am Kompaß der Erfahrung ausrichtet, schärfere
Konturen. Vielleicht auch ließe sich gerade dadurch noch pointierter herausstellen,
inwiefern Mechthilds erfahrungsgesättigter theologischer Gedankenreichtum

'5 In einer solch problematischen Unterscheidung, die m.E. völlig am Kern der Sache

vorbeizielt und hinter den bisherigen Forschungskonsens zurückfällt, verfängt sich Leo
Scheffczyk, der im Zusammenhang mit der Gnadenerfahrung bei Theresa von Avila (in:
Schmidt, Bauer, a.a.O., 235—248) von «echter Glaubenserfahrung und wahrer Mystik»
spricht), und die Kirchenlehrerin «als Klassikerin der katholischen Mystik», welche «die

Ausprägung katholischer Mystik authentisch wiedergibt» (235), bezeichnet.
16 Gerhard Ebeling, Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie als Frage

nach ihrer Sache, in: ders., Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28, zit. 16.
17 Vgl. dazu Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik, Tübingen 1972, bes. 329; Bernard Quelquejeu, Jean-Pierre
Jossua, Art. Erfahrung, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, a.a.O., 230—241.

18 Ebeling, a.a.O., 10.
15 Ebeling, a.a.O., 27.



sogenannter frauenmystischer Literatur 189

zuweilen den engen Rahmen der dominierenden scholastischen Theologie
sprengt und die Begine mit ihrer kreativen Umgestaltung theologischer
Denkmodelle wesentlich dazu beiträgt, die Kluft zwischen der Erfahrungswelt und
der Sache der Theologie aufzuheben.

Abschließend sei noch aufzwei weitere, von der Verfasserin angesprochene
Themenkreise eingegangen, die es gerade hinsichtlich einer künftig intensivierten

Auseinandersetzung mit sog. frauenmystischer Literatur verdienten, etwas

genauer betrachtet und diskutiert zu werden. Der erste Themenkreis betrifft den

Funktionalitätsaspekt hagiographischer Literatur: Spätestens dann, wenn
Heimbach es als ein entscheidendes Kriterium für die «unleugbare Kirchlichkeit»

(150) Mechthilds bezeichnet, daß die Begine in ständiger Rücksprache mit
ihrem geistlichen Begleiter Heinrich von Halle gestanden habe, stellt sich doch
die Frage, ob die Verfasserin der Funktionsgebundenheit des Fließenden Lichtes
als einem ganz bestimmte Vorstellungen, Wertungen und Interessen
vermittelnden hagiographischen Text genügend Rechnung getragen habe, oder ob sie

nicht doch mit dieser ihrer Interpretation den realhistorischen Aussagegehalt
dieser Stelle überstrapaziert habe - haben doch die jüngsten Forschungsergebnisse

von Ursula Peters bewiesen, daß gerade in bezug auf die Beichtvater-
Thematik höchste Vorsicht geboten ist, wenn es darum geht, biographische
Anspielungen im Text auszudeuten.20 Auch wenn man den Funktionsaspekt
hagiographischer Texte nicht in dem überzogenen Maße, wie Peters es getan
hat, zu berücksichtigen braucht, so hätte von der Verfasserin bei ihrer
Interpretation jener Textstellen des Fließenden Lichtes, wo Heinrich von Halle seiner

geistlichen Tochter den Schreibbefehl erteilt einerseits (151; 175) und wo er

sozusagen als dogmatische Kontrollinstanz der religiösen Erfahrung Mechthilds
auftritt andererseits (151) zumindest in Erwägung gezogen werden müssen, ob

es sich hierbei nicht um Aussagen handeln könnte, die gezielt in ein im
13. Jahrhundert gängiges hagiographisches Konzept eingepaßt sind und deshalb
nicht ohne weiteres biographische Informationen zulassen. Man möchte gegen
Heimbach einwenden, ob es sich nicht auch in bezug auf Mechthild von
Magdeburg und ihre angeblich enge Kooperation mit dem Beichtvater Heinrich von
Halle um einen Mythos in der sog. Mystikforschung handle, der sich des

Ideologieverdachtes schuldig macht? Die Überlegungen hinsichtlich der
programmatischen Ausrichtung hagiographischer Literatur, die zumindest eine gewisse

Zurückhaltung in der realhistorischen Interpretation dieser Texte nahelegen,

20 Ursula Peters, Religiöse Erfahrung und literarisches Faktum. Zur Vorgeschichte
und Genese frauenmystischer Texte des 13. und 14. Jahrhunderts, Tübingen 1988,
bes. 53-67 und 116-129. Aufgrund von Peters Feststellungen zu diskutieren wäre die
Möglichkeit, ob Heinrich von Halle an der Redigierung des «Fließenden Lichtes» lediglich

mitbeteiligt gewesen sei, während hauptsächlich ihre literarisch und theologisch
sensibilisierten Mitschwestern im Kloster Helfta Mechthilds Buch zusammengestellt und
verbreitet hätten (vgl. 65 und 127).



190 Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung 190

wären auch in bezug auf das im Fließenden Licht gezeichnete Inferioritätsbe-
wußtsein Mechthilds zu veranschlagen. Zeigt sich in den Äußerungen, in denen
sich Mechthild als «snoedes und sundig wip» (165) betitelt, einzig «ein
ausgeprägtes Bewußtsein der Inferiorität als Frau» (ebd.), oder untersteht die Begine
mit diesem Verweis aufdas eigene schwache und sündige Geschlecht nicht auch

und vielmehr einem ganzen Traditionsstrang, als dessen prominente Vertreter/in

Abaelard21 auf der männlichen und Hildegard von Bingen22 auf der
weiblichen Seite zu nennen wären, in dem das zeitgenössische Stereotyp von der
weiblichen Schwäche gezielt benutzt und im Sinne eines Autoritätsgewinnes für
die Frauen umgepolt wird, da Gott eben die Schwachen erwählt habe, um durch
sie die Starken zu beschämen.23

Der zweite Themenkreis, der hier nur kurz anzusprechen ist, richtet sich auf
den von der Verfasserin bloß angedeuteten Vergleich zwischen Mechthilds und

Margareta Poretes dogmatisch virulenter Aussage über die Verabschiedung der

Tugenden (vgl. 92): Die Diskussion darüber, ob bei Mechthild im Gegensatz zu

Margareta dem «Heraustreten aus Tugendwerken und sakramentalen Heilsgütern»

lediglich ein transitorischer Charakter zukomme, wie Heimbach in Anlehnung

an Ruh24 anführt (92, Anm. 44), soll hier nicht neu aufgerollt werden,
auch wenn Ruhs Argumentationskette weiterhin der Uberprüfung bedarf.

Nicht mehr haltbar ist indessen die von Ruh suggerierte ideologisch-dogmatische

Zuweisung des Miroir zu den Lehren der Sekte des Freien Geistes2 5, so daß

es erstaunen mag, daß Heimbach in keinerlei Weise korrigierend auf Ruhs

Meinung wirkt. Ein Vergleich des actio-contemplatio-Verständnisses bei

Mechthild, das Zweifel an der von Mieth behaupteten Originalität Eckharts in
dessen Konzept der vita activa und vita contemplativa26 als berechtigt erscheinen

läßt, mit jenem von Margareta Poretes hätte äußerst reizvoll sein können —

21 Zum auf dem 2. Korintherbrief 12,9 begründeten Paradoxon der schwachen und
zugleich starken Frau bei Abaelard, vgl. Mary McLaughlin, Abaelard and the Dignity of
Women, in: Actes du Colloque international du CNRS: «Pierre Abélard - Pierre le
Vénérable (2.-9. Juli 1972), éd. J.Jolivet u.a., Paris 1975, 291-333.

22 Zum Weiblichkeitstopos bei Hildegard von Bingen vgl. Elisabeth Gössmann,
Theologische Frauenforschung: Das Menschenbild des Mittelalters und die Stellungnahme

der zeitgenössischen Frau. Hildegard von Bingen, Elisabeth von Thüringen,
Mechthild von Magdeburg, in: Frauenstudien - Frauenforschung, ed. Zentraleinrichtung
zur Förderung von Frauenstudien und Frauenforschung an der FU, Berlin (West) 1983,
64-87, bes. 73f.

23 Vgl. Elisabeth Gössmann, in: Dinzelbacher, Bauer, a.a.O., 25.
24 Kurt Ruh, Beginenmystik. Hadewich, Mechthild von Magdeburg, Marguerite

Porete, in: ZfdA 166 (1977) 265-277, 275.
25 Vgl. Eleanor McLaughlin, The Heresy of the Free Spirit and Late Medieval

Mysticism, in: Medievalia et Humanistica NS 4 (1973) 37-54.
26 Vgl. Dietmar Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den

deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg

1969.



sogenannter frauenmystischer Literatur 191

hätte sich doch daran deutlich zeigen lassen, daß mit Margareta und Mechthild
zwei im gleichen Zeitraum und als Beginen in denselben Rahmenbedingungen
lebende Frauen einen unterschiedlichen Standpunkt in der Bewertung von
actio und contemplatio eingenommen haben. Dies aber bedeutete eine

notwendige Korrektur an der von Wehrli-Johns aufgestellten These, daß die Deutung

der Maria-Martha-Figuren und damit die Einstellung zur vita activa und
vita contemplativa zur Zeit der mittelalterlichen Frauenbewegung geprägt

gewesen sei von dem anfänglichen religiösen Aufbruch, der den actio-Aspekt
hervorgehoben habe, während nach der Einmündung der Frauenbewegung in
die Orden wiederum die Betonung der contemplatio überhand genommen
habe.27

Mit ihrem Konzept der »/«»^-Beziehung — das ist im Rahmen der vorzüglichen

Studie von Marianne Heimbach deutlich zum Ausdruck gekommen -
sprengt Mechthild jegliche restringierte Auffassung eines unbeweglichen und
unnahbaren, männlichen Gottes, indem ihr Gottesbild sich durch Dynamik,
Zärtlichkeit und durch eine die Attribute von männlich und weiblich übersteigende

Überfülle auszeichnet, wofür das Fließende Licht der Gottheit ein beredter

Beleg ist. Daß die Verfasserin dies explizit genannt hätte, hätte ich mir
gewünscht.

27 Vgl. Martina Wehrli-Johns, Maria und Martha in der religiösen Frauenbewegung,

in: Abendländische Mystik, 354—367.




	Neue Perspektiven für die theologische Erschliessung sogenannter frauenmystischer Literatur

