Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Una nuova questione di Egidio Romano "de subiecto theologiae™
Autor: Luna, Concetta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ConNcerTA LUuNa

Una nuova questione
di Egidio Romano
«de subiecto theologiae»
Seconda parte

AEGIDIUS ROMANUS

Tractatus de subiecto theologiae

Querendo et disputando investigare intendimus in hoc tractatu
utrum in theologia sit subiectum deus in eo quod deus vel sub aliqua
speciali ratione.

<1» Et videtur quod deus in eo quod deus, quia nobilissime scientie
debet assignari nobilissimum subiectum; sed deus in eo quod deus est
nobilius subiectum quam sub aliqua alia ratione speciali; ergo deus in eo
quod deus debet poni esse subiectum in scientia theologie.

<2» Preterea, illud est subiectum in scientia propter quod queruntur
omnia alia et ad quod ordinantur omnia alia; sed omnia que tractantur
in theologia tractantur sub hac ratione, prout ordinantur ad deum in eo
quod deus; ergo etc.

(3> Preterea, sicut lumen naturale, ut lumen intellectus agentis, est
ratio eorum que tractantur in scientia naturaliter acquisita, et ideo
metaphysica est prima huiusmodi scientia, quia intellectus noster prius
fertur in ens in eo quod ens, quod est subiectum in metaphysica, sic quia

1 Querendo] Incipit tractatus de subiecto theologie editus a fratre Egidio ordinis
heremitarum sancti augustini praem. C, Questio fundatissimi doctoris domini Egidii
Romani de subiecto Theologie pulcherrima praem. Ed.
Querendo... intendimus] Queritur Ed.
et] investigando add. et del. V
in hoc tractatu om. VEd.
1-2 in... deus?] deus in eo quod deus sit subiectum in theologia Ed.
2 aliqua] alia add. Ed.
6  subiectum] in scientia add. C
7  scientia) in add. C
8  Preterea] contra C
10 hac om. C
15 sic] sed C

10

15



20

25

30

35

40

130 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

per lumen fidei intellectus noster in via prius fertur in deum in eo quod
deus, sicut etiam in patria, quia intellectus beatorum per lumen glorie
prius fertur in deum in eo quod deus, oportet quod deus in eo quod deus
sit subiectum tam in scientia beatorum quam in scientia viatorum.

4> Preterea, sub eadem ratione est aliquid subiectum in principiis et
in conclusione; sed deus in eo quod deus est subiectum in articulis fidei;
ergo deus in eo quod deus est subiectum in conclusione articulorum et in
scientia theologie.

«5» Preterea, quia nos in scriptis nostris diximus quod deus sub
ratione qua glorificator est subiectum in theologia, quia tota theologia
ad hoc ordinatur, et quod hic audimus per fidem, ibi videbimus per
gloriam, contra hoc sic arguitur: quia intellectus noster prius fertur in id
quod est prius quam in id quod est posterius; sed deus sub ratione qua
deus est prius quam sub ratione qua glorificator; ergo theologia prius
considerat de deo in eo quod deus quam de deo in eo quod glorificator;
sed illud quod prius consideratur in scientia habet rationem subiecti;
ergo etc.

<6> Preterea, ratio absoluta est prior quam relata; sed considerare
deum in eo quod deus est considerare ipsum secundum rationem abso-
lutam, considerare autem deum in eo quod glorificator est considerare
ipsum per relationem ad glorificatos vel ad glorificandos; sed cum ratio
absoluta sit prior quam relata et illud quod prius consideratur in scientia
est subiectum scientie, ergo etc.

<7» Preterea, idem et sub eadem ratione est deus subiectum in patria
et in via et non diversificatur nisi ratione luminis, quia hic cognoscitur

17 sicut] sic C beatorum] bonorum V

18 in’.. deus’ iter. V

20 aliquid] aliquod V

22 quod deus om. V  articulorum] fidei add. C
24  quia om. VEd.

26  videbimus] videmus Ed.

27 sic arguitur 7zz. Ed.  prius] primo V

28 est?om. C

29-30 prius considerat] considerat primo Ed.

30 quod?] est add. C

31 illud] id Ed.

33 quam] ratio add. V

35 considerare'] considerari C

36 per relationem] relatum Ed.

37 absoluta] soluta C quam o. Ed. illud] id Ed. prius] primo Ed.
38 ergo] deus add. Ed.

40 nisi] sub add. V

25 Aeg. Rom., Sent. 1, Prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. ¢iz., £. 3v L e N.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 131

deus sub lumine fidei, in patria sub lumine glorie; cum ergo beati
videant ipsam divinam essentiam secundum se, ergo ipsa divina essentia
secundum se vel ipse deus in eo quod deus erit subiectum tam in scientia
patrie quam in scientia vie.

«8> Preterea, subiectum debet supponi in scientia; sed deus ut glo-
rificator non supponitur, sed queritur, quia ita queritur utrum sit glo-
rificator, sicut queritur utrum sit sapiens vel bonus, et sicut queruntur
cetera attributa; ergo sub ratione glorificationis non potest poni subiec-
tum.

«9» Preterea, quando dicitur: «deus in eo quod glorificator est
subiectum in theologia», querimus de illa duplicatione quid reduplicat,
quia vel reduplicat virtutem divinam vel actionem vel effectum. Si
reduplicat virtutem divinam, cum virtus divina sit idem quod deus, ergo
etc. Etsi reduplicat actionem, cum actio dei sit idem quod deus, ergo etc.
Si reduplicat effectum, cum effectus non respiciat deum obiective, et
subiectum in scientia sit idem quod obiectum, ergo hoc modo non
poterit poni deum esse theologie subiectum.

<10> Preterea, videtur quod in deo alia sit ratio deitatis et alia ratio
infinitatis; propter quod poterit deus in eo quod deus esse subiectum in
theologia. Non tamen propter hoc sequitur quod ibi sit subiectum infi-
nitum in eo quod infinitum; ergo etc.

In contrarium est dictum nostrum, quod credimus rationabiliter
dictum, quod deus non secundum illud pelagus substantie infinitum, id
est in eo quod deus, sed sub ratione speciali, id est sub aliqua ratione
finita, est subiectum tam in scientia beatorum quam in scientia viato-

41 patria] vero add. Ed.

42  ipsa om. C

47 sicut']ut C sitom. V

48 subiectum] etc. add. Ed.

50 quando] cum Ed. :

51 querimus] queremus V illa o. V. quid] correxs, qua C, que VEd.
52 wvel reduplicat iter. C

52-53 vel actionem... divinam om. hom. C.

54 Etom. Ed.

56 obiectum] subiectum C

57 poterit poni] ponit (sed corr.) poterit C deum] deus Ed. theologie subiectum 7.
Ed.

58-61 Preterea... etc. om. CV (¢fr. lin. 308, 771-773)

62 rationabiliter] rationale CV

63 quod deus o7z. CV  secundum] quod add. ez del. C

64 aliqua om. C

65 in scientia? oz. Ed.

45

50

55

60

65



70

75

80

85

90

132 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

rum, cum utraque huiusmodi scientia sit finita et utrique repugnet
infinitas. Propter quod infinitum sub ratione infiniti, vel, quod idem est,
deus sub ratione qua deus, cum secundum Damascenum, libro primo,
capitulo XII, nomine dei importetur quoddam pelagus substantie infi-
nitum, deus sic acceptus in nulla scientia creata poterit esse subiec-
tum.

Respondeo: dicendum quod reduplicatio, ut «hoc in eo quod hoc»,
semper importat aliquid primum et secundum quod ipsum, ut, si dicatur
quod triangulus in eo quod triangulus habet tres, istud «in eo quod» vel
ista reduplicatio non importat aliud nisi quod triangulus primo et
secundum quod ipsum habet tres. De ratione autem primi et secundum
quod ipsum, ut patet ex primo Posteriorum, est universale et immedia-
tum, ut, si triangulo primo et secundum quod ipsum competit habere
tres, oportet quod triangulus respectu habere tres habeat quandam uni-
versalitatem et immediationem. Nam et figura habet tres et equilaterus
habet tres, sed non immediate, quia nec figura in eo quod figura nec
equilaterus in eo quod equilaterus, sed in eo quod triangulus, habet tres.
Ergo respectu habere tres, solus triangulus, super quem cadit redupli-
catio, quia hoc habet in eo quod triangulus, habet immediationem ad
habere tres. Rursus, solus triangulus, quantum ad hoc, habet universa-
litatem. Figura enim et equilaterus deficiunt ab universalitate habendi
tres, quia figura deficit ab universalitate subiectorum, quia non omnis
figura habet tres, equilaterus vero deficit ab universalitate cause, quia in
equilatero non est universalis causa habendi tres, cum et huiusmodi
causa reperiatur in aliis speciebus trianguli. Solus ergo triangulus, cui
competit reduplicatio respectu habere tres, habet immediationem et
universalitatem respectu passionis prefate.

66 repugnet] correxi, impugnet C, repugnat VEd.
67 infiniti] finiti ser. ez corr. C  est om. V

69 deiom. V

73 aliquid] aliquod VEd. dicatur] dicamus Ed.
74 quod' om. VEd. quod? om. CV

75 triangulus] triangulo Ed.

76 habet] competit habere Ed.

77 patet] habetur Ed.

78 triangulo] triangulus CV

79 habere] habeat ser. et mg. corr. C

80 et? om. Ed.

82 in'... equiliaterus? szer. C habet] de add. et del. C
83 respectu] videtur Ed. quem] quam C

84 immediationem] immediatum Ed.

91 etiter. C

68 De fide orthodoxa, 1,9, PG 94, 836B.
77 Anal. Post., 1, 4, 73b 25ss.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 133

Sed si volumus hoc adaptare ad subiectum, cum questio nostra sit de
subiecto, prout competit ei reduplicatio, oportet addere ei tertium,
videlicet considerationem, quia hoc est subiectum: illud de quo prin-
cipaliter considerat scientia. Illud ergo quod cum reduplicatione ponitur
subiectum in aliqua scientia, oportet ibi esse immediationem, univer-
salitatem et principalem considerationem respectu illius scientie.

Possumus autem ex hiis tribus facere duo, ut universalitas sit con-
dicio quedam annexa tam considerationi quam immediationi. Cum ergo
aliquid cum reduplicatione ponitur subiectum in aliqua scientia, oportet
secundum illam reduplicationem respectu illius subiecti ut accipiatur in
illa scientia tam universalitas immediationis quam universalitas consi-
derationis, ut si hoc in eo quod hoc sit subiectum in aliqua scientia,
oportet quod illud hoc cum sua reduplicatione respiciat illam scientiam
universaliter secundum immediationem et universaliter secundum con-
siderationem, quia, hoc posito, oportet quod consideret illa scientia de
subiecto illo universaliter secundum omnem modum considerationis,
loquendo de consideratione per se, et quod consideret de eo secundum
omnem modum immediationis per se.

Hiis visis, accedamus ad solutionem quesiti: quia, cum secundum
Philosophum, III De anima, sic secentur scientie sicut et res, quando
ponitur aliqua res subiectum in aliqua scientia sub aliqua ratione, opor-
tet quod illa scientia accipiat speciem ab illa re secundum rationem
illam, et in hoc distinguatur et differat scientia illa ab omnibus scientiis
aliis; cum ergo in scientia beatorum vel viatorum ponitur deus esse
subiectum, quia hoc est vel per revelationem, sicut in viatoribus, vel per

93 adaptare] applicare Ed.

95 illud om. V

95-96 principaliter considerat inv. V

96 considerat] consideratur in Ed. ergo om. C

97 esse] addere Ed.

100 quedam] quadam C

101 scientia o. C  oportet] quod add. Ed.

102 ut om. VEd.

103 quam] tam V

107 quod om. C

108 subiecto o7z. VEd. modum] considerandi seu add. V
109 quod om. Ed. consideret] considerat V

111 cum om. C

112 sicut] quemadmodum Ed. et] secantur V  res] de quibus sunt «44. Ed.
113 in... scientia] alicuius scientie C

115-116 scientiis aliis 7z». Ed.

117 vel'] quia add. et del. C

112 De anima, 111, 8, 431b 24-25.

95

100

105

110

115



120

125

130

135

140

134 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

apertam visionem, sicut in beatis, quia hoc ipso scientia de deo, tam
beatorum quam viatorum, differt ab omnibus aliis scientiis humanitus
inventis, ideo reduplicatio quam assignabimus in hac re que est deus,
separabit scientiam viatorum et beatorum solum a scientia dei quam
habet de se ipso, que est increata et infinita. Dicemus ergo quod deus in
eo quod deus, vel infinitum in eo quod infinitum, vel pelagus substantie
infinitum in eo quod tale pelagus, est subiectum in scientia quam habet
deus de se ipso. Propter quod si queratur quid est subiectum in scientia
quam habet deus de se ipso, dicemus quod deus absolute loquendo.
Quod si queratur sub qua ratione, non assignabimus aliam rationem nisi
se ipsum. Dicemus enim quod deus in eo quod deus est huiusmodi
subiectum.

Quid ergo faciet illa reduplicatio «deus in eo quod deus»? Respon-
debimus quod illa reduplicatio includit universalitatem considerationis
et universalitatem immediationis. Deus ergo in eo quod deus, id est
omnibus illis infinitis modis quibus potest considerari deus, est subiec-
tum in scientia dei quam habet de se ipso. Et non solum deus in eo quod
deus quantum ad universalitatem considerationis, sed etiam deus in eo
quod deus quantum ad universalitatem immediationis, quia cognoscit se
omni modo quo est cognoscibilis quantum ad universalitatem imme-
diationis, quia est ibi immediatio omni modo quo esse potest. Ergo
reduplicatio hec «deus in eo quod deus» quantum ad universalitatem
considerationum et immediationum, quam universalitatem utramque
de se importat talis reduplicatio, solum in scientia dei quam habet de se
ipso potest deus esse subiectum.

118 quia] in add. C

119 beatorum quam viatorum] v. g. b. C

120 ideo] iam Ed. assignabimus] assignabamus Ed. re] et Ed.

121 viatorum et beatorum] b. et v. Ed. solum om. V

124 scientia quam] quod V

126 ipso om. C quod] est add. Ed.

127 rationem om. Ed.

130 faciet] scient V  illa] illam scr. ef corr. C  deus' om. V

131 includit omz. Ed.

135 considerationis] considerationum V

136 universalitatem] considerationis add. C

136-138 cognoscit... quia om. hom. CV

138 ibi om. C

139 hec]i(st) a V deus' om. CV

140 considerationum] considerationis (e# infra /in. 145, 152, 206, 256, 260, 268, 292) Ed.
immediationum] immediationis (e# infra /in. 145, 152, 257, 261, 268, 284, 285, 291) Ed.
quam] quantum ad Ed.

142 deus esse /zv. Ed.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 135

Hiis autem prelibatis, patet quod in nulla scientia creata deus in eo
quod deus potest esse subiectum, quia in tali reduplicatione importatur
duplex universalitas: considerationum et immediationum; sed in nulla
scientia creata potest deus sic reduplicatus esse subiectum, quia tunc illa
scientia esset infinita, quia esset de infinito sub ratione infinita. Igitur
propter duo que tacta sunt, deus in eo quod deus non potest esse
subiectum nec in scientia beatorum nec viatorum, loquendo de beati-
tudine ut competit creaturis.

Prima ergo ratio quare hoc esse non potest sumitur ex universalitate
considerationum, secunda ex universalitate immediationum. Nam
utrumque istorum videtur importare reduplicatio, ut in superioribus
probabatur. Tunc ergo deus in eo quod deus esset subiectum in aliqua
scientia, quando omnes modi quibus potest considerari deus pertinerent
ad considerationem illius scientie; quod esse non posset, nisi esset illa
scientia infinita. Deus ergo sub aliqua speciali ratione, id est sub aliqua
ratione finita, quecumque sit illa non curamus, nominavimus tamen
eam convenientiori modo quo potuimus, dicendo quod deus in eo quod
glorificator est subiectum in sacra pagina. Quod si tamen bene consi-
derentur dicta et dicenda, dicemus hoc esse proprie dictum.

Et quod dictum est de universalitate considerationis veritatem habet
de universalitate immediationis. Tunc enim deus in eo quod deus esset
subiectum in sacra pagina vel in scientia beatorum, si beati viderent
deum omni modo immediationis quo videri potest deus. Et quia hoc
non est nisi in scientia quam habet deus de se ipso, ideo in sola illa
scientia est subiectum vel obiectum deus in eo quod deus.

Dicemus ergo quod <quod» sine additamento dicimus simpliciter
dicimus. Sic ergo absolute nec in scientia beatorum nec in scientia

143 autem om. C

145 universalitas] scilicet @dd. Ed.

148 duo] secundum ea 2dd4. VEd.

150 competit creaturis 7zv. V

152 considerationum] considerationis VEd.

153 utrumque] utramque Ed. istorum] istarum Ed. videtur] vel C
155 modi] cum add. Ed. pertinerent] pertinent V

156 posset] possit V. nisi] ubi non Ed.

157 speciali... aliqua?® om. bom. C

158 ratione] subintellige: est subiectum in scientia creata
161 dicemus] dicimus C

164 beati] bene Ed.

166 de] in C

169 Sic] Sicut VEd. in scientia? oz. Ed.

145

150

155

160

165



170

175

180

185

190

136 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

viatorum debet poni deus in eo quod deus esse subiectum. Tamen cum
aliqua condicione addita potest hoc poni. Nam ut potest patere ex
habitis, tam universalitas considerationum quam immediationum
concludit quod deus in eo quod deus non potest poni subiectum in
scientia beatorum. Nam quantum ad universalitatem considerationum
hoc poni non potest, quia beati non possunt considerare deum omni
modo quo considerandus est, nec possunt cognoscere deum omni modo
quo cognoscibilis est, ita quod sic absolute deus in eo quod deus in
eorum scientia non potest esse subiectum. Sed cum aliqua condicione
addita, ut dicatur quod deus in eo quod deus, in quantum se extendit
status et gloria beatorum, est subiectum in scientia eorum, competenter
credimus esse dictum. Nam oportet quod beati cognoscant deum omni
modo cognitionis, sine quo beati esse non possunt, ut, si cognoscerent
deum esse unum et non cognoscerent ipsum esse trinum, non essent
perfecte beati, eo modo quo requirit eorum status. Propter quod videtur
bene dictum quod, si volumus dicere quod deus in eo quod deus est
subiectum in scientia beatorum, quod est ibi addenda ista condicio,
quod deus in eo quod deus, prout requirit status et gloria beatorum, est
subiectum vel obiectum in scientia eorum.

Et quia ex subiecto vel obiecto scientia sortitur esse et unitatem et
distinctionem, secundum rationem illam, prout in illa scientia conside-
ratur illud subiectum vel obiectum, bene dictum est quod deus ut glo-
rificator vel beatificator est subiectum in scientia beatorum, quia non est
ibi subiectum deus in eo quod deus absolute sub illo pelago infinitatis,

170 cum] in C

171 condicione] contradictione C  potest?] patet V
173 concludit] concluditur Ed.

175 considerare] considerari V

176 omni modo ozz. C

177 quod deus znterl. V

178 condicione] contradictione C, additione V
179 in'... deus? om. hom. Ed.

181 cognoscant] cognoscunt V

182 si] non add. Ed.

183 esse? om. Ed.

184 modo om. Ed. quo] quod V, quod hoc Ed.
184-185 videtur... quod' om. hom. C

189 unitatem et] universalitatem vel C

190 illa scientia 7#2. V

191 ut] in eo quod Ed.

192 vel] ut add. C



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 137

sed sub modo finito et sub illa ratione finita, prout hoc patitur status et
gloria beatorum, et prout hoc non infinite, sed finite communicatur
beatis. Ex hoc ergo scientia beatorum habet esse in se et habet distinc-
tionem ad scientiam divinam, prout deus in eo quod deus sub suo pelago
infinitatis in scientia quam habet de se ipso dicitur esse subiectum.

Verum quia quod beati vident, nos credimus, quia sicut ipsi ambu-
lant per speciem, sic nos ambulamus per fidem, si in scientia beatorum
ponitur subiectum deus sub aliqua condicione speciali limitante et
finiente eorum scientiam, quia non habent scientiam infinitam, multo
magis in sacra pagina et in scientia viatorum talis limitatio et finitatio est
de necessitate ponenda.

Explicabimus insuper quod supra succincte tangebatur, scilicet quod
id quod dictum est de universalitate considerationum, veritatem habet
de universalitate immediationum. Nam quia in scientia beatorum non
est ibi deus subiectum vel obiectum omni modo immediationis quo esse
potest, absolute et simpliciter non est concedendum quod deus in eo
quod deus sit ibi subiectum. Sed cum aliqua condicione hoc concedi
poterit, ut dicatur quod deus in eo quod deus est ibi subiectum imme-
diate quantum ad obiectum et quantum ad rationem obiecti, ut hec se
tenent ex parte scibilis. Sed non est ibi subiectum deus in eo quod deus
quantum ad actum visionis et quantum ad lumen in quo fit illa visio, et
potissime prout hec se tenent ex parte scientis. Deus enim per se ipsum
erit obiectum in scientia beatorum. Nam beati non vident per speculum
in enigmate, ut quod non videant ipsam rem que est divina essentia. Ipsa
ergo divina essentia immediate se offert ut obiectum intellectui beato-
rum. Propter quod est ibi immediatio ex parte obiecti, sicut etiam est ibi
immediatio ex parte rationis obiecti, prout talis ratio est species rei, non

194 patitur om. V

196 habet'] valet C

199 quod om. V

200 si] sed Ed.

201 condicione] ratione add. Ed.

205 succincte] /ac. Ed.

206 id] illuc C

209 absolute et simpliciter] s. et a. C
211 subiectum] vel add. Ed.

213 tenent] tenet Ed.

216 vident] deum add. Ed. speculum] et add. C
217 ipsam] illam C

218 ut obiectum post beatorum V

219 ibi! om. V

220 ex parte] mg., et iter. post rationis C

195

200

205

210

215

220



225

230

235

240

245

138 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

ipsa res. Nam secundum Philosophum in tertio De anima, oportet res vel
species esse in anima. In scientia ergo beatorum ipsa essentia divina non
per aliam rem vel per aliud obiectum se offert intellectui beatorum nec
per aliam speciem, sed per se ipsam se offert intellectui eorum. Possunt
enim ista duo stare simul: quod intellectus tendat in ipsam essentiam rei
et habeat pro obiecto ipsam essentiam rei, tamen tendit in eam per
speciem, ut cognoscit essentiam lapidis per speciem lapidis. Sed in
scientia beatorum respectu divine essentie non sic, quia non solum
essentia divina est ibi immediate obiectum, sed etiam per se ipsam, non
per aliam speciem, est ibi obiectum. Propter quod quantum ad ipsum
obiectum et quantum ad speciem, que est ratio videndi obiectum, potest
concedi quod deus in eo quod deus est subiectum vel obiectum in
scientia beatorum. Sed quantum ad actum visionis et quantum ad lumen
glorie sive quantum ad gratiam consummatam, deus in eo quod deus
non est ibi subiectum vel obiectum, quia ille actus visionis, per quem
beati vident divinam essentiam, licet immediate sit causatus a divina
essentia, tamen huiusmodi actus non est ipse deus vel divina essentia,
sed differt ab ea sicut differt effectus a sua causa. Sic etiam ipsum lumen
glorie vel ipsa gratia consummata, per quam sancti vident deum, non est
ipsa divina essentia vel ipse deus.

Propter quod deus in eo quod deus, sic absolute loquendo, non
potest poni subiectum in scientia beatorum, sed sub aliqua condicione
potest hoc poni, ut dicatur quod deus in eo quod deus, quantum ad
obiectum et quantum ad speciem que potest esse ratio cognoscendi
obiectum, est subiectum in scientia beatorum, quia deus vel divina
essentia non per aliud obiectum vel per aliam speciem, sed per se ipsam,
se offert intellectui beatorum.

221 De anima supplevi cum Ed.

222 species] obiecti add. Ed.

225 ista] illa V

226 eam] essentiam Ed.

227 essentiam] rei tamen tendit add. e del. C
229 essentia divina izy. C

230 ipsum] ipsam V

231 et... obiectum? om. hom. C

233 actum] actus Ed.

235 ibi om. Ed.

236 divinam essentiam /zv. Ed.

238 differt effectus s#v. Ed. Sic] sicut C  ipsum g C
239 gratia] gloria C

243 dicatur] communiter ut dicatur add. C

221 De anima, 111, 8, 431b 28.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 139

Tamen hoc non est concedendum simpliciter, quia quantum ad
actum visionis et quantum ad lumen glorie, per quod fit talis actus, non
debet dici quod deus in eo quod deus sit ibi subiectum, quia deus per se
ipsum non est illa visio formaliter vel per ydemptitatem, sed causaliter
tantum. Cum ergo illa visio, que est quid creatum, et illud lumen, quod
est quid creatum, sint quid finitum, deus in eo quod deus non absolute,
sed sub quadam ratione finita, est subiectum in scientia beatorum, sive
accipiatur ibi reduplicatio et ratio illa sub qua ponitur deus esse subiec-
tum quantum ad universalitatem considerationum, sive quantum ad
universalitatem immediationum, quod declarare volebamus.

Concludamus ergo et dicamus quod in nulla scientia creata deus sub
absoluto nomine vel deus in eo quod deus potest esse subiectum, quia
nulla scientia creata respectu dei potest habere universalitatem consi-
derationum vel universalitatem immediationum. Et quia per subiectum
quelibet scientia acquirit speciem et distinctionem, ideo in scientia
beatorum erit deus sub illo modo subiectum sine quo nec possumus esse
beati, et erit deus sub illo modo subiectum per quem scientia quam
habent beati de deo distinguitur a scientia quam habet deus de se ipso.
Deus ergo absolute sumptus vel deus in eo quod deus erit subiectum in
scientia quam habet deus de se ipso, ubi concurrit universalitas absolute,
tam considerationum quam immediationum, quia deus non per aliud
lumen, sed per lumen quod est ipse, nec per aliam visionem, sed per
visionem que est ipse, cognoscit se ipsum, quod non contingit in beatis,
ut est per habita manifestum. Sed in scientia beatorum et in quacumque
scientia creata deus non absolute, id est non in illo pelago infinitatis, nec
in eo quod deus, id est ut pelagus infinitatis, potest esse subiectum in

248 quia om. Ed.

253 sint] fuit C, sive Ed.

256-257 considerationum... universalitatem om. hom. C

258 nulla] illa Ed.

260 universalitatem] operationum add. et del. C, identitatem Ed. considerationum] con-
siderationis CEd.

261 universalitatem o7. Ed.

263 illo] nomine et add. V

263-264 sine... subiectum om. hom. C

264 illo] isto Ed. quem] quam C

267 ipso] et add. Ed. universalitas] universitas (ez infra /in. 285, 290) C

269 nec] non Ed.

271 ut est] patet hoc Ed. manifestum o7 Ed. in? om.C quacumque] alia @dd. Ed.
272 in om. Ed. illo]illa C

250

255

260

265

270



278

280

285

290

295

300

140 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

aliqua scientia creata. Ergo in scientia creata et finita deus non potest
esse subiectum nisi sub aliqua condicione limitante, contrahente et
specificante, que limitatio et specificatio melior modus qui occurrit
nobis est «ut requirit glorificatio et beatificatio nostra». Hoc ergo modo
deus poterit esse subiectum tam in scientia beatorum quam viatorum.
Aliter tamen et aliter, quia in scientia beatorum erit deus sic subiectum
secundum videre, in scientia viatorum erit deus sic subiectum secundum
credere et audire, iuxta illud Psa/mi: sicut audivimus, supple: in via, sic
vidimus in civitate dei nostri, id est in patria.

Sed dices quod triangulus in eo quod triangulus habet tres, et tamen
non concurrit ibi universalitas immediationum quantum ad causam:
licet sit ibi talis universalitas immediationum quantum ad subiectum,
non tamen est ibi quantum ad causam. Nam etsi triangulus non habet
tres per aliud subiectum, habet tamen tres per aliam causam. Potest ergo
esse reduplicatio sine universalitate immediationum. Poterit ergo deus
in eo quod deus esse subiectum in scientia beatorum vel viatorum
absque eo quod concurrat ibi universalitas immediationum. Et quod

dictum est de universalitate immediationum, qui vellet ad hoc laborare,
forte inveniret de universalitate considerationum. Poterit ergo esse

reduplicatio sine talibus universalitatibus.

Ad quod dicimus respondendum quod, si alicui alii posset compe-
tere magis immediatius et magis universalius habere tres quam trian-
gulo, illud aliud a triangulo haberet tres primo. Vel posset dici habere
tres absoluto nomine vel cum reduplicatione. Sic et in proposito: quia
scientie quam habet deus de se ipso competit magis universaliter consi-
derare de deo et magis immediate ferri in deum, ideo in illa scientia deus
est obiectum vel subiectum primo et sub absoluto nomine et cum

275 limitante] finitante et Ed.

278 deus poterit inv. Ed.

279 sic] sicut Ed.

280 videre... secundum? oz. hom. C videre] quod videtur Ed. scientia] vero add.
Ed. deus om. Ed.

281 credere et audire] quod creditur et auditur Ed.

283 et om. V tamen] quod Ed.

285 licet sit] sed sufficit Ed.

288 esse] ipesse C

290 concurrat] concurrit V

294 dicimus] diximus C, duximus Ed. posset] possit V

295 quam] in add. et del. C

296 primo] per se Ed.

298 scientie] scientia CVEd., correxi cum V *

300 obiectum vel subiectum] s. vel 0. V  vel subiectum oz. Ed.

281 Ps. 47, 9.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 141

reduplicatione. In scientia autem beatorum vel viatorum deus non sub
absoluto nomine, id est sub illo pelago infinitatis, nec cum reduplica-
tione, ut deus in eo quod deus, sed sub aliqua ratione contrahente et
specificante et finiente vel limitante poterit ibi esse subiectum. Quo
posito, ratione illius finitationis et specificationis scientia beatorum vel
viatorum, tamquam quid finitum, a deo sic sumpto poterit accipere
speciem et distinctionem a scientia quam habet deus de se ipso.

Sed adhuc dices, sicut in arguendo dicebatur, quod non videtur esse
eadem ratio deitatis et infinitatis. Propter quod poterit deus in eo quod
deus esse subiectum in sacra pagina vel in scientia beatorum, et tamen
non erit ibi subiectum infinitum in eo quod infinitum vel infinitum sub
ratione infinita, cum dictum sit aliam esse rationem infinitatis et dei-
tatis.

Ad hoc autem dici potest quod ratio deitatis est ratio infinitatis, quod
patet per Damascenum, libro primo, capitulo 12, qui vult quod nomine
dei intelligitur quoddam pelagus substantie infinitum. Dato tamen quod
Damascenus hoc non diceret, ipsa ratio hoc concludit. Nam Exod7 3,
cum deus loqueretur Moysi dicens: «Ego sum deus patris tui, deus
Abraham etc.», Moyse querente ab eo quod esset nomen eius, respondit:
«Ego sum qui sum. Sic dices filiis Israel: qui est mittit me ad vos». Hoc
ergo intelligimus nomine dei: aliquid quod non participat esse, sed est
ipsum esse. Oportet autem tale quid esse infinitum, cum non sit recep-
tum et limitatum in alio, sed sit id quod omnia entia participant et omnia
possibilia esse participare possunt, iuxta illud Dionysii, 4 De angelica
hierarchia: esse omnium est super esse deitas. Et quia infinita sunt que
habent esse et que possunt habere esse, que omnia sunt apta nata par-

301-303 In... reduplicatione oz. hom. C

302 infinitatis o7. Ed.

304 finiente vel] finitante et Ed. ibi o2. Ed.

307 et] etiam add. Ed. distinctionem)] indistinctionem C

314 dici potest inv. C

316 intelligitur] intelligatur Ed. quoddam] quod C infinitum] infinite (et infra /in.
328) Ed.

317 hoc?] non add. C 322 sit] tale quid add. V

305

310

315

320

325

319 eo] illo Ed. 323 sit] sicut Ed. entia] essentia ser. et corr. C

320 dices] dicis C 324 possunt] possint Ed.
321 dei om. C participat] percipiet C 325 deitas] deitatis V

315 Cf. lin. 68.

317 Ex. 3, 6.

320 Ex. 3, 14.

324 Ps. Dion., De ang. bier., 4, PG 3, 177D.



142 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

ticipare divinum esse, oportet quod illud esse sit infinitum. Et ista est
ratio Damasceni, quare nomine dei intelligitur pelagus substantie infi-
nitum. Nam hoc importatur nomine dei vel nomine deitatis: substantia

330 que est ipsum esse vel substantia cuius actus est infinitum esse et que est
idem quod ille actus et quod infinitum esse. Propter quod Damascenus
concludit ibidem quod deus est pelagus substantie infinitum, quia habet
in se omne esse, vel, quod idem est, quia hoc dicit «deus»: ipsum
infinitum esse.

335 Propter quod Anselmus vult quod hoc importatur nomine dei:
quicquid melius est esse quam non esse. Ergo, secundum eum, nomine
dei importatur pelagus infinitarum perfectionum. Quod concordat cum
Dionysio, 12 De divinis nominibus, quod laudare convenit eum qui est
infinitorum nominum, id est infinitarum perfectionum.

340 Verum quia intellectus hominis non quiescit, ideo semper cogitat
quod deus per ydemptitatem est ipsum infinitum, tamen alia ratio est
deitatis, alia infinitatis. Ideo volumus declarare quod infinitas magis
importatur nomine dei vel nomine deitatis quam nomine infiniti vel
nomine infinitatis. Nam, ut ait Damascenus, libro primo, capitulo 4, et,

345  si ipse hoc non diceret, ipsum dictum est per se clarum, videlicet quod
quoniam est deus, manifestum est, quid vero est secundum substantiam
et naturam, incomprehensibile est hoc et omnino ignotum. Si ergo quid
est deus secundum substantiam et naturam est incomprehensibile et
omnino ignotum, quid aliud est hoc dictu nisi quod ipse deus est que-

350 dam incomprehensibilitas et quedam infinitas et quod ipsa substantia
dei vel ipsa natura dei vel ipsa deitas est quedam incomprehensibilitas
et quedam infinitas? Dicere ergo deum in eo quod deus vel sub ratione

330 est?] in add. C

335 importatur] importetur Ed.

336 quicquid] est add. et del. V

338 Dionysio] capitulo 2dd. Ed.

339 id est] et Ed.

340 semper] propter quod Ed.

341 ratio est inv. Ed.

342 deitatis] infinitatis et Ed. alia] est ratio add. Ed. infinitatis] deitatis Ed.
344 nomine om. Ed. ait] accipit Ed.  347-349 Si... ignotum om. bom. V
345 est] esset V. quod om. Ed. 349 est hoc inv. Ed.

346 quid] quod CEd. vero] vere C 351 dei? om. Ed.

347 hoc et om. V. omnino] est add. C 352 ergo om. Ed. deum] correxi, deus CVEd.

328 Cf. lin. 68.

335 Abnsel., Proslogion, 5, ed. F.S. Schmitt, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, t. I, vol. I, p. 104.
338 Ps. Dion., De div. nom., 12, PG 3, 969A.

344 De fide orth., 1, 4, PG 94, 797B.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 143

deitatis esse subiectum in aliqua scientia creata, est dicere incompre-
hensibile in eo quod incomprehensibile et sub ratione incomprehensi-
bilitatis vel, quod idem est, infinitum in eo quod infinitum et sub ratione
infinitatis esse tale subiectum, quod est impossibile.

Attamen, ut magis possimus obturare ora loquentium, dicemus quod
parum ante iam diximus, videlicet quod infinitas magis importatur
nomine dei quam nomine infiniti. Nam nomine infiniti importatur
infinitas negative. Nam hoc est infinitum, id est non finitum. Sed
nomine dei importatur infinitas positive. Nam eo modo quo importatur
infinitas nomine infiniti possumus intelligere infinitum. Nam non
intelligitur infinitum nisi per finitum, quia secundum Augustinum,
quinto De trinitate, capitulo 7, negatio est in eodem genere cum affir-
matione. Quod ideo verum est, quia non intelligitur negatio nisi per
affirmationem, iuxta illud Philosophi in Elenchis: semper in non facere
intelligitur facere et omnino in negatione dictio, id est affirmatio. Pos-
sumus ergo intelligere infinitum, quod est negatio finiti, intelligendo
finitum. Unde et Damascenus, libro primo, capitulo 4, vult quod hoc
possumus intelligere de deo, quod est incorporeus, incorruptibilis, quod
est incomprehensibilis, quod est infinitus. Vult ergo ibi probare Damas-
cenus quod quid est deus secundum substantiam et naturam est incom-
prehensibile et omnino ignotum. Quod sic probat: quia si intelligimus
deum incorporeum, incomprehensibilem et infinitum, non quid est
deus, sed quid non est deus intelligimus. Sed nullus intelligit quid est
aliquid, solum intelligendo quid non est illud. Intelligendo ergo talia,
non intelligimus quid est deus, sed quid non est deus. Rursus, si intel-
ligimus deum sapientem, bonum, iustum et cetera talia, non quid est

353 esse] est Ed.

354 ratione] nomine C

355 vel om. CV  quod idem] ut Ed. ratione] nomine CEd.
356 esse tale] est Ed.

357 possimus] possumus C

358 iam om. V

359 infiniti? 0. C importatur] importetur C

360 infinitas o7. Ed. est' om. CEd. id est] vel C
361 deiom. V

364 trinitate] civitate dei C

370 possumus] possimus Ed. deo] eo C quod?] et V

371 est' om. CV 376 est om. V
373 intelligimus] iptelligamus Cv 377-378 quid'... intelligimus . bom. C
374-375 est deus 7nv. V 378 itustum] infinitum C

364 De trin., V, 7, PL 42, 915-916; CC 50-50a, pp. 213-214.
366 EL Soph., 31, 181b 28-30.
369 De fide orth., 1, 4, PG 94, 797B.

355

360

365

370

375



380

385

390

395

400

144 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

deus, sed aliquid circa deum intelligimus. Vult ergo Damascenus quod
ista attributa et iste perfectiones quas ponimus in deo sunt quidam rivi et
quedam pululationes comprehense in pelago substantie divine. Bonitas
ergo, que in creaturis est qualitas, et magnitudo, que in creaturis est
quantitas, in deo sunt ipsa substantia divina, iuxta illud Augustini, V De
trinitate, capitulo 1: intelligimus, quantum possumus, deum sine quan-
titate magnum, sine qualitate bonum. Nominant ergo ista attributa
deum secundum multarum perfectionum modum. Sed «deus» nominat
deum secundum pelagus substantie infinite, continens in se omnes istas
infinitas perfectiones. Et ideo dicit Damascenus: si intelligis deum
sapientem vel iustum et si quodcumque tale dixeris, non naturam dicis
dei, sed que sunt circa naturam, innuens quod deus secundum suam
naturam positive dicit quoddam pelagus substantie infinitum. Ista vero
attributa, que non per modum unum, sed per modum multitudinis et
infinitorum nominum nominant eum, non ipsum pelagus secundum
substantiam et naturam, quod est deus, sed magis aliqua circa ipsum
nominare videntur. « Deus» ergo dicit quoddam pelagus substantie infi-
nitum positive, quod pelagus «infinitum» dicit negative. Quid est ergo
infinitum intelligere possumus, quod est negatio finiti, sed quid est deus
secundum substantiam et naturam, cum importet infinitatem positive,
est nobis incomprehensibile et omnino ignotum. Possumus ergo de deo
propter hanc infinitatem positive scire quia est, sed non quid est. Prop-
ter quod claro clarius apparet quod deus in eo quod deus, absolute

380 sunt] sint Ed.

382 que' om. Ed. est? iter. Ed.

383 substantia] essentia Ed.

384 quantum... deum] d. q. p. Ed.

385 Nominant] Nominat Ed.

386 multarum... modum] mo. mul. p. Ed. deus] non add. Ed.

387 infinite] fort. pro infinitum (¢fr. supra lin. 69-70, 124, 316, 328-329, 332)
388 infinitas om. V

389 et] vel Ed.

390 naturam] dei iuvenis add. V (sed iuvenis del.)

393 nominant] nominat V. eum] enim Ed.

394 magis] potius V

396 Quid] Quod Ed.

397 quod] quia Ed.

398 secundum om. CV  et]aut V. importet] important V  infinitatem] passive add. ez
del. C

399 omnino oz. Ed.

400 non quid] numquid C 401 quod'] hec Ed. claro om. Ed.

383 De trin., V, 1, PL 42, 912; CC 50-50a, p. 207.
388 De fide orth., 1, 4, PG 94, 799C.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 145

loquendo, nisi determinetur cum aliqua determinatione, subiectum vel
obiectum in aliqua scientia creata esse non potest. Advertendum autem
quod «deus» et quelibet perfectio dei dicit quid infinitum, sed quomodo
hoc sit, infra dicetur.

Hiis autem omnibus excursis, volumus ostendere quod sub ratione
speciali deus est subiectum in scientia beatorum et per consequens etiam
est hoc modo subiectum in sacra pagina vel in scientia viatorum. Inve-
nimus enim de cognitione beatorum in sacra pagina, quantum ad
cognitionem dei, triplicem modum dicendi: unum modum Apostoli,
prima Ad Corinthios 13: nunc cognosco ex parte, tunc autem, id est in
patria, cognoscam sicut et cognitus sum, qui modus videtur esse proprius
ipsius patrie. Alium modum dicendi invenimus prima febannis 3, quod
videbimus eum sicuti est. Et iste modus videtur esse patrie per diffe-
rentiam ad modum cognitionis in via. Invenimus et tertium modum
dicendi ab eodem Apostolo, prima Ad Corinthios 13, quod nunc vide-
mus per speculum in enigmate, tunc autem facie ad faciem. Et iste
modus videtur comprehendere utrumque, videlicet cognitionem vie et
patrie.

Propter primum sciendum quod quilibet beatus in patria cognoscet
deum sicut cognitus est a deo. Sed cognitus est a deo per essentiam dei,
non per essentiam suam. Deus enim cognoscit quemlibet beatum per
essentiam suam, non per essentiam beati, ita quod ratio cognoscendi
beatum in deo est ipsa dei essentia. Sic etiam in deo ratio cognoscendi
deum est essentia dei. Illo ergo eodem medio quo deus cognoscit deum,
beatus cognoscit ipsum. Prout ergo deus cognoscit beatum et beatus
deum, est ibi assignare aliam et aliam rem cognitam, sed non alium et

403 autem] tamen Ed. 407 etiam om. Ed.
404 dicit] dicitur Ed. 408 est post modo Ed.
405 infra)] inferius Ed. 409 quantum] quam C

411 Corinthios)] capitulo add. (et infra lin. 416) Ed.
413 patrie] vie add. V  Iohannis] capitulo add. Ed.
414 sicuti] sicut C  modus] est add. V

417 speculum] et add. VEd. inom. V

418 utrumque] utramque Ed.

422 essentiam|] dei add. et del. C

424 dei] divina V

425 essentia] esse C

426 Prout] potest CV  deus] beatus Ed. cognoscit ?] cognoscere CV
427 ibi assignare /nv. Ed.

411 I Cor. 13, 12.
413 1 Joh. 3, 2.
416 1 Cor. 13, 12.

405

410

415

420

425



430

435

440

445

450

455

146 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

alium medium cognoscendi, quia ipsa essentia divina erit medium in
utraque cognitione. Cum ergo deus cognoscit beatum per essentiam
suam, <eum cognoscit> sub speciali ratione, quia secundum Augusti-
num, Octoginta trium questionum questione de ydeis, non eadem ratione
constitutus est homo et equus, et ait quod singula — quod potest exponi
de ipsis singularibus — propriis sunt creata rationibus; sed ita producit
deus res sicut eas novit, quia secundum Augustinum, XV De trinitate,
non quia deus producit res, ideo novit, sed quia novit, ideo producit. Si
ergo sicut res sunt note a deo, sic sunt producte, cum omnia sint pro-
ducta a deo secundum speciales rationes, omnia erunt nota a deo
secundum speciales rationes. Quilibet ergo beatus est notus a deo per
essentiam dei, prout illa essentia est specialis ratio cognoscendi illum
beatum. Et quia sic deus cognoscitur a beato, sicut beatus cognoscitur a
deo, cum hoc sit sub speciali ratione, consequens est quod deus sit
cognitus a beato sub speciali ratione. Quod totum contingit ex finitate et
limitatione creature, ut quia omnis creatura est certis limitibus circum-
scripta, ideo sub speciali ratione representatur in deo et habet ydeam in
deo, ut patuit per Augustinum, capitulo de ydeis. Videt ergo beatus
deum per essentiam dei, sed non in illo pelago infinito, sed sub quadam
speciali ratione. Ex hoc ergo poterit sumi una ratio quare deus sub
speciali ratione erit subiectum vel obiectum in scientia beatorum et per
consequens viatorum.

Secundum autem quod invenimus de cognitione dei in patria, quod
videbimus eum sicuti est, quod potissime dictum est de cognitione dei in
patria per differentiam ad cognitionem dei in via. Nam cognitio dei in
via magis est per quid non est quam per quid est, quia secundum
Dionysium, 2 De angelica hierarchia: hoc enim, ut estimo, est potentius
genus in ea, id est in cognitione dei, videlicet per negationem quam per
affirmationem. Et in eodem capitulo scribitur quod negationes de deo

428 medium'] modum VEd.
429 cognoscit] cognoscat Ed.
434 eas novit 7np. Ed. trinitate] capitulo (+ /ac.) add. Ed.

439 specialis ratio zzv. Ed. 445 patuit] patui C

440 sic... sicut] sicut... sic Ed. 451 eum] deum V

441-442 consequens... ratione oz. hom. Ed. 453 magis est inv. Ed.

442 totum] dictum Ed. finitate] finitatione Ed. quid?] quod add. et del. C
443 ut] et Ed. limitibus] limitationibus Ed. 455 in?om. V deiom. V

431 De diversis quaest. LXXXIII, q. 46, PL 40, 30; CC 44a, p. 72.

434 De trin., XV, 13, PL 42, 1076; CC 50-50a, p. 495.

445 De diversis quaest. LXXXIII, q. 46, PL 40, 29-31; CC 44a, pp. 70-73.
454 Ps. Dion., De ang. hier., 2, PG 3, 140D.

456 Ps. Dion., De ang. hier., 2, PG 3, 141A.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 147

sunt vere, affirmationes vero sunt incompacte. In via ergo magis
cognoscimus deum per quid non est, sed in patria videbimus sicuti est.
Sed «sicut» et «sicuti» et cetera talia adverbia dicunt similitudinem, non
equalitatem. Videbimus ergo eum sicuti est et similes erimus ei, cogno-
scendo ipsum. Non tamen propter hoc erimus equales ei etiam in
cognitione, quia deus etiam in patria erit vincens scientiam nostram,
quod non esset, si videremus deum in illa infinitate. Videbimus ergo
rem infinitam, sed sub ratione finita et sub speciali ratione.

Tertium quod dicitur de cognitione dei in patria, quod nunc vide-
mus per speculum in enigmate, tunc autem facie ad faciem. Videmus
ergo nunc in via deum per speculum, quia non videmus ipsum in se, sed
videmus ipsum per creaturas, in quibus relucet similitudo dei quasi in
quodam speculo. Sed tunc in patria videbimus deum facie ad faciem,
quia tunc videbimus ipsam rem et ipsam essentiam. Sicut ergo facies per
oculum quem habet videt aliam faciem, sic in patria anima beata per
intellectum quem habet videbit deum. Et sicut facies visa ab oculo
generat in oculo actum videndi se ipsam et non generat ibi aliam
speciem differentem realiter ab illa visione vel ab illo actu videndi, ut
plane vult Augustinus, X De trinitate, capitulo 2, sic deus in patria, non
imprimendo aliam speciem in intellectu beatorum, sed solum ipsum
actum intelligendi vel ipsam visionem intellectivam, videbitur a beatis.
Et quia ille actus intelligendi vel illa visio intellectiva est quid finitum,
oportet quod deus sub ratione finita, quam vocamus rationem specia-
lem, videatur a beatis in patria. Visio ergo per quam deus videt se est

457 affirmationes #ter. V. incompacte] incomparate C
458 per] propter Ed. videbimus] cognoscimus ser. e mg. corr. C, deum add. V
459 et! om. V

460 ei] in V

462 etiam om. Ed.

463 ergo] et add. Ed.

465 dei om. CV  nunc] non C  videmus] videbimus CV
466 speculum] et add. CEd.

467 via] viam C

469 deum post faciem Ed.

470 Sicut] si C, sic V  ergo] scientia add. et del. C

471 videt] vidit C

472 Et om. C oculo] oculum V

475 X] 10 Ed.

477 ipsam] illam Ed.

478 ille om. C finitum] infinitum C

475 De trin., X, 3, PL 42, 975; CC 50-50a, p. 317.

460

465

470

475

480



485

490

495

500

505

148 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

quid infinitum, quia est ipse deus; sed visio qua beati vident deum est
quid causatum et quid creatum a deo. Quantum ergo ad actum videndi,
deus in eo quod deus videt se ipsum, sed videtur a beatis quantum ad
huiusmodi actum videndi vel quantum ad huiusmodi visionem per
aliquid creatum et modo finito, ut sit hoc modo obiectum scientie
beatorum. Et quia hoc modo quo videbimus in patria, credimus de ipso
in via, oportet quod deus sub ratione finita vel sub ratione speciali sit
obiectum vel subiectum in sacra pagina, que est scientia viatorum.

Ulterius forte dubitaret aliquis quomodo infinitas se habeat ad
deum, quia hoc multum valebit ad intelligendum difficultatem propo-
sitam. Dicendum quod oportet dare in rebus quandam rem infinitam
actu positivo quantum ad esse, a qua omnia alia processerunt. Hec
autem res sic infinita, que est causa et principium omnium aliorum,
dupliciter potest nominari, quia vel nominabitur per quid est vel per
quid non est. Et si nominetur per quid est, dupliciter poterit hoc
contingere, quia illud nomen vel imponetur substantie et nature illius
rei vel imponetur perfectionibus nature eius.

Primo modo nominatur illa res infinita hoc nomine «deus». Nam
«deus» est nomen substantie et nature. Dicit enim hoc nomen «deus»
substantiam et naturam illius rei infinite.

Sed si nomen imponatur perfectionibus nature et substantie illius rei
infinite, sic imponuntur nomina ipsis attributis, ut «iustus», «sapiens»,
«potensy et cetera talia. Et quia perfectiones competentes nature divine
sunt infinite, ideo deus hoc modo potest esse infinitorum nominum,
quia in deo congregantur, secundum Philosophum, perfectiones om-
nium generum. Quod verum est non solum quantum ad perfectiones
que actu sunt, sed etiam quantum ad perfectiones que possunt esse, quas

482 causatum et quid om. C
485 ut om2. V  scientie] scientia Ed.

486 quo om. V

487 sub ratione? ozz. Ed.

489 habeat] habet V

490-491 propositam] propriam Ed.
491 Dicendum] Dicemus ergo Ed.
492 qua] quo C

494 quia om. V, post vel' C

495 nominetur oz. Ed.

497 imponetur oz. Ed.

502 sic] sicut Ed.

503 talia om. CV

504 deus posz hoc modo Ed.

505 Metaph., V, 16, 1021b 32-34 (cf. Averroes, In Metaph., V, 16, t. c. 21, ed. Venetiis,
apud Iunctas 1562-1574, ristampa Minerva, Frankfurt 1962, f. 131B.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 149

constat esse infinitas. Secundum quem modum merito dictus est deus
infinitorum nominum. Huiusmodi autem attributa non dicuntur esse
imposita nature divine, sed perfectionibus competentibus illi nature. Et
si dicantur talia nomina attributorum esse imposita nature divine, hoc
non erit formaliter, sed per ydemptitatem, quia omnia talia transeunt in
naturam divinam. Nec dicuntur synonime talia attributa, cum secun-
dum Commentatorem, in XII Mezaphysice, vivere et vita non dicuntur
de deo synonime. Cum ergo ista, videlicet vivere et vita, videantur
respicere unum et idem attributum, ideo, si non dicuntur synonime,
multo magis nomina imposita pluribus attributis non dicentur syno-
nime.

Advertendum tamen quod, cum dicimus deum potentem, sapien-
tem, iustum et cetera talia, ratione affirmationis videmur dicere quid est
deus. Sed, ut patuit per Damascenum, hec nomina non dicunt quid est
deus, quia non dicunt naturam et substantiam dei proprie et formaliter
loquendo, sed per ydemptitatem tantum. Et ideo dicit Damascenus
quod ista non dei naturam, ut supra patuit, sed aliqua circa naturam
nominant, vel nominant non naturam dei, sed aliqua secundum natu-
ram dei. Nam deus secundum suam naturam habet in se omnes istas
perfectiones. Iste ergo perfectiones sunt aliqua attributa divine nature.
Ex suo tamen modo significandi, non naturam dei, sed aliqua circa
naturam dei vel secundum naturam dicunt. Possunt autem hec ex suo
modo significandi dici non ipsa natura, sed attributa nature. Et quia
omnia talia sunt attributa deo, cogimur ponere quod hoc nomen «deus»
sit impositum ipsi nature et substantie divine. Sed hec nomina attribu-

508 dictus] deus ser. et corr. C, post est V

509 infinitorum nominum)] infinitus Ed.

510 nature divine 7zz. Ed.

514 inom. Ed. Metaphysice supplevi cumm Ed.  vita]indeoadd. V  dicuntur] dicantur C
515 de] in C de deo om. V  synonime] sed proprie add. Ed. ergo om. Ed.
519 tamen] autem C quod oz. Ed. sapientem oz. Ed.

520 iustum] pium add. Ed. talia om. Ed. videmur] videntur V, videtur Ed.
522 dei] eius V

523 sed] hec C

524 non] dicunt add. Ed.

526 suam naturam zy. V

527 Iste... perfectiones? om. hom. C

528 tamen] suo add. et del. C

531 deo om. C

532 divine] vel nature add. Ed. attributorum] que add. Ed.

514 In Metaph., X1, 3, t. c. 39, ed. cit., ff. 322H-323B.
521 Cf. lin. 388.

510

515

520

525

530



235

540

545

550

555

560

150 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

torum sunt imposita perfectionibus illius substantie vel nature. Sed hoc
nomen «deus» est impositum ipsi substantie vel nature. Habebunt se
ergo hec nomina attributorum, que possunt esse infinita, ad ipsam
naturam dei tamquam perfectiones eius. Et ideo ipsa natura dei dicit
illam rem que est deus quasi quoddam pelagus infinitum continens
omnes istos rivos et omnia ista flumina perfectionum. Habebit se ergo
natura dei quasi mare et pelagus infinitum in quo comprehenduntur
omnes isti rivi et omnia ista flumina perfectionum. «Deus» ergo est
nomen impositum nature.

Quod patet, quia sicut illi nature attribuuntur omnia ista, sic ipsi
deo, tamquam significanti naturam illam, omnia ista sunt etiam attri-
buta. Et ideo dicitur solus potens, solus rex seculorum, solus immortalis
et invisibilis. Omnia ergo attributa nature divine, sive nominentur
affirmative sive negative, dicuntur esse attributa soli deo, quia solum
hoc nomen «deus» impositum est ad significandum illam substantiam et
naturam, cui omnia hec sunt attributa. Omnia enim nomina competen-
tia illi rei infinite, de qua loquimur, possunt dici significare perfectiones
attributas illi rei infinite. Hoc autem nomen «deus» substantie et nature
illius rei est impositum, cum soli deo omnia hec attribuantur. Poterit
ergo secundum aliam et aliam linguam multis vocabulis nominari deus,
sed non loquendo de deo ut est trinus, sed ut est unus, cum omnia
nomina dei vel significent ipsa attributa vel substantiam et naturam,
cuius sunt attributa, cum omnia talia attribuantur soli deo. Solum hoc
nomen «deus» erit impositum ad significandum illam substantiam et
naturam. Si autem inveniantur plura nomina talia, erunt plura secun-
dum linguas vel secundum vocabula, non secundum significationes, vel
erunt plura nomina, sed synonima.

Habito quomodo affirmative dicuntur nomina de deo, leve est
videre quomodo dicuntur negative. Que omnia, excepto hoc nomine

533-534 Sed... nature om. hom. C

537 est deus 7np. C

539 natura] nomen C quo] qua Ed.
545 divine] dei C

551 attribuantur] attribuuntur V

554 significent] significant C

555 talia em. Ed. attribuantur] attribuuntur C
557 inveniantur] inveniuntur Ed.

558 significationes] significationem Ed.
558-559 vel erunt iter. C

559 sed] secundum Ed.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 151

«deus», quod impositum est illi substantie vel nature, cetera alia nomi-
na, nisi sint synonima, sive sint affirmativa, sive negativa, possunt dici
nomina attributorum. Nam sicut deo attribuimus perfectiones quas
videmus in aliis rebus affirmative, sic possumus ei attribuere negationes
imperfectionum, quas videmus in aliis rebus. Et quia ex imperfectione
contingit quod aliquid sit mortale, corruptibile, comprehensibile et
finitum, possumus negationes istorum attribuere deo, ut dicamus ipsum
esse immortalem, incorruptibilem, incomprehensibilem et infinitum.

Si ergo idem dicit hoc nomen «deus» et hoc nomen «infinitumpy,
videtur tamen unum ab alio dupliciter differre, quia hoc nomen «infi-
nitump» dicitur de natura divina per attributionem et negative, sed hoc
nomen «deus» importat illam naturam infinitam per significationem et
positive. Per significationem quidem, quia impositum est hoc nomen
«deus» ad significandum illam naturam infinitam. Positive vero, quia
non significat illam naturam infinitam negative, sed positive, prout est
quoddam pelagus omnium perfectionum et prout est quoddam pelagus
substantie omnes perfectiones continens, quod sine infinitate positiva
esse non potest. Propter quod Damascenus ipsum deum dicit esse pela-
gus substantie infinitum. Et quia magis est dicere aliquid positive quam
negative, hoc nomen «deus» excellentius dicit infinitatem divine
substantie vel nature, cum dicat eam quasi quoddam pelagus omnium
perfectionum positive, quam dicat hoc nomen «infinitum», importans
de se infinitatem negative.

Utrumque ergo repugnat actualiter scientie create: infinitas nega-
tive et positive, sed per amplius et perfectius repugnat infinitas positive,
cum negatio affirmationi innitatur et negativum ex positivo sumat ori-
ginem. Nam supposita constantia vel existentia subiecti, numquam
competit aliquid alicui negative, nisi quia competit ei aliquid positive,

562 impositum est] imponitur Ed.

566 in aliis] a suis C

567 contingit] competit Ed. aliquid] quid Ed. mortale] materiale Ed. et om. V
568 istorum] istarum V

569 incorruptibilem] et infinitum et 2dd. C

573 deus om. C importat] importabit Ed.

575 vero] autem Ed.

577 quoddam? om. C

578 infinitate positiva] infinite positive C

581 deus om. Ed.

585 Utrumque] utrum C

586 perfectius] excellentius C, seu excellentius add. V

587 et] etiam C

589 competit aliquid 7zz. V  alicui negative 7zp. Ed. aliquid positive ine. Ed.

565

570

575

580

585



590

595

600

605

610

152 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

propter quod illud verificabitur negative. Quare si est inconveniens in
scientia beatorum vel viatorum dicere infinitum in eo quod infinitum
esse subiectum, non minus, immo magis est inconveniens dicere quod
deus in eo quod deus est ibi subiectum. Nam magis importatur infinitas
nomine dei, quia importatur infinitas positive, quam nomine infiniti,
per quod importatur infinitas negative. Hoc est enim infinitum, quan-
tum est de se, quod non finitum.

Quod autem nomine dei importetur infinitas positive, patet. Nam
non possumus melius intelligere quid importatur nomine dei quam
intelligendo aliquid quod non participet esse, sed sit ipsum esse purum,
non receptum in alio, non finitum per aliud. Et ideo per esse notificavit
deus se ipsum, dicens, Exod: 3: «Qui est misit me ad vos». Tale autem
esse non receptum in alio, non limitatum per aliud, oportet esse purum
et infinitum. Et ideo per non mixtam potentiam, in qua recipiatur et per
quam limitetur et finiatur, potissime significatur deus, iuxta illud Com-
mentatoris, in X Metaphysice: deus est actus purus cui non est admixtum
aliquid de potentia.

Ad primum dicendum quod nobilissime scientie debetur nobilissi-
mum subiectum. Sed minor est falsa, quod scientia viatorum vel bea-
torum quam habent de deo sit nobilissima, quia adhuc est nobilior
scientia quam habet deus de se ipso. Secundum ergo nobilitatem scientie
assignabitur nobilitas subiecti, ut scientia divina quam habet deus de se
ipso habebit omnino nobilissimum subiectum, videlicet deum in eo
quod deus, id est in illo pelago infinitatis. Scientia beatorum, que non est

590 si om. Ed. inconveniens] inconsequens (e? infra lin. 592) Ed.
592 non] multo Ed.

594 importatur infinitas] importat infinitatem Ed.

595 per... negative] quia importat negative infinitatem Ed.

596 non] est add. V

597 dei inter/. V. importetur] importatur V

598 importatur] importetur Ed.

599 non om.Ed. participet] participat VEd. esse' om.C sit om. Ed. ipsum esse
inv. Ed.

600 receptum) recipitur (e# infra lin. 602) Ed.

601 deus post se ipsum Ed. autem] ergo Ed.

603 ideo] non V, nature Ed. per?] in ser. ef corr. C

604 limitetur] limitatur CEd. significatur] significat Ed.

605 in om. Ed. Metaphysice supplevi cum Ed.

608 quod] quia Ed. viatorum vel beatorum] b. vel v. V

609 nobilior] est add. V

613 id] ut Ed. est? om. C

601 Ex. 3, 14.
605 In Metaph., X, 4, t.c. 7, ed. cit., f. 257B.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 153

ita nobilis, habebit deum pro subiecto non ut deus, id est in illo pelago
infinitatis, sed habebit eum sub aliqua ratione finita, prout ad divinam
essentiam attingit status vel visio beatorum. Et ideo sub hac ratione et
condicione erit ibi deus subiectum, prout glorificator et beatificator
eorum. Si autem poneretur ibi ut restaurator, hoc erit ratione materie in
qua loquimur, quia hoc modo deus est beatificator beatorum quo est
restaurator eorum, quia secundum Augustinum nullus umquam salvari
potuit sine fide mediatoris. Sed in sacra pagina, que est adhuc minus
nobilis, erit deus subiectum sub speciali ratione, ut glorificator noster,
non ut per speciem visus, secundum quem modum est in scientia bea-
torum, sed per fidem creditus, secundum quem modum est obiectum in
scientia viatorum. Ad formam autem arguendi, quod theologia est
nobilissima scientia, verum est respectu scientiarum humanitus inven-
tarum, sed non est nobilissima respectu scientie beatorum et dei.

Ad secundum dicendum quod illud est subiectum in scientia propter
quod omnia alia queruntur et ad quod omnia alia ordinantur, quia ad
cognitionem subiecti omnia que sunt in scientia ordinantur vel princi-
paliter vel saltem aliquo modo. Omnia ergo que sunt in theologia
ordinantur ad cognitionem dei que perfectiori modo potest haberi de
ipso. Sed ista non est cognitio dei in eo quod deus, simpliciter et absolute
loquendo, sed hoc erit aliquo addito vel aliqua condicione adiecta, ut
patet ex principali solutione prime questionis. Argumentum ergo magis
concludit oppositum quam propositum.

Ad tertium dicendum quod lumen intellectus beatorum immediate
fertur in deum ut est deus obiective, quia divina essentia est immedia-
tum obiectum beatorum, et etiam intellectus beatorum fertur in deum ut
est deus secundum rationem obiecti, quia ipsa essentia divina non solum
secundum se ipsam est obiectum beatorum per se ipsam, sed etiam est ibi

614 subiecto] obiecto V

616 ideo] ita Ed. et] vel C

619 beatorum] sanctorum Ed. quo] quod CV
621 potuit] possit C que] que(m) ser. et corr. V
628 propter] ad C

629 alia'] reducuntur add. et del. C alia? om. Ed.
629-630 quia... ordinantur ez. hom. C

632-633 que... dei om. hom. C

632 modo] quo 4dd. Ed.

634 adiecta] addita Ed.

638 ut] et CV

639 et etiam] etc. Ed.

620 Apud Petri Lombardi Sent. 111, dist. 25, cap. 1, ed. PP. Collegii S. Bonaventurae Ad
Claras Aquas, (Spicilegium Bonaventurianum V), t. II, Grottaferrata (Romae) 1981,
p. 153.

615

620

625

630

635

640



645

650

655

660

665

154 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

ratio videndi se ipsam, quia beati vident divinam essentiam per divinam
essentiam, non per aliam speciem. Sed tamen, quantum est ex parte
actus visionis, beati non vident deum per se ipsum, quia ille actus
visionis non est quid increatum, sed quid creatum, et non est quid
infinitum, sed quid finitum. Ex hoc ergo manifeste concluditur quod
sub aliqua ratione finita et ex hoc sub aliqua ratione speciali beati
feruntur in deum, et non per omnem modum feruntur in deum in eo
quod deus, ut videant eum sub illo pelago infinito. Et si dicatur quod
videtur ibi deus in eo quod deus non per omnem modum, sed per
aliquem modum vel aliquos modos, tunc est idem quod esse ibi obiec-
tum deum in eo quod deus, non simpliciter, sed sub aliqua ratione
speciali. Verum quia argumentum arguebat ex lumine et fundabat se
super lumine beatorum, quod est lumen supernaturale, accipiens simi-
litudinem ex nostro lumine naturali, respondebimus ad argumentum
prefatum quod magis concludit oppositum quam propositum. Nam
lumen illud glorie vel illa gratia consummata per quam beati vident
deum, est quid creatum et quid finitum. Propter quod sub ratione finita
et per consequens sub aliqua ratione speciali deus est subiectum vel
obiectum in scientia beatorum et multo magis in scientia viatorum.
Ad quartum dicendum quod sicut beati feruntur in deum in eo quod
deus, ita nos suo modo per articulos fidei ferimur in deum in eo quod
deus, quia sicut beati vident divinam essentiam, et ratio videndi eam est
ipsa divina essentia, sic nos per articulos fidei ferimur in primam veri-

tatem. Et rationem per quam credimus articulis dicimus esse primam
veritatem obiective, et quantum ad rationem obiecti, eo modo quo est

possibile, ferimur in deum per fidem tamquam in primam veritatem.

643 essentiam om. C

644 actus?] intellectus add. et del. C

645 creatum] increatum ser. ef corr. V

647 ex... ratione? o7z. Ed.  hoc] sub hoc add. V

649 Et] Quod VEd.

651 aliquem... vel om. Ed. vel] per add. V

652 deum] correxi, deus CV, om. Ed. ratione] nature add. et del. C
658 quid'... et ster. C quid? om. V

659 sub] ratione #dd. C aliqua ratione inv. V

661 dicendum] dicitur Ed.

663 eam] eum C

664 ipsa] ibi Ed. divina essentia 7#2. Ed. primam] ipsam Ed.
665-666 Et... veritatem om. hom. C

666 quo] quod CV

667 veritatem] virtutem C



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 155

Sicut ergo se habent beati videndo deum, ita suo modo habemus nos
credendo ei et credendo eum. Sed licet sit ita secundum pretactos
modos, non est ita per omnem modum nec in beatis quantum ad
visionem, que succedit fidei, nec in nobis quantum ad fidem, cui suc-
cedit visio. Sicut ergo in beatis visio eorum non est ipse deus, sed est quid
creatum et quid finitum, sic in nobis fides non est ipse deus, sed est quid
creatum finitumque. Sicut ergo beati per speciem, id est per visionem
apertam, feruntur in deum per rationem finitam et per consequens per
rationem specialem, sic nos, et multo magis, per fidem et per articulos
fidei ferimur in deum sub ratione finita et per consequens sub ratione
speciali.

Ad quintum dicendum quod intellectus noster prius fertur in id
quod est prius quam in id quod est posterius, et prius fertur in absolutum
quam in respectivum. Tamen posteriora causantur ex prioribus et
respectiva sumunt originem ex absolutis. Et ideo in visione beatorum, si
ipsa absoluta, que se habent ut priora, dicunt rationem finitam et per
consequens specialem, ipsa etiam relata, que se habent ut posteriora,
dicent rationem finitam et specialem. Sic ergo se habet in beatis quod
ipsa divina essentia per se ipsam, non per aliam speciem, causat actum
intelligendi et videndi se ipsam in ipsis beatis. Et quia ille actus intel-
ligendi vel ille actus visionis est quid finitum, ut sepe sepius replicatum
est, oportet beatos sub ratione finita et per consequens sub ratione
speciali ferri in deum. Et si hoc veritatem habet in scientia beatorum,
quod sub ratione finita et per consequens sub ratione speciali feruntur in
deum tamquam in obiectum, multo magis hoc veritatem habet in scien-

668 Sicut] sic C se habent] solvunt (ez infra lin. 684) C modo] nos add. V
669 credendo ei] tradendo C  secundum] per Ed.

671 nec] ut ser. et corr. C  fidem] finem C

673 quid' om. Ed. sic... finitumque (lin. 674) om. hom. CEd.
674 finitumque] forz. pro: et finitum

676 sic] sicut V

677 sub ratione finita] per rationem finitam Ed.

681 ex]a V

682 si] sed C, om. Ed.

684 consequens] etiam add. V  etiam] enim C

685 dicent] dicant C, dicunt V

687 videndi] deum add. et del. C ipsis] hiis C, post beatis Ed.
688-689 replicatum est zz2. Ed.

690 ferri] ferimur C

691-692 quod... obiectum o7. Ed.

692 hoc... habet o7. Ed.

670

675

680

685

690



695

700

705

710

715

720

156 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

tia viatorum. Visio ergo divina, per quam beati dicuntur beatitudinem
habere, potest dici quid absolutum et quid prius respectu aliorum
sequentium. Si ergo illa visio est quid finitum et ex visione illa arguimus
quod beati sub ratione finita et sub ratione speciali deum vident, glo-
rificatio, que secundum rationem intelligendi videtur esse quid sequens
visionem illam, si habet quendam modum relativum ex illa visione,
multo magis erit quid finitum. Et si sub ratione illa ponatur deus esse
obiectum vel subiectum in scientia beatorum, sub ratione finita et spe-
ciali dicetur esse tale obiectum vel subiectum in scientia viatorum vel in
theologia.

Et per hoc patet solutio ad sextum, quia non erat differentia inter
argumentum quintum et sextum nisi quia quintum fundabatur super
differentia prioris et posterioris, sextum super differentia absoluti et
relati, quorum utrumgque est hic solutum.

Ad septimum dicendum quod, posito quod idem sit subiectum in
scientia beatorum et viatorum et non sit differentia nisi quantum ad
lumen, quia illi vident sub lumine claro et per visionem apertam, nos
sub lumine tenebroso et per speculum in enigmate, sed cum ipsi beati, ut
patet per habita, videant sub ratione finita et per hoc sub ratione speciali,
multo magis viatores cognoscent sub ratione finita et sub ratione spe-
ciali. Quod si dicatur quod beati vident deum in eo quod deum, patet
quod beati non vident deum secundum quod deum per omnem modum,
sed solum obiective et quantum ad rationem obiecti. Quantum autem ad
actum videndi et quantum ad lumen sub quo vident deum, non vident
deum secundum quod ipsum, nec vident deum secundum quod deum,
sed vident deum secundum quid creatum et finitum et secundum ratio-
nem finitam et specialem. Que omnia, ex quo sunt in scientia beatorum,
multo magis oportet esse in scientia viatorum.

695 est] per add. V

696 sub ratione? oz. Ed. deum vident izz. Ed.

698 si] et se Ed. habet] habeat V. quendam modum] quodammodo Ed.
700 obiectum vel subiectum] s. vel o. (e# infra /in. 701) Ed. et] vel Ed.
701 esse] etiam Ed. scientia] beatorum sub ratione finita et speciali (¢fr. /in. 700) add.C
703 ad] 7™ add. et del. V

704 argumentum oz. V, post sextum Ed.

705 differentia'-?] differentiam Ed. sextum] autem add. Ed.

707 sit] dicendum add. et del. C, scientia add. et del. V

708 et?] beatorum add. C

713 deum?] deus V

714 deum!' om. C secundum] in eo ser. et corr. C

716 quo] alio C

717 nec vident] ut videant V



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 157

Ad octavum dicendum quod subiectum presupponitur in scientia et
queritur in scientia. Supponitur quidem quantum ad cognitionem
incompletam, quia oportet de subiecto presupponere quia est et quid est
et quod dicitur per nomen subiecti. Sed queritur in scientia subiectum
quantum ad cognitionem completam. Et ideo dicit Apostolus .Ad
Hebreos 11 quod accedentem ad deum oportet credere quia est et quia
inquirentibus se remunerator sit. Presupponitur ergo in scientia theo-
logie et in eo quod vult accedere ad fidem quia deus est et quia est
remunerator, id est glorificator noster, sub ratione incompleta, et que-
ritur et declaratur hoc idem in eadem scientia sub ratione completa.

Ad nonum dicendum quod, cum dicitur quod, si deus ut glorificator
est subiectum in scientia beatorum et per consequens viatorum, quid
reduplicat ibi «ut glorificator»? Vel virtutem divinam vel actionem vel
effectum. Dicendum quod virtus divina potest ibi appellari ipsa divina
essentia ut virtualiter agit in intellectu beatorum et ut est immediatum
obiectum eorum. Actio autem divina potest appellari ratio obiecti, per
quam ipsa essentia divina offert se intellectui beatorum. Effectus autem
divinus, quantum ad beatitudinem illam, potest vocari ipsa visio, que est
effectus essentie divine ut est obiectum beatorum et ut est ratio obiecti,
quia non per aliam speciem, sed per se ipsam divina essentia se offert
intellectui beatorum. Cum ergo queritur quid reduplicat ibi «ut glori-
ficator» vel «in eo quod glorificator», dicemus quod reduplicat ibi ipsam
divinam essentiam vel virtutem divine essentie, ut est obiectum beato-
rum et ut immutat intellectum beatorum, quia per se ipsam est tale
obiectum et per se ipsam immutat intellectum beatorum. Sic etiam
reduplicat divinam actionem, que est ipsa divina essentia ut est ratio
obiecti et ut est ratio videndi se ipsam, quia sicut divina essentia non per
aliud obiectum videtur, sed per se ipsam, sic non per aliam rationem
videndi videtur, sed per se ipsam, quia non per aliam speciem, sed per se

722 in scientia o7z. Ed. quidem] quid V

724 et om. CV

728 accedere] accedendo Ed. quia?] correxi, qui CVEd.
731 si om. Ed.

733 actionem] essentiam V

740 divina] divinam ser. et corr. C

741 queritur om. C

744 immutat] invitat (ez infra /in. 745, 750) C

744-745 per... et iter. V

745 ipsam] est tale obiectum add. et del. C  Sic] sicut V
748-749 sic... ipsam om. hom. Ed.

725 Hebr. 11, 6.

725

730

735

740

745



750

755

760

765

770

158 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

ipsam immutat intellectum beatorum. Sed quantum ad reduplicationem
effectus, cum effectus huius immutationis vel huius obiecti et rationis
obiecti sit ipsa divina visio, que non est ipsa divina essentia, dicere
possumus quod deus non per se ipsum, sed per illam visionem, que est
quid creatum et quid finitum, videtur a beatis. Propter quod sub ratione
finita et sub ratione speciali videtur ab eis. Quod autem additur in
argumento, quod hoc non erit ex parte dei obiective, sed erit ex parte
nostra et ut est aliquid in nobis, argumentum declarat propositum
nostrum. Nam quia visio illa beata facta in intellectu beatorum ex
immutatione divine essentie et sub ratione divine essentie est quid
creatum et quid in nobis receptum, ideo est quid finitum et limitatum,
quia nulla creatura immutationem infinitam potest recipere. Non est
ergo ex parte dei qui se offert beatis quantum potest et offert se totum,
sed hoc est ex parte nostra et ex parte beatorum, qui non possumus
ipsum totum et totaliter capere. Ideo dicit Augustinus, loquens de deo,
primo Confessionum, circa principium: omnia te toto imples, sed nulla res
te totum capit. Ex defectu ergo nostro est quod, etiam existentes beati,
non possumus deum totum et totaliter capere. Propter quod etiam in
patria sub ratione finita, et per consequens sub ratione speciali, erit deus
subiectum scientie nostre et obiectum intellectus nostri, et multo magis,
cum hoc modo sit in patria, est hoc modo in via.

Ad decimum, quod alia est ratio infinitatis et deitatis, sufficienter
responsum est per ea que dicta sunt in principali questione et per ea que
dicta sunt in questione ulterius annexa questioni principali.

751 cum eftectus om. hom. Ed.

752 divina'] essentia add. et del. V

753 quod om. V

756 erit? om. Ed.

757 et om. Ed.

758 nostrum om. Ed. Nam] non CV (sed corr. V)

760 receptum] et add. C

763 est om. CV

764 totaliter] corporaliter CV  Ideo] nulla res add. et del.C loquens o7.V  deo om.C
765 omnia] alia V

766 etiam ser. et del. C  beati] etiam add. C

767 totaliter] corporaliter Ed.

770 modo?] etiam V

771 decimum] dicendum «dd. Ed.

773 principali] etc. Et sic est finis huius questionis de subiecto theologie fundamentarii

doctoris fratris Egidii Romani Archipresulis Bituricensis sacri ordinis Heremitarum sancti
Augustini add. Ed.

765 Conf. I, 3, PL 32, 662; CC 27, p: 2.



ANONYMUS

Quaestio de subiecto theologiae

(Toulouse, Bibliothéque municipale, ms. 739, ff. 41va—43rb)

Utrum deus secundum quod deus sit subiectum in sacra pagina. In
ista questione sic procedam: primo, ponam rationes que ostendunt
deum esse subiectum sub ratione deitatis simpliciter, et non sub ratione
speciali; secundo, ut bene intelligantur termini questionis, dicam que
requiruntur ad unamquamque reduplicationem vel que exigit redupli-
catio; tertio, ostendam in quo differt reduplicatio ista que est «deus in eo
quod deus est subiectum» ab aliis reduplicationibus, in quibus est redu-
plicatio subiecti ad passionem; quarto, dicam de infinitate dei et quo-
modo infinitas se habet ad deum, et <quinto> adducam rationes osten-
dentes impossibile esse deum esse subiectum sub ratione deitatis sim-
pliciter et absolute, et quod necessario oportet quod sit subiectum <sub>
aliqua ratione speciali; sexto, ostendam quod deum esse subiectum sub
ratione speciali non impedit immediatam visionem neque impedit
immediationem subiectivam, immo ostendam quod ista stant simul:
deum esse subiectum sub ratione speciali et esse immediatum subiectum
in ista scientia; septimo, solvam rationes primo adductas, que sunt
alterius partis.

Primo, debeo adducere rationes que ostendunt deum esse subiectum
sub ratione deitatis, et non sub ratione speciali, et erunt undecim. <1»
Prima talis: nobilissime scientie est nobilissimum subiectum; sed deus
in eo quod deus vel sub ratione deitatis est nobilissimum; ergo deus in eo
quod deus est subiectum et sub ratione deitatis, et non sub ratione
speciali.

<2» Preterea, illud est subiectum in scientia propter quod omnia alia
in scientia queruntur et ad quod omnia alia ordinantur; sed ad deum ut

14 immediationem] immediatam

20-23 Cf. Tract., lin. 4-7.
24-30 Cf. 7Tract., lin. 8—11.

10

15

20

25



30

35

40

45

50

55

160 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

est sub ratione deitatis omnia que in ista scientia sunt ordinantur, et
propter eum, ut est sub ista ratione, omnia queruntur; ergo est subiec-
tum ut est sub ista ratione et non sub speciali, quia propter huiusmodi
rationem specialem non queruntur omnia alia neque ad eam ordinan-
tur.

<3» Preterea, sicut <lumen> naturale et lumen intellectus agentis est
ratio qua immediate noster intellectus fertur in ens secundum quod ens,
quod est subiectum in methaphisica, ita lumen fidei est ratio qua intel-
lectus noster fertur in deum ut deus est, sub ratione deitatis et imme-
diate.

4> Preterea, sicut lumen glorie est ratio qua immediate ipsi beati
vident deum ut deus est et ut est sub ratione deitatis aperte et nude, ita
lumen fidei est ratio qua immediate viatores vident deum <ut deus est> et
ut est sub ratione deitatis, obscure tamen et eni<g>matice; ergo deus sub
ratione deitatis est subiectum, et non sub ratione speciali.

<5> Preterea, sub eadem ratione est subiectum aliquid in principiis et
in conclusione; sed deus sub ratione deitatis est subiectum in articulis
fidei et non sub ratione speciali; ergo sub ratione deitatis est subiectum
in conclusione vel in scientia, que est habitus conclusionis, et non sub

ratione (f. 41vb) speciali.

<6> Preterea, ratio quare videtur quod deus ut deus non sit subiec-
tum, videtur esse quia deus ut deus vel sub ratione deitatis est infinitus,
quia, ut dicit Damascenus, deus est quoddam pelagus substantie infini-
tum; sed hoc non obstat, quia alia est ratio deitatis et alia est ratio
infinitatis.

<7» Preterea, intellectus noster per prius fertur in illud quod est prius
quam in illud quod est posterius; sed deus sub ratione deitatis est prior
quam sit sub ratione glorificatoris, et quam sit sub aliqua ratione spe-
ciali; ergo deus sub ratione deitatis, que est prior, est subiectum, et non
sub aliqua ratione speciali.

«8> Preterea, per prius intellectus noster fertur in deum sub ratione
absoluta quam sub ratione relata; sed ratio deitatis est absoluta, ratio

55 ratione iter.
48 De fide orth., 1, 9, PG 94, 836B.

31-35 Cf. 7Tract., lin. 12-19.
41-45 Cf. Tract., lin. 20-23.
46-50 Cf. Tract., lin. 58-61.
51-55 Cf. Tract., lin. 24-32,
56-60 Cf. 7Tract., lin. 33-38.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 161

glorificationis est relata, quia sumitur in habitudine ad glorificatos vel
glorificandos; ergo deus est subiectum ut deus et ut est sub ratione
deitatis, et non glorificationis.

<9» Preterea, secundum istos qui ponunt quod deus est subiectum
sub ratione glorificationis, idem et secundum idem est subiectum deus
in via et in patria, et non diversificatur nisi secundum rationem luminis;
sed in patria ipsi beati vident deum immediate et sub ratione deitatis et
sub ista ratione beatificantur, et ideo beatificantur vel glorificantur, quia
vident deum ut deus est et sub ratione deitatis; ergo sub ista ratione est
subiectum, et non sub ratione glorificationis.

«10> Preterea, subiectum debet supponi in scientia; sed deus ut
glorificator non supponitur, immo ita queritur utrum sit glorificator,
sicut utrum sit sapiens vel bonus et sicut de aliis attributis; ergo ut
glorificator, non est subiectum.

<11> Preterea, ista reduplicatio, quando dicit «ut glorificator», vel
reduplicat virtutem vel actionem vel effectum. Si reduplicat virtutem
que est in deo, cum illa sit idem quod deus vel deitas, ergo, sic redu-
plicando, est dicere quod deus sub ratione deitatis est subiectum. Si
reduplicat actionem, cum ipsa actio dei, ut est in deo, sit ipse deus vel
ipsa deitas, ergo, sic reduplicando vel dicendo, erit dicere idem quod
primo, ut puta quod deus sub ratione deitatis est subiectum. Si reduplicat
effectum, tunc ratio talis non erit condicio obiecti et non se tenebit ex
parte obiecti, neque erit aliquid in obiecto vel deo, sed erit aliquid ex
parte nostra et erit aliquid in nobis, quod est inconveniens. Iste sunt
rationes pro ista parte. Hec de primo.

Secundo, restat declarare quid nomine reduplicationis importatur et
que requirantur vel que coexigit ipsa reduplicatio. Propter quod scien-
dum quod hec reduplicatio «in eo» idem est quod «ipsum» vel «secun-
dum ipsum»; <sed ipsum secundum quod ipsum>, ut vult Philosophus,
primo Posteriorum, oportet quod sit universale et immediatum. Redu-
plicatio ergo ista que est «in eo» vel «secundum quod ipsum» importat
vel dicit universalitatem vel immediationem. Verbi gratia, ut si trian-

61 Preterea] pp?
69 glorificator] glorificatio (et infra /lin. 72)
79 condicio] com®

87 Anal. Post., 1, 4, 73b 25ss.

61-67 Cf. Tract., lin. 39-44.
68-71 Cf. Tract., lin. 45-49.
72-82 Cf. Tract., lin. 50-57.
83-135 Cf. Tract., lin. 72-92.

60

65

70

13

80

85



90

95

100

105

110

115

120

162 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

gulus habet tres in eo quod triangulus vel secundum quod triangulus,
talis reduplicatio dicit universalitatem vel immediationem, quia univer-
saliter triangulus habet tres et immediate habet tres, quia immediate est
causa subiectiva istius passionis. Figura enim, si habet tres, non habet in
eo quod figura, quia neque universaliter habet tres, neque immediate.
Universaliter <non»>, quia omnis figura non habet tres, et ideo deficit ab
universalitate subiectorum. Immediate non, [quia deficit] quia non ut
figura est causa ipsius non habere tres, sed in eo quod talis, ut triangulus,
et ideo dicitur quod deficit ab universalitate cause et ab immediatione
cause, quia non immediate est causa unius passionis.

Dico quod deficit ab universalitate cause respectu istius passionis
que est habere tres, quia non universaliter est causa istius passionis, sed
esset causa universaliter alicuius alterius passionis que <est» sibi equalis,
si esset aliqua una natura specifica vel aliqua res vel secundum speciem
accepta vel secundum genus, qualitercumque talis res vel talis figura,
(f. 42ra) si esset causa secundum quod tale, esset causa alicuius passionis
sibi equalis, non sibi inequalis. Semper enim oportet quod illud quod est
causa in eo quod ipsum sit causa alicuius passionis que est equalis sibi et
sibi primo competat, et cuicumque alteri competat, oportet quod per
ipsum sibi competat. Et ratio est quia, quando aliquid est causa secun-
dum quod ipsum alicuius passionis, oportet quod talis passio sit causata
immediate ex principiis essentialibus ipsius cause. Et quia immediate
talis essentia vel talia principia essentialia sunt cause, oportet quod sint
universaliter cause. Et hoc importat, cum dicitur quod hoc est causa in
eo quod ipsum, quia se ipso toto et totaliter et immediate est causa talis
passionis. Et ideo oportet quod sibi primo talis passio competat et alteri
per ipsum, et oportet quod sibi convertibiliter talis passio competat.
Ergo quia habere tres non competit figure convertibiliter, neque est
causa immediata secundum principia sua essentialia ipsius habere tres,
et per consequens neque est causa universaliter ipsius habere tres, immo
si esset causa secundum universalitatem principiorum suorum et imme-
diate, causaret passionem aliam sibi equalem, et non habere tres.
Concludendum est ergo quod figura in eo quod figura non habet tres et
deficit ab universalitate cause et ab universalitate subiectorum et ab
immediatione.

104 accepta)] acceptam
119 et...tres iter. hom.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 163

Eodem modo dicendum est de equilatero, sed differt in hoc quia
figura est universalior quam sit equilaterus, et ita principia figure sunt
universaliora quam principia equilateri, et ita passio que erit causata ex
principiis figure erit universalior quam sit passio que erit causata ex
principiis equilateri. Et differt in hoc quia figura deficit ab universalitate
subiectorum, quia aliqua subiecta sunt sub figura que non habent tres,
sed equilaterus deficit isto modo non quod deficiat ab universalitate
subiectorum quod aliquis equilaterus non habeat tres, quia omnis equi-
laterus habet tres; tamen deficit ab universalitate subiecti, quia hoc
subiectum quod est equilaterus non est ita universale sicut est ista passio
«habere tres». Et hec de secundo.

Restat declarare tertium, quod est in quo ista reduplicatio «deus in
eo quod deus est subiectum in sacra pagina» <differt> ab alia redupli-
catione, que est subiecti ad passionem. Propter quod sciendum quod hec

reduplicatio «deus in eo quod deus vel secundum quod deus est subiec-

tum in sacra pagina» duo importat, scilicet universalitatem et imme-
diationem, que duo importabat alia reduplicatio, sed iterum importat
tertium, quia importat cognitionem. Et ita hec reduplicatio importat
tria: universalitatem et considerationem et immediationem. Sed ista tria
possunt reduci ad unum, verumptamen differenter. Propter quod scien-
dum quod deus in eo quod deus vel sub ratione deitatis potest ad
duplicem scientiam comparari: ad scientiam suam et ad scientiam nos-
tram vel beatorum.

Si enim comparetur ad scientiam suam, talis reduplicatio dicit uni-
versale<m) considerationem et universalem immediationem. Universa-
lem considerationem dicit, quia in scientia sua omnibus modis quibus
considerari potest, consideratur. Dicit universalem immediationem,
quia sue scientie est omnimode immedietas, quia sue scientie subicitur,
et si deus subicitur sue scientie, non subicitur nisi secundum nostrum
modum intelligendi. Cum autem reduplicatur subiectum respectu pas-
sionis, quamquam habeat universalitatem et immediationem, non
tamen habet universalem considerationem, sed habet universalem
subiectionem, quia universaliter sue passioni subicitur, neque habet

128 principiis] equilateris add. et del.
129 deficit] differt

136 declarare] secundum add. et del. tertium] in quo add. et del.
152 subicitur] int’
157 universaliter] universalitatem

136-147 Cf. Tract., lin. 93-110.

125

130

135

140

145

150

155



160

165

170

175

180

185

190

164 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

universalem immediationem, sed bene habet immediationem, quia
immediate subicitur sue passioni, sed non habet universalem immedia-
tionem, id est omnimodam immediationem, que innititur tali passioni
sicut subiectum innititur proprio accidenti et in secundo modo dicendi
per se. Et ita secundum hoc differt hec reduplicatio «deus est subiectum
in ista scientia in eo quod deus» ab alia reduplicatione, quia ista habet
universalem considerationem, illa habet universalem subiectionem, et
non considerationem. Secundo differt, quia ista habet universalem
immediationem, illa non habet universalem immediationem, sed habet
immediatam subiectionem.

Alio modo potest considerari hec reduplicatio «deus in eo quod deus
vel sub ratione deitatis est subiectum» in comparatione ad scientiam
creatam, ut ad scientiam beatorum vel ad scientiam nostram. Et isto
modo importat respectu talis scientie universalem considerationem,
quia hoc importat hoc «in eo quod» vel «secundum quod ipsumpy,
(f. 42rb) quod semper sit universale. Sed quia respectu scientie subiecti
habet considerationem, sequitur quod respectu scientie, ex quo est
subiectum secundum quod deus vel in eo quod deus vel sub ratione
deitatis, quod habeat universalem considerationem, quod reputo impos-
sibile. Item, habet immediatam considerationem, quia ex quo deus in eo
quod deus est subiectum, sequitur quod immediate subiciatur tali scien-
tie secundum considerationem, sicut immediate subicitur subiectum,
quod est subiectum in eo quod tale, sue passioni. Secundum istam aliam
viam differt hec reduplicatio ab illa in qua reduplicatur subiectum
respectu passionis, primo quia ista dicit universalem considerationem,
id est omnimodam considerationem, ut adhuc melius probabitur, quod
tamen est impossibile improbabitur. Tamen ex quo ponitur esse subiec-
tum sub tali ratione, oportet quod dicat universalem considerationem.
Illa reduplicatio non dicit universalem reduplicationem, sed universa-
lem subiectionem, ut dictum est. Secundo, differt, quia ista dicit imme-
diatam subiectionem secundum considerationem, illa dicit immediatam
subiectionem, secundum quod subiectum subicitur accidenti proprio.

Sed sciendum quod ista reduplicatio «deus ut deus est subiectumn», ut
reduplicatur respectu scientie sue et ut reduplicatur in scientia creata vel

160 immediationem] mentionem
169 ad] subiectum add. et del.
172 in eo quod] quod in eo
187-188 immediatam izer.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 165

nostra, convenit et differt, ut ex dictis potest haberi. Primo convenit in
scientia sua, ut dicit universalem considerationem, et in nostra etiam,
quod est impossibile. Ergo impossibile est quod sit subiectum in ista
scientia in eo quod deus vel sub ratione deitatis. Secundo, differt quia in
scientia sua habet universalem immediationem, sed in scientia nostra
non habet universalem immediationem, quia non omnimode innititur
scientie nostre sicut scientie sue, sed innititur scientie nostre in ratione
cause obiective vel subiective, sicut subiectum subicitur scientie secun-
dum considerationem et innititur ut alia res, quod non contingit in
scientia sua. Differt etiam quia in scientia nostra, quamquam immediate
innititur ratione obiecti, non innititur omni modo immediate, quia
innititur nobis in scientia nostra mediante lumine fidei, et beatis
mediante lumine glorie, et nobis et eis mediante actu distincto a scientia.
Sed in scientia sua omni modo innititur immediate realiter. Et hec de
tertio.

Quarto restat dicere de infinitate, quot modis dicitur et quomodo se
habet ad deum. Propter quod sciendum quod infinitum dicitur tribus
modis et unus modus dividitur in duos modos et ita dicitur quatuor
modis. Uno modo, dicitur infinitum privative; alio modo, dicitur infi-
nitum negative; tertio modo, dicitur infinitum positive, et hoc dupli-
citer: uno modo dicitur positive secundum esse, alio modo dicitur
positive secundum fieri.

Duo modi infinitatis competunt creaturis et duo alii modi compe-
tunt deo. Creaturis competit infinitas privativa et infinitas positiva
secundum fieri. Primo, creature competit infinitas privativa, quia pri-
vatio dicit aptitudinem ad oppositum, et isto modo materia est infinita,
quia apta nata est finiri per formam, et talis infinitas deo non competit,
quia numquam finiri potest. Competit etiam creature infinitas positiva
secundum fieri, quia secundum divisionem in fieri potest continuum
dividi in infinitum et secundum augmentationem potest numerus ire in
infinitum. Talis infinitas deo non competit, quia nichil est in deo
secundum fieri, sed totum est secundum esse perfectum. Competit
tamen deo infinitas positiva secundum esse, et hoc dupliciter, secundum
quod dupliciter ipse deus potest considerari.

Potest enim ipse considerari primo secundum substantiam et secun-
dum esse simpliciter, et isto modo competit sibi infinitas positive sim-

198 scientie ?] nostre add. et del.
205 de] secundo add. et del.

207-272 Cf. Tract., lin. 357-405, 489-606.

195

200

205

210

215

220

225



230

235

240

245

250

255

260

166 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

pliciter, ut sit sensus quod talis substantia, ut talis substantia que est deus,
est infinita, et ita infinitas ista est de primo intellectu ipsius substantie,
quia talis substantia, secundum se et ut talis substantia est, est quedam
infinitas positiva. Et ad significandum istam substantiam vel istam
infinitatem, que infinitas est de primo intellectu talis substantie, est
impositum hoc nomen, quod est «deus», ut expresse innuit Damasce-
nus, primo libro, capitulo XII°, dicens quod hoc nomen «deus» importat
quoddam pelagus in(f. 42va)finite substantie. Est ergo deus secundum
talem substantiam quidam infinitus. Dicere ergo quod deus, ut deus est,
est subiectum in tali scientia, est dicere quod talis substantia ut talis
substantia, vel talis infinitas ut talis infinitas, est subiectum in scientia,
quod est impossibile, ut melius apparebit infra.

Alio modo potest deus considerari secundum perfectiones, ut puta
attribuibiles. Et isto modo etiam competit sibi infinitas positive, quia
positive est sapiens et bonus, et sic de omnibus aliis attributis, que esse
possunt infinita, et unumquodque est infinitum. Et forte talis infinitas
que est positive, que dicitur infinitas in genere, est de primo intellectu
attributi, sicut illa infinitas positiva simpliciter est de primo intellectu
ipsius dei secundum substantiam.

Alio modo competit deo infinitas negative, et hoc dupliciter, secun-
dum quod dupliciter competit ei positive, quia sicut affirmatur esse
infinitum, sic negatur esse finitum. Est enim infinitus secundum sub-
stantiam. Sequitur immediate negatio «non est finitus secundum sub-
stantiam». Et est infinitus secundum quodlibet attributum et secundum
omnia attributa. Sequitur «ergo non est finitus secundum quodlibet
attributum et secundum omnia attributa». Et isto modo est infinitus
negative, quia ab eo negatur unumquodque finitum, quia quidquid est
in eo, est infinitum et negatur ab eo quecumque imperfectio, quia
quidquid est in eo est perfectum.

Concludamus ergo quod deus non est infinitus infinitate privativa
neque est infinitus infinitate positiva que est secundum fieri, sed est
infinitus infinitate negativa, et est infinitus infinitate positiva secundum
perfectiones attributales, et est infinitus infinitate positiva simpliciter,
que infinitas continet in se omnes perfectiones et infinitas perfectiones,

248 ei] eis

251 infinitus] infinitum
257 infinitus Zzer.
233-234 Cf. lin. 48.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 167

et que infinitas est ipsa substantia dei et est ipse deus, et hoc de primo suo
intellectu. Et si diffiniretur substantia dei vel deus, quod est nomen
importans substantiam dei infinitam, in eius ratione vel diffinitione
poneretur talis infinitas. Et si diffiniretur talis infinitas, in eius ratione
clauderetur substantia ipsa dei vel ipse deus, cum sit indivisibile. Est
ergo talis infinitas eiusdem rationis cum deo. Frustra ergo dicitur quod
alia est ratio dei et alia est ratio infinitatis. Immo, ut iam patet, est eadem
ratio deitatis vel dei et ratio infinitatis. Ergo si deus, ut deus est, vel sub
ratione deitatis, esset subiectum in ista scientia, esset subiectum sub
ratione infinitatis, quod est impossibile, ut adhuc probabitur. Et hec de
quarto.

Restat quinto adducere rationes quod impossibile est deum esse
subiectum sub ratione deitatis vel deus ut deus est in sacra pagina, et
quod necessario oportet quod sit subiectum sub ratione speciali. Et hoc
probatur pluribus viis. Prima sumitur ex parte reduplicationis impor-
tantis universalem cognitionem, id est omnimodam cognitionem.
Secunda via sumitur ex parte nature divine, ut importat infinitatem,
quia ipsa est infinitas, que est de primo suo intellectu. Tertia via sumitur
ex parte essentie divine prout est medium cognoscendi. Quarta via
sumitur ex parte essentie vel dei ut habet rationem obiecti. Quinta via
sumitur ex parte potentie nostre. Sexta via sumitur ex parte luminis fidei
vel luminis glorie. Septima via sumitur ex parte actus vie vel actus patrie.
Octava via sumitur ex parte principiorum vel articulorum fidei.

Prima talis ex parte reduplicationis: reduplicatio ista «deus ut deus
vel secundum quod deus est subiectum in scientia ista» importa(t
universalem cognitionem, id est omnimodam cognitionem, ut iam pro-
batum est superius. Sed si esset in eo quod sic subiectum, talis scientia,
<que> est creata vel limitata, <deum> comprehenderet, quia cognosceret
deum omnibus modis quibus esset cognoscibilis, quod est impossibile.
Relinquitur ergo quod impossibile est esse deum subiectum (f. 42vb) sub
ratione deitatis vel in eo quod deus; ergo oportet quod sit sub speciali
ratione.

Secunda est ex parte nature divine, que est talis: natura vel sub-
stantia divina, de existentia sue nature et ut talis natura est, est infinita,

2062 substantia zzer.

263 diffiniretur] desineretur
264 infinitam] infinitum
271 adhuc] adhunc

273-377 Cf. Tract., lin. 406-488.

265

270

275

280

285

290

295



300

305

310

315

320

325

168 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

immo est ipsa infinitas positiva, que infinitas est de primo intellectu
ipsius, et talis infinitas positiva et natura divina sunt eiusdem rationis, ut
probatum est. Ergo si deus in eo quod deus est subiectum, sequitur quod
sit in eo quod infinitus, et sic ut infinitus compre<hen>deretur a scientia
vel in scientia finita, quod est impossibile. Relinquitur ergo quod non
est subiectum ut deus est sub ratione deitatis, sed sub aliqua ratione
finita.

Sed sic dicendo, videtur quod talis infinitas positiva et deus sunt
nomina synonyma. Dicendum quod infinitas non est nomen positivum,
sed est nomen negativum et ideo significanter ponitur «positiva» et
dicitur «infinitas positiva». Sed hoc nomen «deus» est nomen affirma-
tivum, et ideo ostaculum nullum.

Tertia via est ex parte essentie, ut habet rationem medii cognoscen-
di, et est talis: deus cognoscit creaturas per essentiam suam non sub
ratione deitatis, sed secundum specialem rationem, ut puta mediante
ratione ydeali, dicente Augustino, questione de ydeis, quod alia ratione
[qua] communis est homo et alia ratione communis est equ<us. Et idem
Augustinus, eodem capitulo: singula propriis rationibus producuntur.
Et si cognoscat secundum rationem deitatis ut deitatis est et secundum
unam rationem, quod credo esse verum, tunc ipse cognoscit secundum
rationes ydeales et speciales; ergo essentia divina ut ydea est et secun-
dum talem rationem specialem cognoscit creaturas. Sed beatus cogno-
scit sicut et cognitus est, ut dicitur in Jebanne, sed non potest cognoscere
secundum illam rationem infinitam, que est ratio deitatis ut deitatis est;
ergo cognoscit deum secundum rationem specialem, sicut deus cogno-
scit eum. Et si non sicut quicumque et secundum omnem modum est
simile, est tamen in hoc simile quod deus cognoscit beatum per essen-
tiam suam et non per essentiam beati, et cognoscendo per essentiam
suam ipsum beatum, cognoscit eum secundum rationem specialem, ita
beatus non cognoscit deum per essentiam suam, ut puta beati, sed per
essentiam dei, secundum tamen rationem specialem. Est ergo essentia

299 infinitus?] infinitur

304 synonyma] signonima

315 tunc] tamen

321 sicut quicumque] pro: utcumque?

311 De diversis quaest. LXXXIII, q. 46, PL 40, 30; CC 44a, p. 72.
313 [bid.
318 re vera 1 Cor. 13, 12.

308-333 Cf. 7ract., lin. 420-449,



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 169

divina medium in cognoscendo secundum rationem specialem in deo
ipsum beatum et est medium cognoscendi in beato ipsum deum. Non
ergo essentia divina sub ratione deitatis est medium cognoscendi in
beato, sed secundum rationem specialem. Et ita non est subiectum
secundum rationem deitatis, sed secundum rationem specialem, in
visione beata et in visione enigmatica vel in scientia beatorum et via-
torum.

Quarta via est ex parte dei ut habet rationem obiecti, et est talis: sicut
se habet obiectum ad potentiam, ita se habet <subiectum» ad scientiam.
Sed tunc arguitur: obiectum sub ratione formali ita se habet ad poten-
tiam quod neque excedit potentiam neque exceditur a potentia. Ex quo
ergo non excedit potentiam, potest potentia ferri secundum omnem
rationem obiecti in eum et omni modo quo obiectum est comprehen-
sibile, potentia potest comprehendere eum. Et sic scientia semper se
habet ad suum subiectum quod potest omni modo eum comprehendere
sub ratione sua formali, quia secundum talem rationem neque excedit
scientiam neque exceditur a scientia. Si ergo deus sub ratione deitatis
esset subiectum, omnimode in tali scientia comprehenderetur, quod est
impossibile. Relinquitur quod sit subiectum sub ratione speciali.

Quinta via sumitur ex parte nostre potentie, et est talis: potentia
nostra est finita; ergo non potest terminari ad obiectum infinitum ut
infinitum, sed terminatur, ad quodcumque terminatur, ad [quodcum-
que] finitum vel infinitum id est sub ratione finita. Sed si deus in eo quod
deus esset subiectum in ista scientia, tunc terminaretur ad infinitum
infinite, quod est impossibile; ergo non est deus in eo quod deus
subiectum, sed secundum aliquam rationem specialem.

Sexta via sumitur ex parte luminis fidei vel gratie, que est talis:
lumen fidei vel lumen gratie est finitum; ergo in eo non potest fieri
representatio obiecti infiniti ut infinitum est vel infinite; ergo sub
ratione deitatis non potest representari, sed oportet quod fiat sub ratione
speciali.

339 quo] quod
344 esset] essem
349 id est fort. delendum

330

335

340

345

350

355



360

365

370

375

380

385

390

170 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

Septima via est ex parte actus vie vel actus patrie, et est (f. 43ra) talis:
actus fidei est finitus et actus in patria, qui est beatificus, est represen-
tativus, et nisi representaret, impossibile est quod beatus videret, et per
consequens, impossibile est quod beatificaretur. Sed cum talis actus sit
finitus, impossibile est quod representet infinitum infinite; ergo impos-
sibile est quod deus sit subiectum in eo quod deus, quia oporteret quod
representaretur per talem actum infinite, quod est impossibile; ergo
oportet quod sit subiectum sub aliqua ratione speciali.

Octava sumitur ex parte principiorum unius scientie et ex parte
principiorum fidei, que principia sunt articuli fidei, que est talis: prin-
cipia sunt nobis communicata secundum modum nostre potentie et sunt
taliter nobis communicata ut per ea possumus habere scientiam istam et
conclusiones in ista scientia. Et si sunt elevantia potentiam nostram,
non sic sunt elevantia ut elevent potentiam nostram, ut terminetur ad
infinitum infinite, sed sic elevant ut cedat potentia ad que attingere non
potest secundum naturam. Sed si deus in eo quod deus esset subiectum,
oporteret quod potentia elevaretur non solum ad infinitum, sed eleva-
retur infinite, quod est impossibile. Relinquitur ergo quod non sit
subiectum sub ratione deitatis, sed sub ratione aliqua alia speciali. Et hec
de quinto.

Restat sexto declarare quod deum esse subiectum sub ratione spe-
ciali non impedit immediatam visionem neque impedit immediationem
subiectivam. Et ista stant simul: quod deus sit subiectum sub ratione
speciali et immediate. Propter quod sciendum quod ipsi beati vident
ipsum deum immediate et per essentiam suam, non aliquo medio
obiective, ut supra dictum est. Immo ipsa essentia dei est ratio in beatis
videndi deum, verumptamen secundum rationem specialem, ut supra
dictum est. Et ideo videre deum sub ratione speciali non impedit
immediatam visionem subiectivam. Immo stant simul ista: quod deus
videatur immediate et videatur sub aliqua ratione speciali. Et ut melius
pateat, sciendum quod sicut cum deus immediate videt beatum per
essentiam suam divinam, verumptamen secundum rationem ydealem,
que est ratio specialis, et talis ratio ydealis vel specialis non impedit
visionem dei quin sit immediata, ita cum beatus videt deum per essen-
tiam divinam, videt immediate secundum aliquam rationem specialem,
talis ratio non impedit visionem immediatam. Eodem modo dicendum

366 scientie] que principia sunt add. 370 in iter.
367 fidei'] articuli fidei add. 386 subiectivam] obiectivam

358-365 Cf. Tract., lin. 465-488.
378-397 Cf. Tract., lin. 205-257.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 171

est de deo respectu scientie nostre vel beatorum in ratione cause subiec-
ti, sicut dictum est de deo respectu potentie in ratione cause obiecti, quia
sicut se habet obiectum ad potentiam, ita se habet subiectum ad scien-
tiam. Et hec de sexto.

Restat septimo vel ultimo solvere rationes alterius partis. Ad pri-
mam, cum dicitur quod nobilissime scientie est nobilissimum subiec-
tum, ista maior est vera. Sed cum dicitur in minori quod ista est nobi-
lissima scientia, ista est falsa, quia nobilissima scientia est illa quam deus
habet de se ipso, que est ipse deus, et in illa scientia est nobilissimum
subiectum, et in illa scientia est subiectum deus secundum quod deus vel
sub ratione deitatis, in nulla alia scientia potest esse subiectum sub
eadem ratione sub qua est in scientia sua. Immo, si sub eadem ratione
esset subiectum in scientia sua et in nostra, non enim distingueretur
nostra scientia a sua, et scientia creata et finita esset infinita et <il>limi-
tata.

Ad secundum, quando dicitur quod illud est subiectum in scientia ad
quod omnia ordinantur et propter quod omnia queruntur, hoc totum est
verum. Sed cum dicitur: omnia ordinantur et omnia queruntur in
scientia nostra propter deum ut est sub ratione deitatis, ista est falsa, quia
ea que sunt in scientia nostra ordinantur ad deum sub illa ratione
secundum quam eum possumus attingere, et hec est ratio finita, et non
infinita. Et ita argumentum, si bene deducatur, magis arguit propositum
nostrum et oppositum eorum quam € CONVerso.

Ad tertium, cum dicitur: sicut intellectus noster lumine naturali
immediate fertur in ens ut ens est, ita mediante lumine fidei immediate
fertur in deum ut deus est, dicendum quod intellectus noster fertur in
ens virtute luminis naturalis finite, et non sub ratione infinita. Ita
mediante lumine fidei, ex quo est quid finitum, et mediante lumine
glorie noster intellectus immediate fertur in deum, sed non sub ratione
infinita. Et ideo non arguit <propositum», immo magis oppositum
arguit. Et per hoc patet responsio ad quartum.

(f. 43tb) Ad quintum, cum dicitur quod sub eadem ratione est deus
subiectum in principiis vel in articulis fidei et in scientia, dicendum

396 ad?] potentiam add. et del.
418 in] eis add. et del.

422 noster] veri

398-408 Cf. Tract., lin. 607-627.
409-416 Cf. Tract., lin. 628-636.
417-424 Cf. Tract., lin. 637-660.
425-432 Cf. Tract., lin. 661-678.

395

400

405

410

415

420

425



430

435

440

445

450

455

172 Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae»

quod verum est. Sed cum dicitur: deus in eo quod deus est subiectum in
articulis, falsum est, quia mediantibus articulis ferimur in deum ut est
nobis possibile, et non ut est nobis impossibile, et inde ferimur in
divinam veritatem secundum aliquam rationem finitam, et non infini-
tam, mediantibus articulis. Et ideo est deus subiectum in articulis sub
ratione speciali et finita.

Ad sextum, cum dicitur quod alia est ratio deitatis et infinitatis,
dicendum quod, ut dictum est superius, talis infinitas positiva et deitas
sunt eiusdem rationis et unum clauditur in alio.

Ad septimum, cum dicitur quod intellectus noster per prius fertur in
id quod est prius quam in id quod est posterius, sed ratio deitatis est prior
quam ratio specialis, dicendum quod intellectus noster per prius fertur
in id quod est prius, si est sibi proportionatum; sed ratio deitatis est sibi
improportionata, quia est infinita, et ideo non arguit. Et non oportet
etiam quod intellectus semper feratur in id quod est simpliciter
prius.

Ad octavum, cum dicitur quod per prius intellectus noster fertur in
absolutum quam in relatum, hoc est verum. Sed cum dicitur quod ratio
glorificationis est relata vel dicit habitudinem ad glorificandos, dicen-
dum est per interemptionem quia ratio talis que intelligitur per ratio-
nem glorificationis est quid absolutum. Si tamen de ratione nominis
importatur relatio, non est nobis cura. Quia non habemus proprium
nomen ad nominandum tale speciale, nominamus eam in ordine ad
actum, et non tamen sine causa nominamus eam in ordine ad actum
talem, quia sub illa ratione qua deus videtur, sub illa ratione glorificat, et
talis est ratio specialis, ut dictum est superius. Et intellectus beati non
attingit eum sub omni ratione, sed sub aliqua, et ita est ista specialis de
qua loquimur.

Ad nonum, cum dicitur quod sub eadem ratione est subiectum deus
hic et in patria, hoc est verum. Et cum dicitur: illi vident deum imme-
diate, hoc etiam verum est. Sed cum dicitur quod vident eum sub ratione
deitatis, hoc est falsum, immo vident secundum aliquam rationem spe-
cialem, ut dictum est. Et cum dicitur quod glorificat sub ratione deitatis,

433-435 Cf. Tract., lin. 771=773.
436—-442 Cf. Tract., lin. 679=702.
443-454 Cf. Tract., lin. 703-706.
455-4061 Cf. Tract., lin. 707-720.



Una nuova questione di Egidio Romano «de subiecto theologiae» 173

dico quod glorificat secundum quod videtur. Et quia videtur secundum
rationem specialem, ideo secundum talem rationem glorificat.

Ad decimum, cum dicitur quod ita queritur utrum sit deus glorifi-
cator sicut sapiens vel bonus, sed subiectum debet supponi, dicendum
quod subiectum debet supponi quantum ad imperfectam cognitionem,
oportet de subiecto presupponere quia est, sed non oportet eum sup-
ponere quantum ad cognitionem perfectam, et isto modo queritur
utrum sit glorificator.

Ad undecimum, cum dicitur quod reduplicat aliquid «in eo quod
glorificator»: vel aliquid in deo, et tunc est idem quod deus, vel effec-
tum, et tunc esset aliquid in nobis et non in obiecto, quod est incon-
veniens, vel actionem, et tunc idem quod prius, quia actio est idem quod
deus, dicendum est quod talis reduplicatio reduplicat aliquid in deo ut
virtutem suam vel essentiam suam secundum rationem specialem,
secundum quam glorificat. Unde reduplicat essentiam divinam que
glorificat secundum talem rationem. Et ista ratio, vel essentia divina
secundum talem rationem specialem, differt a se ipsa ut est sub ratione
deitatis et infinita, et est una realiter, solum differens secundum ratio-
nem. Et ideo cum queritur quid reduplicat, dictum est quod reduplicat
essentiam divinam secundum specialem rationem.

464 ad] illud quod add. et del.

462-467 Cf. Tract., lin. 721-730.
468-479 Cf. Tract., lin. 731-770.

460

465

470

475






	Una nuova questione di Egidio Romano "de subiecto theologiae"

