
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Hölderlin über Urteil und Sein

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Hölderlin über Urteil und Sein

I. Die Fragestellung

Hölderlins philosophische Thesen haben in den zurückliegenden
Jahren vermehrt Aufmerksamkeit erfahren. Dies gilt insbesondere für
das 1961 von Fr. Beißner publizierte Fragment über Urteil und Sein.1

So wird dank der Studien von D. Henrich, M. Franz, H. Bachmeier und
Chr. Jamme2 deutlich, daß sich Hölderlins Überlegungen auch hier im
Horizont einer aktuellen Diskussion bewegten. Damit stellt sich
allerdings die Frage, ob der Text eigenständige Positionen Hölderlins zum
Ausdruck bringt oder dialektische Überlegungen artikuliert, mit denen
dieser Autor anderen Denkern auf deren eigenem Terrain begegnet.
Handelt es sich bei Begriffen wie z.B. <Sein-schlechthin> also um
Termini, die in der Absicht verwendet werden, die Positionen anderer zu
beschreiben und auf ihre Kohärenz hin zu prüfen? Handelt es sich um
die Begrifflichkeit eigener Positionen, an denen die Auffassungen anderer

zu messen sind?

1 Stuttgarter Ausgabe IV, 216f. — Der Text ist, nach Meinung der meisten Interpreten
im Frühjahr 1795 entstanden. Vgl. M. Frank, Eine Einführung in Schellings Philosophie.
Frankfurt a.M. 1985, 68.

2 D. Henrich, Hölderlin über Urteil und Sein. Eine Studie zur Entstehungsgeschichte

des Idealismus. In: Hölderlin-Jahrbuch 14 (1965/66) 73-96; M. Franz, Das

System und seine Entropie. <Welt> als philosophisches und theologisches Problem in den
Schriften Friedrich Hölderlins. Phil. Diss. Saarbrücken 1982; ders.: Hölderlins Logik.
Zum Grundriß von <Seyn Urtheil und Möglichkeit>. In: Hölderlin-Jahrbuch 25

(1986/87) 93-124; H. Bachmeier, Theoretische Aporie und tragische Negativität. Zur
Genesis der tragischen Reflexion bei Hölderlin, in: H. Bachmeier, Th. Horst,
P. Reisinger: Hölderlin, Transzendentale Reflexion der Poesie. Mit einer Einführung
von F. Martini, Stuttgart 1979, 83-145; Chr. Jamme, Ein ungelehrtes Buch. Zur
philosophischen Gemeinschaft zwischen Hölderlin und Hegel in Frankfurt 1797-1800, Bonn
1983 Hegel-Studien, Beiheft 23), bes. 80—87.



112 Hölderlin über Urteil und Sein

Diese Fragen scheinen in den bereits erwähnten Studien kaum

Beachtung gefunden zu haben; und so ist es auch nicht verwunderlich,
daß bei allem Interesse, das diesem Text zuteil wurde, weiterhin
Unklarheit über die Natur der Argumentation selbst herrscht. Zwar
haben die Interpreten mehrheitlich angenommen, daß Hölderlin Fichte
kritisiere, - was ja insofern nahezuliegen scheint, als Hölderlin Fichtes
Tendenz der Erhebung des Ichs über die Regionen des Bewußtseins mit
Skepsis betrachtete und in dem Schreiben vom 26. Januar 1795 an Hegel
diesbezüglich eine präzise Meinung äußert.3 Doch ist z.B. der Begriff
des Seins so, wie er in <Urteil und Sein> Verwendung findet, bei Fichte
nicht vorgegeben; und er läßt sich genaugenommen auch nicht sinnvoll

gegen Fichte ins Feld führen. Denn <Sein> steht bei Fichte für den

Begriff jener Wirklichkeit, die die Sichtweise des Dogmatismus
charakterisiert. Mithin würde Hölderlin Fichte an einer Position bemessen,
die der Autor der Wissenschaftslehre nicht akzeptiert und keineswegs
als Maßstab der Beurteilung anerkannt hätte. Bei Schelling hingegen
bezeichnet der Ausdruck das Absolute innerhalb der Sichtweise des

Idealismus. Desgleichen spricht Fichte bekanntlich nicht von einer
<intellectualen>, sondern von einer <intellectuellen> Anschauung;
Hölderlins Ausdrucksweise ist also die des jungen Schelling. Auch scheint
die bloße Tatsache, daß Hölderlin etwa zur gleichen Zeit Fichtes
Auffassungen für etwas kritisiert, was hier geradezu gefordert zu werden
scheint, die traditionelle Einschätzung des Fragmentes nicht eben

nahezulegen. Diese und andere Momente sprechen eher dafür, daß sich
Hölderlin mit Schelling auseinandersetzt.4 Offen bleibt nur die Frage,
wie er dies tut und welche Absicht er mit dieser Auseinandersetzung
verfolgt.

Doch hängt die Beurteilung dieser Frage im Ganzen an der
Einschätzung einzelner Punkte, die in den oben erwähnten Studien nicht
eigens aufgeworfen wurden und daher klärungsbedürftig bleiben. Deshalb

scheint es zweckmäßig, die systematischen Fragen in den Vordergrund

zu stellen und erst auf dem Hintergrund weitergehender Klärungen

nach möglichen historischen Beziehungen zu fragen.

3 StA VI, 155.
4 Diese Auffassung wurde u.a. von F. Strack, Systemprogramm und kein Ende, in:

Das älteste Systemprogramm. Studien zur Frühgeschichte des deutschen Idealismus, hrsg.
von R. Rubner, Bonn 1982 (1. Aufl. 1973) 106-149, bes. 135, und M. Franz, Hölderlins
Logik, a.a.O. 110, vertreten.



Hölderlin über Urteil und Sein 113

Damit ist auch der Gang der nachfolgenden Erörterungen
vorgezeichnet. Denn im Zentrum des Textes steht ja die Annahme eines

systematischen Verbundes zwischen der Idee vom <Sein> und der
Vorstellung von <Subjekt> und <Objekt> als Bestandteilen des Urteils als

Urteil. Hier stellen sich zwei Fragen: Erstens, was ist mit <Sein>

überhaupt gemeint? Zweitens, inwieweit drückt — wie Hölderlin sagt —

<Sein> eine Verbindung von Subjekt und Objekt aus? Was hätte eine
solche Verbindung mit jener Verbindung zu tun, die im Sinne der
Urteilslehre der traditionellen Logik als Verbindung von Subjekt und
Prädikat gilt? Gibt es Erwägungen, die Hölderlins Ersetzung der

gebräuchlichen Termini <Subjekt> und <Prädikat> durch die Termini
<Subjekt> und <Objekt> verständlich werden lassen? An diesem Punkt
wollen die nachfolgenden Erörterungen ansetzen. Dabei beginnen wir
mit der zweiten Frage. Denn sie läßt sich vergleichsweise klar
beantworten. So wird unter Hinweis auf ähnliche Stellen bei Schelling (II)
und Hegel (III) deutlich, daß Hölderlins Konzeptualisierungdes Urteils
in Begriffen wie <Subjekt> und <Objekt> eine Inversion der Verhältnisse
im <Satz> darstellt, wo der Subjekt-Terminus auf das <Objekt> verweist
und der Prädikat-Terminus für jenes Gebilde steht, das dem Gegenstand
zu- oder abgesprochen wird. Auch die Vorstellung des Urteils als Urtei-
lung läßt sich anhand einiger Stellen bei Schelling und Hegel illustrieren

(IV). Sodann wenden wir uns der ersten Frage zu und untersuchen
die Bedingungen, die einem Gebilde gesetzt sind, welches mit dem

Begriff <Sein-schlechthin> angesprochen werden darf. Hier wird sich

zeigen, daß selbst jene Identität, die mittels des <Ich bin Ich> zum
Ausdruck gebracht wird, nicht als Fall von Sein-schlechthin anzusehen
ist und das transzendentale Ich mithin auch nicht als das Absolute
betrachtet werden darf (V). Schließlich werden wir den Gedanken
selbst rekonstruieren und zu zeigen versuchen, daß der Duktus der
Gedankenführung als dialektisches Argument erkennbar wird, das sich
im Rahmen der Voraussetzungen Schellings bewegt und Schellings
Gedanken als

unstimmig erweisen soll (VI). In einem Anhang werden die in (VI)
näher skizzierten Argumente mittels elementarer Formalisierungen
genauer dargestellt (VII).



114 Hölderlin über Urteil und Sein

II. Reflexe bei Schelling

Der relevante Beleg bei Schelling findet sich im System des

transzendentalen Idealismus5 und lautet, daß «das Prädikat, der Begriff [hier]
immer das Subjektive [repräsentiert], das Subjekt das Objektive»6. Diese

Vorstellung, die den Zusammenhang bei Hölderlin erhellen kann,
gründet Schellings Überzeugung nach auf der Tatsache, daß «alles Wissen

auf der Übereinstimmung eines Objektiven und Subjektiven
beruht»7. Die Termini <subjektiv> und <objektiv> charakterisieren hier,
was zur Sphäre des Denkens bzw. zur Sphäre des Gegenstandes gehört.
Bei der Behauptung selbst handelt es sich offensichtlich um eine Variante

der Korrespondenz-Theorie der Wahrheit; und Schelling versteht
die Relata dieser Beziehung als Ding bzw. Begriff, Gegenstand bzw.

Vorstellung. Freilich präzisiert Schelling, daß sachhaltiges Wissen - er
sagt mißverständlich «alles wahre Wissen»8 - durch synthetische bzw.
nicht-identische Sätze repräsentiert werde. Analytische bzw. identische
Sätze berichten nichts über die Wirklichkeit. Sie kommen hier insofern
nicht in Betracht, als «der Begriff nur mit dem Begriff» verglichen
werde und so das Denken nicht über sich hinausgelange. Anders gelte
für synthetische Sätze, daß «der Begriffmit dem von ihm verschiedenen
Gegenstand verglichen wird»9: in diesem Fall nämlich denke ich «da-

5 F.W.J. Schelling, Schriften von 1799-1801. Unveränderter reprografischer
Nachdruck. Darmstadt 1982. Zitiert: Schriften 1/3.

6 Schriften 1/3:363.
7 Schriften 1/3:352.
8 Schriften 1/3:363. Leicht mißverständlich ist diese Formulierung insofern, als

Schelling in § 1 bereits für «alles Wissen» eine unauflösbare Verbindung von Wissen und
Wahrem vorausgesetzt hatte (Schriften 1/3:339). - Hegels These in der <Vorrede> zur
Phänomenologie des Geistes «Man kann wohl falsch wissen» (Gesammelte Werke Bd. 9:
39, 36-37) scheint eine Polemik gegen Schellings «Denn man weiß nur das Wahre»
(Schriften 1/3:339) auszudrücken.

9 Man versteht, was Schelling meint. Doch ist die Argumentation wohl elliptisch.
Der Akzent liegt auf «verschieden». Daß Gegenstände als Gegenstände von Begriffen als

Begriffen verschieden sind, versteht sich von selbst. Dies würde auch den Fall einschließen,

daß der Begriffvon X mit dem Gegenstand X verglichen würde. (Auch Kant spricht
in <Die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren erwiesen> [1762] AA 2:
47.3ff. davon, daß «Etwas als ein Merkmal mit einem Ding vergleichen [...] urteilen
[heißt]. Das Ding selber ist das Subjekt, das Merkmal das Prädikat».) So verweist der
Ausdruck «...verschieden...» wohl auf die Überlegung, daß der Prädikatsbegriff nicht mit
dem Subjektsbegriff identisch ist. Weil die Beziehung zwischen beiden Begriffen durch
Verschiedenheit charakterisiert ist, kann Schelling sagen, daß auch der an Subjekt-Stelle
genannte Gegenstand X vom Prädikatsbegriffverschieden sei. Denn es handelt sich nicht
um seinen Begriff. Vielmehr geht es um einen Begriff, der von seinem Begriff insofern
verschieden ist, als der Begriffvon Y nicht einmal Teilbegriff bzw. Merkmal des Begriffes
von X ist.



Hölderlin über Urteil und Sein 115

durch, daß ich das Subjekt des Satzes denke [...], nicht auch das Prädikat,
das Prädikat kommt zum Subjekt hinzu». Für alle Fälle dieser Art gelte

nun, daß das Prädikat, der Begriff das Subjektive repräsentiere, das

Subjekt hingegen das Objektive. Da Schelling im relevanten Kontext
auch die Auffassung vertritt, daß Subjekt und Prädikat jenseits des

Bewußtseins nicht getrennt seien, ist es aufschlußreich zu sehen, daß er
seinerseits eine Art Trennungstheorie vertritt: «Also ist eine Trennung
von Subjekt und Prädikat nur dadurch möglich, daß jenes die Anschauung,

dieses den Begriff repräsentiert.»10
Hier ist nicht der Ort, den Problemen nachzugehen, welche Schel-

lings Unterscheidungen mit sich bringen. Denn der für unsere Betrachtung

relevante Punkt scheint deutlich genug. In der Sicht der traditionellen

Logik unterscheiden wir zwischen dem Gegenstand (S), auf den

wir uns beziehen, und dem, was über ihn gesagt wird (P). Wenn es nun
heißt, daß das Subjekt das Objektive repräsentiere, so ist gemeint, daß

der syntaktisch an Subjektstelle plazierte Ausdruck «S» auf den Gegenstand

S verweist; und wenn es heißt, daß das Prädikat bzw. der Begriff
das Subjektive repräsentiere, so ist gemeint, daß der syntaktisch an
Prädikatstelle plazierte Ausdruck «P» jenen Gehalt (P) signalisiere, als

welcher S gedacht, begriffen oder vorgestellt wird, z.B. als Haus, Buch

usw.

III. Reflexe bei Hegel

Diese Art der Betrachtung findet sich auch bei Hegel. Namentlich
die Differenzschrift verzeichnet zahlreiche Belege. Besonders deutlich
und für die Einschätzung unserer Frage aufschlußreich ist jene Stelle,

wo von der «Identität des Begriffs und des Seins, des Subjekts und des

Objekts»11 gesprochen wird. - Doch gibt es bei Hegel noch eine andere

10 Schriften 1/3:508. Vgl. schon: Philosophische Briefe über Dogmatismus und
Kritizismus X: «Aber das Urteil selbst ist nichts Ursprüngliches. Es fragt sich erstens,
wodurch es dem Geiste möglich wird, Objekt und Vorstellung zu unterscheiden Zweitens,

wie es möglich ist, daß beides, Gegenstand und Vorstellung aufeinander bezogen
werden?» (Schriften 1/1:393-394).

11 G.W. 4:19.31-32. Vgl. dazu die Stellen beim frühen Hegel [Hegels theologische
Jugendschriffen, hrsg. v. H. Nohl, Tübingen 1907], 383, 268, 270, 384, wo von
Vereinigung des Subjektiven und Objektiven die Rede ist. Namentlich aufschlußreich ist hier
die in: Glauben ist die Art behauptete Bedeutungsleichheit von <Vereinigung) und <Sein>.

Allerdings wird die Funktion des «Bindewortes» (<ist>) auf die Vereinigung von Subjekt
und Prädikat bezogen. Siehe zu diesem Text auch Chr. Jamme, Ein ungelehrtes Buch,
a.a.O. 333.



116 Hölderlin über Urteil und Sein

Dimension. Zwar scheint sie auf den ersten Blick von unserer
Fragestellung wegzuleiten. Doch ist auch sie geeignet, die Situation als ganze
besser zu beleuchten: In der <Vorrede> zur Phänomenologie des Geistes

arbeitet Hegel mit zwei Verwendungen des Wortes <Subjekt>. Die eine
ist relativ vage und nicht präzise bestimmt. Denn <Subjekt> bezeichnet
hier gleichermaßen die grammatische Kategorie, den Ausdruck, der als

Subjektsterminus fungiert, den Gegenstand, auf den wir uns beziehen,
und die Betrachtung des Gegenstandes als eine Art hypokeimenon. Die
andere Verwendung scheint daraufhin festgelegt, aktive, selbstbewußte
Wesen zu identifizieren. Bei diesem Sinn von <Subjekt> handelt es sich

um den Gegenbegriff zu dem Sinn von <Substanz>12; und da unter
<Substanz> hier gewissermaßen starre, inerte Wirklichkeits-Stücke
verstanden werden, die typischerweise als feste Träger von Attributen
vorzustellen seien, gilt für die Beschreibung einer Realität unter dem

Titel <Subjekt> umgekehrt, daß sie wesentlich als geistiges Gebilde
verstanden werden und deshalb eben nicht als hypokeimenon konzeptua-
lisiert werden dürfe.

Genau dies aber geschieht Hegels Meinung nach da, wo das Ver-
standes-Denken Wesen und Charakter des Absoluten dem Status des

Subjekts im Urteil assimiliere. Denn die Mangelhaftigkeit und philosophische

Beschränkung des Satzes13 liege darin begründet, daß hier starre

Gegebenheiten14 zum Ausdruck gebracht würden. Wer also das Abso-

12 Das z.T. assoziativ anmutende Hin-und-Her mit dem Terminus <Subjekt> wird von
manchen Interpreten gelegentlich als Konfusion gedeutet. Vgl. z.B. Q. Lauer, A Reading
of Hegel's Phenomenology of Spirit, New York 1982 (1. Aufl. 1978) 279 Anm. 17: «The
play on the term <subject> becomes a bit bewildering». Bezüglich des Sinnes des von Hegel
Gesagten besteht in der Forschung allerdings kaum Unklarheit. Gleichwohl sei hier ein
Hinweis auf die luziden Darlegungen von R. Schacht gegeben: A Commentary on the
Preface to Hegel's Phenomenology of Spirit>. In: Philosophical Studies 23 (1972) bes. 1-
31; s.a. R.C. Solomon, In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel's Phenomenology
of Spirit, Oxford 1983, 255-261.

13 Die Kritik Hegels setzt freilich schon vorher an. Denn gegenüber der traditionellen
Auffassung vom Urteil macht Hegel geltend, daß das Urteil, seinen eigenen Maßstäben
entsprechend, schon formal nicht genüge und nicht anders als bloße Sätze nur Träger von
Richtigkeit (vgl. später M. Heidegger, Wegmarken, Frankfurt a.M. 1979, 228, auch
176—177 im Anschluß an Piaton, Politeia 515d3—4), nicht aber von Wahrheit sein könne
(Enz. 1830, § 167, hrsg. von F. Nicolin in: O. Pöggeler, Hamburg 1967, 156.21-39);
vgl. W.d.L. II, G.W. 12:55.31-38.

14 G.W. 9:21.6-8: «Das Subjekt ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren
Halt die Prädikate geheftet sind ...» 42.33-43.1: «Anders verhält es sich im begreifenden
Denken. Indem der Begriff das eigene Selbst des Gegenstandes ist, das sich als sein
Werden darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subjekt, das unbewegt die Akzidentien trägt,
sondern der sich bewegende und seine Bestimmungen in sich zurücknehmende Begriff. In
dieser Bewegung geht jenes ruhende Subjekt selbst zu Grunde.»



Hölderlin über Urteil und Sein 117

lute als Subjekt in diesem Sinne konzeptualisiere, täusche sich. Denn er
sehe nicht, daß dem Urteils-Subjekt qua Urteils-Subjekt auf der
außersprachlichen Ebene nur Gegenständlichkeiten von der Art der Substanz

entsprechen. Mit anderen Worten: Das Subjekt ist kein Subjekt. - Diese
Situation glaubt Hegel dadurch beheben zu können, daß der syntaktisch
an Prädikatstelle plazierte Ausdruck «P» für einen Gehalt eintritt,
welcher den Gegenstand der Aussage nunmehr als Subjekt in dem hier
relevanten Sinne des Wortes erkennbar werden läßt.15 Dies ist der Sinn
der ominösen Formel, das Wahre bzw. Absolute sei nicht nur als

Substanz, sondern auch (und eigentlich) als Subjekt aufzufassen.16 Nun steht
diese These Hegels in keiner engen Beziehung zu dem vorher erwähnten

Sachverhalt. Doch ist die Analogie als solche unübersehbar. Denn
hier wie da geht es um eine Inversion: Wie sich Subjekt und Prädikat auf
der sprachlichen Ebene zueinander verhalten, so verhalten sich Objekt
und Subjekt auf der erkenntnistheoretischen Ebene zueinander - was
sich auf der einen Ebene als Subjekt bzw. Prädikat darstellt, ist auf der
anderen Ebene Objekt bzw. Subjekt.

IV. Teilung und Urteil

Auch in anderer Hinsicht können Schellings und Hegels Gedanken
Licht auf Hölderlins Überlegungen werfen. Beide Philosophen deuten
das Urteil als Ausdruck einer ursprünglichen Teilung.17 Schelling
spricht von einer ursprünglichen Übereinstimmung von Begriff und

Objekt und betont, daß «eine Trennung beider schlechthin unbegreiflich»

sei «ohne eine besondere Handlung, durch welche sich beide im
Bewußtsein entgegensetzen werden. Eine solche Handlung ist die,
welche durch das Wort Urteil sehr expressiv bezeichnet wird, indem
dasselbe zuerst getrennt wird, was bis jetzt unzertrennlich vereinigt war,

15 Vgl. G.W. 9:44.13-15: «... oder es [i.e. das Denken, A.G.] findet, da das Prädikat
selbst als ein Subjekt, als das Sein, als das Wesen angesprochen ist, welches die Natur des

Subjekts erschöpft, das Subjekt unmittelbar auch im Prädikate».
16 G.W. 9:18.4—5: «... das Wahre nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt

aufzufassen und auszudrücken.»
17 Eine derartige Auffassung findet sich auch, worauf M. Franz hingewiesen hat

(Hölderlins Logik, a.a.O. 97, Anm. 9), in dem Grundriß der Ersten Logik von
C.G. Bardili, der 1800 erschien. Bardiii war übrigens Dozent am Stift, und Hölderlin und
Hegel besuchten einen Kurs bei ihm. Siehe H.S. Harris, Hegel's development. Toward
the Sunlight 1770-1801, Oxford 1972, 72, 84-85.



118 Hölderlin über Urteil und Sein

der Begriff und die Anschauung.»18 Hegel seinerseits betont: «Die
etymologische Bedeutung des Urteils in unserer Sprache ist tiefer und
drückt die Einheit des Begriffs als das Erste, und dessen Unterscheidung
als die ursprüngliche Teilung aus, was das Urteil in Wahrheit ist ...»19

«Es kann nun die Betrachtung des Urteils von der aufgehobenen Einheit

des Begriffs oder von der Selbständigkeit der Extreme ausgehen.
Das Urteil ist die Diremption des Begriffes durch sich selbst; diese

Einheit ist daher der Grund, von welchem es nach seiner wahrhaften
Objektivität betrachtet wird. Es ist insofern die ursprüngliche Teilung
des ursprünglich Einen; das Wort Urteil bezieht sich hiermit auf das,

was an und für sich ist.»20

Auch hier scheinen die Worte Schellings dem von Hölderlin
beschriebenen Sachverhalt etwas näherzusein. Denn Schelling betont:
«Das Objekt und sein Begriff sind jenseits des Bewußtseins eines und
dasselbe, und die Trennung entsteht erst gleichzeitig mit dem
entstehenden Bewußtsein. » Dabei fällt auch eine Übereinstimmung im Detail
auf. Schellings Vorstellung einer ursprünglichen Übereinstimmung
geht davon aus, «daß in keinem von beiden mehr oder weniger ist als im
anderen»21. Bei Hölderlin heißt es: «Wo Subjekt und Objekt schlechthin,

nicht zum Teil vereinigt ist...»

V. Präliminarische Klärungen

Was Hölderlin skizziert - sei es in der Absicht, die Position eines

anderen zu beschreiben oder einen eigenen Gedanken zu entwickeln -,
dient der Erläuterung der Möglichkeit von Gegenstandsbewußtsein
und seiner sprachlichen Artikulierung. Wenn er das Urteil als Teilung
eines Ganzen charakterisiert, «wovon Objekt und Subjekt die Teile
sind», so scheint er unsere Aufmerksamkeit darauf zu lenken, daß jedes

Urteil als Satz eine Beziehung zwischen erkennendem Subjekt und
erkanntem Gegenstand widerspiegelt und daß eine solche Beziehung
ihrerseits die Annahme einer Subjekt/Objekt-Spaltung voraussetze.

18 Schriften 1/3:507; vgl. oben Anm. 10.

" Enz. 1830, § 166.
20 G.W. 12:55.4-10.
21 Schriften 1/3:507.



Hölderlin über Urteil und Sein 119

Welche Stelle ist hier, innerhalb der Überlegungen zum Verhältnis
von Logik und Erkenntnistheorie, der Rede vom Sein zugewiesen?
Hölderlins Darlegungen sind elliptisch und in diesem Sinne auch recht
unklar. Deshalb ist es zweckmäßig, jene Punkte zu identifizieren, die
innerhalb dieser Darlegungen eine Rolle spielen: [1] Sein drückt eine

Verbindung zwischen Subjekt und Objekt aus; [2] es gibt Sein schlechthin;

[3] es gibt nicht-schlechthinniges Sein; [4] Identität stellt keinen
Fall von [2], sondern einen Fall von [3] dar.

These [1] läßt sich nicht leicht deuten. Denn Hölderlin befleißigt
sich hier einer inhaltlichen Redeweise; und es ist nicht klar, ob die
moderne Interpretation hier, im Sinne eines semantischen Aufstiegs,
Hölderlins Position in Begriffen einer formalen Sprechweise (<ist> statt
Sein) auslegen darf. So unangemessen eine solche Auslegung auch

anmuten mag, so zweckmäßig scheint der Versuch, Hölderlins Vorstellungen

begrifflich darzustellen und damit auch seine Gedanken zu

würdigen. In diesem Sinne wäre die These selbst dahingehend zu
verstehen, daß jede Verwendung des <ist> eine solche Verbindung
ausdrückt. Aus dem Kontext selbst geht ferner hervor, daß unterschiedliche

Verbindungen denkbar sind, solche, bei denen es sich um vollkommene,

und andere, bei denen es sich um weniger vollkommene
Vereinigungen handelt. Hinsichtlich der These selbst mag die Frage gestellt
werden, ob Hölderlin mit dem <drückt aus> einen strikten oder weniger
strikten Sinn verbindet. Im ersten Fall müßte er wohl unterstellen, daß

jede Verwendung des <ist> die Behauptung einer Verbindung von Subjekt

und Objekt im Sinne von <0 ist S> zum Ausdruck bringt. Im zweiten
Fall wäre im Sinne eines <weist zurück auf> gemeint, daß die Verwendung

des <ist> in Gebilden von der Art <S ist P> auf eine Verbindung von
oder Beziehung zwischen O und S hinweise und diese abbilde.22 In
diesem Sinn wäre jemand, der sich zur These [1] bekennt, nicht ipsofacto

2 2 Hier besteht eine offensichtliche Ähnlichkeit mit Piatons Deutung der Struktur des

Satzes (logos) als Verflechtung von Formen (symploke ton eidôn) im Sophistes. Piatons
These wird von den meisten Interpreten dahingehend verstanden, daß begriffliche
Konfigurationen in der Ideenweit als erfüllte Wahrheitsbedingungen für Sätze über diese Welt
fungieren. (Besonders instruktiv ist in dieser Hinsicht der Beitrag vonJ.M.E. Moravcsik,
The Anatomy of Plato's Divisions. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy

Presented to Gregory Vlastos, hrsg. von E.N. Lee, A.P.D. Mourelatos,
R.M. Rorty. Assen 1973, 324—348). So wie Platon meinte, daß bestimmte Beziehungen
zwischen den Ideen bestimmte Sätze über die Dinge dieser Welt ermöglichen, so könnte
Schellinggedacht haben, daß bestimmte Beziehungen zwischen <Subjekt> und <Objekt> als

Möglichkeitsbedingungen von Sätzen fungieren.



120 Hölderlin über Urteil und Sein

genötigt, <ist> unmittelbar auf eine Struktur <0 ist S> zu beziehen und
die Struktur <S ist P> allenfalls nur mitzumeinen. Daß aus heutiger Sicht
der Dinge die schwächere Variante weniger anstoßend erscheint,
bedarf wohl keiner eigentlichen Erläuterung. Doch kann eine solche

Erwägung den Fall nicht entscheiden. Auch zeigt der Kontext, daß bei
der Verwendung von <bin> im Falle des Satzes <Ich bin Ich> an eine <S

ist 0>-Struktur gedacht ist. Dies würde für die stärkere Variante
sprechen. - In der Sache selbst bleibt unklar, inwiefern tatsächlich
angenommen werden darf, daß jede Verwendung des <ist> nach diesem
Modell zu interpretieren ist. Zumindest für moderne Begriffe ist dies

schwer einsehbar. Denn Existenzsätze lassen sich nicht an diesem
Modell bemessen. Allerdings gilt es zu bedenken, daß selbst Kant
Existenzsätze als synthetische Urteile verstand, obschon er sah, daß das

grammatische Prädikat <ist> kein reales Prädikat ist.

These [2] bewegt sich, deutlicher als [1], auf der Ebene einer inhaltlichen

Redeweise. Sein schlechthin ist etwas, das repräsentiert wird und

sozusagen vorkommt. Der Gedanke selbst ist in mehrerer Hinsicht
schwierig. So legen die Darlegungen im Text immer wieder die
Vorstellung nahe, daß hier von einer besonderen Weise des Vorkommens
bzw. Existierens die Rede sei, die sich entsprechend von anderen Weisen

des Existierens unterscheide. Von hierher betrachtet, ergibt sich
eine gewisse Analogie zu der Redeweise Piatons, der zwischen wahrem
Sein und nicht-wahrem Sein unterscheidet und nur solche Gegenstände
als Repräsentanten wahren Seins betrachtet, die rein das sind, was sie

sind, und sich insofern von Gebilden anderer Art unterscheiden, die

vielgestaltig und zusammengesetzt sind.23 Dabei gilt es zu sehen, daß
<sein> hier entgegen allem äußeren Anschein nicht als einstelliges
Prädikat zu verstehen ist, sondern als unvollständiges Prädikat und somit
als Ausdruck eines <etwas sein>. Ähnlich scheint Hölderlins Text zu

besagen, daß sein im hier relevanten Sinne [2] des Wortes soviel heißt
wie, daß etwas nur das ist, was es ist. Entsprechend dürfte für sein im
Sinne [3] gelten, daß etwas nicht nur als das vorliegt, was es ist. Dies
würde im übrigen auch erklären, weshalb Verbindungen vom Typus [3]
Vereinigungen darstellen, die sich trennen lassen und unverletzt blei-

25 Siehe Symposion 211el-4, Phaidon 83el-2 und 78b4ff. sowie Politeia V, 478e5-
479b8 ; vgl. dazu meine Ausführungen «Über den Sinn von Sein bei Piaton. » In : Museum
Helveticum 39 (1982) 29-42, sowie: Philosophische Erkenntnis und begriffliche
Darstellung, Wiesbaden 1989 Abh. Ak. Mainz).



Hölderlin über Urteil und Sein 121

ben. Um eine Vereinigung solcher Art würde es sich bei dem mit <Ich

bin Ich> gemeinten Gebilde handeln. So läßt sich der Sinn des Gemeinten

wohl am besten dadurch markieren, daß <sein> hier als <existieren
als...> verstanden wird. Gemäß dieser These können wir nur da von
Sein schlechthin sprechen, wo keine Trennung möglich ist. Mithin
müßte es sich bei den Gebilden, denen Sein schlechthin zugesprochen
wird, bzw. welche Sein schlechthin repräsentieren, um genuin
nichtkomplexe, in keiner Weise analysierbare Gebilde handeln. Andererseits

gilt ex hjpothesi, daß <Sein> eine Verbindung ausdrückt; und im
Hinblick auf <sein-schlechthin> gilt offensichtlich, daß es um das Vorliegen
einer Verbindung geht, und zudem um eine Verbindung besonderer
Art. Also müßten die Vorstellungen von Nichtkomplexität und
Vereinigung hier — soll es sich nicht um eine contradictio in terminis handeln —

durchaus miteinander kompatibel sein. Der Text selbst legt dies ja nahe.

Denn die Nichttrennbarkeits-Bedingung scheint ja zu besagen, daß der

besagte Komplex selbst nicht ohne seine Elemente bestehen könnte.
Nun nennt Hölderlin als Beispiel24 für ein solches Gebilde die

intellektuale Anschauung. Genauer besehen, gestatten seine Darlegungen

allerdings wohl nur den Schluß, daß jemand im Blick auf die
intellektuale Anschauung als Sein schlechthin spricht; und die Logik
der Gedankenführung (<wo... wie...>) scheint von der Überlegung
bestimmt, daß der Verwendung von <sein schlechthin bzw. der

Zuschreibung von Sein schlechthin bestimmte Bedingungen gesetzt sein

müssen. Der Text besagt nicht ausdrücklich, daß das Gebilde <intellek-
tuale Anschauung) diese Bedingungen erfüllt; er sagt nur, daß diesem
Gebilde die Eigenschaft sein schlechthin (zu Recht oder zu Unrecht)
zugeschrieben wird und was es eigentlich heißt, von etwas zu sagen, es

sei schlechthin.
These [3] spezifiziert nicht schlechthinniges Sein entsprechend in

Begriffen einer nicht schlechthinnigen Vereinigung. Von einer nicht-
schlechthinnigen Vereinigung ist dann und nur dann die Rede, wenn
Subjekt und Objekt <nur zum Teil vereinigt) sind. Die Rede von einer

24 D. Henrich, Hölderlin über Urteil und Sein, a.a.O. 79, vertritt augenscheinlich
die Meinung, Hölderlin setze beides gleich. Das ist sicher nicht richtig. Hölderlin sagt
nicht: «Es muß <Sein> heißen und darfnur als intellectuale Anschauung gedacht werden»,
sondern legt umgekehrt die Vorstellung nahe, daß intellektuale Anschauung etwas sei,
worauf das Prädikat Sein im Vorausgesetzen Sinne des Wortes zutreffe. Mit anderen
Worten: Die sog. intellectuale Anschauung ist ein Fall von Sein schlechthin bzw. wird als

Fall von Sein schlechthin angesehen.



122 Hölderlin über Urteil und Sein

teilweisen Vereinigung von Subjekt und Objekt läßt sich nicht leicht
durchschauen, zumal Hölderlins Darlegungen ja den Schluß erlauben,
daß es hier wiederum Gradunterschiede gibt. Doch ist der Gedanke
selbst sehr wohl verständlich, wenn wir von der Satzstruktur <S ist P>

ausgehen und von hier aus nach den analogen Verhältnissen im Bereich
<0 ist S> fragen. Auf der Ebene <S ist P> läßt sich der Gedanke einer
teilweisen Vereinigung für den Fall plausibel machen, daß, wie im Falle

analytischer Sätze, entweder der Prädikatsbegriff Merkmal des Subjekt-

Begriffes und entsprechend als Teil des Subjektbegriffes anzusehen ist,
oder aber, wie im Falle synthetischer Sätze, die Extension des einen
Terminus und die Extension des anderen Terminus zum Teil identisch
sind. Entsprechend wäre für die Ebene <0 ist S> anzusetzen, daß sich S

und O nicht voll und ganz decken, sondern eben nur zum Teil.
Tatsächlich wird Hegel sagen, daß im endlichen Bereich keine wirkliche
Übereinstimmung zwischen Begriff und Gegenstand bestehe und insofern

auch eine Diskrepanz zwischen Subjekt und Objekt bleibe, die erst
im absoluten Wissen aufgehoben werde. - Bei all dem ist es natürlich
wichtig, im Auge zu behalten, daß die copula <ist> durchwegs als

Zeichen der Identität aufgefaßt wurde ; und namentlich Hegels Kritik des

Urteils im zweiten Buch der Wissenschaft der Logik2'' wird auf den
Gedanken abstellen, daß die im Urteil vermittels der Verwendung des

<ist>gemeinte Identität u.a. dadurch durchkreuzt bzw. widerlegt werde26,
daß S und P zueinander im Verhältnis des Einzelnen zum Allgemeinen
stünden und mithin nicht identisch sein können.

These [4] wäre nun dahingehend zu spezifizieren, daß nicht nur jede

beliebige Identität27, die vermittels des <ist> behauptet würde, als Fall

von nicht absolutem Sein einzuschätzen wäre. Sogar jene Identität

25 G.W. 12: 57.37-58.1: «Die Copula drückt aus, daß das Subjekt das Prädikat ist»;
vgl. 59.8-9: «das Subjekt ist das Prädikat». - Zur neueren Diskussion siehe u.a. R.L.
Siemens, Hegel and the Law of Identity. In: Review of Metaphysics 42 (1988) 103—127,
und M. Inwood, Hegel. London 1983, 180-183.

26 Diese These werde ich in einer eigenen Studie untersuchen.
27 Fichte und mehr noch Schelling (später ohnehin) vertraten damals eine

quasiplatonische Auffassung, wonach Identität selbst Identisches schaffe: «Gäbe es aber nicht
etwas, was nur durch sich selbst ist, dessen Identität einzige Bedingung seines Seins ist, so
wäre auch sonst nichts identisch mit sich selbst; denn nur was durch seine Identität ist,
kann nach allem anderen, was ist, Identität verleihen» (Schriften 1/1:178). - D. Henrich,
Hölderlin über Urteil und Sein, a.a.O. 79, spricht hinsichtlich der Identität, die in unserem

Kontext genannt wird, vom Satz der Identität, der aus dem Selbstbewußtsein

gewonnen werde. Das scheint mir nicht gerechtfertigt. Sowohl Fichte als auch Schelling
hätten in diesem Fall nicht <Ich bin (Ich)>, sondern <A A> gesagt.



Hölderlin über Urteil und Sein 123

scheint nämlich zu kurz zu greifen, die im deutschen Idealismus als

Identität par excellence gilt, - nämlich jene Beziehung zwischen Subjekt
und Objekt, in welcher das Subjekt selbst das Objekt ist. In diesem Sinn

spricht Schelling in seiner Schrift Vom Ich als Prinzip der Philosophie die
mit und in dem Satz <Ich bin Ich> ausgedrückte Beziehung als «reine
Identität» an, bzw. als etwas, «was schlechthin nur das [ist], was es ist»28.

Obschon der eigentliche Sachverhalt insofern kaum angemessen
beschreibbar ist, als Schelling Sätze und Begriffe ebenso wie Dinge und
Sachverhalte logisch parallel behandelt, wird immer wieder deutlich,
daß diese reine Identität von ihm auch als <reines Sein>29 expliziert wird
oder einfach auch als <Sein selbst>30; in diesem Zusammenhang
unterscheidet Schelling auch zwischen <absolutem Sein) und <bedingtem
Existieren)31. Diese Unterscheidung dürfte jener Distinktion entsprechen,

die sich im Text bei Hölderlin findet. Zwar ist dies nicht
offensichtlich. Denn Hölderlin selbst formuliert seine Unterscheidung [2]
bzw. [3] nicht ausdrücklich unter Hinweis auf ein Bedingungsverhältnis32;

und da, wo Hölderlin den Ausdruck <absolutes Sein) einführt, ist
dieser Punkt für den Duktus seiner Gedanken wohl vorläufig auch noch
entbehrlich: Die These besagt ja lediglich, daß absolutes Sein nicht mit
Identität gleichgesetzt werden könne; und die Begründung, die für diese

These in Anspruch genommen wird, nimmt auf die Frage der Trennbarkeit

[2] Bezug. Dabei macht Hölderlin geltend, daß jene mittels des

<Ich bin Ich) behauptete Vereinigung (i) durchaus getrennt werden
könne, daß die Vereinigung selbst unangetastet bleibe und (ii) ihrerseits

sogar selbst Produkt einer Trennung sein müsse, um überhaupt als

Vereinigung dieser Art bestehen zu können. Dies wenigstens läßt sich

aus den Darlegungen erschließen, die den Abschnitt <Urteil> eröffnen.
So spezifiziert (i) die hinreichende Bedingung dafür, daß es sich bei

Identität im hier relevanten Sinne des Wortes nicht etwa um einen Fall

28 Schriften 1/1:177.
29 Schriften 1/3:282.
3 0 Schriften 1/3:376. - Sein, und hier im Sinne einer Art von ontologischer Differenz-

Behauptung von solchen Dingen abgesetzt, die sind. Vgl. auch Schriften 1/3:11: «Denn
was ist, nimmt nur an dem Seyn Teil. Umgekehrt kann man vom Unbedingten niemals

sagen, daß es ist. Denn es ist das Sein selbst».
31 Schriften 1/1:209.
32 Deshalb scheint mir M. Franks Charakterisierung der Argumentation («etwa

folgendermaßen») voreilig (Eine Einführung in Schellings Philosophie, a.a.O. 61). - Bei
Schelling ist diese Beziehung <Ding>/<bedingt sein> freilich überdeutlich (Schriften
1/1:166 und 1/3:368).



124 Hölderlin über Urteil und Sein

von Sein schlechthin handelt, sondern um einen Fall von nicht schlecht-
hinnigem Sein. Anders scheint (ii) ein Bedingungsverhältnis dergestalt
anzunehmen, daß Identität, um bestehen zu können, absolutes Sein
voraussetze. In diesem Sinne wäre mit (ii) so etwas wie eine notwendige
Bedingung spezifiziert.

VI. Das Argument

Die Darlegungen in dem mit <Sein> bezeichneten Abschnitt können
nun folgendermassen konstruiert werden:33

[A]

(P) Wenn x genau dann simpliciter ist, wenn x nicht geteilt werden
kann, ohne daß x wesensmäßig verletzt wird, und

(Q) wenn die Intellectuale Anschauung nicht getrennt werden kann,
ohne wesensmäßig zerstört zu werden, dann gilt:

(R) Die Intellectuale Anschauung ist simpliciter.

[B]

(S) Identität kann getrennt werden, ohne daß ihr Wesen verletzt wird
(und besteht im Gegenteil nur aufgrund einer vorgängigen
Trennung).

(T) Was getrennt werden kann, ohne daß sein Wesen verletzt wird, ist
nicht simpliciter. - Also:

(U) Die Identität ist kein Sein simpliciter.

[C]

(V) Wenn Identität [bei Schelling] das Höchste überhaupt ist, so gilt
gemäß U und der Zusatzannahme X (wonach nichts ein Höchstes
oder Absolutes sein könne, was selbst nicht ein Fall von Sein

simpliciter sei):
(W) Identität ist nicht das Höchste.

W ist jedoch mit ~ V äquivalent.
Der mit [C] markierte Schritt von < V> zu <~ V> hat im Text selbst

kein eigentliches Äquivalent. Insbesondere läßt sich die im Anhang
charakterisierte Form des Argumentes <([£/ aut V) &£/]—» ~ V)> mit

33 Siehe Anhang (VII).



Hölderlin über Urteil und Sein 125

der Prämisse (P{) (<Entweder U oder V>), durch welche Schellings
These V automatisch erledigt wird, nicht nachweisen. Hölderlins
Gedanke ist hier sehr elliptisch. Doch scheint der Schritt deutlich
signalisiert zu sein.

Diese Überlegung ist insbesondere dann unabweisbar, wenn die

Bemerkung <also nicht absolutes Sein> nicht einfach als Erläuterung des

vorangegangenen < nicht schlechthin sein> aufgefaßt wird, sondern als

Betonung eines neuen Gesichtspunktes. Auf jeden Fall verlangt die
These U mit der Bestreitung des Charakters des Seins simpliciter für die
Identität eine Anwendung. Diese Anwendungsmöglichkeit besteht

jedoch genau für den Fall, daß Hölderlin eine unterdrückte Prämisse

von <Identität ist das Absolute, das Höchste) vor Augen hatte. Eine
solche Prämisse läßt sich unschwer als Beschreibung der These Schellings

ausmachen. Dies gilt um so mehr, als die Charakterisierung dieses

Höchsten in Begriffen wie <absolutes Sein) Teil der Beschreibung wäre,
die Schelling selbst gibt.

Allerdings mag die eben genannte Überlegung auch unwillkommen
erscheinen. Denn sie läßt die Möglichkeit offen, daß Hölderlin selbst
<sein schlechthin) und <absolutes Sein) nicht als synonyme Ausdrücke
verwendete. Falls er dies nicht tat, hätte er sich allerdings nicht durchwegs

auf dem Boden Schellingscher Begrifflichkeit bewegt; und damit
wäre der dialektische Charakter der Argumentation selbst in Frage
gestellt. Andererseits spricht nichts gegen die Annahme - der Teil über
<Urteil> legt dies ja nahe —, daß Hölderlin, Schelling folgend, <sein

schlechthin) und <absolut sein) durchaus als äquivalente Termini
verstand, jedoch im Teil seiner bisherigen Darlegungen auf die Verwendung

des zweiten Terminus verzichten konnte und ihn erst zum Ende
dieses Abschnittes verwendete, um so <Identität> als Gebilde buchstäblich

sekundärer Ordnung auszuweisen: Wie immer es um den schwierigen

Gedanken der Identität auch bestellt sein mag, - das Identische
erfüllt nicht die Bedingungen, die <Sein schlechthin) gesetzt sind, und
ist darin mit Sicherheit auch nicht das Höchste. Mithin geht es um die
Wahl <Entweder Uoder V>. Da Uals etabliert betrachtet werden muss,
kann V nicht gelten, bzw. bleibt — V.

Dieses Verständnis des im Abschnitt <Sein) von Hölderlin Gesagten
hat den Vorzug, die Auseinandersetzung bzw. Reflexion immanent auf
dem Boden Schellingscher Gedanken ansiedeln zu können und den
Gedanken so rein als dialektisches Argument deutlich werden zu lassen.

Weder bedarf es in diesem Zusammenhang besonderer Seitenblicke auf



126 Hölderlin über Urteil und Sein

das, was Schelling (oder ein anderer) in Hölderlins Augen am Phänomen

der intellektuellen Anschauung möglicherweise falsch versteht.
Noch bedarf es besonderer Rücksichtnahme auf das, was Hölderlin
selbst anderswo unter reinem Sein verstanden haben mochte. De facto

genügt es, dem Antipoden zu zeigen, daß die Begriffe des absoluten
Seins und der absoluten Identität im Sinne der vorausgesetzten Bedeutung

der Termini nicht kompatibel sind. - Doch hat die Argumentation
ein besonderes Glanzlicht. Denn wenn wir voraussetzen, (i) daß Schel-

lings Meinung zur Identität zur Debatte steht und (ii) daß Schelling sein
Verständnis der intellectualen Anschauung u.a.34 so beschrieb, daß «in
der Anschauung die absolute Identität des Gegenstandes und der
Vorstellung» bestehe 35 und «aber das Ich [...] selbst nur diese Anschauung
[ist]» 36, so ergibt sich, (iii) daß zwar die intellektuelle Anschauung den
in [2] gesetzten Bedingungen genügt, nicht jedoch das identische Ich,
das ja entweder mit der Anschauung identisch sein soll oder zumindest
ihr spezifischer Gehalt oder Inhalt sein müßte. Somit hätte Hölderlin
nicht nur eine gravierende Diskrepanz im Denken Schellings aufgezeigt;

er hätte auch verdeutlicht, daß das Absolute selbst nicht in
Begriffen des Ich beschrieben werden darf, sondern in anderer Weise

konzeptualisiert werden müßte. Vielleicht handelt es sich bei Schellings
These zum <absolut Identischen), das selbst «weder Subjekt noch

Objekt, auch nicht beides zugleich» 37 und allenfalls als Urform des Ich
anzugeben sei, bereits um einen Reflex der Überlegungen Hölderlins
zum Wesen unverletzlicher Ganzheit38.

VII. Anhang

Wenn wir <sein schlechthin) mittels <IS>, <getrenntwerden> mittels
<G>, <im Wesen verletzt werden) mittels <V>, <intellektuelle Anschauung

sein) mittels <IA> und <Identität sein) bzw. <das Identische sein)
mittels <I), und <ist das Höchste) mittels <H> symbolisieren, so können

34 Schellings Äußerungen zur intellektuellen Anschauung variieren im Detail
beträchtlich und lassen sich kaum auf einen Nenner bringen. Doch können wir hier auf
diesen Punkt nicht näher eingehen.

35 Schriften 1/1: 369-370.
36 Schriften 1/3: 370.
37 Schriften 1/3: 600.
38 Für kritische Hinweise bin ich Alex Burri, Jürg Freudiger und J.-C. Wolf zu

aufrichtigem Dank verpflichtet.



Hölderlin über Urteil und Sein 127

wir, unter Verwendung der Quantoren <(x)> und <(3x)> und des

Modaloperators <()> (<Möglich>), Hölderlins Überlegungen folgendermassen
darstellen.

[A] P: (x) (ISx <-> ~ 0 (Gx&~ Vx)
Q: (3x) (IAx & — 0 (Gx& — Vx)
R: (3x) (IAx&ISx)

[B] S: (x) (Ix -» 0 (Gx& ~ Vx))
T: (x) (~ 0 (Gx& ~ Vx)) <-> ~ ISx) T ist eine Umformulierung

von P;
U kann aus S und P gefolgert

werden
U: (x) (Ix—» ~ ISx)

[C] V: (3x) (Ix&Hx) Schellings These

W: (x) (Ix—> ~ Hx) W ~ V
denn (P|): [(3x) (Ix&Hx) v (x) (Ix—>~ISx)] &

~ [(3x) (Ix&Hx) & (x) (Ix—ISx)]
(P2): (x) (Ix—» ~ ISx)
(K): ~ (3x) (Ix&Hx) <-> (x) — (Ix&Hx) <-» (x)
(Ix—» ~ Hx)




	Hölderlin über Urteil und Sein

