Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Holderlin Uber Urteil und Sein
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS (GRAESER

Holderlin iiber Urteil und Sein

1. Die Fragestellung

Holderlins philosophische Thesen haben in den zuriickliegenden
Jahren vermehrt Aufmerksamkeit erfahren. Dies gilt insbesondere fiir
das 1961 von Fr. Beiiner publizierte Fragment tber Urteil und Sein.'
So wird dank der Studien von D. Henrich, M. Franz, H. Bachmeier und
Chr. Jamme? deutlich, daB sich Holderlins Uberlegungen auch hier im
Horizont einer aktuellen Diskussion bewegten. Damit stellt sich aller-
dings die Frage, ob der Text eigenstindige Positionen Holderlins zum
Ausdruck bringt oder dialektische Uberlegungen artikuliert, mit denen
dieser Autor anderen Denkern auf deren eigenem Terrain begegnet.
Handelt es sich bei Begriffen wie z.B. <Sein-schlechthin» also um Ter-
mini, die in der Absicht verwendet werden, die Positionen anderer zu
beschreiben und auf ihre Kohirenz hin zu priifen? Handelt es sich um
die Begrifflichkeit eigener Positionen, an denen die Auffassungen ande-
rer zu messen sind?

! Stuttgarter Ausgabe IV, 216f. — Der Text ist, nach Meinung der meisten Interpreten
im Frithjahr 1795 entstanden. Vgl. M. FraNk, Eine Einfiihrung in Schellings Philosophie.
Frankfurt a.M. 1985, 68.

? D. HEnricH, Holderlin iiber Urteil und Sein. Eine Studie zur Entstehungsge-
schichte des Idealismus. In: Hélderlin-Jahrbuch 14 (1965/66) 73-96; M. Franz, Das
System und seine Entropie. <Welt» als philosophisches und theologisches Problem in den
Schriften Friedrich Holderlins. Phil. Diss. Saarbriicken 1982; pErs.: Holderlins Logik.
Zum GrundriB von <Seyn Urtheil und Mbglichkeity. In: Holderlin-Jahrbuch 25
(1986,87) 93-124; H. BACHMEIER, Theoretische Aporie und tragische Negativitit. Zur
Genesis der tragischen Reflexion bei Hélderlin, in: H. BAcumeler, Th. Horsr,
P. ResinGer: Holderlin, Transzendentale Reflexion der Poesie. Mit einer Einfiihrung
von F. Martini, Stuttgart 1979, 83-145; Chr. JamME, Ein ungelehrtes Buch. Zur philo-
sophischen Gemeinschaft zwischen Holderlin und Hegel in Frankfurt 1797-1800, Bonn
1983 (= Hegel-Studien, Beiheft 23), bes. 80-87.



112 Hélderlin iiber Urteil und Sein

Diese Fragen scheinen in den bereits erwihnten Studien kaum
Beachtung gefunden zu haben; und so ist es auch nicht verwunderlich,
daB3 bei allem Interesse, das diesem Text zuteil wurde, weiterhin
Unklarheit iiber die Natur der Argumentation selbst herrscht. Zwar
haben die Interpreten mehrheitlich angenommen, da3 Holderlin Fichte
kritisiere, — was ja insofern nahezuliegen scheint, als Holderlin Fichtes
Tendenz der Erhebung des Ichs iiber die Regionen des BewuBtseins mit
Skepsis betrachtete und in dem Schreiben vom 26. Januar 1795 an Hegel
diesbeziiglich eine prizise Meinung duflert.? Doch ist z.B. der Begriff
des Seins so, wie er in <Urteil und Sein» Verwendung findet, bei Fichte
nicht vorgegeben; und er liB3t sich genaugenommen auch nicht sinnvoll
gegen Fichte ins Feld fithren. Denn <Sein»> steht bei Fichte fiir den
Begriff jener Wirklichkeit, die die Sichtweise des Dogmatismus charak-
terisiert. Mithin wiirde Holderlin Fichte an einer Position bemessen,
die der Autor der Wissenschaftslehre nicht akzeptiert und keineswegs
als MafB3stab der Beurteilung anerkannt hitte. Bei Schelling hingegen
bezeichnet der Ausdruck das Absolute innerhalb der Sichtweise des
Idealismus. Desgleichen spricht Fichte bekanntlich nicht von einer
<ntellectualeny, sondern von einer <intellectuellen> Anschauung; Hol-
derlins Ausdrucksweise ist also die des jungen Schelling. Auch scheint
die blofie Tatsache, daBl Holderlin etwa zur gleichen Zeit Fichtes Auf-
fassungen fiir etwas kritisiert, was hier geradezu gefordert zu werden
scheint, die traditionelle Einschitzung des Fragmentes nicht eben nahe-
zulegen. Diese und andere Momente sprechen eher dafiir, daf} sich
Holderlin mit Schelling auseinandersetzt. * Offen bleibt nur die Frage,
wie er dies tut und welche Absicht er mit dieser Auseinandersetzung
verfolgt.

Doch hingt die Beurteilung dieser Frage im Ganzen an der Ein-
schitzung einzelner Punkte, die in den oben erwihnten Studien nicht
eigens aufgeworfen wurden und daher klirungsbediirftig bleiben. Des-
halb scheint es zweckmiBig, die systematischen Fragen in den Vorder-
grund zu stellen und erst auf dem Hintergrund weitergehender Klirun-
gen nach moglichen historischen Beziehungen zu fragen.

3 StA VI, 155.

4 Diese Auffassung wurde u.a. von F. STRACK, Systemprogramm und kein Ende, in:
Das ilteste Systemprogramm. Studien zur Frithgeschichte des deutschen Idealismus, hrsg.
von R. RUBNER, Bonn 1982 (1. Aufl. 1973) 106—149, bes. 135, und M. Franz, Holderlins
Logik, a.a.0. 110, vertreten.



Hoélderlin iiber Urteil und Sein 113

Damit ist auch der Gang der nachfolgenden Erérterungen vorge-
zeichnet. Denn im Zentrum des Textes steht ja die Annahme eines
systematischen Verbundes zwischen der Idee vom <Sein> und der Vor-
stellung von <Subjekt> und <Objekt> als Bestandteilen des Urteils als
Urteil. Hier stellen sich zwei Fragen: Erstens, was ist mit <Sein» iiber-
haupt gemeint? Zweitens, inwieweit driickt — wie Holderlin sagt —
Sein> eine Verbindung von Subjekt und Objekt aus? Was hitte eine
solche Verbindung mit jener Verbindung zu tun, die im Sinne der
Urteilslehre der traditionellen Logik als Verbindung von Subjekt und
Pridikat gilt? Gibt es Erwigungen, die Holderlins Ersetzung der
gebriuchlichen Termini <Subjekt> und <Pridikat> durch die Termini
<Subjekt> und <Objekt> verstindlich werden lassen? An diesem Punkt
wollen die nachfolgenden Erdrterungen ansetzen. Dabei beginnen wir
mit der zweiten Frage. Denn sie liBt sich vergleichsweise klar beant-
worten. So wird unter Hinweis auf ahnliche Stellen bei Schelling (IT)
und Hegel (III) deutlich, dal Holderlins Konzeptualisierung des Urteils
in Begriffen wie <Subjekt» und <Objekt» eine Inversion der Verhiltnisse
im <Satz> darstellt, wo der Subjekt-Terminus auf das <Objekt> verweist
und der Pridikat-Terminus fiir jenes Gebilde steht, das dem Gegenstand
zu- oder abgesprochen wird. Auch die Vorstellung des Urteils als Urtei-
lung 148t sich anhand einiger Stellen bei Schelling und Hegel illustrie-
ren (IV). Sodann wenden wir uns der ersten Frage zu und untersuchen
die Bedingungen, die einem Gebilde gesetzt sind, welches mit dem
Begriff <Sein-schlechthin» angesprochen werden darf. Hier wird sich
zeigen, dal3 selbst jene Identitit, die mittels des <Ich bin Ich> zum
Ausdruck gebracht wird, nicht als Fall von Sein-schlechthin anzusehen
ist und das transzendentale Ich mithin auch nicht als das Absolute
betrachtet werden darf (V). SchlieBlich werden wir den Gedanken
selbst rekonstruieren und zu zeigen versuchen, dal der Duktus der
Gedankenfiihrung als dialektisches Argument erkennbar wird, das sich
im Rahmen der Voraussetzungen Schellings bewegt und Schellings
Gedanken als
unstimmig erweisen soll (VI). In einem Anhang werden die in (VI)
niher skizzierten Argumente mittels elementarer Formalisierungen
genauer dargestellt (VII).



114 Holderlin iiber Urteil und Sein

I1. Reflexe bei Schelling

Der relevante Beleg bei Schelling findet sich im System des trans-
zendentalen ldealismus® und lautet, dal «das Priadikat, der Begriff [hier]
immer das Subjektive [reprisentiert], das Subjekt das Objektive»®. Diese
Vorstellung, die den Zusammenhang bei Holderlin erhellen kann,
griindet Schellings Uberzeugung nach auf der Tatsache, daB «alles Wis-
sen auf der Ubereinstimmung eines Objektiven und Subjektiven be-
ruht»’. Die Termini <subjektiv> und <objektiv> charakterisieren hier,
was zur Sphire des Denkens bzw. zur Sphire des Gegenstandes gehort.
Bei der Behauptung selbst handelt es sich offensichtlich um eine Vari-
ante der Korrespondenz-Theorie der Wahrheit; und Schelling versteht
die Relata dieser Beziehung als Ding bzw. Begriff, Gegenstand bzw.
Vorstellung. Freilich prizisiert Schelling, dal3 sachhaltiges Wissen — er
sagt mil3verstindlich «alles wahre Wissen»® — durch synthetische bzw.
nicht-identische Sitze reprisentiert werde. Analytische bzw. identische
Sitze berichten nichts iiber die Wirklichkeit. Sie kommen hier insofern
nicht in Betracht, als «der Begriff nur mit dem Begriff» verglichen
werde und so das Denken nicht iiber sich hinausgelange. Anders gelte
fiir synthetische Sitze, dafl «der Begriff mit dem von ihm verschiedenen
Gegenstand verglichen wird»®: in diesem Fall nimlich denke ich «da-

> F.W.]. SCHELLING, Schriften von 1799-1801. Unverinderter reprografischer Nach-
druck. Darmstadt 1982. Zitiert: Schriften 1/3.

¢ Schriften 1/3:363.

7 Schriften 1,/3:352.

8 Schriften 1/3:363. Leicht miBverstindlich ist diese Formulierung insofern, als
Schelling in § 1 bereits fiir «alles Wissen» eine unauflésbare Verbindung von Wissen und
Wahrem vorausgesetzt hatte (Schriften 1/3:339). — Hegels These in der <Vorrede» zur
Phinomenologie des Geistes «Man kann wohl falsch wissen» (Gesammelte Werke Bd. 9:
39, 36-37) scheint eine Polemik gegen Schellings «Denn man weil3 nur das Wahre»
(Schriften 1,/3:339) auszudriicken.

» Man versteht, was Schelling meint. Doch ist die Argumentation wohl elliptisch.
Der Akzent liegt auf «verschieden». Dafl Gegenstinde als Gegenstinde von Begriffen als
Begriffen verschieden sind, versteht sich von selbst. Dies wiirde auch den Fall einschlie-
Ben, daB der Begriff von X mit dem Gegenstand X verglichen wiirde. (Auch Kant spricht
in «Die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren erwiesen> [1762] AA 2:
47.3tf. davon, daB3 «Etwas als ein Merkmal mit einem Ding vergleichen [...] urteilen
[heiBt]. Das Ding selber ist das Subjekt, das Merkmal das Pridikat».) So verweist der
Ausdruck «...verschieden...» wohl auf die Uberlegung, daB der Pridikatsbegriff nicht mit
dem Subjektsbegriff identisch ist. Weil die Beziehung zwischen beiden Begriffen durch
Verschiedenheit charakterisiert ist, kann Schelling sagen, daB auch der an Subjekt-Stelle
genannte Gegenstand X vom Pridikatsbegriff verschieden sei. Denn es handelt sich nicht
um seznen Begriff. Vielmehr geht es um einen Begriff, der von seimem Begriff insofern
verschieden ist, als der Begriff von Y nicht einmal Teilbegriff bzw. Merkmal des Begriffes
von X ist.



Holderlin iiber Urteil und Sein 115

durch, daB ich das Subjekt des Satzes denke [...], nicht auch das Pridikat,
das Pridikat kommt zum Subjekt hinzu». Fiir alle Fille dieser Art gelte
nun, daB das Pridikat, der Begriff das Subjektive reprisentiere, das
Subjekt hingegen das Objektive. Da Schelling im relevanten Kontext
auch die Auffassung vertritt, dall Subjekt und Pridikat jenseits des
BewuBtseins nicht getrennt seien, ist es aufschluBireich zu sehen, dal3 er
seinerseits eine Art Trennungstheorie vertritt: « Also ist eine Trennung
von Subjekt und Pridikat nur dadurch méglich, daf3 jenes die Anschau-
ung, dieses den Begriff repriasentiert.»'®

Hier ist nicht der Ort, den Problemen nachzugehen, welche Schel-
lings Unterscheidungen mit sich bringen. Denn der fiir unsere Betrach-
tung relevante Punkt scheint deutlich genug. In der Sicht der traditio-
nellen Logik unterscheiden wir zwischen dem Gegenstand (S), auf den
wir uns beziehen, und dem, was iiber ihn gesagt wird (P). Wenn es nun
heiBt, daB das Subjekt das Objektive reprisentiere, so ist gemeint, daf3
der syntaktisch an Subjektstelle plazierte Ausdruck «S» auf den Gegen-
stand S verweist; und wenn es heil3t, dal3 das Pridikat bzw. der Begriff
das Subjektive reprisentiere, so ist gemeint, dafl der syntaktisch an
Pridikatstelle plazierte Ausdruck «P» jenen Gehalt (P) signalisiere, a/s
welcher S gedacht, begriffen oder vorgestellt wird, z.B. als Haus, Buch
usw.

111, Reflexe bei Hegel

Diese Art der Betrachtung findet sich auch bei Hegel. Namentlich
die Differenzschrift verzeichnet zahlreiche Belege. Besonders deutlich
und fiir die Einschitzung unserer Frage aufschluBreich ist jene Stelle,
wo von der «Identitit des Begriffs und des Seins, des Subjekts und des
Objekts» ' gesprochen wird. — Doch gibt es bei Hegel noch eine andere

'* Schriften 1/3:508. Vgl. schon: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und
Kritizismus X: «Aber das Urteil selbst ist nichts Urspriingliches. Es fragt sich erstens,
wodurch es dem Geiste moglich wird, Objekt und Vorstellung zu unterscheiden ... Zwei-
tens, wie es moglich ist, da3 beides, Gegenstand und Vorstellung aufeinander bezogen
werden?» (Schriften 1/1:393-394).

"' G.W. 4:19.31-32. Vgl. dazu die Stellen beim frithen HEGeL [Hegels theologische
Jugendschriften, hrsg. v. H. NonL, Tiibingen 1907), 383, 268, 270, 384, wo von Verei-
nigung des Subjektiven und Objektiven die Rede ist. Namentlich aufschluBreich ist hier
die in: Glauben ist die Art behauptete Bedeutungsleichheit von «Vereinigung» und <Sein>.
Allerdings wird die Funktion des «Bindewortes» (¢ist>) auf die Vereinigung von Subjekt

und Pridikat bezogen. Siehe zu diesem Text auch Cur. JammE, Ein ungelehrtes Buch,
2.2.0. 333.



116 Holderlin iiber Urteil und Sein

Dimension. Zwar scheint sie auf den ersten Blick von unserer Frage-
stellung wegzuleiten. Doch ist auch sie geeignet, die Situation als ganze
besser zu beleuchten: In der «Vorrede> zur Phinomenologie des Geistes
arbeitet Hegel mit zwei Verwendungen des Wortes <Subjekt>. Die eine
ist relativ vage und nicht prizise bestimmt. Denn <Subjekt> bezeichnet
hier gleichermallen die grammatische Kategorie, den Ausdruck, der als
Subjektsterminus fungiert, den Gegenstand, auf den wir uns beziehen,
und die Betrachtung des Gegenstandes als eine Art hypokeimenon. Die
andere Verwendung scheint daraufhin festgelegt, aktive, selbstbewul3te
Wesen zu identifizieren. Bei diesem Sinn von <Subjekt> handelt es sich
um den Gegenbegriff zu dem Sinn von <Substanz»'?; und da unter
(Substanz) hier gewissermallen starre, inerte Wirklichkeits-Stiicke ver-
standen werden, die typischerweise als feste Triger von Attributen
vorzustellen seien, gilt fiir die Beschreibung einer Realitit unter dem
Titel <Subjekt> umgekehrt, daB3 sie wesentlich als geistiges Gebilde
verstanden werden und deshalb eben nicht als sypokeimenon konzeptua-
lisiert werden diirfe.

Genau dies aber geschieht Hegels Meinung nach da, wo das Ver-
standes-Denken Wesen und Charakter des Absoluten dem Status des
Subjekts im Urteil assimiliere. Denn die Mangelhaftigkeit und philoso-
phische Beschrinkung des Satzes'? liege darin begriindet, daf3 hier starre
Gegebenheiten'4 zum Ausdruck gebracht wiirden. Wer also das Abso-

'? Das z.T. assoziativ anmutende Hin-und-Her mit dem Terminus <Subjekt» wird von
manchen Interpreten gelegentlich als Konfusion gedeutet. Vgl. z.B. Q. LAuEr, A Reading
of Hegel’s Phenomenology of Spirit, New York 1982 (1. Aufl. 1978) 279 Anm. 17: «The
play on the term <subject> becomes a bit bewildering». Beziiglich des Sinnes des von Hegel
Gesagten besteht in der Forschung allerdings kaum Unklarheit. Gleichwohl sei hier ein
Hinweis auf die luziden Darlegungen von R. ScHACHT gegeben: A Commentary on the
Preface to Hegel’s Phenomenology of Spirit». In: Philosophical Studies 23 (1972) bes. 1-
31;s.a. R.C. SoLomoN, In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel’s Phenomenology
of Spirit, Oxford 1983, 255-261.

'? Die Kritik Hegels setzt freilich schon vorher an. Denn gegeniiber der traditionellen
Auffassung vom Urteil macht Hegel geltend, daB das Urteil, seinen eigenen MaBstiben
entsprechend, schon formal nicht geniige und nicht anders als bloBe Sitze nur Triger von
Richtigkeit (vgl. spiater M. HEIDEGGER, Wegmarken, Frankfurt a.M. 1979, 228, auch
176-177 im AnschluB an Platon, Politeia 515d3—4), nicht aber von Wahrheit sein kénne
(Enz. 1830, § 167, hrsg. von F. NicoLIN in: O. P6GGELER, Hamburg 1967, 156.21-39);
vgl. W.d.L. I, G.W. 12:55.31-38.

' G.W. 9:21.6-8: «Das Subjekt ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren
Halt die Pridikate geheftet sind ...» 42.33-43.1: « Anders verhiilt es sich im begreifenden
Denken. Indem der Begriff das eigene Selbst des Gegenstandes ist, das sich als sein
Werden darstellt, ist es nicht ein ruhendes Subjekt, das unbewegt die Akzidentien trigt,
sondern der sich bewegende und seine Bestimmungen in sich zuriicknehmende Begriff. In
dieser Bewegung geht jenes ruhende Subjekt selbst zu Grunde.»



Heolderlin iiber Urteil und Sein 117

lute als Subjekt in diesem Sinne konzeptualisiere, tdusche sich. Denn er
sehe nicht, dal dem Urteils-Subjekt qua Urteils-Subjekt auf der auBler-
sprachlichen Ebene nur Gegenstindlichkeiten von der Art der Substanz
entsprechen. Mit anderen Worten: Das Subjekt ist kein Subjekt. — Diese
Situation glaubt Hegel dadurch beheben zu kénnen, daf3 der syntaktisch
an Pridikatstelle plazierte Ausdruck «P» fiir einen Gehalt eintritt, wel-
cher den Gegenstand der Aussage nunmehr als Subjekt in dem hier
relevanten Sinne des Wortes erkennbar werden 1463t.'* Dies ist der Sinn
der omindsen Formel, das Wahre bzw. Absolute sei nicht nur als Sub-
stanz, sondern auch (und eigentlich) als Subjekt aufzufassen. ' Nun steht
diese These Hegels in keiner engen Beziehung zu dem vorher erwihn-
ten Sachverhalt. Doch ist die Analogie als solche uniibersehbar. Denn
hier wie da geht es um eine Inversion: Wie sich Subjekt und Pridikat auf
der sprachlichen Ebene zueinander verhalten, so verhalten sich Objekt
und Subjekt auf der erkenntnistheoretischen Ebene zueinander — was
sich auf der einen Ebene als Subjekt bzw. Pridikat darstellt, ist auf der
anderen Ebene Objekt bzw. Subjekt.

IV, Teilung und Urteil

Auch in anderer Hinsicht konnen Schellings und Hegels Gedanken
Licht auf Holderlins Uberlegungen werfen. Beide Philosophen deuten
das Urteil als Ausdruck einer urspriinglichen Teilung.'” Schelling
spricht von einer urspriinglichen Ubereinstimmung von Begriff und
Objekt und betont, daf3 «eine Trennung beider schlechthin unbegreif-
lich» sei «ohne eine besondere Handlung, durch welche sich beide im
Bewulitsein entgegensetzen werden. Eine solche Handlung ist die,
welche durch das Wort Urteil sehr expressiv bezeichnet wird, indem
dasselbe zuerst getrennt wird, was bis jetzt unzertrennlich vereinigt war,

1 Vgl. G.W. 9:44.13-15: «... oder es [i.e. das Denken, A.G.] findet, da das Pridikat
selbst als ein Subjekt, als das Sein, als das Wesen angesprochen ist, welches die Natur des
Subjekts erschopft, das Subjekt unmittelbar auch im Pridikate».

16 G.W. 9:18.4-5: «... das Wahre nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt
aufzufassen und auszudriicken.»

'7 Eine derartige Auffassung findet sich auch, worauf M. FrRaNz hingewiesen hat
(Holderlins Logik, 2.a.0.97, Anm.9), in dem Grundri} der Ersten Logik von
C.G. Barpivr, der 1800 erschien. Bardili war iibrigens Dozent am Stift, und Hélderlin und
Hegel besuchten einen Kurs bei ihm. Siehe H.S. Harris, Hegel’s development. Toward
the Sunlight 1770-1801, Oxford 1972, 72, 84-85.



118 Holderlin iiber Urteil und Sein

der Begriff und die Anschauung.»'® Hegel seinerseits betont: «Die
etymologische Bedeutung des Urteils in unserer Sprache ist tiefer und
driickt die Einheit des Begriffs als das Erste, und dessen Unterscheidung
als die urspriingliche Teilung aus, was das Urteil in Wahrheit ist...»"?
«Es kann nun die Betrachtung des Urteils von der aufgehobenen Ein-
heit des Begriffs oder von der Selbstindigkeit der Extreme ausgehen.
Das Urteil ist die Diremption des Begriffes durch sich selbst; diese
Einheit ist daher der Grund, von welchem es nach seiner wahrhaften
Objektivitit betrachtet wird. Es ist insofern die urspriingliche Teilung
des urspriinglich Einen; das Wort Urteil bezieht sich hiermit auf das,
was an und fiir sich ist.»?°

Auch hier scheinen die Worte Schellings dem von Hoélderlin
beschriebenen Sachverhalt etwas niherzusein. Denn Schelling betont:
«Das Objekt und sein Begriff sind jenseits des BewuBtseins eines und
dasselbe, und die Trennung entsteht erst gleichzeitig mit dem entste-
henden BewuBtsein.» Dabei fillt auch eine Ubereinstimmung im Detail
auf. Schellings Vorstellung einer urspriinglichen Ubereinstimmung
geht davon aus, «daf} in keinem von beiden mehr oder weniger ist als im
anderen»?!. Bei Holderlin heilit es: « Wo Subjekt und Objekt schlecht-
hin, nicht zum Teil vereinigt ist...»

V. Préiliminarische Klirungen

Was Holderlin skizziert — sei es in der Absicht, die Position eines
anderen zu beschreiben oder einen eigenen Gedanken zu entwickeln —,
dient der Erliuterung der Moglichkeit von Gegenstandsbewul3tsein
und seiner sprachlichen Artikulierung. Wenn er das Urteil als Teilung
eines Ganzen charakterisiert, «<wovon Objekt und Subjekt die Teile
sind», so scheint er unsere Aufmerksamkeit darauf zu lenken, daf3 jedes
Urteil als Satz eine Beziehung zwischen erkennendem Subjekt und
erkanntem Gegenstand widerspiegelt und daf3 eine solche Beziehung
ihrerseits die Annahme einer Subjekt/Objekt-Spaltung voraussetze.

'® Schriften 1/3:507; vgl. oben Anm. 10.
' Enz. 1830, § 166.
20 G.W. 12:55.4—-10.
21 Schriften 1/3:507.



Hélderlin iiber Urteil und Sein 119

Welche Stelle ist hier, innerhalb der Uberlegungen zum Verhiltnis
von Logik und Erkenntnistheorie, der Rede vom Sein zugewiesen?
Hoélderlins Darlegungen sind elliptisch und in diesem Sinne auch recht
unklar. Deshalb ist es zweckmifBig, jene Punkte zu identifizieren, die
innerhalb dieser Darlegungen eine Rolle spielen: [1] Sein driickt eine
Verbindung zwischen Subjekt und Objekt aus; [2] es gibt Sein schlecht-
hin; [3] es gibt nicht-schlechthinniges Sein; [4] Identitit stellt keinen
Fall von [2], sondern einen Fall von [3] dar.

These [1] 14Bt sich nicht leicht deuten. Denn Hélderlin befleiBigt
sich hier einer inhaltlichen Redeweise; und es ist nicht klar, ob die
moderne Interpretation hier, im Sinne eines semantischen Aufstiegs,
Holderlins Position in Begriffen einer formalen Sprechweise (<ist> statt
Sein) auslegen darf. So unangemessen eine solche Auslegung auch
anmuten mag, so zweckmiBig scheint der Versuch, Holderlins Vorstel-
lungen begrifflich darzustellen und damit auch seine Gedanken zu
wiirdigen. In diesem Sinne wire die These selbst dahingehend zu ver-
stehen, daf} jede Verwendung des <ist> eine solche Verbindung aus-
driickt. Aus dem Kontext selbst geht ferner hervor, dal3 unterschiedli-
che Verbindungen denkbar sind, solche, bei denen es sich um vollkom-
mene, und andere, bei denen es sich um weniger vollkommene Verei-
nigungen handelt. Hinsichtlich der These selbst mag die Frage gestellt
werden, ob Holderlin mit dem <driickt aus» einen strikten oder weniger
strikten Sinn verbindet. Im ersten Fall miil3te er wohl unterstellen, daf3
jede Verwendung des <ist> die Behauptung einer Verbindung von Sub-
jekt und Objekt im Sinne von <O ist S» zum Ausdruck bringt. Im zweiten
Fall wire im Sinne eines (weist zuriick auf> gemeint, daf3 die Verwen-
dungdes <ist» in Gebilden von der Art <Sist P> auf eine Verbindung von
oder Beziehung zwischen O und S hinweise und diese abbilde.?? In
diesem Sinn wire jemand, der sich zur These [1] bekennt, nicht 7pso facto

22 Hier besteht eine offensichtliche Ahnlichkeit mit Platons Deutung der Struktur des
Satzes (logos) als Verflechtung von Formen (symploke ton eidén) im Sophistes. Platons
These wird von den meisten Interpreten dahingehend verstanden, dal3 begriffliche Kon-
figurationen in der Ideenwelt als erfiillte Wahrheitsbedingungen fiir Sitze iiber diese Welt
fungieren. (Besonders instruktiv ist in dieser Hinsicht der Beitrag von J.M.E. MorAvCSIK,
The Anatomy of Plato’s Divisions. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philo-
sophy Presented to Gregory Vlastos, hrsg. von E.N.Leg, A.P.D. MourgLATOS,
R.M. Rorry. Assen 1973, 324-348). So wie Platon meinte, daB bestimmte Beziehungen
zwischen den Ideen bestimmte Sitze iiber die Dinge dieser Welt erméglichen, so kénnte
Schelling gedacht haben, daf3 bestimmte Beziehungen zwischen <Subjekt> und <Objekt> als
Méglichkeitsbedingungen von Sitzen fungieren.



120 Hélderlin iiber Urteil und Sein

genotigt, <ist> unmittelbar auf eine Struktur <O ist S» zu beziehen und
die Struktur <§ ist P» allenfalls nur mitzumeinen. Dal3 aus heutiger Sicht
der Dinge die schwichere Variante weniger anstoBend erscheint,
bedarf wohl keiner eigentlichen Erliuterung. Doch kann eine solche
Erwigung den Fall nicht entscheiden. Auch zeigt der Kontext, daf bei
der Verwendung von <bin> im Falle des Satzes <Ich bin Ich» an eine S
ist O>-Struktur gedacht ist. Dies wiirde fiir die stirkere Variante spre-
chen. — In der Sache selbst bleibt unklar, inwiefern tatsichlich ange-
nommen werden darf, da} jede Verwendung des <ist> nach diesem
Modell zu interpretieren ist. Zumindest fiir moderne Begriffe ist dies
schwer einsehbar. Denn Existenzsitze lassen sich nicht an diesem
Modell bemessen. Allerdings gilt es zu bedenken, daf3 selbst Kant Exi-
stenzsitze als synthetische Urteile verstand, obschon er sah, daf3 das
grammatische Pridikat <ist> kein reales Pridikat ist.

These [2] bewegt sich, deutlicher als [1], auf der Ebene einer inhalt-
lichen Redeweise. Sein schlechthin ist etwas, das repriasentiert wird und
sozusagen vorkommt. Der Gedanke selbst ist in mehrerer Hinsicht
schwierig. So legen die Darlegungen im Text immer wieder die Vor-
stellung nahe, daf} hier von einer besonderen Weise des Vorkommens
bzw. Existierens die Rede sei, die sich entsprechend von anderen Wei-
sen des Existierens unterscheide. Von hierher betrachtet, ergibt sich
eine gewisse Analogie zu der Redeweise Platons, der zwischen wahrem
Sein und nicht-wahrem Sein unterscheidet und nur solche Gegenstinde
als Reprisentanten wahren Seins betrachtet, die rein das sind, was sie
sind, und sich insofern von Gebilden anderer Art unterscheiden, die
vielgestaltig und zusammengesetzt sind.?* Dabei gilt es zu sehen, daf3
<sein) hier entgegen allem dulleren Anschein nicht als einstelliges Pri-
dikat zu verstehen ist, sondern als unvollstindiges Pridikat und somit
als Ausdruck eines <etwas ... sein>. Ahnlich scheint Holderlins Text zu
besagen, dal} sezz im hier relevanten Sinne [2] des Wortes soviel heil3t
wie, dal} etwas nur das ist, was es ist. Entsprechend diirfte fir sezz im
Sinne [3] gelten, dal} etwas nicht nur als das vorliegt, was es ist. Dies
wiirde im iibrigen auch erkliren, weshalb Verbindungen vom Typus [3]
Vereinigungen darstellen, die sich trennen lassen und unverletzt blei-

23 Siehe Symposion 211e1-4, Phaidon 83e1-2 und 78b4ff. sowie Politeia V, 478e5-
479b8; vgl. dazu meine Ausfithrungen «Uber den Sinn von Sein bei Platon. » In: Museum
Helveticum 39 (1982) 29-42, sowie: Philosophische Erkenntnis und begriffliche Dar-
stellung, Wiesbaden 1989 (= Abh. Ak. Mainz).



Holderlin iiber Urteil und Sein 121

ben. Um eine Vereinigung solcher Art wiirde es sich bei dem mit <Ich
bin Ich» gemeinten Gebilde handeln. So 148t sich der Sinn des Gemein-
ten wohl am besten dadurch markieren, daf3 <sein> hier als <existieren
als...» verstanden wird. Gemil dieser These kénnen wir nur da von
Sein schlechthin sprechen, wo keine Trennung moglich ist. Mithin
miifte es sich bei den Gebilden, denen Sein schlechthin zugesprochen
wird, bzw. welche Sein schlechthin reprisentieren, um genuin nicht-
komplexe, in keiner Weise analysierbare Gebilde handeln. Andererseits
gilt ex hypothesi, dall <Sein> eine Verbindung ausdriickt; und im Hin-
blick auf <sein-schlechthin» gilt offensichtlich, dal es um das Vorliegen
einer Verbindung geht, und zudem um eine Verbindung besonderer
Art. Also miiiten die Vorstellungen von Nichtkomplexitit und Verei-
nigung hier — soll es sich nicht um eine contradictio in terminis handeln —
durchaus miteinander kompatibel sein. Der Text selbst legt dies ja nahe.
Denn die Nichttrennbarkeits-Bedingung scheint ja zu besagen, dal3 der
besagte Komplex selbst nicht ohne seine Elemente bestehen konnte.

Nun nennt Holderlin als Beispiel** fiir ein solches Gebilde die
intellektuale Anschauung. Genauer besehen, gestatten seine Darlegun-
gen allerdings wohl nur den Schluf3, dafl jemand im Blick auf die
intellektuale Anschauung als Sein schlechthin spricht; und die Logik
der Gedankenfiihrung (<wo... wie...») scheint von der Uberlegung
bestimmt, daBl der Verwendung von <sein schlechthin» bzw. der
Zuschreibung von Sein schlechthin bestimmte Bedingungen gesetzt sein
miissen. Der Text besagt nicht ausdriicklich, daf3 das Gebilde <intellek-
tuale Anschauung) diese Bedingungen erfiillt; er sagt nur, dal3 diesem
Gebilde die Eigenschaft sen schlechthin (zu Recht oder zu Unrecht)
zugeschrieben wird und was es eigentlich heif3t, von etwas zu sagen, es
sei schlechthin.

These [3] spezifiziert nicht schlechthinniges Sein entsprechend in
Begriffen einer nicht schlechthinnigen Vereinigung. Von einer nicht-
schlechthinnigen Vereinigung ist dann und nur dann die Rede, wenn
Subjekt und Objekt <nur zum Teil vereinigty sind. Die Rede von einer

24 D. HeEnricH, Holderlin tber Urteil und Sein, a.2.0. 79, vertritt augenscheinlich
die Meinung, Holderlin setze beides gleich. Das ist sicher nicht richtig. Holderlin sagt
nicht: «Es mul} <Sein> heillen und darf nur als intellectuale Anschauung gedacht werdenn,
sondern legt umgekehrt die Vorstellung nahe, daB3 intellektuale Anschauung etwas sei,
worauf das Pridikat Sein im vorausgesetzen Sinne des Wortes zutreffe. Mit anderen
Worten: Die sog. intellectuale Anschauung ist ein Fall von Sein schlechthin bzw. wird als
Fall von Sein schlechthin angesehen.



122 Holderlin tber Urteil und Sein

teilweisen Vereinigung von Subjekt und Objekt 1483t sich nicht leicht
durchschauen, zumal Hélderlins Darlegungen ja den Schlul3 erlauben,
daf} es hier wiederum Gradunterschiede gibt. Doch ist der Gedanke
selbst sehr wohl verstindlich, wenn wir von der Satzstruktur <S ist P>
ausgehen und von hier aus nach den analogen Verhiltnissen im Bereich
<O ist S» fragen. Auf der Ebene <S ist P» 1463t sich der Gedanke einer
teilweisen Vereinigung fiir den Fall plausibel machen, da3, wie im Falle
analytischer Sitze, entweder der Pridikatsbegriff Merkmal des Subjekt-
Begriffes und entsprechend als Teil des Subjektbegriffes anzusehen ist,
oder aber, wie im Falle synthetischer Sitze, die Extension des einen
Terminus und die Extension des anderen Terminus zum Teil identisch
sind. Entsprechend wire fiir die Ebene <O ist S» anzusetzen, daf3 sich S
und O nicht voll und ganz decken, sondern eben nur zum Teil. Tat-
sichlich wird Hegel sagen, daf3 im endlichen Bereich keine wirkliche
Ubereinstimmung zwischen Begriff und Gegenstand bestehe und inso-
fern auch eine Diskrepanz zwischen Subjekt und Objekt bleibe, die erst
im absoluten Wissen aufgehoben werde. — Bei all dem ist es natiirlich
wichtig, im Auge zu behalten, daB3 die copula <ist> durchwegs als Zei-
chen der Identitit aufgefal3t wurde; und namentlich Hegels Kritik des
Urteils im zweiten Buch der Wissenschaft der Logik?> wird auf den
Gedanken abstellen, daB die im Urteil vermittels der Verwendung des
ist> gemeinte Identitit u.a. dadurch durchkreuzt bzw. widerlegt werde *¢,
daB S und P zueinander im Verhiltnis des Einzelnen zum Allgemeinen
stiinden und mithin nicht identisch sein kénnen.

These [4] wire nun dahingehend zu spezifizieren, dal nicht nur jede
beliebige Identitit?’, die vermittels des <ist> behauptet wiirde, als Fall
von nicht absolutem Sein einzuschitzen wire. Sogar jene Identitit

2 G.W. 12: 57.37-58.1: «Die Copula driickt aus, daB3 das Subjekt das Pridikat ist»;
vgl. 59.8-9: «das Subjekt ist das Pridikat». — Zur neueren Diskussion siehe u.a. R.L.
SiEMENS, Hegel and the Law of Identity. In: Review of Metaphysics 42 (1988) 103-127,
und M. INnwoop, Hegel. London 1983, 180-183.

%6 Diese These werde ich in einer eigenen Studie untersuchen.

?7 Fichte und mehr noch Schelling (spiter ohnehin) vertraten damals eine quasi-
platonische Auffassung, wonach Identitit selbst Identisches schaffe: «Gibe es aber nicht
etwas, was nur durch sich selbst ist, dessen Identitit einzige Bedingung seines Seins ist, so
wiire auch sonst nichts identisch mit sich selbst; denn nur was durch seine Identitit ist,
kann nach allem anderen, was ist, Identitit verleihen» (Schriften 1/1:178). — D. HENRICH,
Holderlin iiber Urteil und Sein, a.a.O. 79, spricht hinsichtlich der Identitit, die in unse-
rem Kontext genannt wird, vom Satz der Identitit, der aus dem SelbstbewuBtsein
gewonnen werde. Das scheint mir nicht gerechtfertigt. Sowohl Fichte als auch Schelling
hitten in diesem Fall nicht <Ich bin (Ich)», sondern <A = A)> gesagt.



Holderlin iiber Urteil und Sein 123

scheint nimlich zu kurz zu greifen, die im deutschen Idealismus als
Identitit par excellence gilt, — nimlich jene Beziehung zwischen Subjekt
und Objekt, in welcher das Subjekt selbst das Objekt ist. In diesem Sinn
spricht Schelling in seiner Schrift Vom Ich als Prinzip der Philosophie die
mit und in dem Satz <Ich bin Ich> ausgedriickte Beziehung als «reine
Identitdt» an, bzw. als etwas, «was schlechthin nur das [ist], was es ist» 5.
Obschon der eigentliche Sachverhalt insofern kaum angemessen be-
schreibbar ist, als Schelling Sitze und Begriffe ebenso wie Dinge und
Sachverhalte logisch parallel behandelt, wird immer wieder deutlich,
daf diese reine Identitit von ihm auch als <reines Sein» ?? expliziert wird
oder einfach auch als «Sein selbst» *°; in diesem Zusammenhang unter-
scheidet Schelling auch zwischen <absolutem Sein> und <bedingtem
Existieren>?'. Diese Unterscheidung diirfte jener Distinktion entspre-
chen, die sich im Text bei Holderlin findet. Zwar ist dies nicht offen-
sichtlich. Denn Hoélderlin selbst formuliert seine Unterscheidung [2]
bzw. [3] nicht ausdriicklich unter Hinweis auf ein Bedingungsverhilt-
nis3?; und da, wo Hoélderlin den Ausdruck <absolutes Sein» einfiihrt, ist
dieser Punkt fiir den Duktus seiner Gedanken wohl vorliufig auch noch
entbehrlich: Die These besagt ja lediglich, daf3 absolutes Sein nicht mit
Identitit gleichgesetzt werden kénne; und die Begriindung, die fiir diese
These in Anspruch genommen wird, nimmt auf die Frage der Trenn-
barkeit [2] Bezug. Dabei macht Holderlin geltend, daB3 jene mittels des
{Ich bin Ich> behauptete Vereinigung (i) durchaus getrennt werden
kénne, dafl die Vereinigung selbst unangetastet bleibe und (ii) ihrerseits
sogar selbst Produkt einer Trennung sein miisse, um iiberhaupt als
Vereinigung dieser Art bestehen zu konnen. Dies wenigstens 1483t sich
aus den Darlegungen erschlieBen, die den Abschnitt (Urteil> eroffnen.
So spezifiziert (i) die hinreichende Bedingung dafiir, daB3 es sich bei
Identitit im hier relevanten Sinne des Wortes nicht etwa um einen Fall

*# Schriften 1/1:177.

29 Schriften 1/3:282.

30 Schriften1/3:376. - Sein, und hier im Sinne einer Art von ontologischer Differenz-
Behauptung von solchen Dingen abgesetzt, die sind. Vgl. auch Schriften 1/3:11: «Denn
was ist, nimmt nur an dem Seyn Teil. Umgekehrt kann man vom Unbedingten niemals
sagen, daf3 es ist. Denn es ist das Sein selbst».

31 Schriften 1/1:209.

32 Deshalb scheint mir M. Franks Charakterisierung der Argumentation («etwa fol-
gendermaflen») voreilig (Eine Einfiihrung in Schellings Philosophie, a.a.0. 61). — Bei
Schelling ist diese Beziehung <Ding>/<bedingt sein> freilich iiberdeutlich (Schriften
1/1:166 und 1/3:368).



124 Hélderlin iber Urteil und Sein

von Sein schlechthin handelt, sondern um einen Fall von nicht schlecht-
hinnigem Sein. Anders scheint (ii) ein Bedingungsverhiltnis dergestalt
anzunehmen, daf3 Identitit, um bestehen zu kénnen, absolutes Sein
voraussetze. In diesem Sinne wire mit (ii) so etwas wie eine notwendige
Bedingung spezifiziert.

VI. Das Argument

Die Darlegungen in dem mit <Sein» bezeichneten Abschnitt kénnen
nun folgendermassen konstruiert werden:

[A]

(P) Wenn x genau dann simpliciter ist, wenn x nicht geteilt werden
kann, ohne dafl x wesensmiBig verletzt wird, und

(Q) wenn die Intellectuale Anschauung nicht getrennt werden kann,
ohne wesensmiBig zerstort zu werden, dann gilt:

(R) Die Intellectuale Anschauung ist simpliciter.

(B]

(S) Identitit kann getrennt werden, ohne daf3 ihr Wesen verletzt wird
(und besteht im Gegenteil nur aufgrund einer vorgingigen Tren-
nung).

(T) Was getrennt werden kann, ohne daB3 sein Wesen verletzt wird, ist
nicht simpliciter. — Also:

(U) Die Identitit ist kein Sein simpliciter.

[C]

(V) Wenn Identitit [bei Schelling] das Hochste iiberhaupt ist, so gilt
gemill U und der Zusatzannahme X (wonach nichts ein Héchstes
oder Absolutes sein konne, was selbst nicht ein Fall von Sein
simpliciter sei):

(W) Identitit ist nicht das Hochste.

W ist jedoch mit ~ I dquivalent.
Der mit [C] markierte Schritt von <I"> zu <~ > hat im Text selbst
kein eigentliches Aquivalent. Insbesondere 148t sich die im Anbang
charakterisierte Form des Argumentes «([Uaut )& U] — ~ IV)> mit

53 Siche Anhang (VII).



Heélderlin iiber Urteil und Sein 125

der Primisse (P;) (<Entweder U oder I»), durch welche Schellings
These 17 automatisch erledigt wird, nicht nachweisen. Holderlins
Gedanke ist hier sehr elliptisch. Doch scheint der Schritt deutlich
signalisiert zu sein.

Diese Uberlegung ist insbesondere dann unabweisbar, wenn die
Bemerkung <also nicht absolutes Sein» nicht einfach als Erlduterung des
vorangegangenen <nicht schlechthin sein> aufgefal3t wird, sondern als
Betonung eines neuen Gesichtspunktes. Auf jeden Fall verlangt die
These U mit der Bestreitung des Charakters des Seins simpliciter fiir die
Identitit eine Anwendung. Diese Anwendungsmdglichkeit besteht
jedoch genau fiir den Fall, dal3 Holderlin eine unterdriickte Priamisse
von «Identitit ist das Absolute, das Hochstey vor Augen hatte. Eine
solche Primisse 146t sich unschwer als Beschreibung der These Schel-
lings ausmachen. Dies gilt um so mehr, als die Charakterisierung dieses
Hochsten in Begriffen wie <absolutes Sein» Teil der Beschreibung wire,
die Schelling selbst gibt.

Allerdings mag die eben genannte Uberlegung auch unwillkommen
erscheinen. Denn sie 1d6t die Moglichkeit offen, dal3 Holderlin selbst
<sein schlechthin» und <absolutes Sein» nicht als synonyme Ausdriicke
verwendete. Falls er dies nicht tat, hitte er sich allerdings nicht durch-
wegs auf dem Boden Schellingscher Begrifflichkeit bewegt; und damit
wire der dialektische Charakter der Argumentation selbst in Frage
gestellt. Andererseits spricht nichts gegen die Annahme — der Teil tber
Urteil» legt dies ja nahe —, dafl Holderlin, Schelling folgend, <sein
schlechthin> und <absolut sein» durchaus als dquivalente Termini ver-
stand, jedoch im Teil seiner bisherigen Darlegungen auf die Verwen-
dung des zweiten Terminus verzichten konnte und ihn erst zum Ende
dieses Abschnittes verwendete, um so <Identitit> als Gebilde buchstib-
lich sekundirer Ordnung auszuweisen: Wie immer es um den schwie-
rigen Gedanken der Identitit auch bestellt sein mag, — das Identische
erfiillt nicht die Bedingungen, die <Sein schlechthin) gesetzt sind, und
ist darin mit Sicherheit auch nicht das Hochste. Mithin geht es um die
Wahl <Entweder {/ oder [>. Da U als etabliert betrachtet werden muss,
kann I nicht gelten, bzw. bleibt ~ 1

Dieses Verstindnis des im Abschnitt <Sein> von Holderlin Gesagten
hat den Vorzug, die Auseinandersetzung bzw. Reflexion immanent auf
dem Boden Schellingscher Gedanken ansiedeln zu kénnen und den
Gedanken so rein als dialektisches Argument deutlich werden zu lassen.
Weder bedarf es in diesem Zusammenhang besonderer Seitenblicke auf



126 Heolderlin iiber Urteil und Sein

das, was Schelling (oder ein anderer) in Hoélderlins Augen am Phino-
men der intellektuellen Anschauung méglicherweise falsch versteht.
Noch bedarf es besonderer Riicksichtnahme auf das, was Holderlin
selbst anderswo unter reinem Sein verstanden haben mochte. De facto
geniigt es, dem Antipoden zu zeigen, dal3 die Begriffe des absoluten
Seins und der absoluten Identitit im Sinne der vorausgesetzten Bedeu-
tung der Termini nicht kompatibel sind. — Doch hat die Argumentation
ein besonderes Glanzlicht. Denn wenn wir voraussetzen, (7) daf3 Schel-
lings Meinung zur Identitit zur Debatte steht und (77) dal3 Schelling sein
Verstindnis der intellectualen Anschauung u.a. ** so beschrieb, daf3 «in
der Anschauung die absolute Identitit des Gegenstandes und der Vor-
stellung» bestehe ** und «aber das Ich [...] selbst nur diese Anschauung
[ist]» 3¢, so ergibt sich, (77) daB} zwar die intellektuelle Anschauung den
in [2] gesetzten Bedingungen geniigt, nicht jedoch das identische Ich,
das ja entweder mit der Anschauung identisch sein soll oder zumindest
ihr spezifischer Gehalt oder Inhalt sein miite. Somit hitte Holderlin
nicht nur eine gravierende Diskrepanz im Denken Schellings aufge-
zeigt; er hitte auch verdeutlicht, daBl das Absolute selbst nicht in
Begriffen des Ich beschrieben werden darf, sondern in anderer Weise
konzeptualisiert werden miiite. Vielleicht handelt es sich bei Schellings
These zum <absolut Identischen», das selbst «weder Subjekt noch
Objekt, auch nicht beides zugleich» 3 und allenfalls als Urform des Ich
anzugeben sei, bereits um einen Reflex der Uberlegungen Holderlins
zum Wesen unverletzlicher Ganzheit 2.

VII. Anbang

Wenn wir <sein schlechthin> mittels <IS>, <getrenntwerden> mittels
(G, <im Wesen verletzt werden» mittels <V», <intellektuelle Anschau-
ung sein> mittels <IA> und <Identitit sein> bzw. <das Identische sein»
mittels <I>, und <ist das Hochste> mittels <H»> symbolisieren, so kénnen

34 Schellings AuBerungen zur intellektuellen Anschauung variieren im Detail
betrichtlich und lassen sich kaum auf einen Nenner bringen. Doch kénnen wir hier auf
diesen Punkt nicht niher eingehen.

3 Schriften 1/1: 369-370.

3¢ Schriften 1/3: 370.

37 Schriften 1/3: 600.

38 Fiir kritische Hinweise bin ich Alex Burri, Jirg Freudiger und J.-C. Wolf zu auf-
richtigem Dank verpflichtet.



Hélderlin iiber Urteil und Sein 127

wir, unter Verwendung der Quantoren «<(x)» und <(3x)» und des Modal-

operators <> (<Moglich»), Holderlins Uberlegungen folgendermassen
darstellen.

[A] P: (x) ISx <> ~ { (Gx&~ Vx)
O: (k) JAx & ~ O (Gx& ~ Vx)
R: (Ix) 1Ax&ISx)
[B] 5: (%) (Ix — O (Gx&~ Vx))
7T: (x)(~<Q (Gx&~Vx)) > ~ ISx) 7 ist eine Umformulierung
von P;
U kann aus § und P gefol-
gert werden
U: (x) (Ix—> ~1ISx)
[C] V: (Ix) (Ix&Hx) Schellings These
W: (x) (Ix— ~Hx) =~
denn (Py): [(Ax) (Ix&Hx) v (x) (Ix— ~ISx)] &
~ [(Ix) (Ix&Hx) & (x) (Ix— ~ ISx)]
(Py): (x) (Ix— ~ISx)
(K): ~ (Ix) (Ix&Hx) o (x) ~ (Ix&Hx) < (x)
(Ix— ~ Hx)






	Hölderlin über Urteil und Sein

