Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses : zu Otfried Hoffes
Theorie der politischen Gerechtigkeit

Autor: Sitter-Liver, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEeAT SiTTER-LIVER

Neuvermessung des
Rechts- und Staatsdiskurses

Zu Otfried Hoffes Theorie der Politischen Gerechtigkeit

Die praktische Philosophie, im deutschen Sprachbereich noch zu
Beginn der siebziger Jahre der Rehabilitierung bediirftig, hat mittler-
weile in vielen Belangen, so in der angewandten Ethik, geradezu Kon-
junktur: Der Mangel an Wert- und Orientierungswissen wird insbeson-
dere in den durch rasante Entwicklung gekennzeichneten Gebieten von
Wissenschaft und Technik als driickend empfunden, gibt Anla3 zur
Schaffung von Lehrstithlen und Grindung von Instituten, die sich
vielfiltigen Problemfeldern und zum Teil recht spezialisierten For-
schungsfragen widmen. Auch die philosophische Durchdringung der
«Sphire des Politischen» (H. Ryffel) verursacht lebhafte Diskussionen,
die unterschiedliche Ansatzpunkte und Losungsvorschlige zur Geltung
bringen. Wihrend hier die Debatte im Rahmen des Naturrechtsdenkens
auf eine reiche kontinentaleuropiische Tradition zuriickgreifen konnte
und kann, blieb sie als explizite Gerechtigkeitstheorie bislang auf weite
Strecken durch angelsichsische Autoren, in erster Linie durch die
malgebende Arbeit von John Rawls bestimmt.

Otfried Hoffe, der zur Vermittlung dieser Diskussion in den deut-
schen Sprachraum wesentlich beitrug, hat nun seinerseits ein umfang-
reiches Werk vorgelegt', das als «Neuvermessung des Rechts- und
Staatsdiskurses» (19 u.6.) zeitgemi3es Naturrechtsdenken und Gerech-

' O. HoFrE: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Philosophie von
Recht und Staat. Frankfurt a.M. 1987. — In Klammern gesetzte Seitenzahlen ohne weitere
Angaben beziehen sich immer auf dieses Buch. Auf die Theorie Hoffes wird im folgenden,
einem Sprachgebrauch ihres Autors folgend, mit dem Namen «Politische Gerechtigkeit»
Bezug genommen.



84 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

tigkeitstheorie in eins setzt (11, 109), die Thematik in produktiver
Interpretation zentraler historischer Quellen systematisch entfaltet und
in kritischer Auseinandersetzung mit wichtigen zeitgendssischen Auto-
ren klirt. Er tut dies mit dem hohen Anspruch, das «politische Projekt
der Moderne» in der Vermittlung von Rechts- und Staatspositivismus
mit dem Anarchismus bzw. der Theorie der Herrschaftsfreiheit zur
Vollendung zu bringen (22) und so die « Antinomie des Politischen»
aufzulosen (23). Zugleich erginzt Hoffe die laufende Ethikdebatte
durch einen bislang vernachlissigten Aspekt, indem er die Bedingun-
gen und Kriterien nennt und begriindet, die erst gestatten, den sittlich-
politischen Diskurs aus Inselsituationen herauszuholen und in der poli-
tischen Offentlichkeit zu verankern. Er skizziert und legitimiert die
hierzu erforderlichen rechtlichen und staatlichen, mit Zwang bewehr-
ten Vorkehrungen, welche jenen Diskurs auf Dauer zu gewihrleisten
vermogen. Damit bringt er die traditionelle Frage nach legitimem
Zwang in das philosophische Rechts- und Staatsdenken zuriick.

In der Kantischen Tradition der praktischen Philosophie stehend,
mit divergierenden, etwa utilitaristischen und positivistischen Sicht-
weisen und Theorien jedoch vertraut und fiir ihre sachlichen wie
methodologischen Anliegen offen, riickt Hoffe das Prinzip der indivi-
duellen, immer schon gesellschaftlich vermittelten Handlungsfreibeit ins Zen-
trum, um von ihm aus jene Grundstrukturen politischer Organisation
und Institutionalisierung zu entwerfen, die als gerecht: als fir jeden
einzelnen vorteilhaft (Abschn. 3.2, z.B. 76, 84 u.6.) gelten konnen.
Wenn so seine Theorie der politischen Gerechtigkeit ganz klar dem
Grundmuster der Prinzipienethik verpflichtet ist, schlieBt sie doch
eudidmonistische Aspekte nicht aus: Die rechtlich-staatliche Gewihr-
leistung optimaler Handlungsfreiheit — eine Zielsetzung, die soziale
Verpflichtungen des politischen Gemeinwesens, insbesondere gegen-
iiber Benachteiligten, impliziert — zielt letztlich mit darauf ab, essen-
tielle Bedingungen dafiir, individuellen Sinn- und Gliicksvorstellungen
nachzuleben, zu verwirklichen (vgl. 16). Indem Hofte die Antinomie des
Politischen aufzultsen sich anschickt, entschirft er zugleich die Anzinomie
des Moralischen : Sittlichkeit und Gliicksstreben treten nicht linger — wie
bei Kant — unverséhnlich auseinander, sondern werden einander in der
Rechts- und Staatsethik — wie bei Rawls? — in einleuchtender Weise

? Abweichend von Héffes — allerdings von ihm selber problematisierter (16, 452) —
Kritik (15f. u.6.), finde ich auch bei Rawls einen expliziten Primat der Freiheit, dem das



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 85

zugeordnet. In Analogie zur Vermittlung von Positivismus und Anar-
chismus im politischen Projekt der Moderne 148t sich vom moralischen
Projekt der Moderne als der Vermittlung von Prinzipien- und Gliicks-
moral reden; Hoffes Grundlegung einer kritischen Philosophie von
Recht und Staat liefert, gleichsam nebenbei, einen gewichtigen Beitrag
zu Klirung und Rundung auch dieses Projektes.?

1. Systematisches Ziel, Entfaltung der Thematik, Aufbau

a) Die Grundlegung der kritischen Philosophie von Recht und
Staat — einen Sprachgebrauch Hoffes aufnehmend, ist im folgenden
kurz von der Politischen Gerechtigkeit die Rede — ist geprigt vom
Primat der Freiheit (18), verstanden als Handlungsfreiheit der immer
schon vergesellschafteten einzelnen. Kernpunkt ihres Interesses ist,
neuzeitlich und modern, der einzelne in seiner personhaften Wiirde;
weil indessen jede und jeder einzelne sind, schlieft dieses Interesse die
Reflexion iiber die Bedingungen einer alle einzelnen zufriedenstellen-
den Koexistenz von Freiheitswesen notwendig ein. Diese Bedingungen
verwirklichen sich fiir die Politische Gerechtigkeit nicht von selber,
sondern miissen durch die vereinten Krifte aller gewihrleistet, gegen
moglichen Widerstand einzelner durchgesetzt werden. Entsprechend
liegt das systematische Ziel der Politischen Gerechtigkeit im Auffinden
und in der Begriindung von Prinzipien der Existenz von Freiheit unter
sittlich legitimer, d.h. gerechter Herrschaft. Mit dieser Thematik glie-
dert sich Hoffes Unternehmen in einen breiten Traditionsstrom ein.

Streben nach Erlangung der fiir die Realisierung individueller Lebenspline erforderli-
chen Giiter auch dann systematisch nachgeordnet ist, wenn es genetisch AnlaB fiir die Frage
nach den Bedingungen der Koexistenz von Freiheitswesen (als aufgeklirt selbstinteres-
sierten Individuen) ist. Ohne den Primat individueller Handlungsfreiheit verlére Rawls’
Utilitarismus-Kritik ihre iiberzeugende Kraft.

3 Mit der Idee des héchsten Gutes — Gegenstand moralisch berechtigter Hoffnung —
siedelt Kant das Zusammenfallen von Tugend und Gliickseligkeit in einem transzenden-
ten Bereich an. Hoffes Auflésung der Antinomie des Moralischen bietet hiergegen den
Vorteil, daB Tugend — als institutionelle wie als persénliche Eigenschaft verstanden — als
Bedingung der Méglichkeit des Gelingens von Lebensplinen noch in dieser Welt pri-
sentiert wird. Die faktische Koinzidenz von Tugend und Gliickseligkeit mag, angesichts
der Wechselfille und Widerwirtigkeiten in unserem Alltag, auch bei Hoffe ein idealer
Zustand bleiben; um seine Herbeifiihrung wenigstens anzustreben, braucht man sich
nicht auf ein Jenseits auszurichten. Hoffes Auflésung der Antinomie des Moralischen
wird damit im Prinzip universal nachvollziehbar.



86 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Es fillt auf, daB3 die Politische Gerechtigkeit das Problem der Herr-
schaftslegitimation eigens aufgreift, Handlungsfreiheit als die alles
bestimmende normative Voraussetzung aber eher beiliufig diskutiert.
Auf empirisch-anthropologischer, insbesondere institutionentheoreti-
scher Ebene wird sie eingehender abgehandelt. Im Blick auf die abend-
lindische, insbesondere auf die neuzeitlich-europiische Geistes-, Wirt-
schafts- und politische Geschichte ist dies zwar verstindlich, darum
aber, im Lichte des #niversalen Anspruchs der Politischen Gerechtigkeit
und der mit diesem richtigerweise verbundenen Absicht auf (wenn
auch schwache) Letztbegriindung (vgl. 28) besehen, nicht zugleich pro-
blemlos. Das belegen die kulturabhingig unterschiedlichen Interpreta-
tionen bzw. Gewichtungen der Menschenrechte; darauf deutet aber
auch der noch im kulturellen Umfeld der Politischen Gerechtigkeit
verbleibende Hinweis auf Grundhaltung und Handlungsmotivation des
religivsen Fundamentalisten oder des politischen Fanatikers, denen die
Aufhebung ihrer Person in einem geschlossenen weltanschaulichen
System samt dessen politischen Konsequenzen wichtiger ist als die
Realisierung eigener oder fremder individueller Lebenspliane.

Dieser Schwierigkeit, auf die zuriickzukommen ist, 1463t sich mit
einem transzendentalen Argument worliufig begegnen; wie weit es
sticht, hingt davon ab, ob man auch dem Fanatiker und dem Funda-
mentalisten Reflexivitit zubilligt. Das wird man wohl tun, denn fakti-
sche Verblendung ist kein Argument gegen anthropologische Konstan-
ten. Dann aber 146t sich sagen, daf3 die Handlungsfreiheit selbst Bedin-
gung der Moglichkeit ihrer Negierung ist: Systematisch betrachtet, mul3
auch der Fanatiker ein Interesse an individueller Handlungsfreiheit
besitzen, weil nur deren Wahrung ihm die Moglichkeit bietet, fiir ein
ihm zusagendes System einzutreten und gar sich aufzuopfern. Dazu
hat er sich aber spitestens dann explizit zu entscheiden, wenn seine
Position in Frage gestellt wird. Den notwendigen Freiheitsakt nicht zu
reflektieren bedeutet nicht, ihn als transzendentale Bedingung der
Moglichkeit eigenen Handelns auszuschalten. Das Interesse an der so
verstandenen Handlungsfreiheit trigt seinerseits transzendentalen Cha-
rakter.

An der generellen Zielsetzung, insbesondere an der Absicht, das
Prinzip der Freiheit zu verteidigen (18), lassen sich die StoBrichtungen
der Politischen Gerechtigkeit ablesen: Wenn sie einerseits gegen den
radikalen Anarchismus — die schwirmerische Forderung (24, 26) der
Herrschaftsfreiheit als Gesellschaftsprinzip — die UnerliBlichkeit



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 87

zwangsbewehrter rechtlich-staatlicher Regelungen verteidigt, bemiiht
sie sich andererseits und mit Vorrang um die Etablierung von Kriterien
fiir eine sittliche Kritik der Herrschaft, in der Folge um die politische
Beschrinkung und Kontrolle des Leviathan (12, 14).
Herrschaftslegimitation ist damit stets zugleich Herrschaftslimita-
tion (20f. u.6.); unter dem Primat der Freiheit ist bestenfalls eine sub-
sididre Rechtfertigung von Recht, Staat und dessen Zwangsbefugnis
denkbar: Sie bleiben dem primdiren Ziel der universal vorteilhaften
Freiheitskoexistenz (409) instrumentell zugeordnet. Hoffe plidiert
demzufolge fiir Bescheidenheit des Staates (vgl. Abschn. 14.2). Gerade
wenn er sich um die sittliche Rechtfertigung offentlicher Zwangsbe-
fugnis — in seinen Augen das zentrale Problem der politischen Philo-
sophie (67f.) — bemiiht, steht er dem Grundmotiv des Anarchismus
niher als dem auf Funktionalitit, Effizienz, Stabilitit, Ruhe und Ord-
nung fixierten Denken positivistischer Observanz (vgl. 335ff., 440).

b) Die Politische Gerechtigkeit setzt nicht unmittelbar mit der
systematischen Diskussion konkurrierender zeitgendssischer Entwiirfe
ein, sondern stellt diese und sich selber zunichst in eine geschichtliche
Perspektive: Sie tritt «einen Schritt zuriick» (15) und fragt nach den
Griinden, die im vergangenen wie in der ersten Hilfte des laufenden
Jahrhunderts zur Entfremdung der Philosophie von den Rechts- und
Staatswissenschaften sowie beider Seiten von der Rechts- und Staats-
ethik fihrten (13ff.). Als Ursache diagnostiziert sie zwei Ereignisse: die
Wendung zu Positivismus und Historismus, in der Folge die Preisgabe
der sittlichen Perspektive auf Recht und Staat einerseits; andererseits
die sittlich fundierte Ablehnung von Rechts- und Staatsverhiltnissen, ja
von Herrschaft iiberhaupt, damit den Ersatz der Staatsethik durch kri-

“tische Gesellschaftstheorie. Zeitgenossische Gerechtigkeitskonzeptio-
nen, so Hoffes Verdikt, stellen sich dieser doppelten Provokation des
Gerechtigkeitsdenkens nicht; sie setzen die Gerechtigkeitsperspektive
schlicht voraus (Rawls), funktionalisieren sie (Utilitarismus) oder ent-
kleiden sie ihrer traditionellen Relevanz, erkliren aber eben dadurch
das Gerechtigkeitsdenken fiir obsolet (Luhmann). Hoffe will auch hier
einen Schritt zuriickgehen und griindlicher arbeiten, indem er die
Gerechtigkeitsperspektive legitimiert, sodann vorfithrt, inwiefern der
Gerechtigkeitsdiskurs nicht nur unerliBlich ist, sondern auch philoso-
phisch-wissenschaftlichen Anspriichen zu geniigen vermag, schlieBlich
klar macht, dal3 die Idee der Herrschaftsfreiheit als Gesellschaftsprinzip



88 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

zwar menschlichen Gegebenheiten widerstreitet, als Legitimations-
prinzip jedoch fiir die Konzeption einer menschlichen Méglichkeiten
angemessenen Koexistenz von Freiheitswesen unaufgebbar bleibt
(vgl. 19, 21, 395ft., 440f.).

Gegeniiber sozialwissenschaftlich-positivistischen Anschauungen
auf der Gerechtigkeitsperspektive beharren, besitzt den Geruch des
UnzeitgemilB3en (17). Angesichts der manifesten Tendenzen, die Wiirde
jedes einzelnen Menschen und seine Position als kritisches Maf} und
letzten Bezugspunkt aller gesellschaftlichen Veranstaltungen zu ver-
nachlissigen, liegt freilich in diesem UnzeitgemifBen ein Not-Wendi-

ges.

c) Der Aufbau der Politischen Gerechtigkeit ist damit vorgezeich-
net: Gegen den Rechts- und Staatspositivismus in seinen verschiedenen
Schattierungen verteidigt sie die Gerechtigkeitsperspektive und sucht
sie als unabdinglich zu legitimieren (Erster Teil). In der Auseinander-
setzung mit verschiedenen Stufen des Anarchismus weist sie die Not-
wendigkeit von Rechts- und Staatsverhiltnissen sowie der zu deren
Durchsetzung erforderlichen Zwangsbefugnisse nach (Zweiter Teil).
Als eigenstindige Theorie leistet sie die Vermittlung der Gegenposi-
tionen, in welcher diese in ihrem jeweiligen Recht aufgehoben werden.
Die Theorie erhebt den Anspruch einer Grundlegung; fiir ihre Umset-
zung in die praktische Politik kann sie sich deshalb mit ersten Hinwei-
sen begniigen (Dritter Teil).

2. Auflisung der Problematik

Unter der dreifachen Voraussetzung, dass a) der moralische Stand-
punkt, hier als Gerechtigkeitsperspektive auf Recht und Staat, hinrei-
chend begriindet ist, b) Gerechtigkeit als distributiver Vorteil (Ab-
schn. 3.2) interpretiert und c) die Handlungsfreiheit als alles Gerech-
tigkeitsdenken leitendes Prinzip anerkannt werden, gelingt es der Poli-
tischen Gerechtigkeit, die umrissene Problemstellung in einleuchten-
der Weise zu bewiltigen:

Freiheitswesen, die zusammenleben, geraten unweigerlich mit ein-
ander in Konflikt, weil nicht auszuschlieBen ist, daf3, unabhingig von
allfalliger Giiterknappheit, sich das Interesse von mehreren auf ein und
denselben Gegenstand richtet. Ungeregelte wechselseitige Freiheits-
beschrinkung ist fiir keines von ihnen vorteilhaft, weil jedes stindig



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 89

damit rechnen muB, seine Handlungsziele durch andere und Dritte
durchkreuzt zu sehen. Die Einwilligung, Grundfreiheiten als notwen-
dige Voraussetzungen jeglichen Handelns fiir alle in gleicher Weise so
einzuschrinken, daBl eines jeden Handlungsfreiheit sich mit der
gleichen Handlungsfreiheit jedes anderen vertrigt, empfiehlt sich, ist
klug und zugleich moralisch, d.h. fiir alle distributiv vorteilhaft: Frei-
heitsverzicht ist gleichbedeutend mit Freiheitssicherung, Verzichte
werden gegenseitig ausgetauscht; allen Fragen der distributiven Ge-
rechtigkeit geht ein negativer Freibeitstausch voraus; insofern ist die
kommutative Gerechtigkert im Zusammenhang der politischen Legitima-
tion die préimdr (nicht ausschlieBlich, vgl. 388) relevante Gerechtigkeit.
Das Grundprinzip politischer Gerechtigkeit heilit demzufolge «distri-
butiv vorteilhafte Freibeitskoexistenz» (382).

Nachgewiesen ist damit allerdings erst, dal3 das, was Hoffe als prz-
mdren Naturzustand beschreibt und durch die Herrschaft naturwiichsi-
gen Zwanges charakterisiert — das Zusammenleben von Freiheitswesen,
ohne weitere Bestimmungen, wie sie in Naturzustandsdefinitionen
anderer Autoren iiblicherweise auftreten —, dem sekunddiren Naturzu-
stand unterlegen ist: jenem Zustand natirlicher Gerechtigkest, in welchem
gleiche individuelle Freiheitsverzichte wohl geleistet, nicht jedoch
systematisch abgesichert werden. Ferner bleibt noch unklar, zugunsten
welcher Freiheiten was fur Verzichte gegenseitig zu leisten sind. Es
fehlen, kurz gesagt, mittlere, auf zentrale Lebensbereiche bezogene
Gerechtigkeitsprinzipien. In universal anerkannter Weise lassen sie sich
nur gewinnen, indem Interessen namhaft gemacht werden, welche alle
Menschen besitzen und die zugleich notwendige Bedingungen freien
Handelns darstellen (388ff.). Die erforderliche Untersuchung ist auf
einer Ebene anzusiedeln, da jeder sowohl Titer als auch Opfer sein
kann, in der Folge alle ein gleiches Interesse an der Garantie eines fiir
alle gleichen Freiheitsspielraumes teilen, ein allgemeiner Freiheitsver-
zicht darum als distributiv vorteilhaft, d.h. gerecht angesehen werden
darf. Solche anthropologisch erhobenen, in diesem Sinne natiirlichen
und z#ugleich transzendentalen Interessen (391, 393) finden sich in der
Tat; den Beleg liefert Hoffe am Beispiel des gegenseitigen Respekts und
Schutzes von Leib und Leben, wobei das entsprechende Interesse nicht
als dominantes (und insofern relativierbares) Begehren, vielmehr eben
als universale Handlungsbedingung interpretiert wird (391, 402).

Die Verzichte, die der eine auf Begehren der anderen leistet, geben
diesem den anderen gegeniiber Anspruch auf analoge Leistungen: In



90 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

der kommutativen Kooperation von Freiheitswesen konstituieren sich
die Menschenrechte als mittlere Gerechtigkeitsprinzipien, als das, was
jeder jedem im eigenen Interesse schuldet. Sie kommen nur durch
gegenseitige Leistungen der Menschen zustande, werden niemals von
Dritten, etwa dem Staate, gewihrt, sind aber von diesem zu gewihr-
leisten und als kritischer MaBstab fiir die eigene Titigkeit wie fiir jene
Dritter zu beachten (399f.).

Der Verwirklichung von Freiheit stehen Hindernisse entgegen.
Gerechtigkeit stellt sich nicht spontan ein. Wenn einerseits primir jeder
einzelne befugt ist, Zwang auszuiiben, um die Respektierung seiner
durch eigene Verzichte erworbenen Anspriiche zu erlangen (404), kann
es doch bei dieser natiirlichen Befugnis nicht bleiben. Unklarheiten in
der Auslegung und Unsicherheit in der Abgrenzung menschenrechtli-
cher Anspriiche verlangen nach einer gemeinsamen, autoritativ ent-
scheidenden Instanz (410). Zudem muf, das empfehlen spieltheoreti-
sche Uberlegungen anhand des Gefangenendilemmas (421ff.), die all-
gemeine Befolgung von Freiheitsverzichte abfordernden Regeln durch
eine oOffentliche Sanktionsmacht sichergestellt werden. Dazu nétigen
immer wieder auftauchende Trittbrettfahrer, welche der Einsicht, der
gemil «im freien Markt ... Unehrlichkeit geboten» ist (425), nachleben.
Endlich besitzt Gerechtigkeit einen diachronen Aspekt: Soll Gewihr
bestehen, daf3 das Prinzip des distributiven Vorteils auch auf Kinder, auf
Alte und Gebrechliche, also innerhalb der Generationenfolge Anwen-
dung findet, dann miissen Institutionen dafiir sorgen, daf3 die Interessen
der nicht unmittelbar Leistungs- und Reaktionsfihigen in den Uberle-
gungen der je aktiven und bestimmenden Generation Beachtung finden
(372-374, 426f.).

Herrschaft durch Institutionen erweist sich demnach als unerlif3-
lich. Mit dieser Einsicht anerkennt die Politische Gerechtigkeit zentrale
Motive des Rechtspositivismus. Insofern aber mit der Konstitution der
Menschenrechte und -pflichten die Sicherung der individuellen Hand-
lungsfreiheit angestrebt wird, bleibt das Anliegen des Anarchismus:
Herrschaftsfreiheit, gewahrt. Dem Prinzip der Handlungsfreiheit ver-
pflichtet, sucht die Politische Gerechtigkeit zwar nach den Bedingun-
gen fiir deren Verwirklichung, hebt indes eben damit den Anarchismus
in sich auf (395f.). Als Legitimationsinstanz bleibt Herrschaftsfreiheit
fiir sie Leitmotiv, gestaltet sich dadurch zur Schranke jedweder der
Durchsetzung von Anspriichen dienender Zwangsbefugnis: Legitimer
Zwang ist limitiert auf die Reichweite der distributiv vorteilhaften
Freiheitsverzichte (405).



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 91

Das Recht als Institution und der Staat als Inhaber &ffentlicher
Gewalten (Rechtssetzung, -anwendung und -durchsetzung) werden so
in der Tat nur subsididr gerechtfertigt, und der Leviathan muss der
Tustitia weichen: « Denn die Staatsgewalten existieren nicht aus eigener
Machtvollkommenheit, sondern dank den Rechtsverzichten derjeni-
gen, die im primiren und originiren Sinn souverin sind, das sind die
Rechtsgenossen. Nur weil fiir jeden von ihnen die zu den Grundfrei-
heiten gehérenden Freiheitsverzichte vorteilhaft sind und weil ebenso
jeder von ihnen sich besser stellt, wenn fiir die Grundfreiheiten eine
gemeinsame Rechtsmacht verantwortlich ist, deshalb und nur deshalb sind
Staatsgewalten legitim» (436; Hervorhebung B.S.).

3. Offene Fragen

Begriindungssystematisch betrachtet, ruht in der Legitimation der
Gerechtigkeitsperspektive das Kernstiick der Politischen Gerechtigkert als
Fundamentalphilosophie. Fillt sie nicht hinreichend plausibel aus, blei-
ben im Boden der «Ersten Philosophie des Politischen» (28) weiche
Stellen. Der Anspruch, in der Begriindung der Gerechtigkeitsperspek-
tive tiefer als Rawls zu schiirfen, wire zuriickzuweisen.

Die offenen Fragen, die im folgenden diskutiert werden, sind alle-
samt begriindungstheoretischer Natur. Drei davon betreffen unmittel-
bar die gesuchte Legitimation. Es zeigt sich, dafl Hoffe sie auf unter-
schiedlichen Wegen anstrebt, wobei diese Wege sich freilich schneiden.
Die erste Frage richtet sich allerdings an den originellen Versuch der
Politischen Gerechtigkeit, die Menschenrechte zu begriinden. Weil sie
die Voraussetzung aufdeckt, die auch die iibrigen Legitimationsstrate-
gien trigt, wird sie in den gleichen Abschnitt aufgenommen und diesen
vorangestellt.

3.1. Vom Grund der Verpflichtung, Menschenrechte zu respektieren

Wie iiberhaupt, so ist der Gedankengang auch im dritten Teil,
welcher die Idee der Politischen Gerechtigkeit als Prinzip einer Frei-
heitsgemeinschaft entfaltet, offen und klar formuliert. Diese Auszeich-
nung gestattet, Stellen auszumachen, an denen die sonst dicht gefiigte
Argumentation eine Liicke 1it. Das scheint dort der Fall zu sein, wo
Hoffe sich mit der Notwendigkeit von Freiheitsverzichten, welche die
Form mittlerer Gerechtigkeitsprinzipien annehmen, befaf3t.



92 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Wir haben gesehen, dafl Menschenrechte und -pflichten sich aus-
schlieBlich der Kooperation von Freiheitswesen, die sich davon Vor-
teile versprechen, verdanken. Dieser originelle Versuch einer durch
und durch immanenten Begriindung der Menschenrechte (400f.) hat
allerdings einen Haken: Sich auf die Kooperation und damit auf den
gegenseitigen Nutzen einzulassen, mag klug sein; jedoch ist nicht ein-
sichtig, inwiefern eine Verpflichtung zur Kooperation besteht. Das
betont auch Hoffe. Stutzig macht aber, daB er, wenn ich richtig lese,
moralische, weil im Blick auf distributiven Vorteil kommentierte Ver-
bindlichkeit aus der Notwendigkeit der Kooperation erweisen méchte
(402). Wo nimlich Notwendigkeit obwaltet, hat Verpflichtung, auch
wenn die Beachtung der ersten dem Freiheitswesen zur Disposition
stiinde, noch keinen Platz. Nun ist nachvollziehbar, da3 die in den
mittleren Gerechtigkeitsprinzipien gelegenen Freiheitsverzichte uner-
laBlich sind, also «notwendige Bedingungen dafiir, dal3 die Handlungs-
freiheit in sozialer Perspektive moglich wird» (ebd.) — wenn die Sozietit
als aus in ihren Fihigkeiten vergleichbaren und iiberdies nicht sonder-
lich risikofreudigen Individuen zusammengesetzt gedacht wird. Das
Argument sticht also nur unter Voraussetzungen, zu denen der allge-
meine Wille zur Riicksichtnahme, seinerseits begriindungsbediirftig,
zahlt. Ist somit eine petitio principii im Spiel, bzw. doch eine iiber die
Gebote der Klugheit hinausreichende Moralitit erforderlich (vgl. 402)?
Das scheint so, denn ein Riickfall in den primiren Naturzustand ist
immer moglich und empfiehlt sich dem Eigeninteresse insbesondere
dann, wenn die Krifteverhiltnisse ihn erlauben. Gesellt sich dazu
die Uberzeugung von einem absoluten eigenen Vorrecht und Vorrang —
der frithere Hinweis auf Fanatiker und Fundamentalisten sei in Erin-
nerung gerufen —, dann dringt sich die MiBlachtung der Regel des
Freiheitstausches geradezu auf. Von einer Verpflichtung 1Bt sich doch
nur dann reden, wenn iiber Klugheit als Leiterin des aufgeklirten
Selbstinteresses hinausgegangen und auf einen Wert oder eine Norm
rekurriert wird, die 7z jedem Fall individuellen Bediirfnissen oder Wiin-
schen vorgehen und diesen geradezu widersprechen kénnen.

Das Argument der Verbindlichkeit von Freiheitsverzichten wird
nicht triftiger, wenn diese, insofern sie in der Tat transzendentale Bedin-
gungen der Méglichkeit von allgemeiner Handlungsfreiheit in Gemein-
schaft darstellen, als absolute Kiugheitsgebote angesprochen werden und
daraufhin als Begriindung der Behauptung dienen, jeder miisse sich
ihnen unterwerfen (402). Bedeutet dieses «Miissen» nun eine Ver-



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 93

pflichtung oder eine Notwendigkeit? In beiden Fillen bleibt es frag-
wiirdig. Aus transzendentalen Rekonstruktionen a//ein resultieren keine
Verpflichtungen; dies kann erst geschehen, nachdem ein bereits sittli-
cher Wille sie in sich aufgenommen hat. In der Kette der Argumente fiir
die Begriindung der Menschenrechte bleibt, so macht es den Anschein,
ein schwaches Glied.

3.2. Zum Versuch, den moralischen Standpunkt als Gerechtigkertsperspek-
tive semantisch zu begriinden

Die Politische Gerechtigkeit versteht sich als Fundamentalphiloso-
phie; die Auseinandersetzung mit Rechtspositivismus und Anarchismus
verleiht ihr eine Radikalitit (28), die Liicken zu schlieBen erlaubt,
welche andere Beitrige zum Gerechtigkeitsdiskurs offen gelassen ha-
ben. So gelingt insbesondere Rawls gegeniiber dem Utilitarismus «nur
ein halbherziger Neuentwurf» (15f., 46). Die Einfiihrung des Schleiers
der Unwissenheit in der Konstruktion des Urzustandes, welche der
Herleitung der Gerechtigkeitsprinzipien dient, impliziert die Voraus-
setzung der Unparteilichkeit als fundamentales Gerechtigkeitselement.
Gleiches tun die Eigenheiten der kompetenten Moralbeurteiler und die
methodischen Forderungen, die zum Uberlegungsgleichgewicht, in die-
sem zu allgemein anerkannten Gerechtigkeitsprinzipien (47-49).
Rawls’ Theorie birgt, so Hoffe, eine petitio principii, weil sie die
Gerechtigkeitsperspektive immer schon eingefihrt hat, ohne zuvor
nachzuweisen, daf3 wir in der Tat gerecht sein sollen. Diesen Mangel
beansprucht die Politische Gerechtigkeit zu beheben. Sie will den
moralischen Standpunkt iiber eine «Semantik in legitimatorischer Ab-
sicht» festigen, genauer iiber eine metalegitimatorische semantische
Analyse der ihrerseits legitimierenden Pridikate <gerecht> und <unge-
recht> (50, 62).

Gegen diese Absicht erhebt sich sogleich ein grundsitzliches Beden-
ken: Folgen wir dem tiblichen Sprachgebrauch, bezeichnet (Semantik>»
ein Unternehmen, das der Analyse von etwas Vorgegebenem dient; es
ist nicht auf Rechtfertigung von Normen, die einem Gegenstandsbe-
reich eine fundamental neue Ausrichtung geben wollen, angelegt. Das
gilt offensichtlich fiir die sogenannte deskriptive Semantik, die «ledig-
lich untersucht, wie normative Begriffe im gewohnlichen Sprachge-
brauch verwendet werden» (50, vgl. 55, 62). Es trifft indessen auch fiir
eine normative Semantik zu, die in der Art einer Grammatik zwar den



94 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

richtigen Sprachgebrauch festlegt, diesen jedoch nicht ab ovo schafft,
sondern aus historisch gewachsenem Sprachmaterial abzieht. Uber die
in diesem Material bereits angelegten Moglichkeiten fiihrt sie nicht
hinaus. Natiirlich ist auch eine andere normative Semantik denkbar, die
vollig neme Bedeutungen schafft. Doch ihre Rechtfertigung wire nicht
wieder dem vorfindlichen Sprachmaterial zu entnehmen: Sie bediirfte
einer von aussen hinzukommenden Legitimation.

Auf das Begriindungsvorhaben der Politischen Gerechtigkeit bezo-
gen, besagt dies: Die Legitimitit der Gerechtigkeitsperspektive 1i3t sich
nicht dadurch erweisen, dafl man aufdeckt, wie die Ausdriicke <gerecht»
und (ungerecht) verwendet werden. Daher ist kaum zu erwarten, daf3 es
der Politischen Gerechtigkeit gelingt, in einer — immer von einem
Faktum abhingigen — «Bedeutungsfrage ... die noch offene Legitima-
tionsfrage zu beantworten und eine wirklich normative Ethik zu
begriinden» (49). Die Rekonstruktion von Hoffes Argumentation
bestitigt diese Vermutung.

Zunichst liefert seine umsichtige semantische Analyse allerdings
ein originelles Ergebnis: Die Aufdeckung der drei Arten, in denen wir
den Ausdruck <gut> (als allgemeiner Ausdruck fiir praktische Verbind-
lichkeiten auch <gerecht> umfassend, 53) verwenden, wobei diese drei
Arten drei Stufen von Verbindlichkeit signalisieren, 1i3t erkennen, daf3
der Utilitarismus die sprachlich nachweisbar intendierte dritte Stufe der
Verbindlichkeit, die Stufe der Sittlichkeit, verfehlt. Sozialpragmatisch
ausgerichtet, bleibt er in der Reflexion der technischen wie der prag-
matischen Verbindlichkeit stecken, vermag nicht zu erlidutern und zu
kliren, was wir meinen, wenn wir mit dem Ausdruck <gut> auf etwas in
sich Gutes und damit Unbedingtes verweisen (54f.).

Dieses erste Ergebnis der semantischen Analyse ist darum wichtig,
weil es hervorhebt, daf3 die Reflexion auf der sozialpragmatischen Stufe
nicht ohne Willkiir stehen bleiben kann. Nur und bestenfalls darum
liegt in Hoffes anschlieBender Frage, was denn am Staate legitimations-
bediirftig sei, nicht schon eine petitio principii; denn die Frage nach
dem Legitimationsbedarf schlieBt offensichtlich die Behauptung in

¢ Auch fir W. KERSTING bleibt gerade die Semantik in legitimatorischer Absicht ein
im sonst klaren und folgerichtigen Argumentationszusammenhang der Politischen
Gerechtigkeit undeutliches Stiick. Vgl. Eine Theorie der politischen Gerechtigkeit.
Otfried Hoffes Grundlegung einer kritischen Philosophie von Recht und Staat, in: Zeiz-
schrift fiir philosophische Forschung 43 (1989) 478.



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 95

sich, sittliche, nicht blof3 sozialpragmatische Legitimation sei geboten
(explizit 70), weil nur sie die 7w Gegenstand selber, nimlich im Rechts-
und Staatswesen mit seiner Zwangsbefugnis gelegene Legitimationsfor-
derung erfiillen kénne (62). Damit ist — das Ungeniigen sozialpragma-
tischer Rechtfertigung von Rechts- und Staatsverhiltnissen einmal ein-
geriumt — das Bemiithen um Legitimation der Gerechtigkeitsperspek-
tive als sznnvoll erklirt; ob es auch erfolgreich sei, bleibt indes nach wie vor
offen.

Mit der Frage, was am Staatswesen legitimationsbediirftig sei, ver-
1aBt die Politische Gerechtigkeit den Bereich der Semantik; sie begibt
sich, wiewohl nach wie vor in legitimatorischer Absicht, auf die phi-
losophisch-anthropologische Ebene. In raschem Durchgang durch hi-
storische Erscheinungen konstruiert Hoffe zunichst einen allgemeinen
Begriff von Staat; er charakterisiert diesen als « Dachinstitution», der
u.a. die Elemente Personenverband, Generationengemeinschaft sowie
Trager sozialer Institutionen zugehtren (64£.). Als «soziale Institution
zweiter Ordnung» bedient sich der Staat spezifischer Regelungsmittel
(Gebote, Verbote und Verfahrensvorschriften), einer Rechtsordnung,
die unter Androhung von Strafen durchgesetzt wird. Er stellt eine
Herrschaftsinstitution (Inbegriff der offentlichen Gewalten) dar und
tritt als Willens- und Aktionseinheit auf. Im Innern ist er gekennzeich-
net durch den politischen Machtkampf von Personen und Gruppen
(651£.).

Zur Bestimmung dessen, was «an diesem so facettenreichen Phi-
nomen legitimationbediirftig» ist, greift Hoffe auf den einzelnen Betrof-
fenen zuriick: Was diesen in seiner Handlungsfreiheit einschrinkt und
deshalb fur ithn von Nachteil sei (67, 70), bediirfe der Rechtfertigung.
Die «Legitimationsaufgabe heif3t deshalb Zwangsbefugnis» (67). Damit
ist ohne weitere Erlauterung der oberste Bezugspunkt aller nachfolgen-
den Legitimationsargumentation, auch der sittlichen, schlicht gesetzt:
Der hochste Wert, dem jegliche gerechtfertigte staatliche Organisation
dienen muB, ist die individuelle Handlungsfreiheit. Das ist zwar in
hoheém Masse plausibel, innerhalb eines Begriindungsdiskurses freilich
ein Axiom oder, weniger zuriickhaltend formuliert, eine petitio princi-
pii, die nur dadurch zu neutralisieren wire, daf} sie ihrerseits auf ein
noch hoheres Prinzip zuriickgefiihrt wiirde. Dieses kénnte, denken wir
von der individuellen Handlungsfreiheit aus, nur in der Menschen-
wiirde liegen, also wiederum in jenem obersten Wert, von dem her auch
Rawls” Uberlegungen ihre Stringenz gewinnen. Dieser hochste Wert



96 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

rechtfertigte die sittliche Perspektive, wird indessen durch Hoffe im
Rahmen der Legitimation der Gerechtigkeitsperspektive nicht eigens
thematisiert — was insofern nicht verwundert, als er in einer sezwantischen
Analyse moglicherweise entdeckt, indes nicht wiederum legitimiert

werden kann.
Nachdem feststeht, daf3 die Legitimationsaufgabe Zwangsbefugnis

heiBBt, mul3 eine fundamentalphilosophische Rechts- und Staatskritik
zunichst aufweisen, inwiefern sich sozialer Zwang siberbaupt rechtfer-
tigen 14Bt; sie mull dann priifen, ob Zwang in Rechts- und Staatsform
anderen Zwangsformen iiberlegen und insofern zu vertreten ist, um
schlieBlich zu fragen, nach welchen Grundsitzen derartiger Zwang
gestaltet werden muf3, um als legitim gelten zu kénnen (65-67).
Nach dem methodischen Ansatz Hoffes darf die moralische bzw. die
Gerechtigkeitsperspektive, wie sie die semantische Analyse von <ge-
recht> als faktisch existierend aufgedeckt hat, als gerechtfertigt gelten,
wenn sich nachweisen l4i6t, dal3 der der Legitimation anerkannterma-
Ben bediirftige soziale Zwang sich nur durch sie befriedigend ausweisen
1aBt (70). Weil festgeschrieben wurde, dal ein Versuch der Legitima-
tion von Zwang nur gelingt, wenn er vor dem Freiheitsanspruch eines
jeden einzelnen Zwangsbetroffenen Bestand hat, d.h. #achdem das Prin-
2ip der jedem Menschen als Menschen in gleicher Weise gukommenden Wiirde
implizit vorausgesetzt ist, verliuft die Argumentation in dichter, tiber-
zeugender Weise: Zwang darf dann als legitim gelten, wenn mehr
Griinde fiir ihn (Nutzen) als gegen ihn (Kosten) sprechen. Da sich der
Legitimationsbedarf aufgrund der Einschrinkung individueller Hand-
lungsfreiheit ergibt, sind nur freiheitsrelevante Griinde letztlich akzep-
tabel; eine Rechtfertigung iiber den Nachweis der Vorteilhaftigkeit von
sozialem Zwang fiir das Wohlergehen einer Gemeinschaft gentigt, sollte
dieser Nachweis tiberhaupt gelingen, keinesfalls. Zwang ist erst dann
legitim, wenn er fiir die Freiheit eines jeden Betroffenen Vorteile bringt.
Erst das Kriterium des distributiven Vorteils also vermag Zwang zu recht-
fertigen. Dieses Kriterium ist aber moralischer Natur: Nichts Empiri-
sches haftet ihm an, denn es verlangt, dal Zwangsvorkehrungen unter-
schiedslos fiir alle Betroffenen — und das sind in ein und derselben
Rechts- und Staatsgemeinschaft zugleich alle ihre Mitglieder — in
gleicher Weise einen Freiheitsvorteil bringen (70-76). Mit anderen
Bewertungen liBt sich das Kriterium nicht verrechnen; es ist nicht
kompromiffihig (77). Und nur weil es nachvollziehbar in universaler
Weise fiir Zwang spricht, ist in «der Legitimation einer sozialen



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 97

Zwangsbefugnis ... die Gerechtigkeitsperspektive kein tberflissiger
Luxus, sondern eine Notwendigkeit» (76). Quod erat demonstran-
dum.

Damit ist eine sorgfiltige Explikation der Gerechtigkeitsperspekti-
ve, wie sie fiir unseren Kulturkreis und das in ihm fiithrende Menschen-
bild maBigebend ist und sich in unserem Gebrauch der Pridikate <ge-
recht> bzw. <ungerecht> niederschligt, gelungen. Mehr jedoch nicht,
weil das diesen Sprachgebrauch #ragende Prinzip der Menschenwiirde
dahingestellt bleibt. In ihm ist nicht minder als in Rawls’ Schleier der
Unwissenheit die Forderung der Unparteilichkeit vorausgesetzt. Hoffes
Darlegungen sind, nochmals sei es gesagt, in hohem Mafle plausibel.
Weil sie, anders als Rawls, die Zwangsrechtfertigung in den Vorder-
grund riicken, gelangen sie in der Erliuterungstiefe, nicht jedoch in der
Begriindungstiefe tatsichlich hinter Rawls’ Grundlegung zuriick. Darin
liegt, so meine ich, ihr besonderes Verdienst. Im iibrigen ist zweifelhaft,
ob eine andere Vertiefung bei Theorien mit gleichem Ahnherrn?® je
gelingen kann.

3.3. Zur Analyse der rechisdefinierenden Gerechtighkeit als endgiiltige Ver-
abschiedung des strengen Rechtspositivismus

Im ersten Teil der Politischen Gerechtigkeit befal3t sich Hoffe mit
dem Rechtspositivismus, soweit er die Zulissigkeit der sittlichen Per-
spektive in der Legitimationsdebatte um Recht und Staat verwirft oder
doch behauptet, Recht tiberhaupt lasse sich ohne jeglichen Rekurs auf
Gerechtigkeit angemessen definieren. Er schlieSt die Kontroverse mit
dem Nachweis, daf3 sich der Rechtsbegriff ohne jedweden Gerechtig-
keitsbezug vollstindig gar nicht denken 1a8t, dal also auch der Rechts-
positivismus, wenn er seinen Gegenstand nicht verlieren, d.h. aber
Recht gegen nackte Gewalt zuverlissig abheben will, der Gerechtig-
keitsperspektive nicht entraten kann. Gelingt damit nun doch deren
Legitimation, zwar nicht anhand der Analyse von <gerecht), doch aber
mittels einer Untersuchung von <Recht»? Hoffes Argument nimmt
seinen Ausgang bei Hobbes als dem vermeintlichen Erzvater positivi-

* In seiner glinzenden Replik zur Kritik von Habermas bezeichnet HoFrE die Dis-
kursethik, Rawls’ und seine eigene Theorie als «drei Positionen» innerhalb jener «uni-
versalistischen Ethiken, deren <Ahnherr> nicht mehr Bentham, sondern Kant heif3t. Die
nihere Diskussion trigt deshalb Ziige eines Familienstreits». Vgl. Prijudizien des Dis-
kurses: eine Erwiderung, in: Politische Vierteljabresschrift 30 (1989) 531.



98 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

stischer Grundhaltung, und zwar mit einer feinsinnigen Interpretation
des zentralen Diktums «Auctoritas, non veritas facit legem» (Ab-
schn. 6.1). Die Auslegung fordert drei Dimensionen des Begriffs <auc-
toritas> zu Tage: Wille und Macht zuerst, Ermichtigung bzw. Befugnis
als Zweites (Rechtsmacht ist potestas, nicht violentia, 132), schlieBlich
die Zustimmung aller, die, jeder fiir sich, aus Interesse an personlicher
Sicherheit der Vergesellschaftung wie der Abtretung ihrer individuel-
len Freiheitsmacht an den gemeinsam geformten, uneingeschrinkt
autorisierten Stellvertreter beipflichten (133, 136). Das Recht, das diese
Herrschaftsmacht aufstellt und durchsetzt, kann nicht als bloBer Befehl
(gegen Austin und die Imperativentheorie, vgl. 138—150), ebensowenig
nur als Ausflull hierarchisch gestufter Ermichtigungen (gegen Kelsen,
vgl. 150-161) verstanden werden, es mul3 immer auch als jene zuerst
gesuchte, also fundamentale Institution aufgefasst werden kénnen, die
jedem Rechtsgenossen in gleicher Weise zugedachte Sicherheit garan-
tiert, wenn es denn iiberhaupt Recht im Unterschied zu partikulir
interessierter Willkiirregelung heiBlen will (160). Unabhingig vom
jeweiligen konkreten Inhalt einer Rechtsregel mul3 eine Rechtsord-
nung, so will es gerade auch das Hobbes’sche Konzept (und, wie sich
zeigt, auch Kelsens Rechtsvorstellung, 158£.), in fiir jeden Rechtsgenos-
sen gleicher Weise Sicherheit verbiirgen. Das aber bedeutet, daf3 Rechts-
regeln nicht im strengen Sinne be/iebige Inhalte aufnehmen kénnen (mit
Kelsen gegen Kelsen, 158f., 160) und, weil an das Kriterium der dis-
tributiven Sicherheit (158f.) gebunden, eben deshalb einem minimalen
Gleichheitsanspruch gentigen. Kurz: Recht ohne jegliche Gerechtig-
keitsperspektive — Hoffe prigt in diesem Zusammenhang den Begriff
der rechisdefinierenden Gerechtigkest (128, 159, bes. 165-171) — 148t sich
auch theoretisch nicht zulinglich (113) denken. Rechts- und staatsfor-
miger Zwang unterscheidet sich von bloBer Gewalt (etwa einer Riu-
berbande, wiewohl auch diese nicht ohne Regeln auskommt, vgl. 158—
160) durch eben diese fiir Recht iiberhaupt (nicht also fiir jede einzelne
Rechtsregel) konstitutive und zugleich limitative Qualitat (ebd.,159).

Diese Demonstration ist schliissig, disqualifiziert damit den stren-
gen Rechts- und Staatspositivismus ein fiir allemal. Sie ruht jedoch, wie
man bemerkt, auf einer nicht diskutierten Voraussetzung. Diese fun-
diert bereits Hobbes’ Konzept, flieit deshalb automatisch in Hoffes
Interpretation ein. Es handelt sich um das fiir das neuzeitliche prakti-
sche Philosophieren typische Axiom, wonach alle Menschen grundsitz-
lich in gleicher Weise freiheitsberechtigt sind. Aus dem Axiom folgt



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 99

logisch das Urteil, daB3 eine Rechts- und Staatsordnung nur dann legi-
tim, das heiB3t aber gerecht sein kann, wenn sie fiir a//e ihre Mitglieder in
gleicher Weise ein Minimum an Freiheit gewihrleistet. Mit anderen
Worten: Das nicht diskutierte Axiom schlieB8t das Kriterium des dis-
tributiven Freiheitsvorteils in sich; eben darum 148t sich dieses aus einer
semantischen Analyse des Pridikats <gerecht», wie es seit der Moderne
gebraucht wird, gewinnen; und es erst schafft die auch fiir die Politische
Gerechtigkeit maligebende Moglichkeit eines eleutheristischen Kal-
kiils. ¢

Wenn auch zutrifft, daB die Normativititsperspektive des distribu-
tiven Vorteils «in der Moderne weitgehend unkontrovers ist» (263),
liegt in diesem Faktum begriindungstheoretisch vielleicht eine topische,
indessen keine letzte Sicherung des fithrenden Axioms. Dieses versteht
sich nicht von selbst. Denn warum /3, wie es das Prinzip des distri-
butiven Vorteils vorschreibt, der durch zwangsbewehrte Regeln zustan-
degebrachte Freiheitsvorteil fiir a//e (= fiir jede und jeden) gréBer sein als
die mit der Regel verbundene Einschrinkung? Diese Frage sprengt die
durch Rechtspositivismus und Anarchismus aufgeworfene Antinomie
und suggeriert mit Thrasymachus einen dritten gerechtigkeitstheoreti-
schen Widerpart, der sich—und damit kehre ich zu Ergebnissen des
vorangehenden Abschnitts (3.2) zuriick — wohl nur unter Beizug des
auch die Politische Gerechtigkeit im letzten tragenden, selber nicht
weiter zu begriindenden Prinzips der Menschenwiirde aus dem Felde
schlagen laf3t.

Unter dieser stillschweigenden Voraussetzung ist am Ergebnis: der
Riickweisung des in der Tradition der Moderne stehenden Rechtspo-
sitivismus auch als «Restpositivismus» (161), nicht zu riitteln. Der
Argumentation haftet indessen noch eine Unklarheit an, die man gerne
behoben sihe. Gestiitzt auf die Interpretation des Sinnes von <auctori-
tas> bei Hobbes und unter Auswertung von Kelsens These, wonach
auch eine Riuberbande intern Raub und Mord verbiete, gelangt Hoffe
zum mittlerweile bekannten SchluB}, eine Sozialordnung avanciere
dadurch zum Rechtssystem, daf3 sie «kollektive (bzw. distributive)

¢ Auf den Umstand, daB die Politische Gerechtigkeit auf nicht eigens diskutierten
normativen Voraussetzungen ruht, macht auch W. Kersting aufmerksam (Anm. 4, 479).
— Vgl in diesem Zusammenhang auch L. Siep: Der Nutzen der Gerechtigkeit, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 23. Juli 1988. Handeln, so moniert er, wird bei
Hoffe immer schon als autonomes Handeln verstanden, individuelle Handlungsfreiheit
darum als oberstes Motiv fiir die Politische Gerechtigkeit wirksam.



100 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Sicherheit» verbiirge. Mit dieser ist «sowohl ein rechtsbegriindendes als
auch ein rechtsdefinierendes und dabei zugleich rechtslimitierendes
Gerechtigkeitselement» angesprochen (159). Stimmt man zu, geniigt
diese Explikation. Dennoch soll sie noch nicht «das entscheidende
Argument gegen eine gerechtigkeitsfreie Rechtsdefinition» (170) sein;
dieses liegt vielmehr im Umstand, da3 im Falle von Rechtsregeln «die
Differenz der Zwangsbetroffenen von den Zwangsbevorteilten ent-
fallt», was, wenn Sozialzwang iiberhaupt mehr Vor- als Nachteile
erbringt, zu einem «distributiv gemeinsamen Vorteily, also zu primirer
Gerechtigkeit fithrt. Dieser Vorteil birgt Freiheitssicherheit; insofern
resultiert das Element kollektiv-distributiver Sicherheit aus dem Iden-
tititsgedanken und genieB3t blof abgeleiteten, nicht selbstindigen Sta-
tus.

Eine sorgfiltige semantische Analyse des Rechtsbegriffs, wie er in
neuzeitlich-abendlindisch geprigten Rechtskulturen verwendet wird,
mul} in der Tat auf das konstitutive Element der Identitit von Rechts-
setzenden und Rechtsunterworfenen stofen; Rechtsnormen besitzen in
diesem Sinne distributive Geltung und, soweit sie vorteilhaft sind,
erfiillen sie das Gerechtigkeitskriterium der Politischen Gerechtigkeit.
Das sind lauter analytische Sitze; man wird ihre Relevanz fiir Regeln auf
Verfassungsebene, insbesondere fiir hier verbriefte Freiheitsrechte
nicht bezweifeln. Und das geniigt zur «Definition einer Rechts- und
Staatsordnung», zur Legitimation von «Recht und Staat Gberhaupt»
(159) als Freiheitsinstitution. Dennoch wird nicht ersichtlich, inwiefern
damit auch ein triftiges Kriterium fiir die Unterscheidung zwischen
Rechts- und Staatswesen einerseits, einer Riuberbande andererseits
gewonnen ist — eine Unterscheidung, auf die Hoffe wiederholt Wert
legt (127f., 146f., 158, 161, 170). Die Abgrenzung gegeniiber einem von
einem Tyrannen oder eben von einer Mafia geleiteten Staat fillt zwar
tiberzeugend aus, doch das steht jetzt nicht zur Debatte. Es sind sehr
wohl Riuberbanden denkbar, die sich aullerhalb faktischer Rechts- und
Staatsordnungen ansiedeln, selber aber tiber eine Verfassung verfiigen,
die dem Kriterium des distributiven Vorteils entspricht. Das Argument,
sie bildeten darum kein Rechts- und Staatswesen, weil der Zwang, den
sie als Gruppe ausiiben, nicht sie selber, sondern AuBenstehende
betreffe (169), sticht nicht, denn das gilt genau gleich fiir als Rechts-
staaten anerkannte Verbinde in ihren Aullenbeziehungen (woran
Hoffe im tibrigen kurz erinnert (161)). Es macht den Anschein, als lasse
das Kriterium des distributiven Vorteils alleine die Trennung zwischen



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 101

Rechts- und Staatsordnungen sowie verbrecherischen Assoziationen
erst dann mit ausreichender Schirfe zu, wenn es als vilkerrechtliches
Kriterium Anwendung findet. Das tut zwar seinem Wert keinen
Abbruch, fiihrt aber zur Vermutung, das Argument der Riuberbande
bleibe fiir die Politische Gerechtigkeit systematisch unergiebig.

SchlieBlich soll mit dem Blick auf gruppen- oder eben staatsinterne
Regelungen wenigstens erwihnt werden, daB3 es da auch Rechtsgeltung
besitzende Regelungen gibt, von denen nur noch in sehr indirekter
Weise behauptet werden kann, sie seien auch auf jene, die sie (in
direktem Eigeninteresse oder durch eine Lobby veranlaflt) setzen,
anwendbar. Man wird nicht iibersehen wollen, daf3 auch im Rechtsstaat
Regelungen hiufig vorliufige Endpunkte eines Machtkampfes darstel-
len, in dem es Unterlegene und also durch das positive Recht in ihren
Interessen Verletzte gibt. Die These von der distributiven Geltung
solcher Regelungen mul3 sich darauf berufen, daB3 diese auch dann
Anwendung finden, wenn die sie institutionell erzwingenden Bevor-
teilten zu den Benachteiligten gehorten — eine mdogliche, aber doch
etwas weltfremde Konstruktion. Laft sich im Falle solcher Regelungen,
die den Namen <Recht) tragen, ein rechtsdefinierendes Gerechtigkeits-
element noch nachweisen? Wollte man antworten, die Frage sei ver-
fehlt, weil ja nicht einzelne Rechtsregeln, sondern nur Recht tiberhaupt
durch das Gerechtigkeitselement der Einheit von Bevorteilten und
Benachteiligten definiert werden, dann wire zu priifen, ob das hier
filhrende Konzept von Recht iiberhaupt die Rechtswirklichkest noch
abdecke. Damit wire dann die Frage nach der Relevanz der Politischen
Gerechtigkeit fiir die Probleme der alltiglichen Politik gestellt. Sie
verdient die an diesem Punkt mogliche, wichtige Antwort: Das in der
Politischen Gerechtigkeit erarbeitete Rechtsverstindnis und das aus
diesem entwickelte Prinzip des distributiven Vorteils bleiben in jedem
Falle, wo Freibeitsregelungen im Rechtssetzungsprozel3 getroffen wer-
den, prizises Kriterium fiir die Unterscheidung von gerechten und
ungerechten Dispositionen. Fiir alle anderen Regelungen ist nicht die
politische Fundamentalphilosophie, sondern sind die in ihr verankerten
mittleren Gerechtigkeitsprinzipien (Menschen- und Grundrechte zu-
erst, vgl. 388—403, 458—468) sowie sittlich-politische Diskurse als deren
empirisch-wissenschaftlich angeleitete Konkretisierungen zustindig
(Abschn. 15.2).



102 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

3.4. Zur Anerkennung von Zwangsmacht aus Klugheitsgriinden

Im der systematischen Konstruktion gewidmeten dritten Teil von
Hoftfes Buch spielt legitimatorische Semantik keine Rolle. So 146t sich
nochmals untersuchen, ob die Gerechtigkeitsperspektive allenfalls aus
dem Aufbau der — empirisch-anthropologisch abgestiitzten — Gerech-
tigkeitstheorie selber zu rechtfertigen sei.

Wir haben bereits gesehen, wie das aufgeklirte Interesse jedes ein-
zelnen an groBtmdoglicher individueller Handlungsfreiheit als Voraus-
setzung fiir die Realisierung personlicher Lebenspline zur Institutiona-
lisierung eines zwangsbewehrten Rechts- und Staatswesens fiithrt. Weil
durch das Interesse jeder und jedes einzelnen gestiitzt, ist es nur als
Herrschaftssystem, das allen mehr Freiheitsvorteile bringt, als sie ein-
zeln zu erlangen vermdchten, akzeptabel. Insofern ist mit dem Krite-
rium des distributiven Vorteils in der Tat ein universales Ma8 fiir die
Beurteilung jeglichen Rechts- und Staatswesens gewonnen. Doch trigt
dieses Mal3, wie es die These von der «Koinzidenz von Moral (als
Gerechtigkeit) und Selbstinteresse» (425) nahelegt, moralischen Cha-
rakter, belegt es also die Behauptung von der UnerliBlichkeit der
Gerechtigkeitsperspektive?

Unter den Hart’schen Bedingungen’ ist es ohne Zweifel klug, den
primiren Naturzustand zu verlassen; moralischer Argumente bedarf es
fiir diese Entscheidung nicht. Der negative Freiheitstausch, der dem
Selbstinteressierten das Reich der natiirlichen Gerechtigkeit erschlief3t,
ist stets auch ein Klugheitstausch (384f.). Nichts anderes gilt fiir die
Einrichtung kontrollierten Zwangs zur Durchsetzung der die natiirliche
Gerechtigkeit beherrschenden Regeln: Die spieltheoretische Auflésung
des «Gerechtigkeitsdilemmas» appelliert an die Klugheit aller an opti-
maler individueller Handlungsfreiheit Interessierten (425). Darum
nimlich empfehlen sich Zwangseinrichtungen, weil nicht damit ge-
rechnet werden kann, dafl den Regeln der Gerechtigkeitsgemeinschaft
durchwegs aus Respekt vor der Freiheit der anderen, also aus morali-
schen Griinden nachgelebt wird. Dem auf groBtmogliche Vorteile
bedachten Selbstinteresse muss klargemacht werden, daB3 sich das Tritt-
brettfahren nicht auszahlt (vgl. 424, 435). Das kann im Rekurs auf es
selber geschehen, also ohne Riicksicht auf moralische Uberlegungen
(vgl. 426). Eben diese Feststellung lift indessen den SchluB} zu, die

7 The Concept of Law. Oxford, Clarendon Press '°1979, 189-195.



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 103

Legitimation von Zwangsbefugnis bediirfe der Gerechtigkeitsperspek-
tive nicht. Und genau dieser SchluB3 steckt im Diktum Hoffes, wonach
die Einrichtung einer Zwangsmacht «nicht nur aus Selbstinteresse, aus
einer Klugheitsiiberlegung dritter Stufe geboten», sondern daneben
«auch eine Forderung der (als Gerechtigkeit interpretierten) Moral» sei
(426).

Wenn der Standpunkt der Moral fiir eine ausreichende Legitimation
der Zwangsbefugnis nicht unerliBlich scheint, 148t sich weiter fragen,
ob er sich wenigstens als unabweislich aufdringe. Dal dies aber nur
wieder unter bestimmten Voraussetzungen der Fall ist, kann ohne
Schwierigkeiten gezeigt werden:

Schon die Hobbes’schen wie die Hart’schen — empirisch gemeinten
— Bedingungen sind zum Teil fragwiirdig. Die Behauptung der unge-
fihren physischen Gleichheit bzw. der Ungleichheiten kompensieren-
den Koalitionsfihigkeit wird durch notorische faktische Genozide
widerlegt. Hinter der anthropologischen Konstruktion beider «Positi-
visten» steckt, als Primisse, die Anerkennung einer iiberpositiven
Gleichheit aller Menschen, mithin der Kern des Unparteilichkeitspo-
stulates. Die sittliche Perspektive sitzt, wohl unbewuf3t und keimend
noch, in der Naturzustandskonstruktion sich positivistisch gebender
Theorien.

Analoges gilt fiir den Ansatz Hoffes, der die Zwangsbefugnis, wie
wir gesehen haben, deshalb fiir legitimationsbediirftig erklirt, weil sie
die Handlungsfreiheit «fiir den Betroffenen» einschrinkt (67). Der
bestimmte Artikel ist zweifellos universal zu interpretieren: Gemeint ist
jeder Mensch, insofern er von Zwang betroffen werden kann. Doch
damit ist jeder Mensch als kritische Instanz fiir Zwangsvorkehrungen
iberhaupt anerkannt, ist in der Konsequenz das Unparteilichkeitsprin-
zip grundgelegt. Denn davon ausgehen, daB3 jedem Menschen zusteht,
Legitimation von ihn betreffenden Zwangsvorkehrungen zu verlangen,
bedeutet nichts weniger als allen Menschen einen Status zuzubilligen,
welcher eine Verrechnung mit Interessen anderer nicht zulif3t. Die
moralische, hier die Gerechtigkeitsperspektive ist von allem Anfangan
mit im Spiel, die Herleitung des distributiven Vorteils als oberstes
Gerechtigkeitskriterium vorgespurt. Dafl am Ende faktische Zwangs-
macht «auch eine Forderung der ... Moral sei» (426), ist einleuchtende
Konsequenz. Ein Fortschritt gegeniiber Rawls Grundlegung der Theo-
rie der Gerechtigkeit unter diesem Aspekt ist auch hier nicht zu ver-
zeichnen.



104 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Das springt ins Auge, wenn wir uns nochmals vergegenwirtigen,
dafB3 von einem im Vergleich zu unserem divergenten Menschenbild her
die Garantie der individuellen Handlungsfreiheit durchaus nicht ober-
stes Ziel politischer Vorkehrungen zu sein braucht. Einwandfrei 1af3t
sich dieses Ziel nur fiir eine geschichtliche Form menschlichen Zusam-
menlebens aufstellen: fiir die offene, pluralistische, auf die wertende
Auszeichnung bestimmter Lebenspline und existenzieller Sinnvorstel-
lungen verzichtende Gesellschaft. Mit fundamentalistischen Auffassun-
gen ist sie nicht vertriglich, gegen sie aber auch nicht durch bloBe
Explikation zu verteidigen. Entsprechende Einwinde gegen Rawls
treffen auch Hoffes Theorie. Das gilt iiberdies fiir das schon einmal kurz
angesprochene Argument der Risikoscheu: Denkbar sind gesellschaft-
liche Konstellationen, in denen es fiir die auf den eigenen Vorteil
Bedachten durchaus kliiger sein kann, den Respekt vor der Freiheit
ihrer schwicheren Genossen fallen zu lassen, diese auszubeuten, zu
unterdriicken oder gar zu beseitigen. Auch hierfiir bietet die Geschichte
ausreichend Belege. Und Risikofreudige kénnen diesen Weg auch dann
einschlagen, wenn sie unsicher sind, ob er sie zu nachhaltigem Erfolg
fithre. Gewil3 1463t sich ihrem Verhalten mit guten und gewichtigen
Griinden begegnen und auch widerstehen, freilich nicht ohne eine
sittlich-politische Grundhaltung, die sich anders als im Rekurs auf das
aufgeklirte Selbstinteresse und damit auf Klugheitswahlen ausweisen
muss.

4. Die Politische Gerechtigkeit im Kontext aktueller Gerechtigkeitsprobleme

Die Erorterung offener Fragen wire griindlich miverstanden,
wiirde ihr unterstellt, sie suche die Politische Gerechtigkeit iiberhaupt
in Frage zu stellen. Die historisch-hermeneutische Verankerung —
Hoffes Werk erfillt auf weite Strecken geradezu die Funktion eines
Lehrbuches — und die systematische Durchdringung der mit der poli-
tischen Gerechtigkeit verbundenen Problematik sind viel zu tiefgriin-
dig, die Kraft der Synthese und der kritisch-konstruktive Ertrag zu
bedeutend, als daf3 dies ein sinnvolles Unterfangen sein kénnte. Doch
auch die hauptsichliche Intention sowie die normative Ausrichtung der
Politischen Gerechtigkeit sind im Blick auf die aktuellen und absehba-
ren politischen Verinderungen und Gefihrdungen, in Europa und
weltweit, viel zu wichtig. Die Diskussion der Begriindungsprobleme
bezweckt denn, die Kernvoraussetzung herauszuschilen, auf welcher
die Politische Gerechtigkeit letztlich aufruht. Sie tut dies in der hier



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 105

nicht weiter zu erlduternden Uberzeugung, daB3 diese Kernvorausset-
zung offengelegt und diskutiert werden muf, wenngleich sie sich
schlieBlich nur im Hinblick auf eine ihr selber transzendente, nicht also
transzendental rekonstruierbare Instanz begriinden, besser vielleicht:
sichern laf3t.

Hinter das Unternehmen der Politischen Gerechtigkeit lieBe sich
auf andere Weise ein Fragezeichen setzen: indem man nimlich, die
Bedeutung der Theorie im Kontext heute besonders dringender Ge-
rechtigkeitsprobleme untersuchend, zum SchluB3 gelangt, es hafte ihr in
der Tat etwas Unzeitgemilles an, in anderem Sinne freilich, als Hoffe
diesen Gedanken selbst erwigt (17f.). Ein entsprechend Fragender
miiBte sich allerdings davor hiiten, den Geltungsbereich der Politischen
Gerechtigkeit zu uberschitzen?®; zu explizit grenzt Hoffe ihn nicht nur
gegen andere Gerechtigkeitsfragen, sondern auch gegen weitere
Aspekte der Sozialethik ab, wie sie etwa die Stichworte Solidaritit,
Wohlwollen, Freundschaft, Liebe, Dankbarkeit andeuten (55-57, 427).
Auch das noch junge Bestreben, Gerechtigkeitsaspekte auf das Verhilt-
nis der Menschen zu ihrer natiirlichen Umwelt zu beziehen, wird kurz
angesprochen, allerdings als aus dem vorgenommenen Problemzusam-
menhang hinausfallend beiseite geriickt (51f., vgl. 410, 477). Dal es
andere als soziale Grenzen fiir die Handlungsfreiheit gibt, steht fest;
doch konzentriert sich die politische Gerechtigkeit auf letztere (323).

Ein wichtiges Thema greift Hoffe allerdings auf, das den Blickwin-
kel der Politischen Gerechtigkeit auszuweiten, wenn nicht zu sprengen
scheint. Es handelt von der Gerechtigkeit zwischen den Generationen,
16st die synchrone durch die diachrone Betrachtungsweise ab (351, 393,
420ft.). Als Freibeitsproblem fiihrt es zur Legitimation von Institutionen,
welche das gerechtigkeitskonforme Verhalten der jeweils mit Macht-
und Drohpotentialen ausgestatteten mittleren Generation gegeniiber
Kindern bzw. Alten, Gebrechlichen unterstiitzen (374, Abschn. I1.2
und IL.3): Eltern versagen Kindern und Grofeltern angemessene
Handlungsfreiheit darum nicht, weil sie selber einmal in der Rolle der
Alten Gegenleistungen ihrer dann erwachsenen Kinder erwarten, bzw.

® Das passiert HABERMAS, wenn er Hoffe unterstellt, dieser sehe das Zentrum eines
gesamtgesellschaftlichen BewuBtseins und einer Selbstprogrammierung der Gesellschaft
im politischen System (vgl. O. HOFFEs politische Fundamentalphilosophie. Grenzen des
vernunftrechtlichen Normativismus, in: Politische Vierteljabresschrift 30 [1989] 327).



106 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

die fritheren Leistungen ihrer Eltern vergelten (393). «Die Gerechtig-
keit besteht hier in einem Generationentausch von je einseitigen Frei-
heitsverzichten» (420).

Die Politische Gerechtigkeit mag zu Recht darauf bestehen, dal3 es
ihr auch zwischen den Generationen um nichts als um die Gewihrlei-
stung von Handlungsfreiheit geht, und alltigliche Erfahrung wird
bestitigen, daB sie sich dabei eines wichtigen Problems annimmt. Den-
noch bleibt ein Unbehagen, weil das Verhalten der jeweils michtigen
Generation (wenn sie sich denn tiberhaupt zureichend bestimmen 14f3t)
nicht einfach die abstrakte Handlungsfreiheit der beiden anderen Gene-
rationen in Frage stellt, vielmehr — und eben damit wird das Familien-
modell, d.h. die Beschrinkung der Sicht auf jeweils drei Generationen,
gesprengt — den durch anthropogene Einfliie bestimmten Zustand der
natdirfichen Bedingungen der Handlungsfreiheit #ich? abgezdhblter kiinfti-
ger Generationen beeintrichtigt. Beanspruchte Handlungsfreiheit, die
sich auf der Ebene der Freiheitsreflexion mit anderer Handlungsfreiheit
durchaus vertragen kann, bringt die faktische Ausiibung dieser Hand-
lungsfreiheit durch Beeintrichtigung von deren kulturellen und natiir-
lichen Bedingungen in Gefahr oder macht sie gar gegenstandslos. Eben
damit stellt sie den Sinn der als distributiv vorteilhaften Freiheitsko-
existenz verstandenen politischen Gerechtigkeit (382, 409) selber in
Frage. Das Modell des Freiheitszausches bietet hier keine Losung mehr
an, da die Wirkungen von einseitigen Freiheitsverzichten weit iiber
individuell erlebbare Zeitspannen hinausreichen.® Gerechtigkeit ge-
geniiber kiinftigen Generationen (verstanden als Verzicht auf gewisse
Handlungen) zu bedenken, ist im Lichte der zur Zeit erreichten Stufe
der wissenschaftlich-technischen Zivilisation mit ihrem immer noch
hemmungslos ausbeuterischen Grundzug vordringlich. Das in der Poli-
tischen Gerechtigkeit fithrende Modell der Tauschgerechtigkeit vermag
sie nicht zu begriinden'®; eben darum weist die Politische Gerechtig-
keit, am angesprochenen Problem reflektiert, iiber sich selber hinaus.
Der Leviathan erhebt sein Haupt neu und streckt es mdglicherweise

9 Ahnlich M. WerzeL: Kann in Hoéffes Ethik der Politischen Gerechtigkeit eine
okologische Ethik aufgehoben werden? in: Zestschrift fiir philosopbische Forschung 44 (1990)
603-618.

19 Das Prinzip des distributiven Vorteils wire nur unter der Bedingung noch ange-
messen, daBl die Gesellschaft tkologisch korrektes Verhalten sofort und ausreichend
primiierte, gleichsam stellvertretend fiir die kommenden Generationen. Diese Forde-
rung ist grundsitzlich erfiillbar, und zwar — durchaus im Sinne Hoffes — durch institu-



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 107

hoher, als es ihm das Prinzip des distributiven Vorteils gestatten mag.
Denn angesichts der notorischen weltweiten Gefihrdungen der natiir-
lichen Lebensbedingungen — als durch die Freiheitsreflexion der Poli-
tischen Gerechtigkeit nicht erfalbaren Bedingungen von Handlungs-
freiheit iberhaupt — wird diese Notwendigkeit zwangsweiser Durchset-
zung von Freiheitsverzichten, die jenes Prinzip nicht linger zu legiti-
mieren vermag, zumindest vorstellbar. Der Gedanke meldet sich, es
konnte notig sein, die Polis anders als nur aus Freiheitswesen bestehend
aufzufassen, Gerechtigkeit als unverindert oberstes sittliches Prinzip
politischer Gemeinschaft neu zu konzipieren.'' Doch mit diesen Ge-
danken wird das Gebiet der Politischen Gerechtigkeit endgiiltig ver-
lassen. Es bietet keinen Anhaltspunkt fiir den Versuch einer nichtan-
thropozentrischen Ethikbegriindung. Denn Hoffes Konzept ist aus-
schlieBlich dem Prinzip der Gegenseitigkeit verpflichtet (51f., 384f.,
Abschn. 12.2, 400f., 427, 448f.), betrachtet demnach nur Verhiltnisse,
wie sie zwischen wechselseitig verpflichtungsfihigen Freiheitswesen
obwalten kénnen.!'? Wenn wirklich «dze Testfrage an alle zeitgendssi-
sche Ethik» lautete, «ob sie den Belangen einer 6kologischen Ethik oder
... den Erfordernissen der Erhaltung der natiirlichen Lebensgrundlagen

. auch um ihrer selbst willen Rechnung trage und ... dafiir eine
Legitimation ... zu finden vermag» (Wetzel Anm. 9, 23), dann wire zu
urteilen, daB die Politische Gerechtigkeit dzesen Test nicht besteht.
Indessen scheint ein solcher Anspruch, so wichtig und dringlich das
Anliegen, dem er entspringt, auch ist, iiberzogen: Das Verhiltnis der
Menschen zu ihrer natiirlichen Umwelt ist zentral und prekir zugleich,

tionalisierte Abgeltung. Beispiel hierfiir sind die — nach langer Weigerung nun sogar von
Bauernverbinden geforderten — Direktzahlungen an Bergbauern fiir ihre im Interesse der
Offentlichkeit erbrachten landschaftlichen und landwirtschaftlichen Leistungen, die sich
iiber den Verkauf von Produkten nicht ausreichend finanzieren lassen.

"' Zum Versuch, Gerechtigkeit als dkologische Gerechtigkeit zu denken, vgl
B. SrrrER: Wie 148t sich 6kologische Gerechtigkeit denken?, in: Zeitschrift fiir Evangelische
Ethik 31 (1987T) 271-295; auch: In Defence of Nonanthropocentrism in Environmental
Ethics, in: Scientists and Their Responsibility, ed. by W.R. Shea and B. Sitter. Canton
MA, Watson Publishing International 1989, 103-145.

'2 Die Erweiterungsmoglichkeiten, die Wetzel in der Politischen Gerechtigkeit aus-
machen mdochte, bestehen also nicht: Explizit wird «die Zustimmungsfihigkeit eines
jeden zum Legitimationsprinzip erhoben», damit jenes Prinzip gerechtfertigt, «das in der
deutschen Diskussion vorherrscht: das von der konstruktivistischen Ethik ... und der

Diskursethik ... vertretene Kriterium der u#niversalen Konsens- oder Zustimmungsfabigkeit»
(85).



108 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

doch liegt in ihm nicht eine Problematik, die durch jeglichen ethischen
Entwurf, der als solcher bestehen will, aufgelsst oder doch wenigstens
entfaltet werden miil3te.

Richtig bleibt, daf3, wenn sittlich-politische Reflexion auf grofBt-
mogliche individuelle Handlungsfreiheit zielt, auch Bedingungen sol-
cher Freiheit bedacht werden miissen, die auBerhalb des Wirkungs-
kreises des negativen Freiheitstausches liegen. Die entsprechende
Reflexion kann diese Bedingungen nicht aus der «Ersten Philosophie
des Politischen» (28) heraus entwickeln, wird indessen bei ihr ansetzen,
um damit zugleich — von Hoéffe signalisierte — Grenzen der Politischen
Gerechtigkeit zu markieren.

5. Schluf

Im Blick zuriick darf man feststellen, dass Otfried Hoffe sein Ziel:
die «Neuvermessung des Gerechtigkeitsdiskurses» erreicht hat. Das
Problemfeld ist ausgeleuchtet; die zentralen Aspekte sind herausgeho-
ben; traditionelle Fragen gewinnen Kontur durch neue Schattierungen;
aktuelle Kontroversen werden geklirt und durch argumentativ beste-
chende Losungsvorschlige begleitet; schlieBlich werden offene Fragen
formuliert, wichtige Aufgaben umrissen und — insbesondere im Schlu3-
kapitel, das einen Ausblick auf Strategien politischer Gerechtigkeit
bietet — Wege aufgezeigt, auf denen man zu ihrer Aufldsung fortschrei-
ten kann. DaB die politische Fundamentalphilosophie an jeder Stelle
festen Grund geschaffen hitte, wire zuviel behauptet; doch tiberall, wo
Fragen bleiben, geniefen die vorgebrachten Argumente bzw. die
gewihlten Grundpostulate hohe Plausibilitit. Die Letztbegriindung
bleibt in der Tat schwach (28), was nichts anderes heillen kann, als daf3
auch sie noch auf einen notwendigen Grund verweist, der allerdings
durch philosophische Reflexion allein nicht einzuholen ist. Am deut-
lichsten spiegelt sich dieser Umstand vielleicht in der Begriindung der
Menschenrechte, die ausschliesslich in einem Freiheitstausch von Men-
schen, nicht also in einer transzendenten Instanz verankert werden.
Damit aber erweist sich ihr Grund als prekir: Sie ruht auf Einsicht und
Wertwillen von wankelmiitigen Wesen. Doch erinnert eben diese Aus-
sage daran, daB} der Blick des Menschen allein auf sich selber nicht
geniigt zur Gewihrung und Bewahrung von Freiheit. Das Bestreben der
Politischen Gerechtigkeit erreicht mit diesen ganz aus ihm herauswach-
senden Uberlegungen ein weiteres, wiewohl nicht explizit gestecktes
Ziel: Otfried Hoffes Werk, um das der kiinftige Gerechtigkeitsdiskurs



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 109

nicht herumkommt, erweist sich als gewichtige Stimme in jenem seit
dem neuzeitlichen Aufbruch der Subjektivitit unerlifllichen Gesprich,
das den Sinn fiir die Wiirde des Menschen weckt und bewahrt, diese
Wiirde und den ihr entsprechenden Sinn zugleich als Aufgabe, nicht als
vorgegeben begreifend. Die Politische Gerechtigkeit als energischer
Antrieb in diesem Gesprich ist eben deshalb héchst modern, zugleich
zeitgemill und notwendig in emphatischem Sinne.






	Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses : zu Otfried Höffes Theorie der politischen Gerechtigkeit

