
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses : zu Otfried Höffes
Theorie der politischen Gerechtigkeit

Autor: Sitter-Liver, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Sitter-Liver

Neuvermessung des
Rechts- und Staatsdiskurses

Zu Otfried Höffes Theorie der Politischen Gerechtigkeit

Die praktische Philosophie, im deutschen Sprachbereich noch zu

Beginn der siebziger Jahre der Rehabilitierung bedürftig, hat mittlerweile

in vielen Belangen, so in der angewandten Ethik, geradezu
Konjunktur: Der Mangel an Wert- und Orientierungswissen wird insbesondere

in den durch rasante Entwicklung gekennzeichneten Gebieten von
Wissenschaft und Technik als drückend empfunden, gibt Anlaß zur
Schaffung von Lehrstühlen und Gründung von Instituten, die sich

vielfältigen Problemfeldern und zum Teil recht spezialisierten
Forschungsfragen widmen. Auch die philosophische Durchdringung der
«Sphäre des Politischen» (H. Ryffel) verursacht lebhafte Diskussionen,
die unterschiedliche Ansatzpunkte und Lösungsvorschläge zur Geltung
bringen. Während hier die Debatte im Rahmen des Naturrechtsdenkens
auf eine reiche kontinentaleuropäische Tradition zurückgreifen konnte
und kann, blieb sie als explizite Gerechtigkeitstheorie bislang auf weite
Strecken durch angelsächsische Autoren, in erster Linie durch die

maßgebende Arbeit von John Rawls bestimmt.
Otfried Höffe, der zur Vermittlung dieser Diskussion in den

deutschen Sprachraum wesentlich beitrug, hat nun seinerseits ein umfangreiches

Werk vorgelegt1, das als «Neuvermessung des Rechts- und
Staatsdiskurses» (19 u.ö.) zeitgemäßes Naturrechtsdenken und Gerech-

1 O. Höffe: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Philosophie von
Recht und Staat. Frankfurt a.M. 1987. - In Klammern gesetzte Seitenzahlen ohne weitere
Angaben beziehen sich immer auf dieses Buch. Aufdie Theorie Höffes wird im folgenden,
einem Sprachgebrauch ihres Autors folgend, mit dem Namen «Politische Gerechtigkeit»
Bezug genommen.



84 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

tigkeitstheorie in eins setzt (11, 109), die Thematik in produktiver
Interpretation zentraler historischer Quellen systematisch entfaltet und
in kritischer Auseinandersetzung mit wichtigen zeitgenössischen Autoren

klärt. Er tut dies mit dem hohen Anspruch, das «politische Projekt
der Moderne» in der Vermittlung von Rechts- und Staatspositivismus
mit dem Anarchismus bzw. der Theorie der Herrschaftsfreiheit zur
Vollendung zu bringen (22) und so die «Antinomie des Politischen»
aufzulösen (23). Zugleich ergänzt Höffe die laufende Ethikdebatte
durch einen bislang vernachlässigten Aspekt, indem er die Bedingungen

und Kriterien nennt und begründet, die erst gestatten, den
sittlichpolitischen Diskurs aus Inselsituationen herauszuholen und in der
politischen Öffentlichkeit zu verankern. Er skizziert und legitimiert die
hierzu erforderlichen rechtlichen und staatlichen, mit Zwang bewehrten

Vorkehrungen, welche jenen Diskurs auf Dauer zu gewährleisten
vermögen. Damit bringt er die traditionelle Frage nach legitimem
Zwang in das philosophische Rechts- und Staatsdenken zurück.

In der Kantischen Tradition der praktischen Philosophie stehend,
mit divergierenden, etwa utilitaristischen und positivistischen
Sichtweisen und Theorien jedoch vertraut und für ihre sachlichen wie
methodologischen Anliegen offen, rückt Höffe das Prinzip der
individuellen, immer schon gesellschaftlich vermittelten Handlungsfreiheit ins

Zentrum, um von ihm aus jene Grundstrukturen politischer Organisation
und Institutionalisierung zu entwerfen, die als gerecht: als für jeden
einzelnen vorteilhaft (Abschn. 3.2, z.B. 76, 84 u.ö.) gelten können.
Wenn so seine Theorie der politischen Gerechtigkeit ganz klar dem
Grundmuster der Prinzipienethik verpflichtet ist, schließt sie doch
eudämonistische Aspekte nicht aus: Die rechtlich-staatliche Gewährleistung

optimaler Handlungsfreiheit — eine Zielsetzung, die soziale

Verpflichtungen des politischen Gemeinwesens, insbesondere gegenüber

Benachteiligten, impliziert - zielt letztlich mit darauf ab, essentielle

Bedingungen dafür, individuellen Sinn- und Glücksvorstellungen
nachzuleben, zu verwirklichen (vgl. 16). Indem Höffe die Antinomie des

Politischen aufzulösen sich anschickt, entschärft er zugleich die Antinomie
des Moralischen : Sittlichkeit und Glücksstreben treten nicht länger - wie
bei Kant - unversöhnlich auseinander, sondern werden einander in der
Rechts- und Staatsethik - wie bei Rawls2 - in einleuchtender Weise

2 Abweichend von Höffes — allerdings von ihm selber problematisierter (16, 452) —

Kritik (15f. u.ö.), finde ich auch bei Rawls einen expliziten Primat der Freiheit, dem das



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 85

zugeordnet. In Analogie zur Vermittlung von Positivismus und
Anarchismus im politischen Projekt der Moderne läßt sich vom moralischen
Projekt der Moderne als der Vermittlung von Prinzipien- und Glücksmoral

reden; Höffes Grundlegung einer kritischen Philosophie von
Recht und Staat liefert, gleichsam nebenbei, einen gewichtigen Beitrag
zu Klärung und Rundung auch dieses Projektes.3

1. Systematisches Ziel, Entfaltung der Thematik, Aufbau

a) Die Grundlegung der kritischen Philosophie von Recht und
Staat - einen Sprachgebrauch Höffes aufnehmend, ist im folgenden
kurz von der Politischen Gerechtigkeit die Rede - ist geprägt vom
Primat der Freiheit (18), verstanden als Handlungsfreiheit der immer
schon vergesellschafteten einzelnen. Kernpunkt ihres Interesses ist,
neuzeitlich und modern, der einzelne in seiner personhaften Würde;
weil indessen jede undjeder einzelne sind, schließt dieses Interesse die

Reflexion über die Bedingungen einer alle einzelnen zufriedenstellenden

Koexistenz von Freiheitswesen notwendig ein. Diese Bedingungen
verwirklichen sich für die Politische Gerechtigkeit nicht von selber,
sondern müssen durch die vereinten Kräfte aller gewährleistet, gegen
möglichen Widerstand einzelner durchgesetzt werden. Entsprechend
liegt das systematische Ziel der Politischen Gerechtigkeit im Auffinden
und in der Begründung von Prinzipien der Existenz von Freiheit unter
sittlich legitimer, d.h. gerechter Herrschaft. Mit dieser Thematik gliedert

sich Höffes Unternehmen in einen breiten Traditionsstrom ein.

Streben nach Erlangung der für die Realisierung individueller Lebenspläne erforderlichen

Güter auch dann systematisch nachgeordnet ist, wenn es,genetisch Anlaß für die Frage
nach den Bedingungen der Koexistenz von Freiheitswesen (als aufgeklärt selbstinteressierten

Individuen) ist. Ohne den Primat individueller Handlungsfreiheit verlöre Rawls'
Utilitarismus-Kritik ihre überzeugende Kraft.

3 Mit der Idee des höchsten Gutes - Gegenstand moralisch berechtigter Hoffnung -
siedelt Kant das Zusammenfallen von Tugend und Glückseligkeit in einem transzendenten

Bereich an. Höffes Auflösung der Antinomie des Moralischen bietet hiergegen den
Vorteil, daß Tugend - als institutionelle wie als persönliche Eigenschaft verstanden - als

Bedingung der Möglichkeit des Gelingens von Lebensplänen noch in dieser Welt
präsentiert wird. Die faktische Koinzidenz von Tugend und Glückseligkeit mag, angesichts
der Wechselfälle und Widerwärtigkeiten in unserem Alltag, auch bei Höffe ein idealer
Zustand bleiben; um seine Herbeiführung wenigstens anzustreben, braucht man sich
nicht auf ein Jenseits auszurichten. Höffes Auflösung der Antinomie des Moralischen
wird damit im Prinzip universal nachvollziehbar.



86 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Es fällt auf, daß die Politische Gerechtigkeit das Problem der
Herrschaftslegitimation eigens aufgreift, Handlungsfreiheit als die alles
bestimmende normative Voraussetzung aber eher beiläufig diskutiert.
Auf empirisch-anthropologischer, insbesondere institutionentheoretischer

Ebene wird sie eingehender abgehandelt. Im Blick auf die
abendländische, insbesondere auf die neuzeitlich-europäische Geistes-, Wirt-
schafts- und politische Geschichte ist dies zwar verständlich, darum
aber, im Lichte des universalen Anspruchs der Politischen Gerechtigkeit
und der mit diesem richtigerweise verbundenen Absicht auf (wenn
auch schwache) Letztbegründung (vgl. 28) besehen, nicht zugleich
problemlos. Das belegen die kulturabhängig unterschiedlichen Interpretationen

bzw. Gewichtungen der Menschenrechte; darauf deutet aber
auch der noch im kulturellen Umfeld der Politischen Gerechtigkeit
verbleibende Hinweis auf Grundhaltung und Handlungsmotivation des

religiösen Fundamentalisten oder des politischen Fanatikers, denen die

Aufhebung ihrer Person in einem geschlossenen weltanschaulichen
System samt dessen politischen Konsequenzen wichtiger ist als die

Realisierung eigener oder fremder individueller Lebenspläne.
Dieser Schwierigkeit, auf die zurückzukommen ist, läßt sich mit

einem transzendentalen Argument vorläufig begegnen; wie weit es

sticht, hängt davon ab, ob man auch dem Fanatiker und dem
Fundamentalisten Reflexivität zubilligt. Das wird man wohl tun, denn faktische

Verblendung ist kein Argument gegen anthropologische Konstanten.

Dann aber läßt sich sagen, daß die Handlungsfreiheit selbst Bedingung

der Möglichkeit ihrer Negierung ist: Systematisch betrachtet, muß
auch der Fanatiker ein Interesse an individueller Handlungsfreiheit
besitzen, weil nur deren Wahrung ihm die Möglichkeit bietet, für ein
ihm zusagendes System einzutreten und gar sich aufzuopfern. Dazu
hat er sich aber spätestens dann explizit zu entscheiden, wenn seine

Position in Frage gestellt wird. Den notwendigen Freiheitsakt nicht zu
reflektieren bedeutet nicht, ihn als transzendentale Bedingung der

Möglichkeit eigenen Handelns auszuschalten. Das Interesse an der so
verstandenen Handlungsfreiheit trägt seinerseits transzendentalen
Charakter.

An der generellen Zielsetzung, insbesondere an der Absicht, das

Prinzip der Freiheit zu verteidigen (18), lassen sich die Stoßrichtungen
der Politischen Gerechtigkeit ablesen: Wenn sie einerseits gegen den
radikalen Anarchismus — die schwärmerische Forderung (24, 26) der
Herrschaftsfreiheit als Gesellschafipprmzvp - die Unerläßlichkeit



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 87

zwangsbewehrter rechtlich-staatlicher Regelungen verteidigt, bemüht
sie sich andererseits und mit Vorrang um die Etablierung von Kriterien
für eine sittliche Kritik der Herrschaft, in der Folge um die politische
Beschränkung und Kontrolle des Leviathan (12, 14).

Herrschaftslegimitation ist damit stets zugleich Herrschaftslimita-
tion (20f. u.ö.); unter dem Primat der Freiheit ist bestenfalls eine
subsidiäre Rechtfertigung von Recht, Staat und dessen Zwangsbefugnis
denkbar: Sie bleiben dem primären Ziel der universal vorteilhaften
Freiheitskoexistenz (409) instrumented zugeordnet. Höffe plädiert
demzufolge für Bescheidenheit des Staates (vgl. Abschn. 14.2). Gerade

wenn er sich um die sittliche Rechtfertigung öffentlicher Zwangsbefugnis

- in seinen Augen das zentrale Problem der politischen
Philosophie (67f.) - bemüht, steht er dem Grundmotiv des Anarchismus
näher als dem auf Funktionalität, Effizienz, Stabilität, Ruhe und
Ordnung fixierten Denken positivistischer Observanz (vgl. 335ff., 440).

b) Die Politische Gerechtigkeit setzt nicht unmittelbar mit der

systematischen Diskussion konkurrierender zeitgenössischer Entwürfe
ein, sondern stellt diese und sich selber zunächst in eine geschichtliche
Perspektive: Sie tritt «einen Schritt zurück» (15) und fragt nach den

Gründen, die im vergangenen wie in der ersten Hälfte des laufenden

Jahrhunderts zur Entfremdung der Philosophie von den Rechts- und
Staatswissenschaften sowie beider Seiten von der Rechts- und Staatsethik

führten (13ff.). Als Ursache diagnostiziert sie zwei Ereignisse: die

Wendung zu Positivismus und Historismus, in der Folge die Preisgabe
der sittlichen Perspektive auf Recht und Staat einerseits; andererseits
die sittlich fundierte Ablehnung von Rechts- und Staatsverhältnissen, ja

von Herrschaft überhaupt, damit den Ersatz der Staatsethik durch
kritische Gesellschaftstheorie. Zeitgenössische Gerechtigkeitskonzeptionen,

so Höffes Verdikt, stellen sich dieser doppelten Provokation des

Gerechtigkeitsdenkens nicht; sie setzen die Gerechtigkeitsperspektive
schlicht voraus (Rawls), funktionalisieren sie (Utilitarismus) oder
entkleiden sie ihrer traditionellen Relevanz, erklären aber eben dadurch
das Gerechtigkeitsdenken für obsolet (Luhmann). Höffe will auch hier
einen Schritt zurückgehen und gründlicher arbeiten, indem er die

Gerechtigkeitsperspektive legitimiert, sodann vorführt, inwiefern der
Gerechtigkeitsdiskurs nicht nur unerläßlich ist, sondern auch

philosophisch-wissenschaftlichen Ansprüchen zu genügen vermag, schließlich
klar macht, daß die Idee der Herrschaffsfreiheit als Gesellschaftsprinzip



88 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

zwar menschlichen Gegebenheiten widerstreitet, als Legitimationsprinzip

jedoch für die Konzeption einer menschlichen Möglichkeiten
angemessenen Koexistenz von Freiheitswesen unaufgebbar bleibt
(vgl. 19, 21, 395ff„ 440f.).

Gegenüber sozialwissenschaftlich-positivistischen Anschauungen
auf der Gerechtigkeitsperspektive beharren, besitzt den Geruch des

Unzeitgemäßen (17). Angesichts der manifesten Tendenzen, die Würde
jedes einzelnen Menschen und seine Position als kritisches Maß und
letzten Bezugspunkt aller gesellschaftlichen Veranstaltungen zu

vernachlässigen, liegt freilich in diesem Unzeitgemäßen ein Not-Wendiges.

c) Der Aufbau der Politischen Gerechtigkeit ist damit vorgezeichnet:

Gegen den Rechts- und Staatspositivismus in seinen verschiedenen

Schattierungen verteidigt sie die Gerechtigkeitsperspektive und sucht
sie als unabdinglich zu legitimieren (Erster Teil). In der Auseinandersetzung

mit verschiedenen Stufen des Anarchismus weist sie die

Notwendigkeit von Rechts- und Staatsverhältnissen sowie der zu deren

Durchsetzung erforderlichen Zwangsbefugnisse nach (Zweiter Teil).
Als eigenständige Theorie leistet sie die Vermittlung der Gegenpositionen,

in welcher diese in ihrem jeweiligen Recht aufgehoben werden.
Die Theorie erhebt den Anspruch einer Grundlegung; für ihre Umsetzung

in die praktische Politik kann sie sich deshalb mit ersten Hinweisen

begnügen (Dritter Teil).

2. Auflösung der Problematik

Unter der dreifachen Voraussetzung, dass a) der moralische
Standpunkt, hier als Gerechtigkeitsperspektive auf Recht und Staat, hinreichend

begründet ist, b) Gerechtigkeit als distributiver Vorteil (Ab-
schn. 3.2) interpretiert und c) die Handlungsfreiheit als alles

Gerechtigkeitsdenken leitendes Prinzip anerkannt werden, gelingt es der
Politischen Gerechtigkeit, die umrissene Problemstellung in einleuchtender

Weise zu bewältigen:
Freiheitswesen, die zusammenleben, geraten unweigerlich mit

einander in Konflikt, weil nicht auszuschließen ist, daß, unabhängig von
allfälliger Güterknappheit, sich das Interesse von mehreren auf ein und
denselben Gegenstand richtet. Ungeregelte wechselseitige
Freiheitsbeschränkung ist für keines von ihnen vorteilhaft, weil jedes ständig



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 89

damit rechnen muß, seine Handlungsziele durch andere und Dritte
durchkreuzt zu sehen. Die Einwilligung, Grundfreiheiten als notwendige

Voraussetzungen jeglichen Handelns für alle in gleicher Weise so

einzuschränken, daß eines jeden Handlungsfreiheit sich mit der

gleichen Handlungsfreiheit jedes anderen verträgt, empfiehlt sich, ist

klug und zugleich moralisch, d.h. für alle distributiv vorteilhaft:
Freiheitsverzicht ist gleichbedeutend mit Freiheitssicherung. Verzichte
werden gegenseitig ausgetauscht; allen Fragen der distributiven
Gerechtigkeit geht ein negativer Freiheitstausch voraus; insofern ist die

kommutative Gerechtigkeit im Zusammenhang der politischen Legitimation

die primär (nicht ausschließlich, vgl. 388) relevante Gerechtigkeit.
Das Grundprinzip politischer Gerechtigkeit heißt demzufolge «distributiv

vorteilhafte Freiheitskoexistenz» (382).
Nachgewiesen ist damit allerdings erst, daß das, was Höffe als

primären Naturzustand beschreibt und durch die Herrschaft naturwüchsigen

Zwanges charakterisiert — das Zusammenleben von Freiheitswesen,
ohne weitere Bestimmungen, wie sie in Naturzustandsdefinitionen
anderer Autoren üblicherweise auftreten —, dem sekundären Naturzustand

unterlegen ist: jenem Zustand natürlicher Gerechtigkeit, in welchem
gleiche individuelle Freiheitsverzichte wohl geleistet, nicht jedoch
systematisch abgesichert werden. Ferner bleibt noch unklar, zugunsten
welcher Freiheiten was für Verzichte gegenseitig zu leisten sind. Es

fehlen, kurz gesagt, mittlere, auf zentrale Lebensbereiche bezogene

Gerechtigkeitsprinzipien. In universal anerkannter Weise lassen sie sich

nur gewinnen, indem Interessen namhaft gemacht werden, welche alle
Menschen besitzen und die zugleich notwendige Bedingungen freien
Handelns darstellen (388ff.). Die erforderliche Untersuchung ist auf
einer Ebene anzusiedeln, da jeder sowohl Täter als auch Opfer sein

kann, in der Folge alle ein gleiches Interesse an der Garantie eines für
alle gleichen Freiheitsspielraumes teilen, ein allgemeiner Freiheitsverzicht

darum als distributiv vorteilhaft, d.h. gerecht angesehen werden
darf. Solche anthropologisch erhobenen, in diesem Sinne natürlichen
und zugleich transzendentalen Interessen (391, 393) finden sich in der
Tat; den Beleg liefert Höffe am Beispiel des gegenseitigen Respekts und
Schutzes von Leib und Leben, wobei das entsprechende Interesse nicht
als dominantes (und insofern relativierbares) Begehren, vielmehr eben
als universale Handlungsbedingung interpretiert wird (391, 402).

Die Verzichte, die der eine auf Begehren der anderen leistet, geben
diesem den anderen gegenüber Anspruch auf analoge Leistungen: In



90 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

der kommutativen Kooperation von Freiheitswesen konstituieren sich
die Menschenrechte als mittlere Gerechtigkeitsprinzipien, als das, was

jeder jedem im eigenen Interesse schuldet. Sie kommen nur durch
gegenseitige Leistungen der Menschen zustande, werden niemals von
Dritten, etwa dem Staate, gewährt, sind aber von diesem zu gewährleisten

und als kritischer Maßstab für die eigene Tätigkeit wie für jene
Dritter zu beachten (399f.).

Der Verwirklichung von Freiheit stehen Hindernisse entgegen.
Gerechtigkeit stellt sich nicht spontan ein. Wenn einerseits primär jeder
einzelne befugt ist, Zwang auszuüben, um die Respektierung seiner
durch eigene Verzichte erworbenen Ansprüche zu erlangen (404), kann
es doch bei dieser natürlichen Befugnis nicht bleiben. Unklarheiten in
der Auslegung und Unsicherheit in der Abgrenzung menschenrechtlicher

Ansprüche verlangen nach einer gemeinsamen, autoritativ
entscheidenden Instanz (410). Zudem muß, das empfehlen spieltheoretische

Überlegungen anhand des Gefangenendilemmas (421ff.), die

allgemeine Befolgung von Freiheitsverzichte abfordernden Regeln durch
eine öffentliche Sanktionsmacht sichergestellt werden. Dazu nötigen
immer wieder auftauchende Trittbrettfahrer, welche der Einsicht, der

gemäß «im freien Markt... Unehrlichkeit geboten» ist (425), nachleben.
Endlich besitzt Gerechtigkeit einen diachronen Aspekt: Soll Gewähr
bestehen, daß das Prinzip des distributiven Vorteils auch auf Kinder, auf
Alte und Gebrechliche, also innerhalb der Generationenfolge Anwendung

findet, dann müssen Institutionen dafür sorgen, daß die Interessen
der nicht unmittelbar Leistungs- und Reaktionsfähigen in den Überlegungen

der je aktiven und bestimmenden Generation Beachtung finden
(372-374, 426f.).

Herrschaft durch Institutionen erweist sich demnach als unerläßlich.

Mit dieser Einsicht anerkennt die Politische Gerechtigkeit zentrale
Motive des Rechtspositivismus. Insofern aber mit der Konstitution der
Menschenrechte und -pflichten die Sicherung der individuellen
Handlungsfreiheit angestrebt wird, bleibt das Anliegen des Anarchismus:
Herrschaftsfreiheit, gewahrt. Dem Prinzip der Handlungsfreiheit
verpflichtet, sucht die Politische Gerechtigkeit zwar nach den Bedingungen

für deren Verwirklichung, hebt indes eben damit den Anarchismus
in sich auf (395f.). Als Legitimationsinstanz bleibt Herrschaftsfreiheit
für sie Leitmotiv, gestaltet sich dadurch zur Schranke jedweder der

Durchsetzung von Ansprüchen dienender Zwangsbefugnis: Legitimer
Zwang ist limitiert auf die Reichweite der distributiv vorteilhaften
Freiheitsverzichte (405).



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 91

Das Recht als Institution und der Staat als Inhaber öffentlicher
Gewalten (Rechtssetzung, -anwendung und -durchsetzung) werden so

in der Tat nur subsidiär gerechtfertigt, und der Leviathan muss der
Iustitia weichen: «Denn die Staatsgewalten existieren nicht aus eigener
Machtvollkommenheit, sondern dank den Rechtsverzichten derjenigen,

die im primären und originären Sinn souverän sind, das sind die

Rechtsgenossen. Nur weil für jeden von ihnen die zu den Grundfreiheiten

gehörenden Freiheitsverzichte vorteilhaft sind und weil ebenso

jeder von ihnen sich besser stellt, wenn für die Grundfreiheiten eine

gemeinsame Rechtsmacht verantwortlich ist, deshalb und nur deshalb sind

Staatsgewalten legitim» (436; Hervorhebung B.S.).

3. Offene Fragen

Begründungssystematisch betrachtet, ruht in der Legitimation der

Gerechtigkeitsperspektive das Kernstück der Politischen Gerechtigkeit als

Fundamentalphilosophie. Fällt sie nicht hinreichend plausibel aus, bleiben

im Boden der «Ersten Philosophie des Politischen» (28) weiche
Stellen. Der Anspruch, in der Begründung der Gerechtigkeitsperspektive

tiefer als Rawls zu schürfen, wäre zurückzuweisen.
Die offenen Fragen, die im folgenden diskutiert werden, sind

allesamt begründungstheoretischer Natur. Drei davon betreffen unmittelbar

die gesuchte Legitimation. Es zeigt sich, daß Höffe sie auf
unterschiedlichen Wegen anstrebt, wobei diese Wege sich freilich schneiden.
Die erste Frage richtet sich allerdings an den originellen Versuch der
Politischen Gerechtigkeit, die Menschenrechte zu begründen. Weil sie

die Voraussetzung aufdeckt, die auch die übrigen Legitimationsstrategien

trägt, wird sie in den gleichen Abschnitt aufgenommen und diesen

vorangestellt.

3.1. Vom Grund der Verpflichtung, Menschenrechte zu respektieren

Wie überhaupt, so ist der Gedankengang auch im dritten Teil,
welcher die Idee der Politischen Gerechtigkeit als Prinzip einer
Freiheitsgemeinschaft entfaltet, offen und klar formuliert. Diese Auszeichnung

gestattet, Stellen auszumachen, an denen die sonst dicht gefügte
Argumentation eine Lücke läßt. Das scheint dort der Fall zu sein, wo
Höffe sich mit der Notwendigkeit von Freiheitsverzichten, welche die
Form mittlerer Gerechtigkeitsprinzipien annehmen, befaßt.



92 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Wir haben gesehen, daß Menschenrechte und -pflichten sich
ausschließlich der Kooperation von Freiheitswesen, die sich davon Vorteile

versprechen, verdanken. Dieser originelle Versuch einer durch
und durch immanenten Begründung der Menschenrechte (400f.) hat

allerdings einen Haken: Sich auf die Kooperation und damit auf den

gegenseitigen Nutzen einzulassen, mag klug sein; jedoch ist nicht
einsichtig, inwiefern eine Verpflichtung zur Kooperation besteht. Das

betont auch Höffe. Stutzig macht aber, daß er, wenn ich richtig lese,

moralische, weil im Blick auf distributiven Vorteil kommentierte
Verbindlichkeit aus der Notwendigkeit der Kooperation erweisen möchte
(402). Wo nämlich Notwendigkeit obwaltet, hat Verpflichtung, auch

wenn die Beachtung der ersten dem Freiheitswesen zur Disposition
stünde, noch keinen Platz. Nun ist nachvollziehbar, daß die in den
mittleren Gerechtigkeitsprinzipien gelegenen Freiheitsverzichte
unerläßlich sind, also «notwendige Bedingungen dafür, daß die Handlungsfreiheit

in sozialer Perspektive möglich wird» (ebd.) - wenn die Sozietät
als aus in ihren Fähigkeiten vergleichbaren und überdies nicht sonderlich

risikofreudigen Individuen zusammengesetzt gedacht wird. Das

Argument sticht also nur unter Voraussetzungen, zu denen der
allgemeine Wille zur Rücksichtnahme, seinerseits begründungsbedürftig,
zählt. Ist somit eine petitio principii im Spiel, bzw. doch eine über die
Gebote der Klugheit hinausreichende Moralität erforderlich (vgl. 402)?
Das scheint so, denn ein Rückfall in den primären Naturzustand ist
immer möglich und empfiehlt sich dem Eigeninteresse insbesondere

dann, wenn die Kräfteverhältnisse ihn erlauben. Gesellt sich dazu

die Uberzeugung von einem absoluten eigenen Vorrecht und Vorrang-
der frühere Hinweis auf Fanatiker und Fundamentalisten sei in
Erinnerung gerufen —, dann drängt sich die Mißachtung der Regel des

Freiheitstausches geradezu auf. Von einer Verpflichtung läßt sich doch

nur dann reden, wenn über Klugheit als Leiterin des aufgeklärten
Selbstinteresses hinausgegangen und auf einen Wert oder eine Norm
rekurriert wird, die injedem Fall individuellen Bedürfnissen oder Wünschen

vorgehen und diesen geradezu widersprechen können.
Das Argument der Verbindlichkeit von Freiheitsverzichten wird

nicht triftiger, wenn diese, insofern sie in der Tat transzendentale

Bedingungen der Möglichkeit von allgemeiner Handlungsfreiheit in Gemeinschaft

darstellen, als absolute Klugheitsgebote angesprochen werden und
daraufhin als Begründung der Behauptung dienen, jeder müsse sich

ihnen unterwerfen (402). Bedeutet dieses «Müssen» nun eine Ver-



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 93

pflichtung oder eine Notwendigkeit? In beiden Fällen bleibt es

fragwürdig. Aus transzendentalen Rekonstruktionen allein resultieren keine

Verpflichtungen; dies kann erst geschehen, nachdem ein bereits sittlicher

Wille sie in sich aufgenommen hat. In der Kette der Argumente für
die Begründung der Menschenrechte bleibt, so macht es den Anschein,
ein schwaches Glied.

3.2. Zum Versuch, den moralischen Standpunkt als Gerechtigkeitsperspek¬
tive semantisch zu begründen

Die Politische Gerechtigkeit versteht sich als Fundamentalphilosophie;
die Auseinandersetzung mit Rechtspositivismus und Anarchismus

verleiht ihr eine Radikalität (28), die Lücken zu schließen erlaubt,
welche andere Beiträge zum Gerechtigkeitsdiskurs offen gelassen
haben. So gelingt insbesondere Rawls gegenüber dem Utilitarismus «nur
ein halbherziger Neuentwurf» (15f., 46). Die Einführung des Schleiers
der Unwissenheit in der Konstruktion des Urzustandes, welche der

Herleitung der Gerechtigkeitsprinzipien dient, impliziert die Voraussetzung

der Unparteilichkeit als fundamentales Gerechtigkeitselement.
Gleiches tun die Eigenheiten der kompetenten Moralbeurteiler und die
methodischen Forderungen, die zum Überlegungsgleichgewicht, in
diesem zu allgemein anerkannten Gerechtigkeitsprinzipien (47—49).

Rawls' Theorie birgt, so Höffe, eine petitio principii, weil sie die

Gerechtigkeitsperspektive immer schon eingeführt hat, ohne zuvor
nachzuweisen, daß wir in der Tat gerecht sein sollen. Diesen Mangel
beansprucht die Politische Gerechtigkeit zu beheben. Sie will den
moralischen Standpunkt über eine «Semantik in legitimatorischer
Absicht» festigen, genauer über eine metalegitimatorische semantische

Analyse der ihrerseits legitimierenden Prädikate <gerecht> und tungerecht)

(50, 62).

Gegen diese Absicht erhebt sich sogleich ein grundsätzliches Bedenken:

Folgen wir dem üblichen Sprachgebrauch, bezeichnet <Semantik>

ein Unternehmen, das der Analyse von etwas Vorgegebenem dient; es

ist nicht auf Rechtfertigung von Normen, die einem Gegenstandsbereich

eine fundamental neue Ausrichtung geben wollen, angelegt. Das

gilt offensichtlich für die sogenannte deskriptive Semantik, die «lediglich

untersucht, wie normative Begriffe im gewöhnlichen Sprachgebrauch

verwendet werden» (50, vgl. 55, 62). Es trifft indessen auch für
eine normative Semantik zu, die in der Art einer Grammatik zwar den



94 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

richtigen Sprachgebrauch festlegt, diesen jedoch nicht ab ovo schafft,
sondern aus historisch gewachsenem Sprachmaterial abzieht. Über die
in diesem Material bereits angelegten Möglichkeiten führt sie nicht
hinaus. Natürlich ist auch eine andere normative Semantik denkbar, die

völlig neue Bedeutungen schafft. Doch ihre Rechtfertigung wäre nicht
wieder dem vorfindlichen Sprachmaterial zu entnehmen: Sie bedürfte
einer von aussen hinzukommenden Legitimation.

Auf das Begründungsvorhaben der Politischen Gerechtigkeit bezogen,

besagt dies: Die Legitimität der Gerechtigkeitsperspektive läßt sich
nicht dadurch erweisen, daß man aufdeckt, wie die Ausdrücke <gerecht>
und <ungerecht> verwendet werden. Daher ist kaum zu erwarten, daß es

der Politischen Gerechtigkeit gelingt, in einer - immer von einem
Faktum abhängigen — «Bedeutungsfrage... die noch offene
Legitimationsfrage zu beantworten und eine wirklich normative Ethik zu

begründen» (49)4. Die Rekonstruktion von Höffes Argumentation
bestätigt diese Vermutung.

Zunächst liefert seine umsichtige semantische Analyse allerdings
ein originelles Ergebnis: Die Aufdeckung der drei Arten, in denen wir
den Ausdruck <gut> (als allgemeiner Ausdruck für praktische
Verbindlichkeiten auch <gerecht> umfassend, 53) verwenden, wobei diese drei
Arten drei Stufen von Verbindlichkeit signalisieren, läßt erkennen, daß

der Utilitarismus die sprachlich nachweisbar intendierte dritte Stufe der

Verbindlichkeit, die Stufe der Sittlichkeit, verfehlt. Sozialpragmatisch
ausgerichtet, bleibt er in der Reflexion der technischen wie der
pragmatischen Verbindlichkeit stecken, vermag nicht zu erläutern und zu

klären, was wir meinen, wenn wir mit dem Ausdruck <gut> auf etwas in
sich Gutes und damit Unbedingtes verweisen (54f.).

Dieses erste Ergebnis der semantischen Analyse ist darum wichtig,
weil es hervorhebt, daß die Reflexion auf der sozialpragmatischen Stufe

nicht ohne Willkür stehen bleiben kann. Nur und bestenfalls darum

liegt in Höffes anschließender Frage, was denn am Staate legitimationsbedürftig

sei, nicht schon eine petitio principii; denn die Frage nach
dem Legitimationsbedarf schließt offensichtlich die Behauptung in

4 Auch für W. Kersting bleibt gerade die Semantik in legitimatorischer Absicht ein
im sonst klaren und folgerichtigen Argumentationszusammenhang der Politischen
Gerechtigkeit undeutliches Stück. Vgl. Eine Theorie der politischen Gerechtigkeit.
Otfried Höffes Grundlegung einer kritischen Philosophie von Recht und Staat, in:
Zeitschrift für philosophische Forschung 43 (1989) 478.



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 95

sich, sittliche, nicht bloß sozialpragmatische Legitimation sei geboten
(explizit 70), weil nur sie die im Gegenstand selber, nämlich im Rechtsund

Staatswesen mit seiner Zwangsbefugnis gelegene Legitimationsforderung

erfüllen könne (62). Damit ist — das Ungenügen sozialpragmatischer

Rechtfertigung von Rechts- und Staatsverhältnissen einmal
eingeräumt - das Bemühen um Legitimation der Gerechtigkeitsperspektive

als sinnvoll erklärt; ob es auch erfolgreich sei, bleibt indes nach wie vor
offen.

Mit der Frage, was am Staatswesen legitimationsbedürftig sei, verläßt

die Politische Gerechtigkeit den Bereich der Semantik; sie begibt
sich, wiewohl nach wie vor in legitimatorischer Absicht, auf die

philosophisch-anthropologische Ebene. In raschem Durchgang durch
historische Erscheinungen konstruiert Flöffe zunächst einen allgemeinen
Begriff von Staat; er charakterisiert diesen als «Dachinstitution», der
u.a. die Elemente Personenverband, Generationengemeinschaft sowie

Träger sozialer Institutionen zugehören (64f.). Als «soziale Institution
zweiter Ordnung» bedient sich der Staat spezifischer Regelungsmittel
(Gebote, Verbote und Verfahrensvorschriften), einer Rechtsordnung,
die unter Androhung von Strafen durchgesetzt wird. Er stellt eine
Herrschaftsinstitution (Inbegriff der öffentlichen Gewalten) dar und
tritt als Willens- und Aktionseinheit auf. Im Innern ist er gekennzeichnet

durch den politischen Machtkampf von Personen und Gruppen
(651£).

Zur Bestimmung dessen, was «an diesem so facettenreichen
Phänomen legitimationbedürftig» ist, greift Höffe aufden einzelnen Betroffenen

zurück: Was diesen in seiner Handlungsfreiheit einschränkt und
deshalb für ihn von Nachteil sei (67, 70), bedürfe der Rechtfertigung.
Die «Legitimationsaufgabe heißt deshalb Zwangsbefugnis» (67). Damit
ist ohne weitere Erläuterung der oberste Bezugspunkt aller nachfolgenden

Legitimationsargumentation, auch der sittlichen, schlicht gesetzt:
Der höchste Wert, dem jegliche gerechtfertigte staatliche Organisation
dienen muß, ist die individuelle Handlungsfreiheit. Das ist zwar in
hohem Masse plausibel, innerhalb eines Begründungsdiskurses freilich
ein Axiom oder, weniger zurückhaltend formuliert, eine petitio princi-
pii, die nur dadurch zu neutralisieren wäre, daß sie ihrerseits auf ein
noch höheres Prinzip zurückgeführt würde. Dieses könnte, denken wir
von der individuellen Handlungsfreiheit aus, nur in der Menschenwürde

liegen, also wiederum in jenem obersten Wert, von dem her auch
Rawls' Überlegungen ihre Stringenz gewinnen. Dieser höchste Wert



96 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

rechtfertigte die sittliche Perspektive, wird indessen durch Höffe im
Rahmen der Legitimation der Gerechtigkeitsperspektive nicht eigens
thematisiert - was insofern nicht verwundert, als er in einer semantischen

Analyse möglicherweise entdeckt, indes nicht wiederum legitimiert
werden kann.

Nachdem feststeht, daß die Legitimationsaufgabe Zwangsbefugnis
heißt, muß eine ^»^^«^/philosophische Rechts- und Staatskritik
zunächst aufweisen, inwiefern sich sozialer Zwang überhaupt rechtfertigen

läßt; sie muß dann prüfen, ob Zwang in Rechts- und Staatsform
anderen Zwangsformen überlegen und insofern zu vertreten ist, um
schließlich zu fragen, nach welchen Grundsätzen derartiger Zwang
gestaltet werden muß, um als legitim gelten zu können (65—67).

Nach dem methodischen Ansatz Höffes darf die moralische bzw. die

Gerechtigkeitsperspektive, wie sie die semantische Analyse von <ge-
recht> als faktisch existierend aufgedeckt hat, als gerechtfertigt gelten,
wenn sich nachweisen läßt, daß der der Legitimation anerkanntermaßen

bedürftige soziale Zwang sich nur durch sie befriedigend ausweisen
läßt (70). Weil festgeschrieben wurde, daß ein Versuch der Legitimation

von Zwang nur gelingt, wenn er vor dem Freiheitsanspruch eines

jeden einzelnen Zwangsbetroffenen Bestand hat, d.h. nachdem das Prinzip

derjedem Menschen als Menschen in gleicher Weise zukommenden Würde

implizit vorausgesetzt ist, verläuft die Argumentation in dichter,
überzeugender Weise: Zwang darf dann als legitim gelten, wenn mehr
Gründe für ihn (Nutzen) als gegen ihn (Kosten) sprechen. Da sich der

Legitimationsbedarf aufgrund der Einschränkung individueller
Handlungsfreiheit ergibt, sind nur freiheitsrelevante Gründe letztlich akzeptabel;

eine Rechtfertigung über den Nachweis der Vorteilhaftigkeit von
sozialem Zwang für das Wohlergehen einer Gemeinschaft genügt, sollte
dieser Nachweis überhaupt gelingen, keinesfalls. Zwang ist erst dann

legitim, wenn er für die Freiheit eines jeden Betroffenen Vorteile bringt.
Erst das Kriterium des distributiven Vorteils also vermag Zwang zu
rechtfertigen. Dieses Kriterium ist aber moralischer Natur: Nichts Empirisches

haftet ihm an, denn es verlangt, daß Zwangsvorkehrungen
unterschiedslos für alle Betroffenen - und das sind in ein und derselben
Rechts- und Staatsgemeinschaft zugleich alle ihre Mitglieder — in
gleicher Weise einen Freiheitsvorteil bringen (70-76). Mit anderen
Bewertungen läßt sich das Kriterium nicht verrechnen; es ist nicht
kompromißfähig (77). Und nur weil es nachvollziehbar in universaler
Weise für Zwang spricht, ist in «der Legitimation einer sozialen



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 97

Zwangsbefugnis die Gerechtigkeitsperspektive kein überflüssiger

Luxus, sondern eine Notwendigkeit» (76). Quod erat demonstrandum.

Damit ist eine sorgfältige Explikation der Gerechtigkeitsperspektive,
wie sie für unseren Kulturkreis und das in ihm führende Menschenbild

maßgebend ist und sich in unserem Gebrauch der Prädikate <ge-
recht> bzw. <ungerecht> niederschlägt, gelungen. Mehr jedoch nicht,
weil das diesen Sprachgebrauch tragende Prinzip der Menschenwürde

dahingestellt bleibt. In ihm ist nicht minder als in Rawls' Schleier der
Unwissenheit die Forderung der Unparteilichkeit vorausgesetzt. Höffes

Darlegungen sind, nochmals sei es gesagt, in hohem Maße plausibel.
Weil sie, anders als Rawls, die Zwangsrechtfertigung in den Vordergrund

rücken, gelangen sie in der Erlâuterungsûcîz, nicht jedoch in der

Begründungstizfe tatsächlich hinter Rawls' Grundlegung zurück. Darin
liegt, so meine ich, ihr besonderes Verdienst. Im übrigen ist zweifelhaft,
ob eine andere Vertiefung bei Theorien mit gleichem Ahnherrn5 je

gelingen kann.

3.3. Zur Analyse der rechtsdefinierenden Gerechtigkeit als endgültige Ver¬

abschiedung des strengen Rechtspositivismus

Im ersten Teil der Politischen Gerechtigkeit befaßt sich Höffe mit
dem Rechtspositivismus, soweit er die Zulässigkeit der sittlichen
Perspektive in der Legitimationsdebatte um Recht und Staat verwirft oder
doch behauptet, Recht überhaupt lasse sich ohne jeglichen Rekurs auf
Gerechtigkeit angemessen definieren. Er schließt die Kontroverse mit
dem Nachweis, daß sich der Rechtsbegriff ohne jedweden Gerechtigkeitsbezug

vollständig gar nicht denken läßt, daß also auch der
Rechtspositivismus, wenn er seinen Gegenstand nicht verlieren, d.h. aber
Recht gegen nackte Gewalt zuverlässig abheben will, der
Gerechtigkeitsperspektive nicht entraten kann. Gelingt damit nun doch deren

Legitimation, zwar nicht anhand der Analyse von <gerecht>, doch aber
mittels einer Untersuchung von <Recht>? Höffes Argument nimmt
seinen Ausgang bei Hobbes als dem vermeintlichen Erzvater positivi-

5 In seiner glänzenden Replik zur Kritik von Habermas bezeichnet Höffe die
Diskursethik, Rawls' und seine eigene Theorie als «drei Positionen» innerhalb jener
«universalistischen Ethiken, deren <Ahnherr> nicht mehr Bentham, sondern Kant heißt. Die
nähere Diskussion trägt deshalb Züge eines Familienstreits». Vgl. Präjudizien des
Diskurses: eine Erwiderung, in: Politische Vierteljahresschrift 30 (1989) 531.



98 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

stischer Grundhaltung, und zwar mit einer feinsinnigen Interpretation
des zentralen Diktums «Auctoritas, non veritas facit legem» (Ab-
schn. 6.1). Die Auslegung fördert drei Dimensionen des Begriffs <auc-
toritas> zu Tage: Wille und Macht zuerst, Ermächtigung bzw. Befugnis
als Zweites (Rechtsmacht ist potestas, nicht violentia, 132), schließlich
die Zustimmung aller, die, jeder für sich, aus Interesse an persönlicher
Sicherheit der Vergesellschaftung wie der Abtretung ihrer individuellen

Freiheitsmacht an den gemeinsam geformten, uneingeschränkt
autorisierten Stellvertreter beipflichten (133, 136). Das Recht, das diese

Herrschaftsmacht aufstellt und durchsetzt, kann nicht als bloßer Befehl

(gegen Austin und die Imperativentheorie, vgl. 138-150), ebensowenig
nur als Ausfluß hierarchisch gestufter Ermächtigungen (gegen Kelsen,
vgl. 150—161) verstanden werden, es muß immer auch als jene zuerst
gesuchte, also fundamentale Institution aufgefasst werden können, die

jedem Rechtsgenossen in gleicher Weise zugedachte Sicherheit garantiert,

wenn es denn überhaupt Recht im Unterschied zu partikulär
interessierter Willkürregelung heißen will (160). Unabhängig vom
jeweiligen konkreten Inhalt einer Rechtsregel muß eine Rechtsordnung,

so will es gerade auch das Hobbes'sche Konzept (und, wie sich

zeigt, auch Kelsens Rechtsvorstellung, 158f.), in fürjeden Rechtsgenos-
sen gleicher Weise Sicherheit verbürgen. Das aber bedeutet, daß Rechtsregeln

nicht im strengen Sinne beliebige Inhalte aufnehmen können (mit
Kelsen gegen Kelsen, 158f., 160) und, weil an das Kriterium der
distributiven Sicherheit (158f.) gebunden, eben deshalb einem minimalen

Gleichheitsanspruch genügen. Kurz: Recht ohne jegliche
Gerechtigkeitsperspektive - Höffe prägt in diesem Zusammenhang den Begriff
der rechtsdefinierenden Gerechtigkeit (128, 159, bes. 165-171) - läßt sich
auch theoretisch nicht zulänglich (113) denken. Rechts- und staatsför-

miger Zwang unterscheidet sich von bloßer Gewalt (etwa einer
Räuberbande, wiewohl auch diese nicht ohne Regeln auskommt, vgl. 158-
160) durch eben diese für Recht überhaupt (nicht also für jede einzelne

Rechtsregel) konstitutive und zugleich limitative Qualität (ebd., 159).
Diese Demonstration ist schlüssig, disqualifiziert damit den strengen

Rechts- und Staatspositivismus ein für allemal. Sie ruht jedoch, wie
man bemerkt, auf einer nicht diskutierten Voraussetzung. Diese
fundiert bereits Hobbes' Konzept, fließt deshalb automatisch in Höffes
Interpretation ein. Es handelt sich um das für das neuzeitliche praktische

Philosophieren typische Axiom, wonach alle Menschen grundsätzlich

in gleicher Weise freiheitsberechtigt sind. Aus dem Axiom folgt



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 99

logisch das Urteil, daß eine Rechts- und Staatsordnung nur dann legitim,

das heißt aber gerecht sein kann, wenn sie für alle ihre Mitglieder in
gleicher Weise ein Minimum an Freiheit gewährleistet. Mit anderen
Worten: Das nicht diskutierte Axiom schließt das Kriterium des
distributiven Freiheitsvorteils in sich; eben darum läßt sich dieses aus einer
semantischen Analyse des Prädikats <gerecht>, wie es seit der Moderne
gebraucht wird, gewinnen; und es erst schafft die auch für die Politische
Gerechtigkeit maßgebende Möglichkeit eines eleutheristischen
Kalküls. 6

Wenn auch zutrifft, daß die Normativitätsperspektive des distributiven

Vorteils «in der Moderne weitgehend unkontrovers ist» (263),
liegt in diesem Faktum begründungstheoretisch vielleicht eine topische,
indessen keine letzte Sicherung des führenden Axioms. Dieses versteht
sich nicht von selbst. Denn warum muß, wie es das Prinzip des

distributiven Vorteils vorschreibt, der durch zwangsbewehrte Regeln
zustandegebrachte Freiheitsvorteil îiiralle für jede und jeden) größer sein als

die mit der Regel verbundene Einschränkung? Diese Frage sprengt die
durch Rechtspositivismus und Anarchismus aufgeworfene Antinomie
und suggeriert mit Thrasymachus einen dritten gerechtigkeitstheoretischen

Widerpart, der sich —und damit kehre ich zu Ergebnissen des

vorangehenden Abschnitts (3.2) zurück - wohl nur unter Beizug des

auch die Politische Gerechtigkeit im letzten tragenden, selber nicht
weiter zu begründenden Prinzips der Menschenwürde aus dem Felde

schlagen läßt.
Unter dieser stillschweigenden Voraussetzung ist am Ergebnis: der

Rückweisung des in der Tradition der Moderne stehenden Rechtspositivismus

auch als «Restpositivismus» (161), nicht zu rütteln. Der
Argumentation haftet indessen noch eine Unklarheit an, die man gerne
behoben sähe. Gestützt auf die Interpretation des Sinnes von <auctori-
tas> bei Hobbes und unter Auswertung von Kelsens These, wonach
auch eine Räuberbande intern Raub und Mord verbiete, gelangt Höffe
zum mittlerweile bekannten Schluß, eine Sozialordnung avanciere
dadurch zum Rechtssystem, daß sie «kollektive (bzw. distributive)

6 Auf den Umstand, daß die Politische Gerechtigkeit auf nicht eigens diskutierten
normativen Voraussetzungen ruht, macht auch W. Kersting aufmerksam (Anm. 4, 479).
— Vgl. in diesem Zusammenhang auch L. Siep: Der Nutzen der Gerechtigkeit, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 23. Juli 1988. Handeln, so moniert er, wird bei
Höffe immer schon als autonomes Handeln verstanden, individuelle Handlungsfreiheit
darum als oberstes Motiv für die Politische Gerechtigkeit wirksam.



100 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Sicherheit» verbürge. Mit dieser ist «sowohl ein rechtsbegründendes als

auch ein rechtsdefinierendes und dabei zugleich rechtslimitierendes
Gerechtigkeitselement» angesprochen (159). Stimmt man zu, genügt
diese Explikation. Dennoch soll sie noch nicht «das entscheidende

Argument gegen eine gerechtigkeitsfreie Rechtsdefinition» (170) sein;
dieses liegt vielmehr im Umstand, daß im Falle von Rechtsregeln «die
Differenz der Zwangsbetroffenen von den Zwangsbevorteilten
entfällt», was, wenn Sozialzwang überhaupt mehr Vor- als Nachteile
erbringt, zu einem «distributiv gemeinsamen Vorteil», also zu primärer
Gerechtigkeit führt. Dieser Vorteil birgt Freiheitssicherheit; insofern
resultiert das Element kollektiv-distributiver Sicherheit aus dem
Identitätsgedanken und genießt bloß abgeleiteten, nicht selbständigen Status.

Eine sorgfältige semantische Analyse des Rechtsbegriffs, wie er in
neuzeitlich-abendländisch geprägten Rechtskulturen verwendet wird,
muß in der Tat auf das konstitutive Element der Identität von
Rechtssetzenden und Rechtsunterworfenen stoßen; Rechtsnormen besitzen in
diesem Sinne distributive Geltung und, soweit sie vorteilhaft sind,
erfüllen sie das Gerechtigkeitskriterium der Politischen Gerechtigkeit.
Das sind lauter analytische Sätze ; man wird ihre Relevanz für Regeln auf
Verfassungsebene, insbesondere für hier verbriefte Freiheitsrechte
nicht bezweifeln. Und das genügt zur «Definition einer Rechts- und
Staatsordnung», zur Legitimation von «Recht und Staat überhaupt»
(159) als Freiheitsinstitution. Dennoch wird nicht ersichtlich, inwiefern
damit auch ein triftiges Kriterium für die Unterscheidung zwischen
Rechts- und Staatswesen einerseits, einer Räuberbande andererseits

gewonnen ist — eine Unterscheidung, auf die Höffe wiederholt Wert
legt(127£, 146f., 158, 161,170). Die Abgrenzung gegenüber einem von
einem Tyrannen oder eben von einer Mafia geleiteten Staat fällt zwar
überzeugend aus, doch das steht jetzt nicht zur Debatte. Es sind sehr
wohl Räuberbanden denkbar, die sich außerhalb faktischer Rechts- und
Staatsordnungen ansiedeln, selber aber über eine Verfassung verfügen,
die dem Kriterium des distributiven Vorteils entspricht. Das Argument,
sie bildeten darum kein Rechts- und Staatswesen, weil der Zwang, den
sie als Gruppe ausüben, nicht sie selber, sondern Außenstehende
betreffe (169), sticht nicht, denn das gilt genau gleich für als Rechtsstaaten

anerkannte Verbände in ihren Außenbeziehungen (woran
Höffe im übrigen kurz erinnert (161)). Es macht den Anschein, als lasse

das Kriterium des distributiven Vorteils alleine die Trennung zwischen



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 101

Rechts- und Staatsordnungen sowie verbrecherischen Assoziationen
erst dann mit ausreichender Schärfe zu, wenn es als völkerrechtliches

Kriterium Anwendung findet. Das tut zwar seinem Wert keinen
Abbruch, führt aber zur Vermutung, das Argument der Räuberbande
bleibe für die Politische Gerechtigkeit systematisch unergiebig.

Schließlich soll mit dem Blick auf gruppen- oder eben staatsinterne

Regelungen wenigstens erwähnt werden, daß es da auch Rechtsgeltung
besitzende Regelungen gibt, von denen nur noch in sehr indirekter
Weise behauptet werden kann, sie seien auch auf jene, die sie (in
direktem Eigeninteresse oder durch eine Lobby veranlaßt) setzen,
anwendbar. Man wird nicht übersehen wollen, daß auch im Rechtsstaat

Regelungen häufig vorläufige Endpunkte eines Machtkampfes darstellen,

in dem es Unterlegene und also durch das positive Recht in ihren
Interessen Verletzte gibt. Die These von der distributiven Geltung
solcher Regelungen muß sich darauf berufen, daß diese auch dann

Anwendung fänden, wenn die sie institutionell erzwingenden Bevorteilten

zu den Benachteiligten gehörten - eine mögliche, aber doch

etwas weltfremde Konstruktion. Läßt sich im Falle solcher Regelungen,
die den Namen <Recht> tragen, ein rechtsdefinierendes Gerechtigkeitselement

noch nachweisen? Wollte man antworten, die Frage sei

verfehlt, weil ja nicht einzelne Rechtsregeln, sondern nur Recht überhaupt
durch das Gerechtigkeitselement der Einheit von Bevorteilten und
Benachteiligten definiert werden, dann wäre zu prüfen, ob das hier
führende Konzept von Recht überhaupt die Rechtswirklichkeit noch
abdecke. Damit wäre dann die Frage nach der Relevanz der Politischen
Gerechtigkeit für die Probleme der alltäglichen Politik gestellt. Sie

verdient die an diesem Punkt mögliche, wichtige Antwort: Das in der
Politischen Gerechtigkeit erarbeitete Rechtsverständnis und das aus

diesem entwickelte Prinzip des distributiven Vorteils bleiben in jedem
Falle, wo TrAA/Arege lungen im Rechtssetzungsprozeß getroffen werden,

präzises Kriterium für die Unterscheidung von gerechten und

ungerechten Dispositionen. Für alle anderen Regelungen ist nicht die

politische Fundamentalphilosophie, sondern sind die in ihr verankerten
mittleren Gerechtigkeitsprinzipien (Menschen- und Grundrechte
zuerst, vgl. 388—403,458—468) sowie sittlich-politische Diskurse als deren

empirisch-wissenschaftlich angeleitete Konkretisierungen zuständig
(Abschn. 15.2).



102 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

3.4. Zur Anerkennung von Zwangsmacht aus Klugheitsgründen

Im der systematischen Konstruktion gewidmeten dritten Teil von
Höffes Buch spielt legitimatorische Semantik keine Rolle. So läßt sich
nochmals untersuchen, ob die Gerechtigkeitsperspektive allenfalls aus
dem Aufbau der - empirisch-anthropologisch abgestützten -
Gerechtigkeitstheorie selber zu rechtfertigen sei.

Wir haben bereits gesehen, wie das aufgeklärte Interesse jedes
einzelnen an größtmöglicher individueller Handlungsfreiheit als Voraussetzung

für die Realisierung persönlicher Lebenspläne zur Institutionalisierung

eines zwangsbewehrten Rechts- und Staatswesens führt. Weil
durch das Interesse jeder und jedes einzelnen gestützt, ist es nur als

Herrschaftssystem, das allen mehr Freiheitsvorteile bringt, als sie
einzeln zu erlangen vermöchten, akzeptabel. Insofern ist mit dem Kriterium

des distributiven Vorteils in der Tat ein universales Maß für die

Beurteilung jeglichen Rechts- und Staatswesens gewonnen. Doch trägt
dieses Maß, wie es die These von der «Koinzidenz von Moral (als

Gerechtigkeit) und Selbstinteresse» (425) nahelegt, moralischen
Charakter, belegt es also die Behauptung von der Unerläßlichkeit der

Gerechtigkeitsperspektive
Unter den Hart'schen Bedingungen7 ist es ohne Zweifel klug, den

primären Naturzustand zu verlassen; moralischer Argumente bedarf es

für diese Entscheidung nicht. Der negative Freiheitstausch, der dem
Selbstinteressierten das Reich der natürlichen Gerechtigkeit erschließt,
ist stets auch ein Klugheitstausch (384f.). Nichts anderes gilt für die

Einrichtung kontrollierten Zwangs zur Durchsetzung der die natürliche
Gerechtigkeit beherrschenden Regeln: Die spieltheoretische Auflösung
des «Gerechtigkeitsdilemmas» appelliert an die Klugheit aller an
optimaler individueller Handlungsfreiheit Interessierten (425). Darum
nämlich empfehlen sich Zwangseinrichtungen, weil nicht damit
gerechnet werden kann, daß den Regeln der Gerechtigkeitsgemeinschaft
durchwegs aus Respekt vor der Freiheit der anderen, also aus moralischen

Gründen nachgelebt wird. Dem auf größtmögliche Vorteile
bedachten Selbstinteresse muss klargemacht werden, daß sich das

Trittbrettfahren nicht auszahlt (vgl. 424, 435). Das kann im Rekurs auf es

selber geschehen, also ohne Rücksicht auf moralische Überlegungen
(vgl. 426). Eben diese Feststellung läßt indessen den Schluß zu, die

7 The Concept of Law. Oxford, Clarendon Press l01979, 189-195.



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 103

Legitimation von Zwangsbefugnis bedürfe der Gerechtigkeitsperspektive
nicht. Und genau dieser Schluß steckt im Diktum Höffes, Wonach

die Einrichtung einer Zwangsmacht «nicht nur aus Selbstinteresse, aus
einer Klugheitsüberlegung dritter Stufe geboten», sondern daneben
«auch eine Forderung der (als Gerechtigkeit interpretierten) Moral» sei

(426).
Wenn der Standpunkt der Moral für eine ausreichende Legitimation

der Zwangsbefugnis nicht unerläßlich scheint, läßt sich weiter fragen,
ob er sich wenigstens als unabweislich aufdränge. Daß dies aber nur
wieder unter bestimmten Voraussetzungen der Fall ist, kann ohne

Schwierigkeiten gezeigt werden:
Schon die Hobbes'schen wie die Hart'sehen — empirisch gemeinten

- Bedingungen sind zum Teil fragwürdig. Die Behauptung der
ungefähren physischen Gleichheit bzw. der Ungleichheiten kompensierenden

Koalitionsfähigkeit wird durch notorische faktische Genozide

widerlegt. Hinter der anthropologischen Konstruktion beider «Positi-
visten» steckt, als Prämisse, die Anerkennung einer überpositiven
Gleichheit aller Menschen, mithin der Kern des Unparteilichkeitspostulates.

Die sittliche Perspektive sitzt, wohl unbewußt und keimend
noch, in der Naturzustandskonstruktion sich positivistisch gebender
Theorien.

Analoges gilt für den Ansatz Höffes, der die Zwangsbefugnis, wie
wir gesehen haben, deshalb für legitimationsbedürftig erklärt, weil sie

die Handlungsfreiheit «für den Betroffenen» einschränkt (67). Der
bestimmte Artikel ist zweifellos universal zu interpretieren: Gemeint ist

jeder Mensch, insofern er von Zwang betroffen werden kann. Doch
damit ist jeder Mensch als kritische Instanz für Zwangsvorkehrungen
überhaupt anerkannt, ist in der Konsequenz das Unparteilichkeitsprinzip

grundgelegt. Denn davon ausgehen, daß jedem Menschen zusteht,

Legitimation von ihn betreffenden Zwangsvorkehrungen zu verlangen,
bedeutet nichts weniger als allen Menschen einen Status zuzubilligen,
welcher eine Verrechnung mit Interessen anderer nicht zuläßt. Die
moralische, hier die Gerechtigkeitsperspektive ist von allem Anfang an
mit im Spiel, die Herleitung des distributiven Vorteils als oberstes

Gerechtigkeitskriterium vorgespurt. Daß am Ende faktische Zwangsmacht

«auch eine Forderung der Moral sei» (426), ist einleuchtende

Konsequenz. Ein Fortschritt gegenüber Rawls Grundlegung der Theorie

der Gerechtigkeit unter diesem Aspekt ist auch hier nicht zu
verzeichnen.



104 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

Das springt ins Auge, wenn wir uns nochmals vergegenwärtigen,
daß von einem im Vergleich zu unserem divergenten Menschenbild her
die Garantie der individuellen Handlungsfreiheit durchaus nicht oberstes

Ziel politischer Vorkehrungen zu sein braucht. Einwandfrei läßt
sich dieses Ziel nur für eine geschichtliche Form menschlichen
Zusammenlebens aufstellen: für die offene, pluralistische, auf die wertende

Auszeichnung bestimmter Lebenspläne und existenzieller Sinnvorstellungen

verzichtende Gesellschaft. Mit fundamentalistischen Auffassungen

ist sie nicht verträglich, gegen sie aber auch nicht durch bloße

Explikation zu verteidigen. Entsprechende Einwände gegen Rawls
treffen auch Höffes Theorie. Das gilt überdies für das schon einmal kurz

angesprochene Argument der Risikoscheu: Denkbar sind gesellschaftliche

Konstellationen, in denen es für die auf den eigenen Vorteil
Bedachten durchaus klüger sein kann, den Respekt vor der Freiheit
ihrer schwächeren Genossen fallen zu lassen, diese auszubeuten, zu
unterdrücken oder gar zu beseitigen. Auch hierfür bietet die Geschichte
ausreichend Belege. Und Risikofreudige können diesen Weg auch dann

einschlagen, wenn sie unsicher sind, ob er sie zu nachhaltigem Erfolg
führe. Gewiß läßt sich ihrem Verhalten mit guten und gewichtigen
Gründen begegnen und auch widerstehen, freilich nicht ohne eine

sittlich-politische Grundhaltung, die sich anders als im Rekurs auf das

aufgeklärte Selbstinteresse und damit auf Klugheitswahlen ausweisen

muss.

4. Die Politische Gerechtigkeit im Kontext aktueller Gerechtigkeitsprobleme

Die Erörterung offener Fragen wäre gründlich mißverstanden,
würde ihr unterstellt, sie suche die Politische Gerechtigkeit überhaupt
in Frage zu stellen. Die historisch-hermeneutische Verankerung —

Höffes Werk erfüllt auf weite Strecken geradezu die Funktion eines
Lehrbuches — und die systematische Durchdringung der mit der
politischen Gerechtigkeit verbundenen Problematik sind viel zu tiefgründig,

die Kraft der Synthese und der kritisch-konstruktive Ertrag zu
bedeutend, als daß dies ein sinnvolles Unterfangen sein könnte. Doch
auch die hauptsächliche Intention sowie die normative Ausrichtung der
Politischen Gerechtigkeit sind im Blick auf die aktuellen und absehbaren

politischen Veränderungen und Gefährdungen, in Europa und
weltweit, viel zu wichtig. Die Diskussion der Begründungsprobleme
bezweckt denn, die Kernvoraussetzung herauszuschälen, auf welcher
die Politische Gerechtigkeit letztlich aufruht. Sie tut dies in der hier



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 105

nicht weiter zu erläuternden Überzeugung, daß diese Kernvoraussetzung

offengelegt und diskutiert werden muß, wenngleich sie sich
schließlich nur im Hinblick auf eine ihr selber transzendente, nicht also
transzendental rekonstruierbare Instanz begründen, besser vielleicht:
sichern läßt.

Hinter das Unternehmen der Politischen Gerechtigkeit ließe sich
auf andere Weise ein Fragezeichen setzen: indem man nämlich, die

Bedeutung der Theorie im Kontext heute besonders drängender
Gerechtigkeitsprobleme untersuchend, zum Schluß gelangt, es hafte ihr in
der Tat etwas Unzeitgemäßes an, in anderem Sinne freilich, als Höffe
diesen Gedanken selbst erwägt (17£). Ein entsprechend Fragender
müßte sich allerdings davor hüten, den Geltungsbereich der Politischen
Gerechtigkeit zu überschätzen8; zu explizit grenzt Höffe ihn nicht nur
gegen andere Gerechtigkeitsfragen, sondern auch gegen weitere
Aspekte der Sozialethik ab, wie sie etwa die Stichworte Solidarität,
Wohlwollen, Freundschaft, Liebe, Dankbarkeit andeuten (55-57, 427).
Auch das noch junge Bestreben, Gerechtigkeitsaspekte auf das Verhältnis

der Menschen zu ihrer natürlichen Umwelt zu beziehen, wird kurz

angesprochen, allerdings als aus dem vorgenommenen Problemzusammenhang

hinausfallend beiseite gerückt (5lf., vgl. 410, 477). Daß es

andere als soziale Grenzen für die Handlungsfreiheit gibt, steht fest;
doch konzentriert sich die politische Gerechtigkeit auf letztere (323).

Ein wichtiges Thema greift Höffe allerdings auf, das den Blickwinkel

der Politischen Gerechtigkeit auszuweiten, wenn nicht zu sprengen
scheint. Es handelt von der Gerechtigkeit zwischen den Generationen,
löst die synchrone durch die diachrone Betrachtungsweise ab (351, 393,

426f£). Als Freiheitsprohlem führt es zur Legitimation von Institutionen,
welche das gerechtigkeitskonforme Verhalten der jeweils mit Macht-

und Drohpotentialen ausgestatteten mittleren Generation gegenüber
Kindern bzw. Alten, Gebrechlichen unterstützen (374, Abschn. II.2
und II.3): Eltern versagen Kindern und Großeltern angemessene
Handlungsfreiheit darum nicht, weil sie selber einmal in der Rolle der
Alten Gegenleistungen ihrer dann erwachsenen Kinder erwarten, bzw.

8 Das passiert Habermas, wenn er Höffe unterstellt, dieser sehe das Zentrum eines

gesamtgesellschaftlichen Bewußtseins und einer Selbstprogrammierung der Gesellschaft
im politischen System (vgl. O. Höffes politische Fundamentalphilosophie. Grenzen des

vernunftrechtlichen Normativismus, in: Politische Vierteljahresschrift 30 [1989] 327).



106 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

die früheren Leistungen ihrer Eltern vergelten (393). «Die Gerechtigkeit
besteht hier in einem Generationentausch von je einseitigen

Freiheitsverzichten» (426).
Die Politische Gerechtigkeit mag zu Recht darauf bestehen, daß es

ihr auch zwischen den Generationen um nichts als um die Gewährleistung

von Handlungsfreiheit geht, und alltägliche Erfahrung wird
bestätigen, daß sie sich dabei eines wichtigen Problems annimmt. Dennoch

bleibt ein Unbehagen, weil das Verhalten der jeweils mächtigen
Generation (wenn sie sich denn überhaupt zureichend bestimmen läßt)
nicht einfach die abstrakte Handlungsfreiheit der beiden anderen
Generationen in Frage stellt, vielmehr - und eben damit wird das Familienmodell,

d.h. die Beschränkung der Sicht auf jeweils drei Generationen,

gesprengt - den durch anthropogene Einflüße bestimmten Zustand der
natürlichen Bedingungen der Handlungsfreiheit nicht abgezählter künftiger

Generationen beeinträchtigt. Beanspruchte Handlungsfreiheit, die
sich auf der Ebene der Freiheitsreflexion mit anderer Handlungsfreiheit
durchaus vertragen kann, bringt die faktische Ausübung dieser
Handlungsfreiheit durch Beeinträchtigung von deren kulturellen und
natürlichen Bedingungen in Gefahr oder macht sie gar gegenstandslos. Eben
damit stellt sie den Sinn der als distributiv vorteilhaften Freiheitskoexistenz

verstandenen politischen Gerechtigkeit (382, 409) selber in
Frage. Das Modell des Freiheitstausches bietet hier keine Lösung mehr

an, da die Wirkungen von einseitigen Freiheitsverzichten weit über
individuell erlebbare Zeitspannen hinausreichen.9 Gerechtigkeit
gegenüber künftigen Generationen (verstanden als Verzicht auf gewisse

Handlungen) zu bedenken, ist im Lichte der zur Zeit erreichten Stufe
der wissenschaftlich-technischen Zivilisation mit ihrem immer noch

hemmungslos ausbeuterischen Grundzug vordringlich. Das in der
Politischen Gerechtigkeit führende Modell der Tauschgerechtigkeit vermag
sie nicht zu begründen10; eben darum weist die Politische Gerechtigkeit,

am angesprochenen Problem reflektiert, über sich selber hinaus.

Der Leviathan erhebt sein Haupt neu und streckt es möglicherweise

® Ähnlich M. Wetzel: Kann in Höffes Ethik der Politischen Gerechtigkeit eine

ökologische Ethik aufgehoben werden? in -.Zeitschriftfürphilosophische Forschung 44 (1990)
603-618.

10 Das Prinzip des distributiven Vorteils wäre nur unter der Bedingung noch

angemessen, daß die Gesellschaft ökologisch korrektes Verhalten sofort und ausreichend

prämiierte, gleichsam stellvertretend für die kommenden Generationen. Diese Forderung

ist grundsätzlich erfüllbar, und zwar - durchaus im Sinne Höffes - durch institu-



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 107

höher, als es ihm das Prinzip des distributiven Vorteils gestatten mag.
Denn angesichts der notorischen weltweiten Gefährdungen der
natürlichen Lebensbedingungen - als durch die Freiheitsreflexion der
Politischen Gerechtigkeit nicht erfaßbaren Bedingungen von Handlungsfreiheit

überhaupt - wird diese Notwendigkeit zwangsweiser Durchsetzung

von Freiheitsverzichten, die jenes Prinzip nicht länger zu
legitimieren vermag, zumindest vorstellbar. Der Gedanke meldet sich, es

könnte nötig sein, die Polis anders als nur aus Freiheitswesen bestehend

aufzufassen, Gerechtigkeit als unverändert oberstes sittliches Prinzip
politischer Gemeinschaft neu zu konzipieren.11 Doch mit diesen
Gedanken wird das Gebiet der Politischen Gerechtigkeit endgültig
verlassen. Es bietet keinen Anhaltspunkt für den Versuch einer
nichtanthropozentrischen Ethikbegründung. Denn Höffes Konzept ist
ausschließlich dem Prinzip der Gegenseitigkeit verpflichtet (5lf., 384f.,
Abschn. 12.2, 400f., 427, 448f.), betrachtet demnach nur Verhältnisse,
wie sie zwischen wechselseitig verpflichtungsfähigen Freiheitswesen
obwalten können.12 Wenn wirklich «die Testfrage an alle zeitgenössische

Ethik» lautete, «ob sie den Belangen einer ökologischen Ethik oder
den Erfordernissen der Erhaltung der natürlichen Lebensgrundlagen
auch um ihrer selbst willen Rechnung trage und dafür eine

Legitimation zu finden vermag» (Wetzel Anm. 9, 23), dann wäre zu

urteilen, daß die Politische Gerechtigkeit diesen Test nicht besteht.

Indessen scheint ein solcher Anspruch, so wichtig und dringlich das

Anliegen, dem er entspringt, auch ist, überzogen: Das Verhältnis der
Menschen zu ihrer natürlichen Umwelt ist zentral und prekär zugleich,

tionalisierte Abgeltung. Beispiel hierfür sind die — nach langer Weigerung nun sogar von
Bauernverbänden geforderten - Direktzahlungen an Bergbauern für ihre im Interesse der
Öffentlichkeit erbrachten landschaftlichen und landwirtschaftlichen Leistungen, die sich
über den Verkauf von Produkten nicht ausreichend finanzieren lassen.

11 Zum Versuch, Gerechtigkeit als ökologische Gerechtigkeit zu denken, vgl.
B. Sitter: Wie läßt sich ökologische Gerechtigkeit denken?, in: Zeitschrififür Evangelische
Ethik 31 (1987) 271—295; auch: In Defence of Nonanthropocentrism in Environmental
Ethics, in: Scientists and Their Responsibility, ed. by W.R. Shea and B. Sitter. Canton
MA, Watson Publishing International 1989, 103-145.

12 Die Erweiterungsmöglichkeiten, die Wetzel in der Politischen Gerechtigkeit
ausmachen möchte, bestehen also nicht: Explizit wird «die Zustimmungsfähigkeit eines
jeden zum Legitimationsprinzip erhoben», damit jenes Prinzip gerechtfertigt, «das in der
deutschen Diskussion vorherrscht: das von der konstruktivistischen Ethik und der
Diskursethik vertretene Kriterium der universalen Konsens- oder Zustimmungs/â'Âg/ê«'?»
(85).



108 Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses

doch liegt in ihm nicht eine Problematik, die durch jeglichen ethischen
Entwurf, der als solcher bestehen will, aufgelöst oder doch wenigstens
entfaltet werden müßte.

Richtig bleibt, daß, wenn sittlich-politische Reflexion auf
größtmögliche individuelle Handlungsfreiheit zielt, auch Bedingungen
solcher Freiheit bedacht werden müssen, die außerhalb des Wirkungskreises

des negativen Freiheitstausches liegen. Die entsprechende
Reflexion kann diese Bedingungen nicht aus der «Ersten Philosophie
des Politischen» (28) heraus entwickeln, wird indessen bei ihr ansetzen,
um damit zugleich - von Höffe signalisierte - Grenzen der Politischen
Gerechtigkeit zu markieren.

5. Schluß

Im Blick zurück darf man feststellen, dass Otfried Höffe sein Ziel:
die «Neuvermessung des Gerechtigkeitsdiskurses» erreicht hat. Das

Problemfeld ist ausgeleuchtet; die zentralen Aspekte sind herausgehoben;

traditionelle Fragen gewinnen Kontur durch neue Schattierungen;
aktuelle Kontroversen werden geklärt und durch argumentativ
bestechende Lösungsvorschläge begleitet; schließlich werden offene Fragen
formuliert, wichtige Aufgaben umrissen und — insbesondere im Schlußkapitel,

das einen Ausblick auf Strategien politischer Gerechtigkeit
bietet — Wege aufgezeigt, auf denen man zu ihrer Auflösung fortschreiten

kann. Daß die politische Fundamentalphilosophie an jeder Stelle
festen Grund geschaffen hätte, wäre zuviel behauptet; doch überall, wo
Fragen bleiben, genießen die vorgebrachten Argumente bzw. die

gewählten Grundpostulate hohe Plausibilität. Die Letztbegründung
bleibt in der Tat schwach (28), was nichts anderes heißen kann, als daß

auch sie noch auf einen notwendigen Grund verweist, der allerdings
durch philosophische Reflexion allein nicht einzuholen ist. Am
deutlichsten spiegelt sich dieser Umstand vielleicht in der Begründung der

Menschenrechte, die ausschliesslich in einem Freiheitstausch von
Menschen, nicht also in einer transzendenten Instanz verankert werden.
Damit aber erweist sich ihr Grund als prekär: Sie ruht auf Einsicht und
Wertwillen von wankelmütigen Wesen. Doch erinnert eben diese Aussage

daran, daß der Blick des Menschen allein auf sich selber nicht
genügt zur Gewährung und Bewahrung von Freiheit. Das Bestreben der
Politischen Gerechtigkeit erreicht mit diesen ganz aus ihm herauswachsenden

Überlegungen ein weiteres, wiewohl nicht explizit gestecktes
Ziel: Otfried Höffes Werk, um das der künftige Gerechtigkeitsdiskurs



Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses 109

nicht herumkommt, erweist sich als gewichtige Stimme in jenem seit

dem neuzeitlichen Aufbruch der Subjektivität unerläßlichen Gespräch,
das den Sinn für die Würde des Menschen weckt und bewahrt, diese

Würde und den ihr entsprechenden Sinn zugleich als Aufgabe, nicht als

vorgegeben begreifend. Die Politische Gerechtigkeit als energischer
Antrieb in diesem Gespräch ist eben deshalb höchst modern, zugleich
zeitgemäß und notwendig in emphatischem Sinne.




	Neuvermessung des Rechts- und Staatsdiskurses : zu Otfried Höffes Theorie der politischen Gerechtigkeit

