
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg und
seiner Schule und die Moraltheologie : ein Beitrag für eine intensivere
und rekonstruktiv-kritische Interdisziplinarität

Autor: Bucher, Anton A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton A. Bucher

Die Theorie der moralischen Entwicklung
von Lawrence Kohlberg und seiner Schule

und die Moraltheologie

Ein Beitrag für eine intensivere und rekonstruktiv-kritische
Interdisziplinarität

O. Problemstellung: eine verschleppte Rezeption in der Moraltheologie

In der Moraltheologie bzw. der theologischen Ethik gilt es schon

längst als Gemeinplatz, daß diese sinnvoll nur dann betrieben werden
können, wenn sie in den — solidarisch-kritischen — Dialog speziell mit
den Human- und Sozialwissenschaften eintreten.1 Von daher erscheint
es geradezu seltsam, daß eine weltweit diskutierte, sogar als «neues

Paradigma» bezeichnete Theorie der Moralforschung in der
Moraltheologie bisher —wenn überhaupt — nur wenig Beachtung erfahren hat:
die Theorie der Entwicklung des moralischen Urteils nach Lawrence

1 Vgl. paradigmatisch W. Korff, Die ethische und theologische Relevanz der
Humanwissenschaften, in: D. Mieth/F. Compagnoni (Hg.), Ethik im Kontext des

Glaubens, Fribourg & Freiburg i.Br. 1978, bes. 168, wo ein «unabdingbare(r)
Verweisungszusammenhang zwischen Ethik und empirische(r) Wissenschaft» festgestellt
wird.



58 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

Kohlberg und seiner Schule.2 Dies ist umso seltsamer, als in dieser
Theorie wissenschaftstheoretische Erörterungen zur Interdisziplinarität
der Moralforschung, wie sie gerade auch von der theologischen Ethik
gefordert wird, einen breiten Stellenwert einnehmen und weil sie von
Anfang an aus einem befruchtenden Ineinander von sozialwissenschaftlich-empirischer

Forschung und moralphilosophischer Reflexion
hervorgegangen ist.

Völlig unbekannt ist die in Deutschland vor allem seit 1976 -
angetrieben speziell durch Jürgen Habermas3 - intensiv rezipierte
Theorie Kohlbergs den Theologen freilich nicht. Rezipiert worden ist
sie aber - und auch dies nicht gerade häufig - in erster Linie von
praktischen Theologen, speziell Religionspädagogen.4 Im Schrifttum

2 Grundlegend sind die beiden Hauptwerke: L. Kohlberg, Essays on Moral
Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development, San Francisco 1981; Vol. II:
The Psychology of Moral Development, San Francisco 1984; vgl. auch L. Kohlberg u.a.,
Moral Stages: A Current Formulation and a Response to Critics, Basel 1983.

In deutscher Übersetzung sind an grundlegenden Texten u.a. zugänglich:
L. Kohlberg, Zur kognitiven Entwicklung des Kindes, Frankfurt a. à. M. 1974;
L. Kohlberg/ E. Turiel, Moralische Entwicklung und Moralerziehung, in: G. Portele
(Hg.), Sozialisation und Moral, Weinheim & Basel 1978.

An wichtigen Diskussionsbänden sind neben anderen zu nennen B. Munsey (Ed.),
Moral Development, Education and Kohlberg, Birmingham 1980; S. Modgil/
C. Modgil (Ed.), Lawrence Kohlberg. Consensus and Controversy, Philadelphia 1986;
F. Oser/W. Althof/D. Garz (Hg.), Moralische Zugänge zum Menschen. Zugänge
zum moralischen Menschen 1986; F. Oser/R. Fatke/O. Höffe (Hg.), Transformation
und Entwicklung, Frankfurt a.M. 1986; W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (Hg.), Zur
Bestimmung der Moral, Frankfurt a.M. 1986; G. Lind/J. Raschert (Hg.), Moralische
Urteilsfähigkeit. Eine Auseinandersetzung mit Lawrence Kohlberg, Weinheim & Basel
1987.

Leicht verständliche Einführungen bieten u.a. A. Flammer, Entwicklungstheorien,
Bern & Stuttgart 1988, 162-180; D. Garz, Sozialpsychologische Entwicklungstheorien,
Opladen 1989, 133-176; F. Oser, Moralisches Urteil in Gruppen, Frankfurt a.M. 1981,
bes. 319-345. Mit pädagogischen Umsetzungsvorschlägen: S. Aufenanger/D. Garz/
M. Zutavern, Erziehung zur Gerechtigkeit, München 1981 ; T. Lickona, Wie man gute
Kinder erzieht! Die moralische Entwicklung des Kindes, München 1989.

3 J. Habermas, Kultur und Kritik, Frankfurt a.M. 1973, 198-255 im Aufsatz «Notizen

zum Begriff der Rollenkompetenz»; ders., Zur Rekonstruktion des Historischen
Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, bes. 13, 74ff.

4 Als einer der ersten Rezipienten ist G. Stachel zu nennen, dies — gründlich und
kritisch - in: G. Stachel/D. Mieth, Ethisch handeln lernen, Zürich & Köln 1978, bes.

75ff. Ein geradezu abschreckendes Beispiel für eine tendenziös-eklektische Rezeption
bietet D. Stoodt, Kohlberg und die christliche Erziehung, in: H.J. Fraas/
H.G. Heimbrock (Hg.), Religiöse Erziehung und Glaubensentwicklung, Göttingen
1986, 85-90. Ausgewogen sind die Darstellungen bei J. Hoffmann, Moralpädagogik,
Düsseldorf 1979, 95ff. ; K.E. Nipkow, Moralerziehung, Gütersloh 1981; F. Schweitzer,
Lebensgeschichte und Religion, München 1987, 112-120.



und seiner Schule und die Moraltheologie 59

der deutschen Moraltheologie wird sie aber nur selten genannt, so bloß
viermal im Handbuch der theologischen Ethik'' sowie in einem 1979
erschienenen Aufsatz von Oberhem, wo von Kohlbergs Theorie
angenommen wird, sie sei gerade für die sogenannte «Autonome Moral» von
nicht unerheblicher Bedeutung.6 Ganz kurz genannt wird die Theorie
Kohlbergs auch im Zusammenhang von Gewissen und Gewissensbildung

in der Einführung in die Moraltheologie, die Furger besorgt hat.7

Verstärkt Beachtung erfahren hat Kohlbergs Theorie jedoch in der
amerikanischen (Moral)Theologie.8 Aber auch dort ist die Rezeption
durch Mißverständnisse, Verkürzungen und Eklektizismen
gekennzeichnet. Diese sind nicht zuletzt auf die rasante und international
vorangetriebene Weiterführung des Paradigmas zurückzuführen. So

wird Kohlberg von Dykstra beispielsweise unterstellt, er betrachte das

moralisch Richtige ausschließlich von seiner Genese her und ohne auf
(metaphysische) Theorien der Moral Bezug zu nehmen.9

Aber darf man Kohlberg einen solchen naturalistischen bzw.
genetischen Fehlschluß überhaupt vorwerfen? Immerhin hätte Dykstra bei

Kohlberg nachlesen können:

«When I started my research on the psychology ofmoral development, I was
aware of the necessity for orienting to philosophical concepts of morality»10.

5 I 222, 478; II 195, 456.
6 H. Oberhem, Das religionspädagogische Postulat «sittlicher Autonomie», in:

Religionspädagogische Beiträge 3/1979.
7 Darmstadt 1988, 60.
8 Neben dem kritischen C.A. Dykstra, Christian Education and the Moral Life: An

Evaluation of and Alternative to Kohlberg, Dissertation at the Princeton Theological
Seminary 1978; ders., Vision and Character. A. Christian Educator's Alternative to
Kohlberg, New York 1981; ders., What are People Like? An Alternative to Kohlberg's
View, in: D. Joy (Ed.), Moral Development Foundations, New York 1983, 153-162, sind

- als eher <positive> Rezipienten - vor allem der Pastoraltheologe J.W. Fowler, Stages of
Faith, San Francisco 1981 zu nennen; sowie R. Duska/M. Whelan, Moral Development.

A Guide to Piaget and Kohlberg, New York 1975. In moraltheologischer Hinsicht
besonders relevant: E. Wallwork, Morality, Religion and Kohlberg's Theory, in:
B. Munsey (Ed.), Moral Development, Education and Kohlberg, Birmingham/Alabama
1980, 269-297; in biblischer Perspektive: S.F. Rowen, Testing Validity: Moral Development

and Biblical Faith, in: D. Joy (a.a.O.) 111-137; sowie S.A. Schmidt, Moral
Development: A Companion to the Gospels, in: D.Joy (a.a.O.) 138-152.

9 Dykstra 1978 (a.a.O., Anm. 8) 57. Auf diese Arbeit stützt sich - einseitig und eng-
auch Stoodt (a.a.O., Anm. 4).

10 Kohlberg 1981 (a.a.O., Anm. 2) 102 im Aufsatz: «From Is to Ougth». Erstmals
erschien dieser Aufsatz 1971, sieben Jahre vor Dykstra's Dissertation (a.a.O.,
Anm. 8).



60 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

Diejenigen Theologen schließlich, die ihm und seiner Schule
vorwerfen, den affektiven Bereich auszuklammern, übersehen die zahlreichen

Arbeiten, in denen aufgezeigt wird, in welchem Maße sich Kognition

und Affektivität gerade im moralischen Bereich durchdringen, was
Piaget, der auch Kohlberg Pate steht, schon längst aufgewiesen hat.11

Daß die moraltheologische Rezeption und kritische Auseinandersetzung

mit Kohlberg noch kaum geleistet worden ist, verwundert vor
allem deshalb, weil die deutschsprachige Moralphilosophie — im
deutschen Sprachraum speziell Apel, Habermas, Höffe, Küng, Tugendhat12
— diesen Diskurs schon längst aufgenommen hat. Dies gilt in erster
Linie von Habermas, in dessen philosophischem, speziell moralphilosophischem

System die Kohlbergsche Theorie zu einem tragenden Pfeiler

geworden ist. Denn «Moralphilosophie (ist) auf indirekte Bestätigungen

von Seiten einer Psychologie der Entwicklung des moralischen
Bewußtseins angewiesen», wobei aber umgekehrt eine solche Theorie
«ihrerseits auf philosophische Vorgaben angelegt (ist)».13 Die Relevanz

von Habermas für die Theologie wurde jüngst von Edmund Arens in
einem breiten Sammelband dokumentiert.14 Auch Kohlberg dürfte für
die Theologie, in besonderer Weise für die Moraltheologie, von nicht zu
unterschätzender Bedeutung sein.

Ziel der folgenden Ausführungen ist es, einen kleinen Beitrag zur
vertiefteren Kooperation zwischen Moraltheologie und kognitiver
Moralpsychologie zu leisten, die nicht nur sachlich geboten erscheint,
sondern auch aufgrund der bisherigen Rezeptionslage wünschenswert
ist: Zu sehr ist sie noch durch Mißverständnisse und Eklektizismen

11 Vgl. dazu u.a. W. Edelstein u.a., Moralische Sensibilität, Handlungsentscheidung
und moralische Konsistenz, in: F. Oser/W. Althof/D. Garz, (a.a.O., Anm. 2), 64f.;
Kohlberg 1974 (a.a.O., Anm. 2) 10; J. Piaget, Probleme der Entwicklungspsychologie,
Frankfurt a.M. 1984, bes. 31ff.

12 K.O. Apel, Diskurs und Verantwortung: Das Problem des Übergangs zur
postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1988; J. Habermas 1976 (a.a.O., Anm. 3) bes.

74ff.; ders., Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983;
O. Höffe, Autonomie und Verallgemeinerung als Moralprinzipien. Eine Auseinandersetzung

mit Kohlberg, dem Utilitarismus und der Diskursethik, in: F. Oser/
R. Fatke/O. Höffe (a.a.O., Anm. 2) 56-86; G. Küng, Die postkonventionelle Ebene
der moralischen Entwicklung: Psychologie oder Philosophie, in: F. Oser/W. Althof/
D. Garz (a.a.O., Anm. 2) 312-326; E. Tugendhat, Über die Notwendigkeit einer
Zusammenarbeit zwischen philosophischer und empirischer Forschung bei der Klärung
der Bedeutung des moralischen Sollens, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler
(a.a.O., Anm. 2) 25—36.

13 Habermas 1983 (a.a.O., Anm. 12) 130.
14 Habermas und die Theologie, Düsseldorf 1989.



und seiner Schule und die Moraltheologie 61

gekennzeichnet! In einem ersten Abschnitt wird zumindest der
Strukturkern der Kohlbergschen Theorie skizziert. Im zweiten Abschnitt
werden mehrere Konvergenzen dieser Theorie speziell mit dem Konzept

der «Autonomen Moral» in der Moraltheologie aufgeführt, was
aber die Divergenzen (vor allem bedingt durch das christliche «Proprium»)

nicht verdecken soll. Abschließend wird in thesenhafter Form
aufgezeigt, was die Moraltheologie von Kohlbergs kritisch rezipierter
Theorie gewinnen könnte.

1. Die Theorie von L. Kohlberg in ihren Grundzügen

1.1. Die Fundamente der Theorie

Auch Lawrence Kohlbergs (1927-1987)15 Theorie der Entwicklung

des moralischen Urteils steht in einer für sie konstitutiven
wissenschaftlichen Tradition. Mehrere psychologische und auch philosophische

Richtungen sind zu nennen, die er in seinem Werk zur Synthese
brachte. An erster Stelle der «genetische Strukturalismus» Jean Piagets,
bzw. dessen «genetische Epistemologie». Diese will die klassische

erkenntnistheoretische Frage, was Erkenntnis ist, durch die ergänzen,
wie Erkenntnis wird, bzw. wie jeweils mehr Erkenntnis wird.16 Entsprechend

stellte sich Kohlberg nicht nur die Frage, was Gerechtigkeit und
Moralität an sich sind, sondern vielmehr auch die, wie sich die

entsprechenden moralischen Urteile bzw. Urteilsstrukturen im Verlauf der

Psychogenese heranbilden.

Neben Piaget hat auch G.H. Meads sogenannter «Symbolischer
Interaktionismus» auf Kohlberg eingewirkt;17 ebenfalls der speziell in
der europäischen Entwicklungspsychologie und Philosophie weithin
vergessene James Baldwin (1861-1934).18 Nicht nur ging Baldwin mit
einem philosophischen Erkenntnisinteresse an die Untersuchung der

15 Zur Biographie von L. Kohlberg/F. Oser, Verlust im Gewinn: Biographie und
Determinanten des Entwicklungsmodells von Lawrence Kohlberg, in: Schweizerische

Zeitschrift für Psychologie 47 (1988).
16 Vgl. dazu J. Piaget, Einführung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurt

a.M. 1973; sowie, mit umfassender Primär- und Sekundärliteratur, R.L. Fetz, Struktur
und Genese. Jean Piagets Transformation der Philosophie, Bern 1988; T. Kesselring,
Jean Piaget, München 1988.

17 G.H. Mead, Geist, Identität und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1973.
18 Vgl. dazu die verdienstvolle und informative Darstellung von D. Garz (a.a.O.,

Anm. 2) 19-56; dort auch reichhaltige Angaben zur Primärliteratur.



62 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

kognitiven Entwicklung heran; er prägte auch längst vor Piaget den

programmatischen Begriff einer sogenannten «genetischen Erkenntnistheorie»

(genetic epistomology) und untersuchte gezielt die Entwicklung

des moralischen Selbst.

Diese bruchstückhaften Skizzen werfen auch schon Licht auf die

anthropologischen Annahmen bzw. das Menschenbild, das der Kohl-
bergschen Theorie zugrunde liegt. Der Mensch wird als soziales Wesen

begriffen, das nur in der Interaktion mit seiner sozialen Umwelt zu sich
selber finden kann (G.H. Mead), so daß Kohlberg seine Theorie generell

als «interaktionistisch» bezeichnete.19 Weiterhin sieht er - wie
schon Piaget - im Menschen, schon im Kinde, ein aktives Subjekt, das

auch seine moralische Entwicklung selber leisten muß.20 In diesem
Sinne kann Kohlberg selbst vom Kinde als einem «Moralphilosophen»
sprechen.21 Dabei wird in ausgeprägter Weise der Vernunft und dem

Urteilsvermögen des Menschen vertraut, so daß es sich um eine «kognitive»

Theorie handelt, wobei aber zu beachten ist, daß «cognitive» im
angelsächsischen Sprachraum eine breitere Bedeutung in sich vereinigt
als im deutschen, wo diesem Begriff ein Hauch von dürrem Rationalismus

anhaftet.22

Mit diesen anthropologischen Vorausannahmen steht Kohlberg im
Gegensatz zu zwei psychologischen Schulen, die ihrerseits auf dem

Hintergrund einer langen philosophischen Tradition zu sehen sind.
Zunächst zum klassischen Behaviorismus, der philosophiegeschichtlich
im angelsächsischen Empirismus beheimatet ist und von Kohlberg
entschieden zurückgewiesen wurde.23 Gemäß diesem Menschenbild ist
der Mensch eine sogenannte tabula rasa oder eine «black-box», in die
sich die Umwelt einprägt, so daß moralische Erziehung, konkreter: die

19 L. Kohlberg 1974 (a.a.O., Anm. 2) 13.
20 J. Piaget, Das moralische Urteil beim Kinde, Frankfurt a.M. 1973, 415: «Auf

moralischem besitzt man wie auf geistigem Gebiet nur das wirklich, was man selbst
erobert hat».

21 L. Kohlberg, The Child as a Moral Philosopher, in: Psychology Today 7 (1968)
24-30.

22 Vgl. dazu J. Habermas 1983 (a.a.O., Anm. 12) 130f.; zur Denotation von «cognitive»

vgl. U. Neisser, Kognitive Psychologie, Stuttgart 1974, 1, wo deren Gegenstand in
den «Sinnesinformationen und ihrer Verarbeitung im weitesten Sinne» bestimmt
wird.

23 Vgl. z.B. L. Kohlberg 1981 (a.a.O., Anm. 2) 101. Zur Thematik, bezogen zwar auf
Piaget, gültig aber auch für Kohlberg vgl. R.L. Fetz (a.a.O., Anm. 16) 53-70.



und seiner Schule und die Moraltheologie 63

Gewissensbildung mit einem «Konditionierungsprozeß» gleichgesetzt
und das Gewissen als «andressierte Handlungsbarriere» begriffen
wird.24 Dem gegenüber insistiert Kohlberg auf «the active child who
structures his or her perceived environment»25.

Zurückgewiesen hat Kohlberg aber auch die sogenannten endoge-
nistischen oder nativistischen Reifungstheorien.26 Diese haben

philosophische Vorläufer in Descartes (ideae innatae) und letztlich in Piaton
und unterstellen, daß die (kognitiven, moralischen, religiösen)
Kompetenzen dem Kinde gleichsam angeboren sind und sich durch Reifung
oder Anamemnesis im Verlaufe der Entwicklung so oder so entfalten
werden. Dem gegenüber insistieren die Vertreter der
«kognitiv-entwicklungsmäßigen Auffassung» darauf, «daß die intellektuelle
Grundstruktur das Ergebnis einer Interaktion zwischen bestimmten
strukturierenden Tendenzen des Organismus und der Struktur der Außenwelt
ist», wobei besonders der «Erfahrung», speziell der krisenhaften, eine
zentrale Rolle zukomme.27

Ein weiteres Kernelement der Kohlbergschen Theorie, das gerade
bezüglich ihrer allfälligen Rezeption in der Moraltheologie bedeutsam

ist, besteht in der unabdingbaren Verbindung von psychologisch-empirischer

Forschung und philosophisch-ethischer Reflexion. Damit
transferierte Kohlberg Piagets Programm einer genetischen Epistemologie,
innerhalb derer nicht nur der Wissenschaftsgeschichte, sondern auch

der Mathematik, vor allem der formalen Logik, eine konstitutive Funktion

beigemessen wird, in den Bereich der Ethik. Dieses Programm
kann insofern als revolutionär gelten, als die bis dahin übliche
Moralpsychologie den Dialog mit der Philosophie, speziell der Ethik, nicht
führte und diese umgekehrt auf die dergestalt betriebene psychologische,

speziell behavioristische Moralforschung gar nicht eintreten
konnte, da diese aus methodischen Gründen die inneren Bewußtseins-
zustände und tragende Konzepte (fast) jeder Ethik— «Freiheit», «Wille»,

24 So bei H.J. Eysenck, Das Gewissen - ein bedingter Angstreflex, in G. Schreiner
(Hg.), Moralische Entwicklung und Erziehung, Braunschweig 1983, bes. 36.

25 L. Kohlberg 1981 (a.a.O., Anm. 2) 134.
26 L. Kohlberg 1974 (a.a.O., Anm. 2) bes. 16, 20; vgl. dazu auch A. Flammer

(a.a.O., Anm. 2) 38-52.
27 L. Kohlberg 1974 (a.a.O., Anm. 2) 16f.



64 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

«Verantwortlichkeit» - als der wissenschaftlichen Reflexion nicht
zugänglich bzw. nicht würdig ausklammerte.28

Kohlbergs Programm einer Verschränkung von philosophischer
und psychologischer Moralforschung, wie es bereits in seiner Dissertation

von 1958 formuliert wird, bietet der Kritik aber doppelte Blöße:

Psychologen, die sich am Wissenschaftsideal der behavioristischen
Psychologie orientierten, warfen ihm fehlende psychologische Validität
vor29; Philosophen und auch Theologen witterten in seiner Theorie
alsbald naturalistische bzw. psychologische Fehlschlüsse. Dessen
ungeachtet hielt Kohlberg daran fest, daß, um dem Phänomen Moral gerecht
zu werden, die Sozialwissenschaften, speziell die empirische Moral-
Entwicklungspsychologie, und die Philosophie aufeinander verwiesen
sind, dies im Sinne einer «Arbeitsteilung», was Habermas als «Kom-
plementaritätsthese» bezeichnete und auch gelten ließ.30 Dabei wird die

Aufgabe der Philosophie primär darin gesehen, den Erweis zu erbringen,

daß eine ontogenetisch höhere Stufe auch in philosophischethischer

Sicht adäquater ist; die der Psychologie hingegen darin, zu

«testen», «ob die Moralkonzeption eines Philosophen phänomenologisch

mit den psychologischen Tatsachen zusammenpaßt. Die Wissenschaft

(d.h. die Psychologie, A.B.) kann jedoch nicht darüber hinausgehen

und jene Moralkonzeption als das rechtfertigen, was Moral sein
sollte»31.

Ebenfalls zum Strukturkern der Kohlbergschen Theorie gehört der
konstitutive Rückgriff auf die Moralphilosophie von Immanuel Kant.
Auch dies ist für die Moraltheologie, speziell die «Autonome Moral»,
von unmittelbarer Relevanz, signalisiert doch der Name Kant den je

gemeinsamen geisteshistorischen Hintergrund:

28 Paradigmatisch: B.F. Skinner, Wissenschaft und menschliches Verhalten, München

1973 (amer. 1953, während Kohlbergs Promotionsstudium!), bes. 15£, 225. Vgl.
auch A. Blasi, Psychologische oder philosophische Definition der Moral, in:
W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (a.a.O., Anm. 2) 55: «Kohlbergbrach bewußt mit
den herrschenden moralpsychologischen Traditionen, die weitgehend durch philosophische

Naivität gekennzeichnet waren».
29 W.M. Kurtines/E.B. Greif, The Development of Moral Thought: Review and

Evaluation of Kohlberg's Approach, in: Psychological Bulletin 81 (1974) 453-470; vgl.
auch A. Flammer (a.a.O., Anm. 2) 173f.

30 Vgl. dazu J. Habermas 1983 (a.a.O., Anm. 12) bes. 46ff. ; sowie L. Kohlberg 1984
(a.a.O., Anm. 2) 222f.

31 Zit. ausj. Habermas 1983 (a.a.O., Anm. 12) 48.



und seiner Schule und die Moraltheologie 65

«Die Tradition der Moralphilosophie, auf die wir uns berufen, ist die liberale

und rationale, insbesondere die «formalistische» und «deontologische»
Tradition, die von Immanuel Kant ausgeht und bis John Rawls und Jürgen
Habermas reicht. Im Mittelpunkt dieses Denkansatzes steht die Behauptung,

eine angemessene Moral seiprinzipienorientiert, derartige Moralurteile

erfolgten also unter Verwendung universeller Prinzipien, welche auf die

ganze Menschheit anwendbar sind.»32

1.2. Das moralische Urteil

Kohlberg hat für seine Entwicklungstheorie des moralischen Urteils
einen universalen Geltungsbereich beansprucht.33 Dies ergab sich
schon aufgrund des Rückgriffs auf die deontologische Ethik Kants, bzw.
das vom Kategorischen Imperativ implizierte Postulat nach Formali-
sierung und Verallgemeinerbarkeit von Maximen bzw. moralischen
Urteilen. Dadurch geriet er in Gegensatz zu den Verfechtern eines

ethischen Relativismus.34 Ihnen gegenüber mußte einsichtig gemacht
werden, daß es hinter der kulturell und geschichtlich bedingten Vielfalt
von Manifestationen der Moral einen kulturübergreifenden bzw.
universalen Strukturkern gibt. Diesen bestimmte Kohlberg - beeinflußt
nicht zuletzt von Rawls — zunächst in der «Gerechtigkeit» (justice).35
Das Universalitätspostulat bedingte auch eine strikte Trennung von
kulturell und geschichtlich kontingenten moralischen Inhalten und
moralischen Strukturen.36 Für deren Herausarbeitung, wie sie sich

32 L. Kohlberg, Moralische Urteilsfähigkeit und demokratische Erziehung, in:
G. Lind/J. Raschert (a.a.O., Anm. 2) 31.

33 L. Kohlberg/E. Turiel (a.a.O., Anm. 2) 44ff. Die empirischen Befunde in den
interkulturellen Untersuchungen Kohlbergs unterstützen diese Annahme: vgl.
Abschnitt 1.4.

34 Vgl. dazu L. Kohlberg/Turiel (a.a.O., Anm. 2) 21 ff.; L. Kohlberg 1981

(a.a.O., Anm. 2) bes. 106ff.; zur kritischen Diskussion: G. Nunner-Winkler, Ein
Plädoyer für einen eingeschränkten Universalismus, in: W. Edelstein/G. Nunner-
Winkler (a.a.O., Anm. 2) 126-144.

35 Vgl. Kohlberg 1984 (a.a.O., Anm. 2) 224ff.;J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit,

Frankfurt a.M. 1975.
36 L. Kohlberg, Eine Neuinterpretation der Zusammenhänge zwischen der

Moralentwicklung in der Kindheit und im Erwachsenenalter, in: R. Döbert/J. Habermas/
G. Nunner-Winkler (Hg.), Entwicklung des Ichs, Köln 1977, 237. Zur Kritik
M. Nisan, Content and Structure in Moral Judgment, in: W.M. Kurtines/J.W. Gewirtz
(Ed.), Morality, Moral Behavior, and Moral Development, New York 1984, 208-233;
sowie R. Döbert, Wider die Vernachlässigung des «Inhalts» in den Moraltheorien von
Kohlberg und Habermas, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (a.a.O., Anm. 2) 86-
125.



66 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

einerseits in den insgesamt sechs Stufen niedergeschlagen hat, andererseits

im sogenannten «Standard Form Scoring Manual» (Auswertungshandbuch),

haben Kohlberg und seine Mitarbeiter Jahrzehnte
gebraucht. 37

In den empirischen Erhebungen interessiert denn auch weniger,
was die Befragten zu den jeweils eingesetzten Dilemmata auf der
Inhaltsebene artikulieren, sondern welche moralische Urteilsstruktur
sich in den Antworten manifestiert. Sie wird zumal in den vom
Interviewer abverlangten Begründungen und Rechtfertigungen greifbar. So

kann das schon klassische Heinz-Dilemma CS. (soll ein Ehemann für
seine todkranke Frau ein für ihn unerschwingliches Medikament stehlen

oder nicht?) von zwei Probanden in gleicher Weise dahingehend
gelöst werden, er solle einbrechen.38 Der erste mag dies damit begründen:

«Stehlen, denn wenn er es nicht tut, hat er niemanden mehr, der
ihm das Essen kochen kann»39; der zweite hingegen mit dem Recht auf
Leben, das prinzipiell allen Menschen zukommt und über dem vom
Gesetz gewährleisteten Recht auf Eigentum steht. Insofern beinhaltet
ein moralisches Urteil nicht die Präferenz für bestimmte moralische
Standards, sondern vielmehr, «wie es (das Individuum) die moralisch
relevante Situation wahrnimmt, welche Bedeutung diese für es hat und
wie seine Entscheidung mit dieser Bedeutung zusammenhängt, mit den

kognitiven und emotionalen Prozessen also, die in das moralische Urteil
eingehen»40.

1.3. Die sechs Stufen des moralischen Urteils

Kohlberg unterteilt die moralische Entwicklung in insgesamt 3

Ebenen (levels), die als «präkonventionell», «konventionell» und

37 A. Colby/L. Kohlberg, The Measurement of Moral Judgment. New York 1987.
Zum Auswertungsverfahren vgl. die kurze Darstellung in: D. Garz (a.a.O., Anm. 2)
164-176.

38 Das Heinz-Dilemma ist u.a. abgedruckt in: A. Colby/L. Kohlberg (a.a.O.,
Anm. 37), deutsch in: D. Garz (a.a.O., Anm. 2), 165ff.

35 Beispiel aus D. Garz (a.a.O., Anm. 2) 157. Zahlreiche weitere Beispiele im
Auswertungshandbuch A. Colby/L. Kohlberg (a.a.O., Anm. 37).

40 E. Turiel, Entwicklungsprozesse des moralischen Bewußtseins des Kindes, in:
R. Döbert/J. Habermas/G. Nunner-Winkler, Entwicklung des Ichs, Köln 1977,
118.



und seiner Schule und die Moraltheologie 67

«postkonventionell» präzisiert werden. Jede dieser Ebenen setzt sich

ihrerseits aus 2 Stufen (stages) zusammen, so daß sich insgesamt 6 Stufen

ergeben.41

Präkonventionelle Ebene

Sofern man mit Kant für Moralität einverlangt, daß Maximen von
allen «Triebfedern» unabhängig sind, kann bezüglich der Stufe 1 von
einem eigentlichen moralischen Urteil noch nicht die Rede sein.
Vielmehr orientiert es sich in erster Linie am unbedingten Einhalten von
Gehorsam, was vor allem mit dem Vermeiden von Strafen begründet
wird. So antwortete ein siebenjähriger Junge im Interview über das

Heinz-Dilemma42 :

Er sollte es (das Medikament) nicht stehlen, weil er nachher ins Gefängnis

kommt. Das ist nämlichgar nichtgut. Weil das so viel Geld kostet. Er könnte

Sachen stehlen, die ganz wenig kosten, vielleicht eine Weinflasche.

Diesem Urteil entspricht eine soziale Perspektive, die als egozentrisch

im Sinne Piagets charakterisiert werden kann43, d.h. die Interessenlage

bzw. der Standpunkt von alter wird noch kaum wahrgenommen,

sondern mit der eigenen Perspektive vermengt. Diese enge soziale

Perspektive zeigte sich bei diesemJungen auch daran, daß er meinte, für
jemanden anders als seine Frau müsse Heinz das Medikament überhaupt
nicht stehlen: Er kenne ihren Namen nicht, und für ihn gekocht habe

sie auch noch nie.

Auf Stufe 2 orientiert sich das «moralische» Urteil an instrumentel-
len Zwecken, sofern sie für die Befriedigung eigener Bedürfnisse geeignet

sind, und am fairen Austausch. Dies läßt einerseits an das englische
Sprichwort «Tit for Tat» denken, andererseits an das römische «do ut

41 Stufenbeschreibungen finden sich in: L. Kohlberg 1974 (a.a.O., Anm. 2) 60ff.;
L. Kohlberg u.a. 1983 (a.a.O., Anm. 2). Sekundärdarstellungen in: F. Oser (a.a.O.,
Anm. 2) 326ff.; G. Schreiner, Auf dem Weg zu immer gerechteren Konfliktlösungen -
Neue Anmerkungen zur Kohlbergtheorie, in: ders. (Hg.), Moralische Entwicklung und
Erziehung, Braunschweig 1983, 107ff; A. Flammer (a.a.O., Anm. 2) 165ff.; D. Garz
(a.a.O., Anm. 2) 154ff.

42 Beispiel aus einer eigenen Untersuchung, ebenso die folgenden.
43 «Egozentrisch» besagt, daß ein ego einem alter unterstellt, er nähme einen bestimmten
Sachverhalt genau gleich wahr wie es selber. Vgl. D. Geulen (Hg.), Perspektivenübernahme

und soziales Handeln, Frankfurt a.M. 1983; R. Selman, Die Entwicklung des
sozialen Verstehens, Frankfurt a.M. 1984.



68 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

des», aber auch an den sogenannten hypothetischen Imperativ, wie ihn
Kant vom kategorischen Imperativ unterscheidet. Denn als «moralisch»

richtig gilt, Regeln dann und dafür einzuhalten, wenn/damit
daraus ein konkreter Nutzen entsteht, sei es für sich selber, sei es für
andere, speziell die unmittelbaren Bezugspersonen, auf die das Subjekt
angewiesen ist. Als bezeichnend kann die Antwort auf die Frage gelten,
ob Heinz das Medikament auch dann stehlen soll, wenn er seine Frau
nicht sonderlich liebe:

Man sollte dann doch nicht so viel Geld (für das Medikament) ausgehen für
jemanden, den man nicht so gern hat.

Diesem Urteil entspricht eine konkret individualistische soziale

Perspektive ; die Bedürfnisse von alter werden zwar erkannt, aber

strategisch für die Erfüllung der eigenen in Rechnung gestellt. Als
philosophisch-ethisches Pendant kann ein naiver individualistischer Hedo-
nismus aufgeführt werden.

Konventionelle Ebene

Auf Stufe 3 orientiert sich das «moralische» Urteil an den

«interpersonalen Erwartungen», an «Beziehungen und an Konformität».
Richtiges moralisches Handeln zielt an, in den Augen der anderen als

«good boy» oder «nice girl» dazustehen, und besteht in der Loyalität zu

Gleichgesinnten und nahestehenden Menschen. So äußerte sich eine

vierzehnjährige Schülerin:

Zum Beispielfür einen Menschen, der einem nahesteht, da muß man seine

ganze Kraft, jede Kraft einsetzen, um ihm zu helfen. Andere Menschen,

Fremde, die muß man gar nicht so ernst nehmen.

Dieser Urteilsform entspricht eine soziale Perspektive, die die
Gefühle und Bedürfnisse der anderen erkennt und anerkennt und diese

gemäß der «Goldenen Regel» mit den eigenen verknüpft und koordiniert.

Entsprechend besteht Gerechtigkeit darin, vor allem den

Menschen beizustehen, mit denen man emotional verbunden ist. Insgesamt
handelt es sich um eine Gesinnungsethik auf Gruppenebene, wie sie

beispielhaft in peer-groups oder in Cliquen in Erscheinung tritt.
Auf Stufe 4 orientiert sich das Subjekt in seinem moralischen Urteil

an der Erhaltung des sozialen Systems. Moralisch richtiges Handeln
besteht darin, die Gesetze und Normen des Staates bzw. der Gesell-



und seiner Schule und die Moraltheologie 69

schaft, einer Religion etc., die als den Regeln der Gruppe (Stufe 3)

vorausliegend erkannt werden, konsequent einzuhalten. Dies wird mit
dem Willen zur Aufrechterhaltung der Ordnung begründet. «Law and
order» ist eine ebenso kurze wie treffende Bezeichnung dieser Stufe.

Paradigmatisch sind folgende Aussagen eines 18jährigen Gymnasiasten:

Wenn jemand sagt, er (Heinz) muß das stehlen, dann kann man damit
rechnen, daß die ganze Gesellschaft zusammenbricht. Dann muß manja für
alles einbrechen und stehlen.

Entsprechend ist die soziale Perspektive dadurch charakterisiert,
daß zwischen den interpersonellen Abmachungen und dem
gesellschaftlichen Standpunkt unterschieden wird. Gerechtigkeit bedeutet,
den Gesetzen des Staates, der Religion, der Gesellschaft zu genügen,
bzw. sie nicht zu übertreten, und alles daranzusetzen, daß sie eingehalten

werden und erhalten bleiben.

Postkonventionelle Ebene44

Die beiden Stufen, die aufdieser Ebene liegen, weisen nun eine weit

engere Affinität zu dezidiert moralphilosophischen Positionen auf. So

bezieht sich auf Stufe 5 das moralische Urteil auf den Sozialvertrag, der
staatlich-demokratischen Gesetzen zugrunde liegt, die fortan von der
erreichten höheren Stufe aus kritisch auf ihre Entsprechung mit
elementaren Grundwerten wie «Recht auf Leben» und «Freiheit» geprüft
werden können. Moralisches Urteilen orientiert sich fortan an diesen

Grundwerten, dies — wenn es sein muß - auch gegen die herrschenden
Gesetze. So äußerte sich ein sechsundzwanzigjähriger Student (X) dem

Befrager (I) gegenüber folgendermaßen:

I: Wenn Heinz stiehlt, verstößt ergegen das Gesetz Ist sein Tun deshalb

moralisch fälscht
X: Es ist moralisch sehr richtig.
I: Warum

X: Weil er in diesem Moment ein Menschenleben rettet. Vielleicht ist es

gerade deswegen noch richtig, weil er sich durch diese Schranken zum Gesetz-

Zwischen den beiden Ebenen liege eine sogenannte Übergangsstufe 4 1/2; vgl.
dazu L. Kohlberg 1977 (a.a.O., Anm. 36).



70 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

brechen hat durchkämpfen müssen. Er hat sich auf eine Art davon loslösen

müssen, um gerade trotzdem das Menschenleben zu retten. Ich würde das als
ein Stück moralisch höherstehend betrachten.

Moralität und Legalität können fortan in dem Sinne differenziert
werden, daß die Legalität an der — höherwertigen - Moralität gemessen
wird. Die soziale Perspektive umgreift nun die Gesellschaft und die in
ihr herrschenden Gesetze und Normen und ist die «eines rational
handelnden Individuums, das sich der Werte und Rechte bewußt ist, die vor
jeder sozialen Bindung oder jedem sozialen Vertrag bestehen»45. Der
Wert des Lebens wird im Sinne eines «universal human right»
bestimmt, bzw. in sich selber und nicht mehr in Beziehung zu bestimmten

Bezugsgrößen (Staat, Gruppe, Bedürfnisse etc.). Als philosophischethische

Positionen können sowohl die Sozialvertragskonzeption
(Rousseau) als auch der klassische Liberalismus und der Utilitarismus
aufgeführt werden.46

Die Bestimmung des «terminus ad quem» von Entwicklung ist ein
kruziales Problem aller strukturgenetischen Theorien. Da dieser
Endpunkt auch «zur Festsetzung jener Kriterien (führt), aufgrund derer
allererst die Annahme verteidigt werden kann, daß die Stufenabfolge
eine zunehmende Angemessenheit der moralischen Urteilsbildung zum
Ausdruck bringt»47, wird er nolens volens normativ. Die frühere
Beschreibung der Stufe 6 - die sich nicht zuletzt deshalb schwierig
gestaltete, weil empirisch kaum mehr Probanden angetroffen werden -,
beinhaltet die Orientierung an universellen ethischen Prinzipien, die
dem Sozialvertrag (Stufe 5) noch einmal vorausliegen. Als Exempel hat

Kohlberg die Positionen Kants (Kategorischer Imperativ) und Rawl's
herangezogen.48 Diese Positionen sind aber wegen ihres Formalismus
immer kritisiert worden: Kant von Schiller und Schopenhauer, Kohlberg

hingegen besonders von Carol Gilligan, die gegen dieses formale,
auf «justice» enggeführte Verständnis von Moral monierte und speziell

45 G. Schreiner (a.a.O., Anm. 41) 109.
46 Vgl. dazu O. Höffe (a.a.O., Anm. 12) 58.
47 L. Kohlberg u.a. 1986, Die Wiederkehr der sechsten Stufe, in: W. Edelstein/

G. Nunner-Winkler (a.a.O., Anm. 2) 207. Zur sechsten Stufe vgl. auch O. Höffe
(a.a.O., Anm. 12); J. Habermas, Gerechtigkeit und Solidarität. Eine Stellungnahme zu
Stufe 6, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (a.a.O., Anm. 2), 291-318; B. Puka,
Vom Nutzen und Nachteil der Stufe 6, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (a.a.O.,
Anm. 2), 241-290.

48 L. Kohlberg 1984 (a.a.O., Anm. 2) bes. 236f£; J. Rawls (a.a.O., Anm. 37).



und seiner Schule und die Moraltheologie 71

auf die moralische Kategorie der Fürsorglichkeit («care») verwies, die
im Moralbewußtsein der Frauen zentral und vom Manne Kohlberg
weitgehend übersehen worden sei.49

In der gegenwärtigen Beschreibung der Stufe 6 finden wir denn auch
neben nicht preisgegebenen Komponenten wie «Universalisierbar-
keit», «Reversibilität» und «Gerechtigkeit» auch die des «Wohlwollens»
(benevolence») und der «Wohltätigkeit» (beneficience). Das «Ziel eines

autonom moralisch Handelnden auf Stufe 6 wird darin bestimmt, «für
moralische Probleme eine Lösung zu entwickeln, die das Wohlergehen
anderer Individuen fördert und dennoch die Rechte anderer Individuen
respektiert und die Rechte anderer respektiert und dennoch das

Wohlergehen aller Betroffenen fördert»50. Theologisch bedeutsam ist,
daß als Exempel u.a. das christliche Liebesgebot genannt wird.

In diesem Zusammenhang muß auf eine von Kohlberg bereits 1973

postulierte und 1981 zusammen mit Clark Power umfassend erörterte
sogenannte 7. Stufe eingegangen werden. Sie wird zwar als «metaphorisch»

bezeichnet, ist aber gerade in theologischer Hinsicht von
Interesse.51 Denn sie wird nicht mehr als genuin «moralisch» qualifiziert,
sondern vielmehr als «ontologisch» und «religiös». In psychologischer
Hinsicht soll sie aus der uralten und verzweiflungsträchtigen
Menschheitsfrage hervorgehen, warum der Mensch im Angesicht des

Todes und «in einem Universum, das zum großen Teil ungerecht ist»52,

überhaupt moralisch sein soll. Insofern nun der «Kernpunkt» dieser
Stufe im «Gefühl» bestehe, «Teil des Lebensganzen zu sein», sowie

45 C. Gilligan, Die andere Stimme, München 1984, stellt der maskulinen
Gerechtigkeitsmoral die Fürsorgemoral der Frauen gegenüber. Die starke These, es gebe eine
männliche und eine weibliche Moral, kann zwischenzeitlich als empirisch widerlegt
gelten. In Fragen der Wehrpflicht argumentieren Frauen vielfach prinzipienorientierter
als Männer, in Fragen des Schwangerschaftsabbruchs jedoch die Männer, was für die

Situationsspezifizität und Geschlechtsunabhängigkeit der beiden Konzepte spricht; vgl.
dazu G. Nunner-Winkler, Two Moralities? A Critical Discussion of an Ethic of Care
and Responsability versus an Ethic of Rights and Justice, in: W.M. Kurtines/
J.L. Gewirtz (Ed.), Morality, Moral Behavior, and Moral Development, New York 1984,
348-361; dies., (a.a.O., Anm. 34) bes. 12ff.; vgl. auch Kohlberg u.a. 1983 (a.a.O.,
Anm. 2) 126ff.

50 Kohlberg u.a. 1986 (a.a.O., Anm. 47) 213. Vgl. dazu W. Althof/D. Garz,
Moralische Zugänge zum Menschen - Zugänge zum moralischen Menschen, in:
F. Oser/W. Althof/D. Garz (a.a.O., Anm. 2) 331ff.

51 L. Kohlberg 1977 (a.a.O., Anm. 36) bes. 249-252; umfassender L. Kohl-
berg/C. Power, Moral Development, Religious Thinking and the Question of a Seventh
Stage, in: Zygon 16 (1981), 203-259.

52 L. Kohlberg 1977 (a.a.O., Anm. 36) 249.



72 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

darin, eine «kosmische Perspektive» zu übernehmen53, liegt sie jenseits
der Moralität.

Die hier nur kurz wiedergegebenen Erörterungen Kohlbergs zur
7. Stufe beinhalten eine schwerwiegende Problematik: Gerinnt das

Religiöse nicht zu einer Restkategorie, wenn es dort lokalisiert wird, wo
die autonome Vernunft des Menschen und universelle ethische
Prinzipien nicht mehr greifen? Zwar rechnen auch Kohlberg und Power
damit, es gebe neben den Entwicklungsstufen des logisch-mathematischen

Denkens (Piaget) und denen des moralischen Urteils auch solche
des religiösen Bewußtseins. Sie verweisen selber auf die Arbeiten von
James Fowler über die Entwicklung des Glaubens (Faith) und die von
Fritz Oser über die Genese eines sogenannten «religiösen Urteils»54.
Aber sie insistieren konsequent darauf: «Reaching a giving structure of
moral reasoning is necessary but not sufficient for reaching a parellel
religious structure»55, d.h. Religion ist für sie konstitutiv abhängig von
der Moral.

1.4. Empirische Überprüfung

Werden diese Stufen nun in der Tat in der geschilderten Sequenz
durchlaufen? Kohlberg und seine Mitarbeiter befinden sich in der

geradezu glücklichen Lage, Daten von Longitudinalstudien präsentieren

zu können, die sowohl aus den Vereinigten Staaten als auch aus

Ländern wie der Türkei, Israel, Mexiko etc. stammen. Vor allem in der

Stichprobe aus den USA ließ sich ein signifikanter Alterstrend
nachweisen. 56 In den jüngeren Altersgruppen dominieren die Stufen 1 und
2, die beide sukzessiv abnehmen, Stufe 1 bis zur Gruppe der Sechzehnjährigen

gänzlich, Stufe 2 hingegen wesentlich später. Urteile der
Stufe 3 verzeichnen in den jüngeren Altersgruppen einen zügigen
Anstieg, um dann bei den Postadoleszenten langsam zurückzugehen.
Die Anteile an Stufe-4-Urteilen hingegen sind in den jüngsten
Altersgruppen minimal, legen dann zügig zu, bis sie bei den 36jährigen mehr

» Ebd. 250.
54 L. Kohlberg/C. Power 1981 (a.a.O., Anm. 51) 214ff., 230ff. Vgl. dazuJ.W. Fowler

(a.a.O., Anm. 8) ; F. Oser/P. Gmünder, Der Mensch - Stufen seiner religiösen Entwicklung,

Gütersloh, 2. Aufl. 1988.
55 L. Kohlberg/C. Power 1981 (a.a.O., Anm. 51) 233; vgl. dazu F. Oser/K.H.Reich,

Moral Judgment, Religious Judgment, Worldview and Logical Thought: A Review of
Their Relationship, in: British Journal of Religious Education 12 (1990) 94—101.

56 Vgl. die Tabelle in: D. Garz (a.a.O., Anm. 2) 162.



und seiner Schule und die Moraltheologie 73

als 60% ausmachen. Erst im Alter nach 20 Jahren treten Urteile der
Stufe 5 auf, dies mit ca. 10% aber äußerst selten.

Belegt wurde der Alterstrend auch in anderen Kulturen.57 Bei den
in der Türkei, Taiwan und Yucatan durchgeführten Untersuchungen
fällt jedoch auf, daß die postkonventionelle Ebene — wenn überhaupt -
dann wesentlich später erreicht wurde. Dies kann auf den kulturellen
Kontext bzw. darauf zurückgeführt werden, daß die dortigen Lebenswelten

homogener sind als in den pluralistischen Industrienationen.
Daten erhoben wurden auch in Indien. Vasudev, die Autorin, stellt in
ihrer abschließenden moralphilosophischen Reflexion über das

Verhältnis dieses zugegebenermaßen der abendländischen Tradition
verpflichteten Ethikmodells zur hinduistischen Ethik fest, es sei möglich,
«- trotz sonstiger kultureller Differenzen - zu einer <Minimalkon-
zeption gemeinsam geteilter Werte> (zu) gelangen»58.

1.5. Urteil und Handeln

Nicht nur aus theologischer Sicht mag an diese Theorie als erstes die

Frage gestellt werden: Wie ist es denn um das moralische Handeln
bestellt? Kohlberg hat aber bereits 1963 auf die Notwendigkeit
hingewiesen, die Beziehung zwischen dem moralischen Urteil und dem
moralischen Handeln zu untersuchen59, hat aber diese Aufgabe erst

später in Angriff genommen. Dabei gelangte er zum vorläufigen, an
Sokrates bzw. Piaton erinnernden Schluß, ein höheres Urteil führe zu
einem moralischeren Verhalten.60 Belegt wird dies beispielsweise
damit, daß Befragte mit einem postkonventionellen Urteil das My-Lai
Massaker entschiedener verurteilten als die Befragten auf der Ebene
eines präkonventionellen oder eines konventionellen moralischen
Urteils.

57 Vgl. den Überblick in: D. Garz, Theorie der Moral und gerechte Praxis, Opladen
1989, 74-77.

58 J. Vasudev, Kohlbergs Universalitätspostulat aus indischer Sicht, in: W. Edel-
stein/G. Nunner-Winkler (a.a.O., Anm. 2), hier 173.

59 L. Kohlberg, The Development of Children's Orientation Toward a Moral
Order, in: Vita Humana 6 (1963), 11-33.

60 L. Kohlberg/D. Candee, The Relationship ofMoral Judgment to Moral Action,
in: L. Kohlberg 1984 (a.a.O., Anm. 2) 498-581; F. Oser, Das Wollen, das gegen den

eigenen Willen gerichtet ist, in: H. Heckhausen u.a. (Hg.), Jenseits des Rubikon. Der
Wille in den Sozialwissenschaften, Berlin 1987, bezeichnete diese Annahme Kohlbergs
insofern als «zwielichtig», als sie nicht eigens thematisiere, daß Probanden auf höheren
Stufen eher über die kognitiven Möglichkeiten verfügen, unrechtes Handeln ex retro als

moralisch zu legitimieren.



74 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

Daß die Kohlbergsche Sicht des Verhältnisses von moralischem
Urteil und Handeln nicht befriedigen konnte, war schon aufgrund der
Einwände zu erwarten, der sich diese Sokratische Position wegen ihres
Intellektualismus im Verlauf der Philosophiegeschichte - angefangen
mit dem Ruf von Euripides' Medea: «Stärker als meine Überlegungen
ist die Leidenschaft» (V. 1079) - immer wieder ausgesetzt sah.

Zwischenzeitlich ist in der Kohlberg-Schule zum Problem Urteil-Handeln
intensiv geforscht worden.61 Ohne dies im einzelnen zu referieren: Das

Verhältnis von Urteilen und Handeln wird in der Kohlberg-Schule
jedenfalls wesentlich differenzierter gesehen als noch von Kohlberg
selber.

1.6. Moralische Erziehung

Die pädagogischen Anstrengungen innerhalb der Kohlberg-Schule
wollen wir deshalb skizzieren, weil sie auch für Theologie und Kirche
bedeutsam sind. Zwei Schwerpunkte lassen sich unterscheiden.
Zunächst wurde in zahlreichen Interventionsstudien versucht, das moralische

Urteil von Schülern mit unterschiedlichen Methoden zu
heben.62

In theologischer Hinsicht bedeutungsvoller ist der zweite Schwerpunkt:

die sogenannte «Just-community» (Gerechte Gemeinschaft).
Denn sie intendiert, Sozialsysteme wie die Schule als ganze dahingehend

zu verändern, daß eine «kollektive Moralerziehung mit partizipa-
torischer Demokratie vereinbar ist»63. Von einer «Just-Community»
kann denn auch nur dann die Rede sein, wenn sie auf den Prinzipien
Demokratie und Fairneß basiert. Dabei wird die Verantwortung für das

gelingende Zusammenleben auf alle Partizipanten ausgedehnt, was sich

zumal im gemeinsamen Ausarbeiten und Verabschieden eines

«Sozialvertrags» und einer «Verfassung» manifestiert.64 Insofern wird allen

61 Vgl. dazu A. Blasi, Bridging Cognition and Moral Action: A. Critical Review of
the Literature, in: Psychological Bulletin 88 (1980), 1-45; D. Garz (a.a.O., Anm. 57)
84-138, bes. 115ff.

62 Vgl. den Überblick in: A. Schläfli, Förderung der sozial-moralischen Kompetenz,

Bern & Frankfurt a.M. 1986; F. Oser, Wieviel Religion braucht der Mensch,
Gütersloh, 2. Aufl. 1990, 72-79; D. Garz (a.a.O., Anm. 57) 154ff.

63 L. Kohlberg, Der «Just-Community»-Ansatz der Moralerziehung, in: F. Oser/
R. Fakte/O. Höffe (a.a.O., Anm. 2) 29. Überblicke zum Konzept der «Just-Community»

in: F. Oser (a.a.O., Anm. 2) 375ff.; D. Garz (a.a.O., Anm. 57) 139-179.
64 L. Kohlberg u.a., Die Gerechte Schul-Kooperative, in: G. Portele (Hg.),

Sozialisation und Moral, Weinheim & Basel 1978, 215-259.



und seiner Schule und die Moraltheologie 75

Teilnehmern zugebilligt, Verantwortung übernehmen und moralisch
urteilen und handeln zu können. Entsprechende Projekte wurden nicht
nur in Schulen durchgeführt — mit insofern ermutigenden Ergebnissen,
als nicht nur das moralische Urteil anstieg, sondern selbst verwahrloste

Jugendliche aus der Bronx, ansonsten zur Arbeitslosigkeit verurteilt und

von Kriminalität bedroht, das College schafften65 -, sondern mit
bemerkenswerten Langzeitwirkungen auch in drei Gefängnissen.66

2. Die Moraltheorie Kohlbergs und die Moraltheologie

2.1. Konvergenzen

Wenn man nach Konvergenzen fragt, die - wenn überhaupt - zwischen

Kohlbergs Moralpsychologie und der Moraltheologie bestehen, stellt
sich sogleich die Frage, zu welchen Richtungen innerhalb dieser
theologischen Disziplin. Vereinfacht formuliert, ist ihre jüngere Geschichte
durch die Auseinandersetzung zwischen zwei Richtungen geprägt, der

sogenannten Glaubensethik, wonach «christliche Sittlichkeit... nicht
autonom, sondern aus dem Glauben entwickelt werden (muß)»67, und
der sogenannten «Autonomen Moral in einem christlichen Kontext»,
wie sie pionierhaft von Alfons Auer verfochten68 und von Moraltheologen

wie Böckle, Fuchs, Schüller, Mieth u.a.m. mitgetragen wurde und

65 Vgl. dazu L. Kohlberg 1986 (a.a.O., Anm. 63); Kohlberg 1987 (a.a.O.,
Anm. 32). Zwischenzeitlich werden auch im Bundesland Nordhein-Westfalen entsprechende

Bemühungen unternommen. Vgl. G. Nunner-Winkler, Was bedeutet Kohlbergs

Theorieansatz für die moderne bildungspolitische Situation in der Bundesrepublik,
in: G. Lind/J. Raschert (a.a.O., Anm. 2) 16-24; F. Oser, Die gerechte Gemeinschaft
und die Demokratisierung der Schulwelt, in: Vierteljahresschrift für die wissenschaftliche
Pädagogik 64 (1988), 59-79.

66 Vgl. L. Kohlberg u.a., Die Gerechtigkeitsstruktur im Gefängnis, in: G. Portele
(Hg.), Sozialisation und Moral (a.a.O., Anm. 64) 202-214.

67 Zit. aus A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf, 2. Aufl.
1984, 206. Zur Glaubensethik vgl. den informativen und mit zahlreichen Literaturangaben

versehenen Überblick von E. Gillen, Wie Christen ethisch handeln und denken:
Zur Debatte um die Autonomie der Sittlichkeit im Kontext katholischer Theologie,
Würzburg 1989, 105ff.

68 Vgl. Auer (a.a.O., Anm. 67); ders., Hat die autonome Moral eine Chance in der
Kirche?, in: G. Virt (Hg.), Moral begründen - Moral verkünden, Innsbruck & Wien
1985, 9-30.



76 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

wird.69 Auer entwickelte sein Modell einer «Autonomen Moral in
einem christlichen Kontext», wonach das Sittliche als autonom
anzusehen und dem Menschen bezüglich der Normenfindung ebenfalls
Autonomie zuzugestehen ist, in drei Thesen: einer «ethischen», einer
«theologischen» und einer des «Lehramtes».70

Insofern nun gemäß der «ethischen These» von einer «Rationalität
der Wirklichkeit» und auch der «Sittlichkeit» auszugehen, bzw. die

«Überzeugung» zu vertreten ist, «dass diese Wahrheit bzw. diese

Vernünftigkeit annähernd erkennbar, aussagbar und mitteilbar ist»71,

scheinen sogleich Konvergenzen mit dem Ansatz von Kohlberg auf.

Auch er billigt der Vernunft zu, moralische Urteile zu fällen und diese

rational begründen zu können, wenngleich dies von Stufe zu Stufe je

unterschiedlich komplex erfolgt. Fragt man nach den Ursachen dieser

Gemeinsamkeiten, so stößt man unweigerlich auf die Naturrechtstradition.

In der Diskussion der «Autonomen Moral» wurde besonders

von Schüller daraufhingewiesen, daß sie zur «Platzhalterin der früheren
Naturrechtsdebatte» aufgestiegen sei.72 Diese beinhaltet nicht nur, daß
die sittliche Forderung in der Weise des physeidikaion zu denken ist

(secundum naturam), sondern auch, daß die Vernunft die sittliche
Forderung einsehen könne (secundum rationem esse vivendum).

Auch Kohlberg bekannte sich zum «Naturrecht» (natural law), bzw.

zu den «universal or natural principles of the justice»73. In der
moraltheologischen Diskussion seiner Theorie in den USA wurde ihm denn
auch attestiert:

«Kohlberg offers to resuscitate the ailing natural law tradition, which has

served as the major vehicle for religious ethical thought in the West at least

69 F. Böckle, Fundamentalmoral, München 3. Aufl. 1981, bes. 70ff.;J. Fuchs, Autonome

Moral und Glaubensethik, in: D. Mieth/F. Compagnoni (Hg.) (a.a.O., Anm. 1)

46-74; B. Schüller, Eine autonome Moral, was ist das? in: Theologische Revue 78 (1982),
Sp. 103-106; D. Mieth, Quellen und normierende Instanzen in der christlichen Ethik,
in: J. Blank/G. Hasenhüttl (Hg.), Erfahrung, Glaube und Moral, Düsseldorf 1982,
36-50.

70 Vgl. die kurze Zusammenfassung in: A. Auer, Zur Kritik an der Rezeption des

Autonomie-Begriffs in die theologische Ethik, in: J. Blank/G. Hasenhüttl (Hg.),
(a.a.O., Anm. 69) 24ff.

71 Ebd. 24; vgl. auch A. Auer (a.a.O., Anm. 67) 28ff.
72 B. Schüller, Zur Diskussion über das Proprium einer christlichen Ethik, in:

Theologie und Philosophie 51 (1976) 330ff. ; vgl. auch die Übersicht von E. Gillen (a.a.O.,
Anm. 67) 34ff.

73 L. Kohlberg/C. Power (a.a.O., Anm. 51) bes. 204.



und seiner Schule und die Moraltheologie 77

since the Stoics. According to this tradition, all essential ethical principles
are knowable by persons of «sound reason», apart from special releva-
tion»74.

Kohlbergs Theorie und die «Autonome Moral» treffen sich aber
nicht nur darin, daß sie gleichermaßen Bezüge zur Naturrechtstradition
aufweisen bzw. sie fortsetzen, sondern in der damit verbundenen
Annahme, daß das Sittliche «autonom» ist. Kohlberg hatte diese
Autonomie gegen Reduktionismen verteidigt, wie sie beispielsweise den

Umgang des Behaviorismus mit dem «Sittlichen» charakterisieren,
wonach hinter Begriffen wie «good» oder «wrong» nicht-ethische
Sachverhalte stehen (in diesem Falle etwa positive Bekräftigungen bei einem
mechanistisch aufgefaßten Menschen).

Nach Kohlberg ist die Moral aber auch gegenüber der Religion
autonom. Dabei darf aber nicht übersehen werden, daß er über eine
eher enge Auffassung von Religiosität verfügte, wonach diese in der

Zugehörigkeit zu einer «bestimmten Religion» (particular religion) oder
in der heteronomen Unterwerfung unter das göttliche Gebot (divine
command theory) besteht. Aber gerade in der Absage an eine solche
Theonomie kommt Kohlberg der «Autonomen Moral» nahe, weil diese

die Autonomie des Sittlichen sowohl gegenüber einer heteronomen
Indoktrination etwa durch das Lehramt als auch gegenüber dem in
Anspruch nimmt, was Kohlberg unter dem Begriff «divine command

theory» erörtert.75 So beinhaltet nach Auer

«der Begriff Autonomie die Vorstellung, daß der Mensch sich selbst

Gesetz ist, daß sittliche Normen also dem Menschen nicht von außen im
Sinne einer heteronomen Inpflichtnahme auferlegt, sondern von ihm selbst

mit der Kraft seiner Vernunft entwickelt werden»76.

Damit deutet sich eine weitere Konvergenz an: bezüglich der
Autonomie des Menschen selbst. Der Anspruch daraufgilt spätestens seit der

Aufklärung. Allerdings hat dies schon bei Kant in keiner Weise zu einer
Auffassung von Autonomie geführt, wie sie gerade aus der Sicht der
Glaubensethiker gelegentlich gerügt wird: als «selbstherrliche Will-

74 E. Wallwork (a.a.O., Anm. 8) 270.
75 L. Kohlberg/C. Power (a.a.O., Anm. 51) 203ff.
76 A. Auer (a.a.O., Anm. 67) 206.



78 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

kür»77. Dem gegenüber verstand Kant unter «Autonomie des Willens

die Beschaffenheit des Willens, dadurch derselbe ihm selbst

(unabhängig von aller Beschaffenheit der Gegenstände des Wollens)
ein Gesetz ist»78. Dies vertritt auch Kohlberg, was speziell an der
Stufe 6, dem normativen Endpunkt moralischer Entwicklung, deutlich
wird, wo sich das Subjekt an universellen Prinzipien orientiert, sich
ihnen also unterwirft. Und genau dieser Auffassung von Autonomie
«stimmen» - so Gillen - auch «kritische Leser der Diskussion um die
Autonomie des Sittlichen zu»79.

Eine weitere Konvergenz besteht in anthropologischer Hinsicht.
Auch das Konzept der «Autonomen Moral» impliziert die positive
Zumutung an den Menschen, daß er Normen und das Sittlich-Gesollte
nicht nur einsehen kann, sondern daß er diese in gewisser Hinsicht auch

hervorzubringen vermag: «Sittliche Normen (werden) von ihm (dem
Menschen, A.B.) selbst mit der Kraft seiner Vernunft entwickelt»80.
Dies freilich nicht von einem solipsistischen Menschen, sondern einem,
der eingebettet ist in die Kultur und in die Geschichte. Auch dies

kommt Kohlberg mehr als entgegen, es beinhaltet geradezu den Kern
seines interaktionistisch-konstruktivistischen Ansatzes. Dies bedeutet
denn auch, daß moralische Inhalte immer mit dem sie rezipierenden
oder artikulierenden Subjekt zusammen betrachtet werden müssen, was
nach Lee in bester scholastischer Tradition stehe:

«It seems to me that what Kohlberg is affirming is an extension of the
familiar Scholastic principle that all learning occurs according to the mode

of the learner. A child learns the Ten Commandments according to his or
her own developmental activity, and not according to the logical structure
or eternal import of the Ten Commandments themselves»81.

77Zit. aus E. Gillen (Anm. 67) 24. Vgl. B. Stoeckle, Grenzen der autonomen
Moral, München 1974, bes. 38. Die umfassendste Untersuchung zum AutonomiebegrifF
im Kontext der «Autonomen Moral» bietet K. Hilpert, Ethik und Rationalität, Düsseldorf

1980.
781. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten A, 88.
75 E. Gillen (a.a.O., Anm. 67) 19. Er bezieht sich u.a. auf M. Rhonheimer, Natur

als Grundlage der Moral, Innsbruck & Wien 1987.
80 A. Auer (a.a.O., Anm. 67) 206.
81 J.M. Lee, Christian Religious Education and Moral Development, in: M. Munsey

(a.a.O., Anm. 2) 345. Vgl. dazu die von den gleichen Annahmen geleitete empirische
Untersuchung über die Rezeption synoptischer Gleichnisse von A. Bucher, Gleichnisse
verstehen lernen, Fribourg 1990.



und seiner Schule und die Moraltheologie 79

Die in der Tat zahlreichen Konvergenzen und Anknüpfungspunkte
zwischen dem Konzept der Autonomen Moral und Kohlbergs
Moraltheorie dürfen aber nicht über Divergenzen hinwegsehen lassen.

2.2. Divergenzen

Tsssrur kann von einer sozialwissenschaftlichen Theorie der Moral
nicht erwartet werden, die Frage nach einem christlichen Proprium zu
stellen und auch zu beantworten, wie es im Konzept der «Autonomen
Moral» zumal mit der «theologischen These» eingeholt wird, wonach
«das eigentlich Christliche nicht in einer besonderen Struktur von
Rationalität (besteht), sondern im neuen Sinnhorizont (eröffnet durch
die christliche Botschaft von Jesu Tod und Auferstehung, A.B.) und der
daraus sich ergebenden spezifischen Motivation»82. Dennoch ergeben
sich von der Moraltheologie her auch kritische Rückfragen an die
Theorie Kohlbergs. Zunächst: Wird angemessen berücksichtigt, was in
der Theologie traditionellerweise als «Sünde» bezeichnet wird? «One of
the critical problems with Kohlberg's theory of moral development
stems from the fact that he does not take human sinfulness seriously»83.
Denn es gehört zu den menschlichen Grunderfahrungen, daß das Gute
und Sittlich Gesollte zwar eingesehen, nicht aber getan, sondern
bewußt pervertiert werden. Es ist ein Faktum, daß Menschen sich

schuldig fühlen, wovon bei Kohlberg so gut wie gar nicht die Rede ist.

Vielmehr steht hinter der Annahme, ein höheres moralisches Urteil
führe zu einem moralischeren Verhalten, ein Optimismus, der den
Menschen leicht zur «inhumanen Überschätzung» führt.84 Damit
verbunden fehlt bei Kohlberg auch, was traditionell als «Reue» und als

«Verzeihen» bezeichnet wird - worauf ebenfalls Dykstra hinwies85 -,
die aber für ein moralisch gutes Leben und für moralische Entwicklung
insofern wichtig sind, als sie — gerade auchpsychisch — befreiend wirken
und Zukunft eröffnen.

82 A. Auer (a.a.O., Anm. 70) 25; vgl. auch D. Mieth, Autonome Moral und christlicher

Kontext, in: Orientierung 40 (1976), 31-34.
83 C.A. Dykstra 1983 (a.a.O., Anm. 8) 153.
84 Die Kritik stammt von T. Rendtorff, Theologische Problemfelder der christlichen

Ethik, in: Handbuch der christlichen Ethik I, 214, und war an die «Autonome
Moral» gerichtet, stimmt aber genau mit C.A. Dykstra's Kritik an Kohlberg überein:
«Kohlberg's theory is optimistic about our capacities to achieve an authentic mode of
moral existence trough intelligence and force of will...» 1978 (a.a.O., Anm. 8) 86.

85 Vgl. C.A. Dykstra 1983 (a.a.O., Anm. 8) bes. 157f.



80 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

Auch weitere Tugenden und Haltungen, die nicht nur für ein
christliches Ethos zentral sind, sondern gleichsam zur conditio humana
gehören, werden bei Kohlberg nicht eigens thematisiert, so etwa die

Hoffnung (die nach Auer das Proprium einer christlichen Ethik
ausmacht), aber auch der Bereich des Symbolischen und der der Imagination.

86

2.3. Konsequenzen

Trotz dieser Divergenzen bzw. fehlenden Punkte bei Kohlberg, die
zumal auf das christliche Proprium der «Autonomen Moral im christlichen

Kontext» zurückzuführen sind, scheint die moraltheologische
Rezeption von Kohlbergs Moralentwicklungstheorie wünschenswert.
Sie birgt Implikationen in sich:
1. Dieser kleine Beitrag verstand sich als ein Plädoyer für eine
verstärkte Interdisziplinarität zwischen der Moraltheologie und der
Moralpsychologie. Dabei zeigte sich, daß Kohlbergs Theorie vor allem mit
der «Autonomen Moral» Konvergenzen aufweist und mehrere ihrer
zumindest implizit psychologischen Annahmen (entwicklungs)psycho-
logisch untermauert. An erster Stelle die, daß der Mensch ein vernunftbegabtes

Wesen ist, dem zugeschrieben wird, selbständig moralische
Urteile zu fällen und in seiner Interaktion mit der Mitwelt Normen
finden zu können, und zwar bereits als Kind, das als Subjekt bzw.

«Moralphilosoph» ernst zu nehmen ist.87 Dies führt zur Forderung, an
der Subjektivität der Gläubigen festzuhalten und ihrer moralischen
Vernunft zu vertrauen, besonders aber, ihre Dignität gegenüber solchen
autoritären Ansprüchen (etwa von Seiten des Lehramtes) zu verteidigen,

die im Menschen mehr ein sich zu fügendes und heteronomes

Objekt denn ein zur Freiheit befreites Subjekt sehen. Damit wird das

Wirken des Heiligen Geistes nicht bestritten, was Kohlberg gelegentlich

vorgeworfen wurde88; vielmehr ist — so Lee — auch bezüglich der
moralischen Entwicklung «the Holy Spirit... already immanently in
and with and through all reality in all its being and becoming»89.
2. Vor allem aber kann die Rezeption der strukturgenetischen
Moraltheorie Kohlbergs die Moraltheologie um ihre genetische Dimension

erweitern. Dies führt, sofern das von Kohlberg selber erhobene und

86 C.A. Dykstra 1983 (a.a.O., Anm. 8) bes. 158ff.
87 Vgl. L. Freese, Kinder sind Philosophen, Weinheim 1989.
88 Vgl. J.M. Lee (a.a.O., Anm. 81) 328.
89 Ebd. 349.



und seiner Schule und die Moraltheologie 81

befolgte Postulat nach komplementärer Arbeitsteilung von
Entwicklungspsychologie und Moralphilosophie bzw. -theologie befolgt wird,
keineswegs zu psychologischen bzw. genetischen Fehlschlüssen. Genetisch

zu entfalten wäre Moraltheologie sowohl in ontogenetischer als

auch in phylogenetischer Perspektive: ontogenetisch einerseits in der

Form, daß das Werden der sittlich autonomen Person nachgezeichnet
wird; anderseits in der Form, daß rekonstruiert werden kann, wie sich

moraltheologische Inhalte hinsichtlich ihrer Strukturierung im Verlauf
der stufengemäßen Entwicklung des Subjekts transformieren. So

rezipiert ein Kind auf Stufe 1 beispielsweise die 10 Gebote anders als ein
Erwachsener. - In phylogenetischer und theologiegeschichtlicher
Perspektive ergäbe sich die Möglichkeit, die Aufeinanderfolge moraltheologischer

Modelle daraufhin zu untersuchen, ob sie der Entwicklungssequenz

dieser Theorie entspricht, wie dies Habermas bezüglich der
Weltbild- und Gesellschaftsvorstellungen durchgeführt hat, ohne aber
den starken und von Anfang an überzogenen Anspruch zu vertreten,
Phylogenese und Ontogenese verliefen völlig parallel.90
3. Von Kohlbergs moralischer Entwicklungstheorie aus wird zudem

deutlich, daß moraltheologische Inhalte von den Subjekten stufenspezifisch

rekonstruiert und moralische Urteile entsprechend der disponiblen

kognitiven Strukturen begründet werden, was für das jeweilige
Subjekt aber adäquat und «wahr» ist und ihm Plausibilität und Identität
verbürgt. Insofern birgt dieses Paradigma auch das Postulat in sich, mit
der sogenannten «Wahrheit an sich» entkrampfter umzugehen. Eine
völlig «theonome Moral», wonach man die Gebote allein deshalb halten

müsse, weil Gott dies wolle und anderenfalls «mache, daß ein
Unglück passiert», was von Kindern auf der präkonventionellen Ebene
vielfach vertreten wird, kann dann nicht mehr einfachhin als falsch

zurückgewiesen werden. Vielmehr muß diese Auffassung mit dem sie

generierenden und vertretenden Subjekt und dessen jeweiliger
Lebenssituation zusammen gesehen werden.
4. Eine letzte und zumal in kirchenpolitischer Hinsicht brisante

Konsequenz ergibt sich aus dem Just-Community-Gedanken. Er impliziert,
daß vertikale Autoritätsstrukturen aufgebrochen werden, um einer
solchen Gemeinschaft Raum zu schaffen, in der Demokratie, Partizipation
und ein transaktiver Diskurs möglich werden. Im Grunde meinten dies
auch die Konzilsväter:

90 Habermas 1976 (a.a.O., Anm. 3) bes. 16f.



82 Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg

Immer aber sollen sie (Parteien mit unterschiedlichen Auffassungen) in
einem offenen Dialog sich gegenseitig zur Klärung der Frage zu helfen
suchen; dabei sollen sie die gegenseitige Liebe bewahren und vor allem auf
das Allgemeinwohl bedacht sein» (Gaudium und Spes § 43).

Abschließend sei gefragt: Warum sollte nicht auch in der Amtskirche,

der Spenderin der Frohbotschaft, möglich sein, was Kohlberg sogar
in der Bronx zu verwirklichen suchte und teilweise auch vermochte:
eine Just-Community zu etablieren!


	Die Theorie der moralischen Entwicklung von Lawrence Kohlberg und seiner Schule und die Moraltheologie : ein Beitrag für eine intensivere und rekonstruktiv-kritische Interdisziplinarität

