Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)
Heft: 1-2
Artikel: "Keine festbegrenzte und wahrhafte anschauliche Vorstellung" :

Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstlick von der
Auferstehung des Fleisches

Autor: Schreurs, Nico F.M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nico F. M. SCHREURS

«Keine festbegrenzte und
wahrhaft anschauliche Vorstellung'»

Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstiick von
der Auferstehung des Fleisches

«Die Unsterblichkeit darf kein Wunsch sein, wenn sie nicht erst eine
Aufgabe gewesen ist, die Thr gelést habt. Mitten in der Endlichkeit
einswerden mit dem Unendlichen und ewig sein in einem Augenblick,
das ist die Unsterblichkeit der Religion.» Mit dieser provozierenden
Aussage beschlieBt Friedrich Schleiermacher (1768—1834) die zweite
Rede seines bahnbrechenden Werkes Uber die Religion. Reden an die
Gebildeten unter ihren — Verdchtern (1799)%. In dieser zweiten Rede
beschreibt er das Wesen der Religion. Das Zitat kann gelesen werden als
die Alternative Schleiermachers zu der gebridulicheren Umschreibung
der Religion als Furcht vor einem ewigen héchsten Wesen und Erwar-
tung einer anderen Welt — eine Umschreibung, die seine Zuhorer zum
Gegenstand ihrer Verachtung und ihrer wohl sehr leichtfertigen Kritik
gewihlt hatten. > In der neuen Umschreibung der Religion, die Schleier-
macher in seiner zweiten Rede dem gegeniiber stellt, nimmt er also
souverdn Abstand von dem, was traditionell als eines der wichtigsten

! «... so will sich dennoch weder aus dem Zusammenfassen und Aufeinanderbeziehen
beider Elemente eine festbegrenzie und wabrbaft anschanliche Vorstellung ergeben, noch 1d6t
sich eine solche von dem einen oder dem andern Element aus den Andeutungen der
Schrift entwickeln.» Eine der SchluBfolgerungen, die Schleiermacher nach seiner
Behandlung der Eschatologie in: Der christliche Glaube (21830, § 163, Zusatz) zieht. Die
Hervorhebung ist von mir.

? In der sog. Urausgabe steht das Zitat auf S. 133; in der kritischen Ausgabe von
G. PUNJER von 1879 ist zu lesen, daB3 Schleiermacher in der zweiten (1806) und noch
deutlicher in der dritten Ausgabe (1821) die Unsterblichkeit meint, die «wir schon in
diesem zeitlichen Leben unmittelbar haben kénnen».

3 Ibid. S. 22.



28 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Merkmale des Christentums galt: der Erwartung der Auferstehung des
Fleisches und des Lebens nach dem Tode. Schleiermachers neue Defi-
nition der Religion bringt ein neues Lebensgefithl zum Ausdruck, das
Ewigkeit als Qualifikation des jetzigen Lebens betrachtet. J.G. Fichte
(1762-1814) spricht von einem gottlichen Urlicht, das jeden Augen-
blick die ganze Ewigkeit umfaf3t. Der reine Christ, dem das Anschauen
der Ewigkeit hier und jetzt Seligkeit gibt, hat kein Bediirfnis mehr nach
Rettung vom Tode oder nach Auferstehung des Fleisches. Und obwohl
Schleiermacher kein grofler Freund seines Kollegen an der Berliner
Universitit war, scheint er sich in diesem Punkt v6llig mit ihm einig zu
sein.*

In seiner Frithperiode 16st Schleiermacher nicht nur in den Reden
(1799), sondern auch in den Monologen (1800) das Problem der Escha-
tologie, indem er diese vollig im Mystikerlebnis aufgehen 143t. Spiter ist
seine Kritik an der Eschatologie weniger radikal. Es geht ihm dann
ausdriicklich um die Relativierung der Vorste/lungen, die in der christ-
lichen Erlebniswelt iiber Fortleben und Auferstehung des Fleisches
gingig geworden sind.

In seiner Dogmatik mit dem programmatischen Titel Der christliche
Glaube nach den Grandsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange
dargestellt> zeigt Schleiermacher zum Beispiel iiberhaupt keine Beden-
ken in bezug auf das persénliche Fortleben nach dem Tode, aber um so
mehr beziiglich der Vorstellungen, die jene Gewillheit ausdriicken.
Noch im Jahre 1829, sechs Jahre nach der Ersterscheinung der Glau-
benslebre, sagt er am Grab seines einzigen Sohnes Nathanael: «Dem
Manne, der zu sehr an die Strenge und Schirfe des Gedankens gewshnt
ist, lassen diese Bilder tausend unbeantwortete Fragen zuriick und ver-
lieren viel von ihrer trostenden Kraft.»® In diesem Artikel mochte ich
die «tausend Fragen», denen Schleiermacher bei der Behandlung der

4 Vgl. U. AsenporF, Eschatologie VII, in TRE 10 (1982) 321.

* Die Erstausgabe in Berlin 1821, die zweite iiberarbeitete Ausgabe im Jahre 1830.
Die siebte kritische Ausgabe von M. REDEKER, ebenfalls in Berlin erschienen (1960),
beruht auf der zweiten Ausgabe. Im Folgenden wird auf die Redeker-Ausgabe mit der
Abkiirzung Glanbenslebre (GL) verwiesen, in nicht ganz korrekter Weise, wie in der
Schleiermacher-Literatur dessen Dogmatik angedeutet wird. Wenn nichts anderes
erwihnt ist, wird mit §-Hinweisen verwiesen auf Paragraphen, Paragraphennummer und
Seite der Glaubensiehre in der Redeker-Ausgabe.

¢ Predigten von F. ScHLEIERMACHER, Neue Ausgabe, 4. Band, Berlin 1844, 880-884:
«Rede an Nathanaels Grabe, den 1. November 1829.» Das Zitat steht auf S. 882—-883.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 29

Lehre der Eschata in seiner Dogmatik nicht aus dem Wege geht, auf
Schleiermachers Schwierigkeiten mit der Auferstehungslehre zuspit-
zen.’

1. Die Lebre von den letzten Dingen bei Schleiermacher:
keine dogmatischen, sondern prophetische Lebrstiicke

Die Dogmatik ist nach Ansicht Schleiermachers die zusammenfas-
sende Wiedergabe der jeweils geltenden Kirchenlehre. Die Kirchen-
lehre von der Auferstehung des Fleisches am Ende der Zeiten war in der
unmittelbar den theologischen Werken Schleiermachers vorangehen-
den Zeit schwerer Kritik ausgesetzt und hatte unter Einfluf des ratio-
nalistischen Neuzeitdenkens und des pantheistischen Idealismus viel
von ihrer selbstverstindlichen Gewilheit verloren. Das galt uibrigens
fiir den gesamten Eschatologietraktat, wozu die Lehre von der Aufer-
stehung des Fleisches gehorte. Trotzdem blieb sie ein fester Bestandteil
der Kirchenlehre und somit in den Augen Schleiermachers potentieller
Stoff fiir die Dogmatik. In der Glaubenslehre kénnen wir also die
systematischste und umfassendste Behandlung der Auferstehungslehre
vermuten, die Schleiermacher zu bieten hat.

Der Platz, den Schleiermacher der Eschatologie in seinem dogma-
tischen System zuweist, ist in zweierlei Hinsicht iiberraschend. Einmal
hat Schleiermacher die Eschatologie nicht, wie in der klassischen Dog-
matik tiblich, am Ende als Abschluf3 des ganzen Lehrsystems behandelt.
Aber auch nicht, wie es manchmal vorkommt, als Bestandteil der Sote-

7 Eine Monographie iiber Schleiermachers Eschatologie wird in T. Ticg, Schleier-
macher Bibliography, Princeton 1966, nicht erwihnt. Die durch Tice angesagte Ergin-
zung dieser erschépfenden Bibliographie: Schleiermacher Bibliographie: 1784-1984,
Princeton 1985, habe ich noch nicht einsehen kénnen. (Die Arbeit wurde 1986 abge-
schlossen.) Auch in der Schleiermacher-Gedenkschrift der Archivio di Filosofia 52 (1984)
Nr. 1-3, worin Tice die Erginzung ansagt, ist der Eschatologie Schleiermachers kein
Wort gewidmet. Auch in den Beitrigen zum internationalen Schleiermacher-Kongress
1984 ist kein Artikel ausfindig zu machen, der explizit der Eschatologie Schleiermachers
gewidmet ist, obwohl der Theologe Schleiermacher im 1329 Seiten zihlenden Bericht-
band mehr im Zentrum steht als im Archivio-Band, K.-V. SeLce (Hg.), Internationaler
Schleiermacher-Kongress Berlin 1984, Berlin/New York 1985. Eine meist ausfiihrliche
Wiedergabe und kritische Erorterung von Schleiermachers Lehre von den letzten Dingen
gibt W. OLs~ER, Die Entwicklung der Eschatologie von Schleiermacher bis zur Gegen-
wart, Giitersloh 1929, 8-19.



30 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

riologie oder der Rechtfertigungslehre.® Die Eschatologie ist bei ihm
Bestandteil der Ekklesiologie, der Lehre von der Kirche. Nach Behand-
lung des Entstehens der Kirche und ihrer Titigkeiten in der Welt folgt
unter der Uberschrift « Von der Vollendung der Kirche» die Darlegung
von der Wiederkunft Christi, von der Auferstehung der Toten, vom
Jiingsten Gericht und von der ewigen Seligkeit —d.h. der Lehre von den
letzten Dingen. Die Einfiigung der Eschatologie an dieser Stelle hat
weitreichende Folgen. Der Kontext, in dem die Eschatologie und somit
auch die Auferstehungslehre stehen, ist ein anderer als der iibliche
Komplex von Detailfragen iiber individuelle Unsterblichkeit, Vergel-
tung und andere individual-ethische Fragen. Auch spekulative Aussa-
gen iiber das personliche Fortleben stehen nicht im Vordergrund.
Schleiermacher hat der sozialen Dimension der Eschatologie entgegen
einer allgemeinen Tendenz seiner Zeit Vorrang gegeben — man denke
an das, was z.B. Ph. Ariés iiber den Tod gesagt hat; Ariés stellt beim
Durchbruch der biirgerlichen Kultur geradezu eine gro3ere /ndividuali-
sierung fest.® Dal} diese Plazierung Schleiermacher viel Kopfzerbrechen
bereitet hat und auch er sich nicht ganz der Tendenz seiner Zeit ent-
ziehen konnte, werden wir noch sehen. Aber im Licht des geldufigen
Urteils, das die Theologie Schleiermachers direkt mit Subjektivierung
und Individualisierung verbindet, ist dies doch eine bemerkenswerte
Tatsache.

Ist die Verbindung der Lehre von der Auferstehung mit der Lehre
von der Vollendung der Kirche in formaler Hinsicht bereits iiberra-
schend zu nennen, so ist es noch iiberraschender, daf3 Schleiermacher
die Lehre von den letzten Dingen, die in dieser Weise offensichtlich fest
in der Dogmatik wurzelt, trotzdem nicht als eigentlichen Bestandteil
der Dogmatik behandelt. Oder richtiger gesagt: es gelingt ihm nicht,
Urteile tber die kirchliche Lehre von den letzten Dingen zu formulie-
ren, die seinen Forderungen an dogmatische Aussagen («Lehrsitze»)
gerecht werden. Um die Bedeutung dieser Eliminierung der Eschato-
logie aus dem Bereich der eigentlichen dogmatischen Aussagen richtig
einschitzen zu kénnen, ist es notwendig, kurz bei den in vielerlei Hin-

8 Vgl. den Uberblick iiber die Geschichte der Eschatologie bei CHRr. ScuiiTz, Allge-
meine Grundlegung der Eschatologie, in: Mysterium Salutis, Bd. 5, Ziirich/Einsie-
deln/Kéln 1976, 565-616. Schiitz nennt Calvins Institutio als Beispiel einer Eschatologie,
die in die Soteriologie aufgenommen ist (608).

9 Vgl. Pu. Aries, L’homme devant la mort, Paris 1977, 401-551: «La mort de
tom.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 31

sicht sehr eigenen Auffassungen Schleiermachers hinsichtlich des Status
der dogmatischen Lehrsitze zu verweilen. Gleichzeitig ist so eine detail-
liertere Darstellung der Struktur der Glaubensiehre moglich.

Es ist nicht einfach eine Kapitulation vor der Unglaubwiirdigkeit
der traditionsgemill ganz prizisen Vorstellungen und Aussagen der
kirchlichen Uberlieferung iiber die Ereignisse in einer meistens weit
entfernt gedachten Endzeit, die Schleiermacher zu seinem Schritt
gefilhrt hat. Der Grund Schleiermachers fiir seinen dogmatischen
Agnostizismus in diesem Punkt ist ein zweifacher. Zum einen sollen
dogmatische Aussagen seiner Ansicht nach nicht nur die geltende Kir-
chenlehre in Worte fassen, sondern sie sind auch in einen die eigene
Uberzeugung des Theologen ausdriickenden Gesamtzusammenhang zu
bringen.'® Die Forderung nach einem eigenen Standpunkt war einer
der einfluBlreichsten Beitrige Schleiermachers zur Modernisierung der
Theologie. In der Nachfolge J. Semlers (1725-1791) dringte Schleier-
macher darauf, daB3 der Theologe in der Glaubensgemeinschaft einen
eigenen Standpunkt vertrete. Das wichtigste Kriterium fiir eine gute .
Dogmatik ist fiir ihn nicht mehr ausschlieBlich die Treue zur Schrift und
zur kirchlichen Lehrtradition, sondern auch die Originalitit und Kon-
sistenz der eigenen theologischen Auffassung und Systematik des Theo-
logen. Von noch groflerem Einfluf3 als diese Forderung nach der
eigenen Standortbestimmung ist jedoch der /nbalt der eigenen theolo-
gischen Auffassung Schleiermachers. Hier berithren wir den zweiten
Grund, aus dem Schleiermacher den eschatologischen Stoff aus der
Dogmatik ausklammert. Die Dogmatik hat nach Ansicht Schleierma-
chers die christliche Religion oder, wie er in der Glaubenslehre sagt, die
christliche Frommigkeit zu thematisieren. Laut der bekannten Darle-
gung im dritten und vierten Paragraphen der Einleitung zur Glaubens-
lebre vermittelt die Frommigkeit keine neuen Kenntnisse, noch ist
Frommigkeit eine Form von Handeln oder eine Ermutigung dazu.
Frommigkeit ist eine Bestimmtheit des Gefiihls, nimlich des Gefiihls
schlechthinniger Abhingigkeit. Aufgabe der dogmatischen Aussagen ist
es, dieses fromme SelbstbewufBtsein in Urteilen widerzuspiegeln, die
eine zusammenhingende Lehre hochstmoglicher Klarheit bilden
(§§ 16 und 17). Die Methode, die Schleiermacher dabei anwendet,

19 Siehe F. ScHLEIERMACHER, Kurze Darstellung des theologischen Studiums, Berlin
21830, 196: «Eine dogmatische Behandlung der Lehre ist weder méglich ohne eigne
Uberzeugung, noch ist notwendig, dass alle, die sich auf dieselbe Periode derselben
Kirchengemeinschaft beziehen, unter sich tibereinstimmen.»



32 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

beschreibt er ausfihrlich in der Kurzen Darstellung des theologischen Stu-
diums, seiner theologischen Enzyklopidie, und in §§ 16-20 der Glax-
benslebre. Es gentigt hier, die Charakterisierung von E. Schroffner wie-
derzugeben, der die Methode Schleiermachers als ein dialektisches
Zusammengehen einer empirischen und einer spekulativen Betrach-
tungsweise kennzeichnet.'' Das beinhaltet Folgendes. Die Grundform
dogmatischer Aussagen ist die Beschreibung menschlicher frommer
Gemiitszustinde (empirisches Element — § 30). Die einzelnen Beschrei-
bungen werden zu einem zusammenhingenden Ganzen (spekulatives
Element — §§ 18-19) zusammengefiigt. Der Grund, weshalb die kirch-
liche Lehre von den letzten Dingen, in diesem Falle von der Auferste-
hung des Fleisches, nicht zu den eigentlichen dogmatischen Urteilen
umgebildet werden kann, ist dann auch derselbe, aus dem Schleierma-
cher die Trinititslehre in einer SchluBlbetrachtung und nicht in der
Dogmatik selbst behandelt: beide sind sie keine unmittelbaren Aussa-
gen iiber das christliche SelbstbewuBtsein (§§ 127,2 und 170,2).

Mit dieser Einteilung hat Schleiermacher eine sehr deutliche Wahl
getroffen, die die Theologie nach ihm tiefgehend beeinfluBBt hat. Es
zeigt sich nicht nur, dass das Subjekt der Theologie, die eigene Ubez-
zeugung, fiir die Glaubwiirdigkeit des dogmatischen Systems entschei-
dend ist, sondern dieses Subjekt findet auch die Moglichkeitsbedingun-
gen und das Priifungskriterium fiir gemachte dogmatische Aussagen in
sich selbst, im frommen Gefiihl, insofern dieses ein Teil des christlichen
unmittelbaren SelbstwuBtseins ist. Der kartesianische Subjektivismus ist
hier ganz als Ausgangspunkt in die Dogmatik aufgenommen. Die Theo-
logie, die unter Zugrundelegung dieses Ausgangspunkts entstanden ist,
wird von Gegnern als «Neu-» oder «Kulturprotestantismus» oder in
weiterem Sinne als Modernismus oder Anpassungstheologie abgelehnt.
Wieder andere haben sie aber gerade als moderne Erfahrungstheologie,
in welcher der metaphysische Realismus und der konzeptuelle Repri-
sentationalismus radikal besiegt sind, bejubelt.

Solche radikale Folgerungen zog Schleiermacher aber noch nicht.
Das bewuBt gewihlte Ausgerichtetsein auf die Kirchenfiihrung, oder
wie Schleiermacher in der Kurzen Darstellung (KD §§ 3 und 4) sagt: das
Kirchenregiment, bildet einen Ausgleich. Die Dogmatik ist wie alle
christliche Theologie eine positive Wissenschaft: eine Wissenschaft, die

't E. ScHROFFNER, Theologie als positive Wissenschaft. Prinzipien und Methoden
der Dogmatik bei Schleiermacher, Frankfurt a.M./Bern 1980, 113-116.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 33

kein Erkenntnisinteresse an sich hat und keine Erkenntnis um ihrer
selbst willen erstrebt, sondern eine Wissenschaft, die nachdenkt iiber
das, was in der kirchlichen Gemeinde vorhanden ist. Theologie denkt
nach iiber den bereits gegebenen Glauben; sie ist, wie E. Jiingel sagt,
Nach-Denken im Sinne von Re-flexion, von einem zweiten Akt.'?
Diese dienstbare Einstellung der Theologie hilt Schleiermacher davon
ab, das Thema der Auferstehung ausschlieBlich auf die Frage nach dem
Fortleben des Indivduums, auf die Unsterblichkeit des einzelnen Men-
schen, zu konzentrieren.

Sie hilt Schleiermacher auch davon ab, die eschatologischen The-
men einfach zu ignorieren. Denn wenn auch das christliche Selbstbe-
wulitsein nichts Reelles tiber den Zustand von der Vollendung der
Kirche und des Individuums sagen kann, nehmen Vorstellung und
Bilder dariiber in der Kirchenlehre trotzdem einen grofen Platz ein.
Eigentliche Glaubenssitze moéchte Schleiermacher sie nicht nennen;
wohl aber Sitze, die aufgrund des Zeugnisses anderer iibernommen
werden (§ 157,2, S. 410). Deren dogmatische Konstruktion in einem
geschlossenen Zusammenhang mit den Hauptpunkten des Glaubens ist
demzufolge nicht méglich (§ 159,3, S. 420). Aber Schleiermacher kennt
noch andere Darstellungsweisen des kirchlichen Glaubensgutes. In § 16
der Einleitung zur Glaubenslebre erwihnt er die Darstellungsweisen des
dichterischen und des rednerischen Ausdrucks. Der eine ist Ausdruck
eines Moments der Begeisterung, rein von innen heraus, und driickt
sich aus in Bildern, die der Phantasie noch vieles iiberlassen; der andere
wird von auBen angeregt und ist darauf ausgerichtet, sich selbst zu
verteidigen oder andere zu iiberzeugen. Wenn Schleiermacher seine
Aussagen iiber die Eschatologie prophetische Lehrstiicke nennt, so
erinnert das an die dichterische Ausdrucksweise des christlichen Selbst-
bewulBtseins. Auch das prophetische Lehrstiick appelliert an die Phan-
tasie, um das, was nur als ein unbegriindetes Vermuten ausgesprochen
wird, zu einem befriedigenden Bild zu erginzen (§ 159,2, S. 420; Zusatz
S. 439-440). Faktische Kenntnis iiber die Endzeit von Kirche, Welt und
Indivduum vermittelt das prophetische Lehrstiick nicht. Eine traditio-
nelle kosmologische Eschatologie, die sich gewohnlich mit Bildern und

12 E. JuNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tibingen 31978, 203-227:
Das Wort als der Ort der Denkbarkeit Gottes, vor allem: 213-224. Vgl. auch
G. GurTIERREZ, Het recht om te denken. Bevrijdingstheologie als zelfverstaan van uit-
gebuite gelovigen, in: 77jdschr.v. Theol. 19 (1979) 147-163, hier: 159.



34 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Vorstellungen aus der Apokalyptik nihrt, konnen wir also bei Schleier-
macher sicher nicht erwarten. Hochstens sind die Geschichten tiber das
Ende der Welt fiir ihn wichtig als eine in geschichtliche Kategorien
iibertragene Darstellung eines Ubergeschichtlichen. Dies ist das Wesen
des Mythos, so wie die Vision die irdische Darstellung eines Uberirdi-
schen ist. Die prophetische Sprache verwendet beide Formen.

Was Schleiermacher mit seinen prophetischen Lehrstiicken von der
Wiederkunft, der Auferstehung, vom Jiingsten Gericht und von der
ewigen Seligkeit beabsichtigt, ist mehr als nur die Darstellung der Tat-
sache, dal3 die mythische und visionire Struktur eschatologischer Aus-
sagen durchschaut wird. Die Bilder und Vorstellungen, die mit den
erwihnten eschatologischen Themen verbunden sind, sind nicht will-
kiirlich. Sie wurzeln im christlichen Selbstbewuf3tsein. Sie sind nimlich
Ausdruck des Glaubens an die Gemeinschaft der Kirche und des Indi-
viduums mit Christus, eine Gemeinschaft, die auch nach Vollendung
und Tod fortdauert (§157,2 S. 410). Dieses christologische Motiv klingt
als letzter Grund der Theologie Schleiermachers durch alle Darlegun-
gen hindurch. Die Bilder lassen sich aber nicht aus der Christologie
ableiten. Nach Ansicht Schleiermachers vermag kein einziges Bild die
kiinftige Vollendung der Kirche und des individuellen Menschen rich-
tig zu veranschaulichen und zu fassen, einfach weil seiner Meinung
nach jede Analogie fehlt (§ 157,2 S. 409: «... aus Mangel aller Analo-
gie...»). Was den heutigen Theologen ein hermeneutisches Prinzip an
die Hand gibt: die gegenwirtige Erfahrung des in Christus bereits
vollzogenen Heiles, das nur noch als vollendet zu denken ist, um ein
Bild des eschatologischen Endes zu verschaffen'?, lehnt Schleiermacher
eben ab. Das christliche SelbstbewuBtsein vermag iiber den tatsichli-
chen Zustand der Vollendung nichts auszusagen. Was Schleiermachers
Behandlung der Eschatologie von vielen hermeneutischen Eschatolo-
gien der heutigen Zeit unterscheidet, ist seine bescheidene Aufgaben-
stellung, die sich trotzdem noch als schwierig genug erweisen wird. Ihm

'* K. RABNER, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussa-
gen, in: Schriften zur Theologie, Bd. 4 (1962) 401-428, insbesondere: 414—419; ders.,
Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums, Freiburg/Ba-
sel/Wien 1976, 414—416. DaB ein Vergleich zwischen Schleiermacher und Rahner nicht
zu gewagt ist, obwohl beide aus ganz verschiedenen konfessionellen Hintergriinden
sprechen, geht doch wohl hervor aus E. SCHROFFNER, 2.2.0 (Anm. 11), der auf S. 187
mittels einer Fussnote ausdriicklich auf die Vergleichbarkeit zwischen Schleiermacher
und Rahner hinsichtlich der Hermeneutik eschatologischer Aussage verweist.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 35

ist nicht an erster Stelle daran gelegen, den dogmatischen Kern der
eschatologischen Aussagen sicherzustellen, sondern die Aussagen als
prophetische Lehrstiicke zu systematisieren, d.h., die Pluralitit mythi-
scher und visionirer Bilder der Kirchenlehre in einem einzigen kon-
kreten Bild, in einem einzigen Szenario zu fassen, worauf sich dann alle
einzelnen Elemente systematisch zuriickfithren lassen.

11, Sich totlanfende Phantasiebilder:
Schwierigkeiten mit dem Auferstebungsszenario

Schleiermachers Probleme mit der Eschatologie sind also nicht so
sehr interpretatorischer, sondern systematischer Art. Systematisierung
von Bildern, Vorstellungen oder Szenarien iiber kiinftige Ereignisse, die
sich nicht durch gegenwirtige Erfahrungen verifzieren lassen, kénnen
leicht in Produkte ziigelloser Phantasie oder ungehemmter Spekulation
ausarten. Als Ausgleich appelliert Schleiermacher bei seinem Systema-
tisierungsversuch deshalb an Zeugnisse iiber Ereignisse in der Vergan-
genheit und deren Auslegung. Namentlich zeigt sich hier wieder das
christologische Fundament seiner Eschatologie: die Wiederkunft Jesu
als Richter am Ende der Zeiten bildet fiir Schleiermacher den Aus-
gangspunkt fiir die Konkretisierung oder Visualisierung der neuen
Form des Daseins nach Vollendung der Zeiten (§ 159,3 S. 421).

Doch sind mit der Wahl dieses einen Bildes der Wiederkunft Christi
als Ausgangspunkt noch nicht alle Schwierigkeiten gelost. Innerhalb
der Grenzen dieses Bildes — das tibrigens nicht als Darstellung kosmi-
scher Ereignisse verstanden werden darf, sondern als die in Kraft tre-
tende Wirksamkeit der «koniglichen Gewalt Christi» (§160,2 S. 423) -
macht sich bereits die stdrende Wirkung des doppelten Interesses
bemerkbar, das Schleiermacher bei der Behandlung der Eschatologie
beherrscht: einerseits will er die Kirche in ihrem Zustand der Vollen-
dung darstellen und andererseits den Zustand der Seele im kiinftigen
Leben.

Es stellt sich immer wieder heraus, dal3 die Vereinigung dieser
beiden Interessen die Bilderreihe sprengt oder in Aporien versanden
1aBt. Fir Schleiermacher ist die Vollendung der Kirche eine Situation,
in der kein einziger Einflul der « Welt» (simtliche irdischen, konkreten,
geschichtlichen Phinomene) mehr die Kirche von ihrer durch Christus
intendierten Vollkommenheit abhalten kann. Voraussetzung fiir diesen



36 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Endzustand ist also der Bruch, die Diskontinuitit mit der jetzigen
Situation. Hingegen 1iBt sich das kiinftige Leben des individuellen
Menschen nicht ohne Kontinuitit denken; es geht um das Fortleben
eines unverwechselbaren Individuums mit einer eigenen Geschichte.
Fiir den Endzustand der Kirche bietet sich die Vorstellung einer abrup-
ten und bedingungslosen Beendigung der jetzigen Situation, des Uber-
ganges zu einer vollkommen anderen und absolut unvergleichbaren
neuen Daseinsform an; fiir das kiinftige Leben von Individuen eignet
sich eher die Vorstellung einer allmihlichen Entwicklung. Hier ist die
Rede von einem fortschreitenden Prozess von einem Zustand in den
anderen, wobei der Erhalt essentieller Verbindungslinien wesentlich ist
(§ 159,1 S. 417).

Diese Doppelgleisigkeit verhindert Schleiermacher, die propheti-
schen Lehrstiicke zu einem einzigen zusammenhingenden Bild zu ver-
binden. Im Gegensatz dazu steht das traditionelle Kirchenszenario, das
in der Wiederkunft Christi als Richter Kontinuitit mit der vergangenen
Zeit sieht. Auferstehung des Fleisches ist die Verherrlichung des «alten»
Leibes; Himmel und Hélle sind die Vergeltung fiir das individuell zur
Verantwortung gerufene Leben. Gleichzeitig betrachtet das traditio-
nelle Kirchenszenario diese Wiederkunft auch als den Anfang des
neuen Aeons, des Reiches Gottes, des neuen Himmels und der neuen
Erde. Mit dieser Betrachtungsweise kann sich Schleiermacher aber
nicht zufriedengeben. Nicht nur, weil dieses Szenario zu realistisch oder
zu mythisch wire, sondern vor allem, weil darin die Harmonisierung
zwischen der individuellen und kosmischen Eschatologie seiner An-
sicht nach nur scheinbar ist. Immer wieder stof3t er bei konsequenter
Auslegung der in der Uberlieferung angebotenen Vorstellungen auf
Aporien. Dies zeigt sich besonders deutlich am Bild der Auferstehung
des Fleisches — im klassisch gewordenen Szenario das Bild, in dem
individuelles Fortleben und Vollendung des alten Aeons wie kein
anderes anscheinend miihelos ineinander iiberflieen.

Auferstehung des Fleisches: Kontinuitit oder Bruch mit dem jetzigen
Leben?

Die Auferstehung des Fleisches ist fiir Schleiermacher das geeignet-
ste Bild, um den Glauben an das Fortleben des Individuums auszudriik-
ken (§ 161 S. 426). Das erscheint auf den ersten Blick erstaunlich fiir
den Plato-Ubersetzer, der Schleiermacher auch war, und fiir den Theo-
logen, dessen Anthropologie W. Schultz ein Erbe der griechischen



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 37

dualistischen Denkweise iiber Wesen und Erscheinung nannte.' Den
oft zu Recht — und ebensooft zu Unrecht — Plato und dem Platonismus
zugeschriebenen Dualismus des Scheines des sterblichen Leibes und des
Wesens der unsterblichen Seele!® iibernimmt Schleiermacher nicht,
wenn er das Fortleben des individuellen Menschen begriinden will. Das
Bild der aus dem Gefingnis des Leibes herausbrechenden Seele als
Ausdruck der menschlichen Unsterblichkeit ist bei ihm nicht zu finden.
Die Seele kann nicht ohne leibliches Leben gedacht werden. !¢

Im Bild der Auferstehung des Fleisches vereinen sich in einer
gliicklichen Weise Schleiermachers anthropologische Erkenntnisse und
das Zeugnis des christlichen frommen Selbstbewuf3tseins. Eine philo-
sophische Begriindung der Unsterblichkeit kann er in seiner Dogmatik
nicht gelten lassen (§158,1 S. 410-413). Aber die hypostatische Verei-
nigung der gottlichen und menschlichen Natur in Christus und seine
Himmelfahrt gehéren zum Wesen des christlichen religiosen Selbstbe-
wubtseins. Sie sind Ausdruck des Glaubens an die Fortdauer der per-
sonlichen Existenz (§ 158,2 S. 413—415), dem in der Zeit Jesu durch die
gelidufige Vorstellung der Auferstehung Form gegeben wird. Das Eige-
ne, das die Verkiindigung Jesu der jiidischen Glaubenstradition der
Auferstehung hinzugefiigt hat, ist die Uberzeugung, da Auferstehung
eine plitzliche Unterbrechung des normalen Verlaufs des Erdenlebens
(§ 161, Leitsatz) ist. Letzteres nun droht die Brauchbarkeit der Aufer-
stehungsvorstellung wieder ganz zu zerstéren. Zwar erwihnt Schleier-
macher mit keinem Wort die apokalyptischen Spekulationen und
Visionen vom gottlichen Eingreifen in die alte Welt, die — wie heute
allgemein anerkannt wird — den Hintergrund der eschatologischen
Verkiindigung Jesu bilden. Der Haken liegt in seiner entmythologisier-
ten und entapokalyptisierten Auffassung von der Auferstehung weiter-

'“ W. ScruLTZ, Schleiermachers Theorie des Gefiihls und ihre theologische Bedeu-
tung, in: Z7h& 53 (1956) 75-103; und ders., Das griechische Ethos in Schleiermachers
Reden und Monologen, in: Newe Zeitschr.f.syst. Theol. u. Religionsphil. 10 (1968) 261—
288.

'* W.A. pE PATER hat in seinem Buch Immortality. Its History in the West, Leu-
ven/Amersfoort 1984, 26-40, dieses MiBverstindnis nochmals begriindet widerlegt.

'¢ « Wir sind uns so allgemein des Zusammenhanges aller, auch unserer innerlichsten
und tiefsten Geistestitigkeiten mit den leiblichen bewuBt, daf3 wir die Vorstellung eines
endlichen geistigen Einzellebens ohne die eines organischen Leibes nicht wirklich voll-
ziehen kénnen; ja, wir denken den Geist nur als Seele, wenn im Leibe, so dass von einer
Unsterblichkeit der Seele im eigentiimlichen Sinne gar nicht die Rede sein kann ohne
leibliches Leben». — GL § 161,1 S. 424.



38 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

hin bei der abrupten Unterbrechung, die nach eigenem Bekunden zum
Wesen der Verkiindigung von Christi Auferstehung gehort.
Schleiermacher gerit hier sichtbar in Bedringnis. Einerseits pafit
der abrupte Ubergang in ein total anderes Leben ausgezeichnet in seine
Vorstellung von der Vollendung der Kirche. Andererseits zeigt er, daf3
es ihm auch keinerlei Schwierigkeiten bereiten wiirde, die Auferste-
hung so darzustellen, daB ein flieBender Ubergang des jetzigen Lebens
ins kiinftige deren logische Folge ist. Im Grunde betont er eben letz-
teres, wenn er als Charakteristik der Auferstehung des Leibes die
Bewulitseinsidentitit zwischen dem Leben hier und jetzt und dem
kiinftigen Leben nennt («die Stetigkeit des BewuBtseins»). Auferste-
hung ist fiir ihn die Wiederherstellung oder die Fortfiihrung einer
moglichst gleichbleibenden Situation. Das gewihrleistet, da3 die psy-
chologischen Bedingungen vorhanden sind, die es ermoglichen, sich im
kiinftigen Leben ans frithere Leben zu erinnern. Schleiermacher bevor-
zugt ganz offensichtlich diese Vorstellung von der Auferstehung, und
sie palit auch in die romantische und idealistische Auffassung von
Wirklichkeit als sich organisch entwickelndem Leben, ohne abrupte
Uberginge oder iibernatiirliche Interventionen. Er trifft jedoch keine
klare Wahl, weder fir die eine noch fiir die andere Vorstellung. So stellt
er weiterhin fest, dal das Bild der Auferstehung ihn in eine Aporie
fiilhrt: was dem einen Interesse zugute kommt, tut dem anderen

Abbruch (§ 161,1 S. 425).

Zu dieser Feststellung gelangt Schleiermacher hiufig in diesen Para-
graphen der «Glaubenslehre». Die Zielvorstellung seiner Dogmatik ist
es ja, das Christentum in jeder Hinsicht in Harmonie mit dem Lebens-
gefiihl der zum BewuBtsein gekommenen «Bildungsbiirger» zu bringen.
Dabei steht Perpetuierung an erster Stelle, und vor allem Perpetuierung
des bewulBlten Subjekts, was sich im Unsterblichkeitspostulat der Ver-
nunftsreligion reflektiert. Schleiermacher will aber nicht, daf3 diese
Zielsetzung das dominierende Modell der Eschatologie wird. Denn er
gibt seine Vorstellung von der Vollendung der Kirche, die in strikter
Diskontinuitit zum Leben der Kirche hier und jetzt steht, nicht auf.
Andererseits: sein non /iguet fiihrt ihn auch nicht zuriick in die ortho-
doxe Vorstellungswelt von der Auferstehung des Leibes und dem Ende
der Welt. Seine Unschliissigkeit 148t so einer allmihlichen Sikularisie-
rung von Teilen der Eschatologie Raum.

Dasselbe Bedenken mit noch konkreteren Folgen tritt auf, wenn
Schleiermacher sich mit der Frage befal3t, auf die das Hauptinteresse der



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 39

Menschen aller Zeiten, sicherlich aber jener seiner Zeit zielt: die Frage,
was unmittelbar nach dem Tod geschieht. Von der Lehre der Aufer-
stehung des Fleisches aus formuliert: wann findet die Auferstehung
statt, unmittelbar nach dem Tode oder nach einer Zwischenzeit? Und
falls nach einer Zwischenzeit: wie sollte man sich diese dann vorstel-
len?

Auferstehung: nach dem Seelenschlaf, nach dem individuellen Genuf3 der
Seligkeit oder unmittelbar nach dem Tode? '

Die erste Moglichkeit, die betrachtet wird — der Seelenschlaf —, zielt
auf die Anthropologie aus der Zeit vor der Apokalyptik. Im friih-
semitischen Menschenverstindnis ist das Leben im Gegensatz zu den
Unsterblichkeitskulten der Nachbarvolker Israels so ausschlieBlich mit
der leiblich-endlichen Daseinsweise verkniipft, daB3 der Zustand des
Menschen nach dem Tod nur als ein Schatten- oder Schemendasein in
der Sche’ol'” gedacht werden kann. Schleiermacher widersetzt sich
dieser Vorstellungsweise nicht ausdriicklich. Da die Schrift — d.h. kon-
kret fiir Schleiermacher: die neutestamentlichen Schriften! — und das
christliche BewuBtsein die Vorstellung eines Seelenschlafes nicht aus-
schlieBen, lieBe sich der Zustand unmittelbar nach dem Tode so vor-
stellen, daB es, unter der Voraussetzung einer gemeinsamen gleichzei-
tigen Auferstehung am Ende der Zeiten aus der Sicht des subjektiven
Erlebnisses keine Zwischenzeit gibe, sondern alle Toten den gleichen,
jeglichen Begriff einer (Zwischen-) Zeit nivellierenden Seelenschlaf
geniessen wiirden. Bedenken ergeben sich aber fiir Schleiermacher aus
seinen psychologischen Ansichten, vor allem hinsichtlich des Erinne-
rungsvermogens des Menschen. Offensichtlich beeinflulit Zeit — sogar
unbewullt vergangene Zeit — die Kontinuitit, die die Erinnerung zwi-
schen dem Auferstehungszustand und der fritheren Lebenssituation
zustandebringen muf.

Die Anziehungskraft der Vorstellung des Seelenschlafes (vgl.
1 Thess. 4,13-15) liegt neben dem Zugestindnis der Unwissenheit in
bezug auf diesen Punkt somit in der Méglichkeit, das in gnostischem

17 Vgl. H. RINGGREN/K.-]. ILLMANN/H.-]. FABRY, eine Art «mut» (tot), in: ThWAT
4 (1984) 763-787, insbes. 783 (und Literatur); F.P. Florenza/].B. MeTz, Der Mensch als
Einheit von Leib und Seele, in: Mysterium Salutis, Bd. II, Ziirich/Einsiedeln/Ké6ln 1968,
584-632: Das hebriische Menschenverstindnis (589-593); H. SonnEMANS, Seele —
Unsterblichkeit — Auferstehung. Zur griechischen und christlichen Anthropologie und
Eschatologie (= Freiburger theologische Studien 128), Freiburg/Basel/Wien 1984, 293
354 (mit Literatur).



40 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Sinne ausgelegte dualistische Leib-Seele-Schema zu vermeiden. Auch
Schleiermacher hingt einem anthropologischen Monismus an. Aber
daraus folgert er nicht, daB3 der leibliche Tod total ist und es keine
Fortfiihrung von bewu/Stems Leben nach dem Tod gibt. Neben dem
Seelenschlaf erwigt er sogar ernsthaft eine zweite Moglichkeit, nimlich
einen Zwischenzustand in bewuBter Gemeinschaft mit Christus. Das
impliziert die Moglichkeit eines Zustandes vollkommener Glickselig-
keit, die die Gemeinschaft mit Christus ohne die Einschrinkungen des
Erdenlebens schenkt. Im Grunde geht es hier um eine Vorstellung, in
der die Seele vom Leib getrennt (anima separata) das ewige Leben
genieBt und die gottliche Wesenheit schaut, «nulla mediante creaturan,
wie Benedikt XII. es in der beriihmten Konstitution Benedictus Deus
vom 29. Januar 1336 iiber das Schicksal des Menschen nach dem Tode
formuliert (DS 1000).

Wihrend des Abwigungsverfahrens, das Schleiermacher auch bei
dieser Moglichkeit wieder anwendet, weist er auf die Schwierigkeit hin,
die diese Vorstellung mit sich bringt. Die Auferstehung des Fleisches
wird auf diese Weise iiberfliissig. Sie kann der Seligkeit des ewigen
Lebens nichts hinzufiigen. Im Gegenteil, eine Wiedervereinigung mit
dem Leibe koénnte einen Riickschritt bedeuten (§161,2 S. 427). Dieser
Einwand wird heute durch viele Theologen geteilt, die das christliche
Glaubensbekenntnis des ewigen Lebens mit der Auferstehung des Lei-
bes und nicht mit der Unsterblichkeit einer rein immateriellen, fiir sich
bestehenden Seele verkniipfen mochten. AuBBerdem ist fiir Schleierma-
cher die Sorge beziiglich einer Verbindung des persénlichen Fortlebens
mit der Vollendung der Kirche typisch. Véllig gemeinsames Leben mit
Christus bedeutet fiir individuelle Personen vor der Auferstehung des
Fleisches unter Beibehaltung einer Bindung am fritheren Erdenleben
(das «stetige BewuBtsein») Antizipierung der Vollendung. Vollendung
ist fiir Schleiermacher jedoch mit der Vollendung der Kirche verbun-
den, und die Vorstellung, daf3 jene Vollendung eben im Abbruch aller
Bindungen ans frithere irdische Dasein besteht, méchte Schleiermacher
unter keiner Bedingung aufgeben. Die subtile Losung, die er dafiir
vorschligt, befriedigt aber ihn selbst auch nicht. Die Lésung besteht
darin, daB3 die Gemeinschaft der individuellen Seele mit Christus in der
Zwischenzeit vor der Auferstehung zwar nicht verneint wird, aber die
Gemeinsamkeit und die Wirksamkeit dieses Lebens in Christus mit der
Auferstehung verbunden werden, d.h. mit der Vollendung der Kirche.
Schleiermacher ist auch hier nicht imstande, beide Interessen harmo-



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 41

nisch in einem Bild zusammenzudenken. Das Bild der selbstindig
auBlerhalb des Leibes existierenden Seele ergibt die angestrebte Harmo-
nie jedenfalls nicht (§ 161,2 S. 427).

Aus diesen Aporien hatten lingst vor Schleiermacher manche
Reformatoren und reformatorische Bekenntnisschriften gefolgert, daf3
die gleichzeitige plotzliche Auferstehung mit kosmischen Dimensionen
am Ende der Zeiten als Vorstellung aufgegeben werden mul3 und die
Auferstehung bzw. die Vereinigung mit Christus oder der Ausstof3 aus
jener Gemeinschaft unmittelbar nach dem Tode individueller Personen
stattfindet. '® Die Zwischenzeit und die selbstindig fortlebende Seele als
Uberbriickung jener Zwischenzeit sind nach dieser Auffassung iiberfliis-
sige Konstruktionen. Schleiermacher erwihnt die Moglichkeit der Auf-
erstehung unmittelbar nach dem Tode auch. Aber er weist sofort auf die
Folgen einer solchen Vorstellung hin. Den verherrlichten Leib erhalten
die Toten, die dafiir in Betracht kommen, nach jener Auffassung sofort
nach ihrem Tode. Welche Bedeutung haben dann noch die biblischen
Vorstellungen der gleichzeitigen Auferstehungaller Toten am Ende der
Zeiten, verbunden mit groBen kosmischen Verinderungen?!? Den
Verzicht auf diese Vorstellungen betrachtet Schleiermacher vor allem
als ein Zugestindnis an das Streben nach ununterbrochenem Zusam-
menhang mit dem Erdenleben und als eine Bedrohung auch der Voll-
endung der Kirche. Ganz offensichtlich ist hier, daB er sich diese nicht
anders vorstellen kann als in Verbindung mit dem direkten Eingreifen
Gottes in die Geschichte.

Schleiermacher geht von einer Sachlage aus, in der ihm nichts
anderes tibrig bleibt als festzustellen, dafl das biblische Interventions-
modell, das Diskontinuitit impliziert, und das naturwissenschaftliche
Auslegungsmodell, das Zusammenhang und Allmihlichkeit ermog-
licht, miteinander konkurrieren. Auch hier scheut Schleiermacher sich
vor den Konsequenzen einer Wahl

'® Schleiermacher zitiert Expositio simplex XXVII S. 86: «Credimus enim fideles
recta a morte corporea migrare ad Christum... Credimus item infideles recta praecipitari in
tartaray.

'? «Dazu gehort aber auf der einen Seite, da3 die Seele den neuen Leib schon habe,
indem sie von dem alten getrennt wird, eine Vorstellung, welche man auch hiufig
angenommen findet; auf der andern Seite muB alsdann wohl das gleichzeitige jiingste
Gericht, mithin auch, weil der angegebene Zweck ginzlich wegfillt, die personliche
Wiederkunft nicht minder bildlich verstanden werden als die allgemeine gleichzeitige
Auferstehung.» — Gl. § 161,2 S. 427-428.



42 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Das Leben der Auferstandenen: ewige Seligkeit der Frommen nach dem
Jtingsten Gericht?

Innerhalb des klassischen Szenarios ist die Auferstehung ein Ereig-
nis in der Endzeit. Gleichzeitige Auferstehung aller Toten und
Verwandlung der noch Lebenden (vgl. 1 Thess. 4,13-17), das Jiingste
Gericht, die Scheidung der Seligen von den Verdammten (vgl.
Mt 23,31-36), die Erteilung des ewigen Lebens und der ewigen Strafe
(vgl. 2 Thess 1,8-10) sind die aufeinanderfolgenden Szenen in diesem
kosmischen Drama. AuBlerstande, die biblischen Vorstellungen zu einer
zusammenhingenden Alternative zuriickzufiihren, ist Schleiermacher
gezwungen, auch diese kosmischen Vorstellungen von seinem zweifa-
chen Ausgangspunkt aus — dem individuellen Fortleben und der Voll-
endung der Kirche — zu analysieren. Es fillt ihm nicht schwer, die
gegenseitigen Inkonsequenzen aufzuzeigen.

Warum noch ein Gericht, wenn bereits ein Unterschied bei der
Auferstehung zwischen den auferstandenen Leibern der Auserwihlten
und Verdammten gemacht worden ist? Und wenn dies nicht der Fall ist,
was ist dann der Zweck einer allgemeinen Auferstehung, wenn beim
Gericht wieder Anderungen stattfinden (§ 161,3 S. 428)? Was ist der
Sinn einer Scheidung beim Jiingsten Gericht, wenn die Auserwihlten
gerade das Gegengewicht der Verdammten benétigen, um zur Voll-
kommenheit zu gelangen — hier zeigt sich Schleiermacher abhingig
von Schellings Lehre der organologischen Gegensiitze — oder wenn die

Seligkeit der Auserwihlten auch ohne Scheidung erreicht werden kann
(§ 162,2 S. 432)°

Was Schleiermacher hier mit dem nétigen analytischen Scharfsinn
zeigt, ist die Unhaltbarkeit des Bemiihens in der kirchlichen Dogmatik,
die Bilder und Vorstellungen aus verschiedenen Traditionsschichten
und aus der Theologie des Neuen Testaments zu einem einheitlichen
Ganzen zu montieren, das gleichsam ein Drehbuch fiir das Ende der
Zeiten ergeben muBl. Wenn ein solches Bemiihen zu Ende gedacht wird,
fragt es sich, ob nicht Rachsucht, Willkiir oder Magie im Auftreten des
gottlichen Endrichters anzunehmen sind (§162,1 S. 430; § 162,2und 3
S. 432).

In diesem Punkt bricht Schleiermacher resolut mit seiner Loyalitit
gegeniiber der iiberlieferten Kirchenlehre. Sich Origenes anschlieBend,
interpretiert er die Scheidung beim Jiingsten Gericht als innere Schei-
dung zwischen Gutem und Bosem im Menschen selbst, und nicht als



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 43

eine dullere Scheidung zwischen Guten und Bosen (§ 162,1 S. 430).
Diese Wahl einer inneren Scheidung, einer horizontalen Scheidung 77
Menschen selbst statt einer vertikalen gwischen den Menschen, impli-
ziert die Leugnung der Ewigkeit der Hollenstrafen: letzten Endes wer-
den alle Menschen in der Gemeinschaft mit Christus verséhnt werden.
Die Apokatastasislebre, die Schleiermacher so rehabilitiert, ist eine
Folge seines Versuchs, sich eine Vorstellung von dem Leben der Auf-
erstandenen unter Zugrundelegung seiner ekklesiologischen, christolo-
gischen und anthropologischen Ausgangspunkte zu bilden. Auffillig ist,
dafl gegenwirtige eschatologische Reflektionen, die von einer stark
philosophisch orientierten Theologie angestellt werden?®, auch zu einer
derartigen SchluBfolgerung kommen. Eine eingehendere Analyse von
Schleiermachers Ringen mit der Vorstellung vom Leben der Auferstan-
denen ist allein schon aus diesem Grunde aufschluBBreich. Unsterblich-
keit, konkreter: das Leben der Auferstehung des Fleisches, auf die
Glaubigen beschrinkt, hatte Schleiermacher schon frither unter Hin-
weis auf die hypostatische Vereinigung von Gott und Mensch in Jesus
(§ 158,2 S. 413-415) abgelehnt. Bei der Wiederkunft Christi am Ende
der Zeiten wird es also bei den Auferstandenen grosse Unterschiede
geben nach Mal3gabe bereits erreichter Heiligung und Siindigkeit, in der
Menschen noch gefangen sind. Schleiermacher kann aufgrund seiner
bereits ofter dargelegten Uberzeugung vom Zusammenhang («stetige
Selbigkeitw) zwischen dem irdischen und dem kiinftigen Leben nicht
annehmen, daB3 die Gemeinschaft mit Christus oder das Anschauen
Gottes durch die Auserwihlten zugleich die véllige Heiligung der Auf-
erstandenen herbeifithrt (§ 162,1 S. 430; § 163,1 S. 434). Andererseits
ist eine allmihliche Steigerung zu einer immer gréBeren Vollkommen-
heit so sehr an die Entwicklungsbedingungen des Erdenlebens gebun-
den — man denke an die Bedingung von Gegensitzen zwecks Wachstum
in der romantischen Auffassung vom Leben —, daf3 sich nicht die Voll-
endung der Kirche, sondern eine Wiederholung des jetzigen Lebens
vollzieht (§ 163,1 S. 435).

Nach Feststellung dieser soundso vielten Aporie, die iibrigens
immer deutlicher zeigt, daf3 Schleiermacher eine allmihliche Entwick-
lung einem Eingreifen in die bekannte GesetzmiBigkeit vorzieht, kon-

20 Ein treffendes Beispiel ist L. GILKEY, Reaping the Whirlwind. A. Christian Inter-
pretation of History, New York 1976, 297-298, worin er sich auf den Initiator der
ProzeBphilosophie, A.N. WHITEHEAD, beruft.



e «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

zentriert er sich auf den Inhalt des Lebens der Seligen. Er gelangt zur
SchluBifolgerung, dafl das Anschauen Gottes als eine Modalitit des
jetzigen GottesbewuBtseins besteht mit dem Unterschied, daf3, was jetzt
immer vermittelt (vgl. § 5) und unerreichbar ist, dann unvermittelt,
ohne Streit, ohne Hemmung und total stattfinden kann: den lebenden
Gott in allem und mit allem in einem lauteren und reinen Schauen («so
wiren wir vollkommen heimisch bei Gott» — § 163,2 S. 4306) sehen. Der
bereits seit den Reden vorhandene pantheistische Schein von Schleier-
machers Religionsauffassung 1iBt sich im Entwurf der Vollendung
nicht verkennen.

Allmihlich zeichnen sich deutliche Umrisse in Schleiermachers
prophetischen Lehrstiicken von der Eschatologie ab, trotz der Tatsache,
daB Schleiermacher auch hier wieder eingestehen muf3, da3 entweder
die Kontinuitit des irdischen Gottesbewul3tseins oder die Vollendung
der Kirche durch die Verwirklichung der beschriebenen visio beatifica
gefihrdet wird. Hitte er statt zweier Ausgangspunkte nur einen zur
Beurteilung der analysierten Vorstellungen und zur Darstellung der
eigenen Interpretation gewihlt, so wire ein recht zusammenhingendes
Bild entstanden. Schleiermachers religiose Anthropologie bietet ithm
simtliche Moglichkeiten, eine weitgehend entapokalyptisierte und ent-
mythologisierte Vorstellung der Genese des GottesbewuBtseins in der
Stunde der mystischen Erfahrung zu bilden und diese zu deren allmih-
licher Vollendung im Leben nach der Auferstehung des Fleisches wei-
terzufithren. Aber das stinde dem Stellenwert, den die Eschatologie in
der Ekklesiologie und in der Erwartung der Vollendung der Kirche
innehat, entgegen. Diese vertragen keine Kontinuitit. Zwei Vorstel-
lungen des Telos der Geschichte (vgl. § 11) sind einander diametral
entgegengesetzt. Dabei fillt auf, da3 das soziale Moment nicht einmal so
sehr im Gegensatz zum individuellen steht. Vielmehr ist es die Vor-
stellung von der Vollkommenheit bzw. Vollendung, die der Grund fuir
die Aporien ist. Denn die individuelle Zukunftserwartung iiber den Tod
hinaus gestattet eine Vermischung der gegenwirtigen irdischen Bedin-
gungen mit dem Vollkommenheitsideal, aber die Erwartung angesichts
des Endzieles der Christengemeinschaft eben nicht.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 45

I11. Erlisung und Vollendung: Schleiermachers Auffassung
von der Auferstehungsiebre im System der « Glaubenslebre »

Daf} Schleiermacher die Lehre von den letzten Dingen in Form
prophetischer Lehrstiicke dargestellt und dabei gleichzeitig ganz deut-
liche Vorstellungen von Kirche, Auferstehung des Fleisches und vom
Verhiltnis zwischen Christus, dessen Erlésungswerk und dem religio-
sen Menschen vertreten hat, zeigt, welch (hohe) Anspriiche er an die
Dogmatik als Glaubenslehre der Kirche stellt. Er vermochte nicht, zwei
Aussagereihen in einem Bild zusammenzubringen und so den hochst-
moglichen Grad der Bestimmtheit zu erreichen, den er von dogmati-
schen Sitzen verlangte (§ 16 Leitsatz). Viele Theologen waren wihrend
der vergangenen anderthalb Jahrhunderte weniger aufrichtig, andere
dagegen noch rigoroser. Wer kann behaupten, daf} der eine fiir Kirche
und Theologie von groBerer Bedeutung war als der andere?

Fortschritte in der historisch-kritischen Bibelforschung haben die
enorme Vielfalt in den eschatologischen Entwiirfen im Evangelium des
Alten und des Neuen Testaments aufgedeckt. Damit ist die Unmog-
lichkeit, auf der Vorstellungsebene zu einem einheitlichen Szenario zu
gelangen, sonnenklar geworden. Schleiermacher hat mit seinen Fragen
nach dem Zusammenhang der Vorstellungen von den letzten Dingen in
der traditionellen biblischen Lehre dieses Ergebnis der historisch-kri-
tischen Forschung im Grunde genommen antizipiert. Aber sogar diese
Vorahnung und seine Versuche, in der letzten Nummer eines jeden
Paragraphen durch alle Bilder hindurch den Kern oder das Wesen der
tiberlieferten Vorstellungen zu treffen, enttiuschen letzten Endes. Ist
das auf die hohen Anspriiche, die Schleiermacher an sich stellt und tber
die er dann selbst stolpert, zuriickzufithren? Oder sind etwa Systemfeh-
ler in seiner Behandlung der Eschatologie zu entdecken? Im letzteren
Fall ist Schleiermachers Eschatologie gerade auch fiir unsere Zeit noch
immer relevant. In zumindest drei Punkten ist der dogmatische Raster,
den Schleiermacher in seiner Eschatologie anwendet, mangelhaft, wes-
halb er das Lehrstiick von der Auferstehung des Fleisches nicht befrie-
digend 16sen kann. Es handelt sich um sein Verstindnis von Zeit und
Ewigkeit, um seine Auffassung vom Verhiltnis zwischen Christus und
der Auferstehung der Toten und schlieBlich um seine grundsitzlichen
Stellungnahmen angesichts von Gott, Mensch und Religion.



46 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Zeit und Ewigkert

Der erste Punkt, bei dem Schleiermachers Eschatologie versagt, ist
fiir eine Lehre von der Auferstehung des Fleisches wesentlich: die
Zeitvorstellung. W. Olsner wirft Schleiermacher vor, daB3 er Zeit und
Ewigkeit nicht unterscheidet. >' Laut Olsner anerkenne Schleiermacher
nicht, daf3 das Leben der Auferstandenen nicht linger durch Zeit, durch
die Abfolge von frither und spiter, sondern durch die Ewigkeit, das
Fehlen von Zeit, Entwicklung, Wachstum und Evolution bestimmt
wird.

Damit 16st Olsner Schleiermachers Problem wohl sehr radikal.
Schleiermacher kennt diese Radikalitit nicht. Er liBt nicht ab, eine
Moglichkeit zu suchen, die Vollendung der Kirche, die einen Abbruch
jeder irdischen Zeit voraussetzt, mit der eschatologischen Zukunftser-
wartung der einzelnen Christen zu kombinieren, die in irgendeiner
Form von Fortleben, einer Verlingerung der irdischen Zeit besteht.

Die Losung Olsners griindet auf der Dialektischen Theologie. Diese
Losung hat etwas sehr Verlockendes. Wenn die Zeit zu bestehen aufhort
und die Toten im Augenblick des Todes ins ewige Leben der Aufer-
standenen eintreten, ist eine mihselige Zwischenzeit-Konstruktion
einer leiblosen Seele (anima separata) iberflissig; die Identitit des
Menschen im irdischen und himmlischen Zustand braucht nicht mehr
durch eine natiirliche Unsterblichkeitslehre zustandegebracht zu wer-
den, und alle apokalyptischen Szenarien von der Auferweckung der
Toten aus ihren Gribern bis zu kosmischen Endzeitphinomenen und
gottlichen Gerichten sind hinfillig. Schlielich bedeutet die Tatsache,
daB die Toten alle Zeit hinter sich lassen, daf3 sie sich der theonomen
Wirklichkeit der Ewigkeit vollstindig ergeben. Darin verwandelt Gott
den Menschen zu einer neuen Kreatur. So gewihrleistet die gottliche
Wirklichkeit Auferstehung, ewiges Leben und Kontinuitit in einem —
sie «iibergeht» die natiirlichen Endlichkeits- und Zeitkategorien.

Aus der Sicht dieser spiteren Eschatologie bekommt man den Ein-
druck, daB3 Schleiermachers Probleme mit der Auferstehung gelost
wiren, hitte er nur den Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit ern-
stergenommen. Aber so einfach liegt die Sache nicht. Denn hat Schlei-
ermacher selbst nicht schon in den Reden die iibliche Auffassung von
Zeit als meBbarem Abstand zwischen frither und spiter entscheidend

2L W. OLSNER, 2.2.0. (Anm. 7) 15.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 47

korrigiert, indem er iiber die Ewigkeit des Augenblicks sprach???
E. Quapp hat Schleiermacher aufgrund der (mystischen) Manifestation
und der Erfahrung von Gott im Augenblick sogar mit W. Herrmann,
dem Lehrer von K. Barth, und mit R. Bultmann verglichen. ??

Nun hat es den Anschein, daf3 Schleiermacher in seiner Glanbens-
lebre die Radikalitit aufgegeben hat, die er in den Reden und Monolegen in
diesem Punkt vertrat. Dort verkiindigte er die konkrete Anwesenheit
des Heiles im Jetzt, beispielsweise in der idealen («unsichtbaren») Kir-
che auf Kosten der Voraussicht eines kiinftigen individuellen Fortle-
bens. Aber bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dafl Schleiermacher
auch in der Glaubenslehre von einer prisentischen Heilsauffassung aus-
geht, wie F. Jacob in seiner Untersuchung der Geschichte und Welt bei
Schleiermacher darlegt.?* Denn die Auffassung von der Dogmatik als
der Beschreibung christlicher frommer Gemiitserregungen (§ 31, Leit-
satz) impliziert eine Konzentration auf das bereits anwesende, auf das
prisentische Heil. Nur ist Schleiermacher in der Glaubenslebre geneigt,
grofleren Wert auf die Autoritit der Schrift zu legen, was der Grund
dafiir ist, daf} er die biblische Vorstellungswelt nicht ohne weiteres
verwerfen will.

Worin besteht dann genau der Unterschied zwischen Schleierma-
chers Kritik an den traditionellen Vorstellungen der Auferstehung des
Fleisches und zum Beispiel der Kritik der Dialektischen Theologie ? Beide
sprechen doch im Zusammenhang mit der Lehre der Auferstehung der
Toten iiber das Zuriicklassen der Zeit und das Eintreten in die Ewig-
keit? Der Unterschied besteht vor allem darin, daf3 Schleiermacher das
Eintreten in die Ewigkeit nicht bis nach dem Tode oder bis in die
Endzeit hinausschiebt, sondern schon im jetzigen Leben beginnen lif3t:
in Augenblicken des Ewigkeitserlebnisses oder, wie in der Glaubensleh-
re, im Grunde genommen bereits durch die Teilhabe der Christen an der
Erlésung in Christus. Diese Tendenz einer strikt prisentischen Escha-
tologie hat in unserer Zeit als alternative Interpretation der klassischen
Eschatologie, namentlich in der angelsichsischen Welt und in Tillichs
«Eternal now» ebenfalls Nachfolge gefunden.? Aber auch hier gibt es

22 Siehe den Anfang dieses Artikels.

23 E.H.U. Quarpe, Der Gott des Augenblicks, in: Archivio di Filosofia (s. Anm. 7)
519-531.

24 F. Jacos, Geschichte und Welt in Schleiermachers Theologie, Berlin 1966, 52-54.

25 Fiir eine Ubersicht iiber diese Interpretationslinie, s. H.-E. MERTENS, Tendenzen
in de engelstalige eschatologie, in: 77jdschr v. Theol. 21 (1981) 407-421.



48 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

wiederum einen wichtigen Unterschied: Schleiermacher 1i63t die reli-
giose, mit Ewigkeitserfahrung ausgefiillte Zeit bis in den und nach dem
Tod fortdauern. Fiir ihn gilt nicht die Tot-ist-tot-Option, die die Dia-
lektische Theologie explizit teilt mit der auf alltiglicher Beobachtung
beruhenden These vom «natiirlichen Tod» und die auch mehr oder
weniger der selbstverstindliche Ausgangspunkt der prisentischen
Eschatologie vieler Zeitgenossen ist. Fiir Schleiermacher ist der Tod
kein kritischer Punkt, keine absolute Katastrophe. Denn fiir den reli-
giosen Menschen, genauer: fiir den Christen, der durch die Erlosungstat
Christi in seinem GottesbewuBtsein gestirkt und in die Gemeinschaft
mit Christus aufgenommen ist, gibt es keine vollige Diskontinuitit
zwischen dem Leben vor und nach dem Tode. Die aufsteigende Ent-
wicklungslinie, die Schleiermachers Zeitauffassung charakterisiert, be-
wirkt, daB3 er den Tod, auch in seinen Predigten, merkwiirdig gelassen,
sogar optimistisch, ins religiése Lebensprojekt einfiigen kann. *¢

Die Behauptung, daf3 Schleiermachers Zeitauffassung an seinem
unbefriedigenden Durchdenken der Auferstehungslehre schuld sei, ist
also sehr viel schwieriger aufrechtzuerhalten, als Olsner meint. Die
Schwierigkeit liegt vor allem darin, daf3 es kein deutliches Kriterium
gibt, um die eine Auffassung von Zeit und Ewigkeit zu verwerfen und
die andere als authentisch christlich anzuerkennen. Die Zeitvorstellung
der Bibel oder des kirchlichen Dogmas kann nicht als solches fungieren.
Sie ist durch die damals herrschenden kulturellen Auffassungen be-
stimmt. Damit fillt die Moglichkeit weg, Schleiermachers Auffassun-
gen von Zeit und Ewigkeit als weniger religios oder christlich zu
bezeichnen als jene der Dialektischen Theologie. Beide unterscheiden sich
von einer biblizistischen oder fundamentalistischen Wiederholung
durch ihr Bestreben, das Wesen der christlichen Botschaft von der
Auferstehung des Fleisches aus den apokalyptischen und aus anderen
Zeit- und Riumlichkeitsvorstellungen zu schilen und in den verinder-
ten kosmologischen und anthropologischen Modellen unserer Zeit
erneut zum Ausdruck zu bringen.

2¢ Schlagende Beispiele gibt W. TRILLHAAS, Schleiermachers Predigt, Leipzig 1933
(Berlin ?1975) 119-130, «Predigten iiber den Tod». Auch in den Predigten iiber das
Leiden Jesu ergibt sich eine «vollig optimistische Todesauffassung» (60). Trillhaas folgert:
«Der Karfreitag wird somit in Vorwegnahme der Osterereignisse als der Beginn einer
neuen Welt bezeichnet, die prinzipiell ins Dasein getreten ist und nur noch extensiver

Entfaltung bedarf» (64).



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 49

Ein anderes Kriterium wire die kritische Frage, ob der Ansatz der
Dogmatik Schleiermachers bei den menschlichen Erfahrungen und
somit bei einer immanenten Zeitauffassung nicht den Anteil Gottes an
den letzten Dingen und an der Auferstehung des Fleisches verflacht.
Aber auch dieses ist wenig ergiebig. Denn Schleiermacher versucht,
Gottes schaffendes Handeln in und nach dem menschlichen Leben
vollig zur Geltung kommen zu lassen. Fir ithn ist Ewigkeit — nun nicht
als Verinderung des normalen Zeitverlaufs, sondern als eine nur Gott
zukommende Eigenschaft gesehen — nichts anderes als die tiberall
anwesende gottliche Ursichlichkeit, Bedingung fiir das Entstehen und
Sein der Zeit (§ 52). Zeit ist, wie Trowitzsch es ausdriick?’, vor allem
«Zeit fur...», namentlich Zeit fiir die Ewigkeit Gottes, fiir Gottes Liebe,
fiir Gott selbst. Die absolute Autonomie der Zeit wird korrigiert und
modifiziert durch das Verhiltnis, in dem sie zu Gott steht. ?® Schleier-
machers Zeitauffassung steht also der Wirksamkeit Gottes keineswegs
im Wege. Im Gegenteil, durch die Relativierung der Zeit — so lautet die
Folgerung von Trowitzsch — ist fiir Schleiermachers Dogmatik nicht
linger das Schema «frither—spiter» bestimmend, sondern das Schema
«alt—neu».?’ Das Neue hat sich in Christus bereits angebahnt und ist
durch die Gemeinschaft der Kirche weitergegeben: die Zeit ist dem-
zufolge fur diejenigen, die in der Gemeinschaft mit Christus leben, in
gewissem Sinne zur Vollendung gekommen. Das ewige Leben fingt fiir
Christen bereits «auf Erden» an und kann «im Himmel» fortgefiihrt
werden.

Gegen dieses durch und durch christologische Zeitverstindnis ist
offensichtlich wenig einzuwenden. Trotzdem besteht weiterhin ein
Bedenken: ein Bedenken, das genau den Kern der Kontroverse trifft,
die Schleiermachers Behandlung des Lehrstiickes von der Auferstehung
des Fleisches wachruft. Nimmt Schleiermacher die Endlichkeit und die
zum Tode verurteilte condition humaine eigentlich ernst genug? Wird
seine Absicht, vor und nach der Auferstehung die Einheit der
Menschheit, der Welt und der Geschichte nach Moglichkeit zu retten
(vgl. Jacob), nicht allzu bequem durch seine Auffassung von der Erlo-
sung in Christus gedeckt? Wenn die Kontroverse iiber Schleiermachers

7 M. T:ROWITZSCH, Zeit zur Ewigkeit. Beitrige zum Zeitverstindnis der Glaubens-
lehre Sch}elermachers, Miinchen 1976, 180-182: «Zeit als Zeit fiir...».

?8 Ibid., 130-177: Die Relativierung der Weise der Welt.

29 Ibid., 167-168.



50 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Auffassung von der Auferstehung zum groBen Teil auf sein Zeitver-
stindnis zuriickzufiihren ist, dann ist es vor allem wegen der «Katastro-
phensicherheit» der Zeit, wegen der nicht bleibend zerstérbaren Har-
monie, die sich noch iiber den Tod hinaus forsetzt. Die Krisenbestin-
digkeit ist eine direkte Folge der Christologie und der Ekklesiologie
Schleiermachers. Das ist der zweite Grund, weshalb Schleiermachers
Auffassung von der Auferstehung des Fleisches letzten Endes nicht
mehr statthaft ist.

Christus und die Auferstebung der Toten

Die Auferstehung Christi spielt in Schleiermachers dogmatischer
Reflexion tiber die Auferstehung und das Leben der Seligen iiberhaupt
keine Rolle. Das ist an sich nicht fremd in einer Dogmatik, der es trotz
aller Betonung der Erlosertitigkeit Christi letzten Endes hauptsichlich
um das Sein und die Person Christi geht. Christus ist das Urbild, das
vollkommenste Sein Gottes in einem Menschen (§ 94). Die Erlosung
bedeutet eine Intensivierung und Bekriftigung des frommen Selbstbe-
wulltseins der Anhidnger Christi. Kreuz, Auferstehung und Himmel-
fahrt bleiben dabei unberiicksichtigt. Fiir die Auferstehung Christi gilt
dies schon aus dem Grunde, dafl es sich um ein Ereignis in der
Geschichte handelt, das die Jiinger zwar bezeugt haben, aber das spitere
Generationen gerade als geschichtliches Ereignis nicht mehr beriihrt.
Und die Auferstehung, die die Christen fiir sich selbst erwarten, ist
(noch) keine Tatsache und somit keine Gegebenheit im frommen
christlichen Selbstbewul3tsein.

Trotzdem scheint es einen Widerspruch zu geben zwischen unserer
Feststellung, daB Schleiermacher bei seiner Interpretation der Aufer-
stehung wiederholt an die Christologie appelliert, und seiner Verwei-
gerung, die Auferstehung Christi dabei einzubeziehen. Uberall dort, wo
Schleiermacher ernsthaft versucht, das Wesen der christlichen Zu-
kunftserwartung unabhingig von allen biblischen und tberlieferten
kirchlichen Vorstellungen wiederzugeben — und das ist im symmetri-
schen Aufbau der prophetischen Lehrstiicke immer in der jeweils letz-
ten Paragraphennummer der Fall —, steht die vollkommene Gemein-
schaft mit Christus im Mittelpunkt. — So werden die prophetischen
Lehrstiicke durch die Wiederkunft Christi logisch eingeleitet und
zusammengefiiht (§ 159,3 S. 421), und es ist der Akt der koniglichen
Gewalt Christi, der die Vollendung der Kirche bewirkt (§160,2 S. 423)
und die ewige Seligkeit zustandebringt. Eigentlich legt Schleiermacher



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 51

in den eschatologischen Paragraphen die dullersten Konsequenzen sei-
ner soteriologisch orientierten Christologie dar. Seine Eschatologie
lieBe sich charakterisieren als die Transformation der Lehre von den
«letzten Dingen» in den prophetischen Bericht iber die « Wirkungsge-
schichte» des Erlosungswerkes Jesu.

Ich kann hier nicht ausfiihrlich auf die Christologie Schleiermachers
eingehen. Aber zwei Elemente davon sind fiir die Auferstehungspro-
blematik wichtig.

An erster Stelle wird Schleiermachers Dogmatik, und infolgedessen
auch seine Christologie, durch die Tatsache charakterisiert, daf ihr
Ausgangspunkt im Gegensatz zur trinitiren Struktur des Credos der
Mensch ist, dessen frommes Gefiihl oder Gottesbewul3tsein. Zwar stellt
Schleiermacher die allumfassende Ursichlichkeit Gottes iiber alles.3°
Aber nach der ersten entscheidenden gottlichen Initiative seien tiber-
natiirliche Interventionen nahezu ausgeschlossen. Schleiermacher lehnt
sie ab als eine magische Interpretation vom Handeln Gottes. Der
natiirliche Lauf der Dinge mufB in einem Entwicklungsproze3 das Werk
Gottes weiterfiilhren (GL. Einl. § 13 Zusatz; § 93,4). Diesen Grundsiit-
zen entsprechend hat Schleiermacher auch seine Christologie aufge-
baut. Die Vereinigung von Gott und Mensch in Christus ist das fasz

primitif der Christologie und Soteriologie. Darauf beruht Schleierma-
chers System vom Ketzerischen (§ 22), das als eine wichtige normative
Instanz in der Glaubenslebre und vor allem auch in der Christologie
fungiert. Wie aus den postum herausgegebenen Vorlesungen Schleier-
machers iliber das Leben Christi hervorgeht, bedeutet diese Inkarna-
tionschristologie einerseits eine Abschwichung der Gottheit Christi zu
einem Urbild-Sein, aber andererseits auch ein Hindernis fiir eine histo-
risch-kritische Behandlung des «Lebens Jesu».?! Die Wundertaten Jesu
werden auf zweifache Weise ausgelegt: als Taten des Gottmenschen, die
allem Anstol3 Erregenden, allzu Menschlichen enthoben sind, aber die
gleichzeitig nicht auBerhalb des natiirlichen Lebenszusammenhangs

3® Vgl. SCHROFFNER, 2.2.0. (Anm. 11) 139-143, der unter dem Titel « Die Lehre von
gottlichen Eigenschaften als Aussage iiber die schlechthinnige Ursichlichkeit Gottes
gegeniiber der Welt» eine hervorragende Wiedergabe und Analyse von GL § 50-56 gibt.
Vgl. auch TrowITZsCH, 2.2.0. (Anm. 27) 25-91: «Der Grund der Zeit», wo er darlegt,
dass Schleiermacher mit Ewigkeit als Eigenschaft von Gott dessen Allursichlichkeit
meint.

' Vgl. X. TiLierTE, Le Christ historique de Schleiermacher, in: Archivio di Filo-
sofia (Anm. 7), 387-407.



52 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

stehen. Todesangst, Leiden und Kreuzestod Jesu werden entweder ver-
neint oder als bar jeglicher Heilsbedeutung betrachtet. Sichtlich in
Verlegenheit gerit Schleiermacher bei der Auslegung des Lebens des
auferstandenen Christus. Erst die Himmelfahrt, nicht als geschichtli-
ches Ereignis, sondern als Bild fiir die Wiederkunft Christi in seiner
Herrlichkeit, bildet wieder einen Bestandteil der Christologie. Obwohl
Schleiermacher in dieser Weise anscheinend den geschichtlichen Fak-
ten des Lebens Jesu alle Heilsbedeutung abspricht, ist es trotzdem
wesentlich fiir seine Christologie, da3 die Erlosung in der Geschichte
Jesu grundsitzlich bereits fiir die gesamte Menschheitsgeschichte statt-
gefunden hat. Durch die Kirche wird die Erlésung immer wieder aufs
neue aktualisiert. *? Die Stelle, die die Eschatologie in der Glanbenslehre
innehat als Vollendung der Kirche, die mit Christus Gemeinschaft
griindet, wird aus der Sicht der Universalitit des Erlosungswerkes
Christi verstindlich. Verstindlich wird auch, dal3 das Erlosungswerk
mit geschichtlichen Ereignissen im Leben Jesu oder am Ende der
Zeiten tiberhaupt nichts zu tun hat.

Fiir uns, die wir um die Wende in der Theologie der Eschatologie
am Ende des 19. Jahrhunderts wissen, ist es unbegreiflich, da3 Schlei-
ermacher nicht gesehen hat, daf3 die Verkiindigung und das Auftreten
Jesu wesentlich durch das apokalyptische Klima der Endzeiterwartung
bestimmt sind. In seinem Bemiihen zu verhindern, dal3 sich der Knoten
der Geschichte so 16st: das Christentum mit der Barbarei und die Wis-
senschaft mit dem Unglauben (Zweites Sendschreiben an Liicke, 1829),
meinte Schleiermacher, die Christologie und die Eschatologie mit den
modernen Auffassungen versdhnen zu miissen. Laut Schleiermacher ist
die paulinische Auferstehungstheologie damit nicht zu vereinbaren, die
ja von Jesus als dem Erstgeborenen der Toten spricht (1 Kor 15,20) und
die Auferstehung Jesu versteht als die Antizipation der allgemeinen
Auferstehung der Toten und als das apokalyptische Zeichen des
Anbruchs der neuen Zeit, in der die Toten auferstehen werden (vgl.
auch Mt 27,51-53).

32 Vgl. Jacos a2.2.0. (Anm. 24) 68-71: Die Stellung Jesu Christi im Geschichtspro-
zess, hier 69: «Im lebendigen Zeugnis der Kirche ist Christus uns genauso gegenwirtig
wie den Jiingern damals.» Dies erinnert stark an die «lebendige Selbstiiberlieferung» der
Katholischen Tiibinger Schule (Drey, Mohler). Sehr aufschlussreich dariiber ist das neue-
ste Buch iiber die KTS: A. van Harskamp, Theologie: Tekst in context. Op zoek naar de
methode van ideologiekritische analyse van de theologie geillustreerd aan het werk van
Drey, Méohler en Staudenmaier. 2 dln, Nijmegen 1986, 263-352: De wending aan de
katholieke theologische faculteit van Tiibingen.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 23

Schleiermachers Theologie ist wichtigen Einsichten in die Gesamt-
heit der christlichen Theologie als einer ihrem Wesen nach eschatolo-
gischen (welche auf dem Wege iiber Pannenberg und Moltmann zum
Verstindnis der Theologie unserer Zeit gehoren) verschlossen, nicht
nur faktisch, sondern auch prinzipiell. Ziel der Glanbenslebre war es, die
christliche Botschaft mit dem modernen Denken zu verschnen. Der
tiefste Grund fiir Schleiermachers unbefriedigende Auslegung der Auf-
erstehung des Fleisches liegt deswegen in der Optik, die seinem gesam-
ten theologischen Denken zugrunde liegt: in seinem Religionsverstind-
nis.

Religion und Auferstebungslanben

Seligkeit als Heilserwartung ist bei Schleiermacher offensichtlich
bleibend mit Erlosung verkniipft, durch das Sein Gottes in Christus
vollbracht (vgl. § 100 und 101). Trotzdem ist diese christozentrische
Auffassung vom Heil nicht die einzige in Schleiermachers Glaubenslebre.
Im ersten der drei Teile, aus denen diese Dogmatik aufgebaut ist,
beschreibt Schleiermacher die Entwicklung des frommen Selbstbe-
wulltseins im allgemeinen, ohne bereits auf die Auslegung aus der Sicht
des Christentums einzugehen. Er schlieBt diesen Teil ab mit der
Beschreibung der Ursprungsbeziehung zwischen dem allgemeinen
frommen GottesbewuBtsein des Menschen und der Welt: das, was
klassisch die Protologie, die Lehre von der Schépfung in ihrer urspriing-
lichen Vollkommenbheit, genannt wird. Aus dem, was Schleiermacher
in §§ 57-61 iber die urspriingliche Vollkommenheit des Menschen
und der Welt darlegt, ergibt sich, daB3 auch vor Christus Heil und
Seligkeit grundsitzlich bereits moglich sind. Nur meint Schleiermacher
hier ebensowenig wie bei der Eschatologie «geschichtliche» Gegeben-
heiten wie z.B. das Paradies; es geht ihm darum, daB3 das absolute
Abhingigkeitsverhiltnis, das das fromme SelbstbewuBtsein zwar cha-
rakterisiert (§ 4), aber in den tatsichlichen Lebensumstinden nie in
seiner reinen Form erreicht werden kann (§ 5), durch die urspriingliche
Vollkommenheit der Welt fiir Menschen grundsitzlich doch moglich
ist. Die Seligkeit, die die Frucht der Erlosung durch Christus ist — und
das ist nichts anderes als der Besitz der héchsten Entwicklungsform des
frommen SelbstbewuBtseins: des Bewultseins der schlechthinnigen
Abhingigkeit —, ist also entsprechend dieser Vorstellung nicht etwas
vollkommen Neues. Die Erlésung Christi hat nur aktiviert, was in
Anlage bereits vorhanden war.



54 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Ich kann auch diese Zusammenhinge zwischen dem, was manche
Interpretatoren Schleiermachers natiirliche Theologie nennen??, und
seiner Christologie an dieser Stelle nicht niher untersuchen. Schleier-
macher hat sich gegen die Charakterisierung des ersten Teiles als natiir-
liche oder philosophische Theologie heftig gewehrt (vgl. zweites Send-
schreiben an Liicke). Auch die dominante Rolle, die die natiirliche
Entwicklung des frommen SelbstbewuBtseins zu htherer Vollkommen-
heit in der Optik der Dogmatik Schleiermachers spielt, muB} ich hier
weiter unberiicksichtigt lassen.** Zwei wichtigen Folgen, die sich aus
jener Optik fiir die Eschatologie Schleiermachers ergeben, méchte ich
etwas mehr Aufmerksamkeit widmen.

Die Menschheitsgeschichte zeigt in der Theologie Schleiermachers
neben der dominanten Linie, die Heil und Seligkeit mit der Erlosung in
Christus verkniipft, dariiber hinaus noch eine andere, verborgenere
Linie: die Entwicklungslinie zu immer mehr Vollkommenbheit, eine
Linie, die zu autonomer Vollendung tendiert. Schroffner spricht im
Zusammenhang mit dieser zweiten Linie von einer Naturalisierung der
Religion. Diese Naturalisierung hilt er fiir den grundlegenden Fehler
der Theologie Schleiermachers.** Das doppelte Telos der Geschichte,
Erlosung und autonome Vollendung, das das theologische Denken
Schleiermachers beherrscht, ist auch verantwortlich fiir seine Probleme
mit der Auferstehung: einerseits der natiirlichen Vollendung des Men-
schen, die auf die ewige Seligkeit mit dem héchsten Grad der Voll-
kommenheit des religiosen GottesbewuBtseins hinausliduft, und ande-
rerseits der Vollendung, die durch die Erlosung zustandekommt und
nur erreicht wird, wenn die letzten Bande zwischen Kirche und Welt
durch das Eingreifen Christi bei seiner Wiederkunft zerissen werden.

Eine andere wichtige Folge des Strebens Schleiermachers nach
Harmonisierung zwischen natiirlicher Entwicklung und ibernatiirli-

33 Schleiermacher muBite sich bereits seit dem Erscheinen der ersten Auflage gegen
diesen Vorwurf verteidigen, siehe sein Sendschreiben an Liicke. Vor allem von Seiten der
Dialektischen Theologie wurde dies Schleiermacher immer vorgeworfen, in mancher
Hinsicht iibrigens auch nicht zu Unrecht.

34 Vgl. Jacos, a2.2.0. (Anm. 24) 93-102: Das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl
und die Erlésung,

35 SCHROFFNER, 2.2.0. (Anm. 11) 204. Ernennt die Verwurzelung der Religionsauf-
fassung Schleiermachers in der pietistischen und auf innere Erfahrung ausgerichteten
Lebenswelt der Briidergemeinde als wichtigen Grund fiir den Naturalismus seiner
Theologie. Vgl. das an biographischen Daten sehr ausgiebige Buch von E.H.U. Quarp,
Christus im Leben Schleiermachers. Vom Herrnhuter zum Spinozisten, Goéttingen
1972



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 55

cher Erlésung ist die Minimalisierung der Rolle von Gott als handeln-
dem Subjekt in der Geschichte. Die Allursichlichkeit Gottes im Ver-
hiltnis zu Mensch und Welt wird zwar mit Nachdruck betont (§ 50-56),
aber sie ist in den natiirlichen GesetzmifBligkeiten von Welt und
Geschichte verborgen. In bezug auf die Auferstehung erkennt Schlei-
ermacher der gottlichen Kraft und der koniglichen Herrschaft Christi
eine letzten Endes entscheidende Kausalitit zu, die das Wesen der
Auferstehungslehre bildet (§ 162,3 S. 429). Aber im gleichen Kontext
verweist er auch auf die Endzeit als auf ein kosmisches Ereignis, auf das
die allgemeine gottliche Weltordnung hin angelegt ist. Und die Wie-
derkunft Christi als Erléser, durch seine Himmelfahrt ermoglicht, ist
nicht ein isoliertes Phinomen, sondern steht im allgemeinen Zusam-
menhang mit der Erwartung, daf3 allen Menschen eine Erneuerung des
irdischen Lebens bevorsteht. Nicht die Auferstehung Jesu also ist die
Voraussetzung fiir die Auferstehung der Toten, sondern umgekehrt: die
natiirliche Erwartung eines Fortlebens iiber den Tod hinaus ist die
Voraussetzung fiir die Wiederkunft Jesu in Herrlichkeit beim Jiingsten
Gericht.

Wenn Gott nicht selbst als handelndes Subjekt in der Geschichte
auftritt, sondern hinter dem Horizont natiirlicher GesetzmiBigkeiten
verschwindet, und wenn Christus nur als idealer, beispielhafter, durch
die Innewohnung Gottes bereits zur Vollendung gekommener Mensch
trotzdem an die menschlichen Moglichkeiten gebunden bleibt, dann hat
sich ein Mal3 an Naturalisierung eingeschlichen, das iiber Entapokalyp-
tisierung oder Entmythologisierung hinausgeht. Dann bestimmt eine
gewisse, durch die natiirliche Evolution geprigte Weise von
Menschsein die Moglichkeiten der Vorstellungen und Bilder der end-
gultig letzten Vollendung. Begrenzte Zeit als Zeit fiir Ewigkeit, Jesus als
Erléser und Vollender, und Gott als das «in unserem Selbstbewuf3tsein
mitgesetzte Wober unseres empfinglichen und selbsttitigen Daseins»
(§ 4,4 S. 28) gestatten nicht, dall Kreuzestod, Auferstehung und Him-
melfahrt eine wirkliche Heilsbedeutung fiir unsere Erwartung des
Lebens nach Tod und Auferstehung haben. Die Fragen, mit denen wir
durch Schleiermachers Behandlung der letzten Dinge, besonders durch
seine Probleme mit der Vorstellung von der Auferstehung und dem
Leben der Auferstandenen konfrontiert sind, sind nicht allein Schlei-
ermachers Fragen. Letzten Endes laufen sie hinaus auf eine Frage: wie
handelt Gott in der Geschichte? Handelt er 7z der Geschichte oder durch
die Geschichte? Inwiefern ist die Geschichte Jesu, sind sein Tod und



56 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

seine Auferstehung wichtig fir die Erwartung und Vorstellung der uns
in Aussicht gestellten Auferstehung? Oder ist die Hoffnung der Men-
schen auf ein Weiterleben nach dem Tode von christologischen Bei-
spielen zu trennen und stattdessen in Formen kosmischer Verbunden-
heit zu verankern? Ist die Frage nach dem Handeln Gottes, nach seiner
Offenbarung in der Geschichte, dann nicht véllig anders zu beantwor-
ten?

Im Lichte des Wandels der Vorstellungen von Auferstehung und
Fortleben, die die heutige Theologie beherrschen, ist der Vorschlag
Schleiermachers, die Eschatologie als prophetische Lehrstiicke zu be-
handeln, eine sehr aktuelle Option. Seine Unfihigkeit, aus seinem
Hintergrundwissen — einem Hintergrundwissen vieler moderner Theo-
logien — zu einem zusammenhingenden Bild des Lehrsatzes von der
Auferstehung zu gelangen, spielt jedoch gleichermalen eine Rolle. An
sich sind die Bilder nicht wichtig. Wohl aber das Glaubensverstindnis,
deren Ausdruck sie sind, oder — wie bei Schleiermacher — deren Aus-
druck sie eben nicht mehr sein kénnen. Das Glaubensverstindnis, auf
dem Schleiermachers Betrachtungsweise der Auferstehung beruht, ist
ambivalent, zégernd zwischen dem tiberlieferten Glauben an die letzten
Dinge und dem dazugehérenden Vorstellungsreichtum einerseits und
dem modernen Lebensgefiihl andererseits. Schleiermacher veranschau-
licht so einmal mehr die schwierige Situation, in der sich alle Theologie
befindet, die im guten Sinne des Wortes apologetisch sein will — eine
Situation, die sich in noch verstirktem Mal3e im Falle der Eschatologie
und des Lehrsatzes von der Auferstehung bemerkbar macht. Vorlaufig
neige ich dazu festzustellen, daB3 Schleiermacher seine Probleme mit der
Auferstehung nicht befriedigend zu losen vermochte, wohl aber wich-
tige Fragen denen hinterlassen hat, die sich nach ihm mit der Lehre von
der Auferstehung und der dazugehoérenden Vorstellungswelt befas-
sen.



	"Keine festbegrenzte und wahrhafte anschauliche Vorstellung" : Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstück von der Auferstehung des Fleisches

