
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: "Keine festbegrenzte und wahrhafte anschauliche Vorstellung" :
Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstück von der
Auferstehung des Fleisches

Autor: Schreurs, Nico F.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nico F. M. Schreurs

«Keine festbegrenzte und
wahrhaft anschauliche Vorstellung1»

Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstück von
der Auferstehung des Fleisches

«Die Unsterblichkeit darfkein Wunsch sein, wenn sie nicht erst eine

Aufgabe gewesen ist, die Ihr gelöst habt. Mitten in der Endlichkeit
einswerden mit dem Unendlichen und ewig sein in einem Augenblick,
das ist die Unsterblichkeit der Religion.» Mit dieser provozierenden
Aussage beschließt Friedrich Schleiermacher (1768-1834) die zweite
Rede seines bahnbrechenden Werkes Über die Religion. Reden an die

Gebildeten unter ihren - Verächtern 1799)2. In dieser zweiten Rede
beschreibt er das Wesen der Religion. Das Zitat kann gelesen werden als

die Alternative Schleiermachers zu der gebräulicheren Umschreibung
der Religion als Furcht vor einem ewigen höchsten Wesen und Erwartung

einer anderen Welt - eine Umschreibung, die seine Zuhörer zum
Gegenstand ihrer Verachtung und ihrer wohl sehr leichtfertigen Kritik
gewählt hatten.3 In der neuen Umschreibung der Religion, die Schleiermacher

in seiner zweiten Rede dem gegenüber stellt, nimmt er also

souverän Abstand von dem, was traditionell als eines der wichtigsten

1

«... so will sich dennoch weder aus dem Zusammenfassen und Aufeinanderbeziehen
beider Elemente einefestbegrenzte und wahrhaft anschauliche Vorstellung ergeben, noch läßt
sich eine solche von dem einen oder dem andern Element aus den Andeutungen der
Schrift entwickeln.» Eine der Schlußfolgerungen, die Schleiermacher nach seiner
Behandlung der Eschatologie in: Der christliche Glaube (21830, § 163, Zusatz) zieht. Die
Hervorhebung ist von mir.

2 In der sog. Urausgabe steht das Zitat auf S. 133; in der kritischen Ausgabe von
G. Pünjer von 1879 ist zu lesen, daß Schleiermacher in der zweiten (1806) und noch
deutlicher in der dritten Ausgabe (1821) die Unsterblichkeit meint, die «wir schon in
diesem zeitlichen Leben unmittelbar haben können».

3 Ibid. S. 22.



28 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Merkmale des Christentums galt: der Erwartung der Auferstehung des

Fleisches und des Lebens nach dem Tode. Schleiermachers neue
Definition der Religion bringt ein neues Lebensgefühl zum Ausdruck, das

Ewigkeit als Qualifikation des jetzigen Lebens betrachtet. J.G. Fichte

(1762-1814) spricht von einem göttlichen Urlicht, das jeden Augenblick

die ganze Ewigkeit umfaßt. Der reine Christ, dem das Anschauen
der Ewigkeit hier und jetzt Seligkeit gibt, hat kein Bedürfnis mehr nach

Rettung vom Tode oder nach Auferstehung des Fleisches. Und obwohl
Schleiermacher kein großer Freund seines Kollegen an der Berliner
Universität war, scheint er sich in diesem Punkt völlig mit ihm einig zu
sein.4

In seiner Frühperiode löst Schleiermacher nicht nur in den Reden

(1799), sondern auch in den Monologen (1800) das Problem der
Eschatologie, indem er diese völlig im Mystikerlebnis aufgehen läßt. Später ist
seine Kritik an der Eschatologie weniger radikal. Es geht ihm dann
ausdrücklich um die Relativierung der Vorstellungen, die in der christlichen

Erlebniswelt über Fortleben und Auferstehung des Fleisches

gängig geworden sind.
In seiner Dogmatik mit dem programmatischen Titel Der christliche

Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange

dargestellt"' zeigt Schleiermacher zum Beispiel überhaupt keine Bedenken

in bezug auf das persönliche Fortleben nach dem Tode, aber um so

mehr bezüglich der Vorstellungen, die jene Gewißheit ausdrücken.
Noch im Jahre 1829, sechs Jahre nach der Ersterscheinung der
Glaubenslehre, sagt er am Grab seines einzigen Sohnes Nathanael: «Dem
Manne, der zu sehr an die Strenge und Schärfe des Gedankens gewöhnt
ist, lassen diese Bilder tausend unbeantwortete Fragen zurück und
verlieren viel von ihrer tröstenden Kraft.»6 In diesem Artikel möchte ich
die «tausend Fragen», denen Schleiermacher bei der Behandlung der

4 Vgl. U. Asendorf, Eschatologie VII, in TRE 10 (1982) 321.
5 Die Erstausgabe in Berlin 1821, die zweite überarbeitete Ausgabe im Jahre 1830.

Die siebte kritische Ausgabe von M. Redeker, ebenfalls in Berlin erschienen (1960),
beruht auf der zweiten Ausgabe. Im Folgenden wird auf die Redeker-Ausgabe mit der
Abkürzung Glaubenslehre (GL) verwiesen, in nicht ganz korrekter Weise, wie in der
Schleiermacher-Literatur dessen Dogmatik angedeutet wird. Wenn nichts anderes
erwähnt ist, wird mit §-Hinweisen verwiesen auf Paragraphen, Paragraphennummer und
Seite der Glaubenslehre in der Redeker-Ausgabe.

6 Predigten von F. Schleiermacher, Neue Ausgabe, 4. Band, Berlin 1844, 880-884:
«Rede an Nathanaels Grabe, den 1. November 1829.» Das Zitat steht auf S. 882-883.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 29

Lehre der Eschata in seiner Dogmatik nicht aus dem Wege geht, auf
Schleiermachers Schwierigkeiten mit der Auferstehungslehre zuspitzen.

7

I. Die Lehre von den letzten Dingen bei Schleiermacher:

keine dogmatischen, sondern prophetische Lehrstücke

Die Dogmatik ist nach Ansicht Schleiermachers die zusammenfassende

Wiedergabe der jeweils geltenden Kirchenlehre. Die Kirchenlehre

von der Auferstehung des Fleisches am Ende der Zeiten war in der
unmittelbar den theologischen Werken Schleiermachers vorangehenden

Zeit schwerer Kritik ausgesetzt und hatte unter Einfluß des

rationalistischen Neuzeitdenkens und des pantheistischen Idealismus viel
von ihrer selbstverständlichen Gewißheit verloren. Das galt übrigens
für den gesamten Eschatologietraktat, wozu die Lehre von der
Auferstehung des Fleisches gehörte. Trotzdem blieb sie ein fester Bestandteil
der Kirchenlehre und somit in den Augen Schleiermachers potentieller
Stoff für die Dogmatik. In der Glaubenslehre können wir also die

systematischste und umfassendste Behandlung der Auferstehungslehre
vermuten, die Schleiermacher zu bieten hat.

Der Platz, den Schleiermacher der Eschatologie in seinem dogmatischen

System zuweist, ist in zweierlei Hinsicht überraschend. Einmal
hat Schleiermacher die Eschatologie nicht, wie in der klassischen
Dogmatik üblich, am Ende als Abschluß des ganzen Lehrsystems behandelt.
Aber auch nicht, wie es manchmal vorkommt, als Bestandteil der Sote-

7 Eine Monographie über Schleiermachers Eschatologie wird in T. Tice, Schleiermacher

Bibliography, Princeton 1966, nicht erwähnt. Die durch Tice angesagte Ergänzung

dieser erschöpfenden Bibliographie: Schleiermacher Bibliographie: 1784—1984,
Princeton 1985, habe ich noch nicht einsehen können. (Die Arbeit wurde 1986

abgeschlossen.) Auch in der Schleiermacher-Gedenkschrift der Archivio di Filosofia 52 (1984)
Nr. 1-3, worin Tice die Ergänzung ansagt, ist der Eschatologie Schleiermachers kein
Wort gewidmet. Auch in den Beiträgen zum internationalen Schleiermacher-Kongress
1984 ist kein Artikel ausfindig zu machen, der explizit der Eschatologie Schleiermachers
gewidmet ist, obwohl der Theologe Schleiermacher im 1329 Seiten zählenden Berichtband

mehr im Zentrum steht als im Archivio-Band, K.-V. Selge (Hg.), Internationaler
Schleiermacher-Kongress Berlin 1984, Berlin/New York 1985. Eine meist ausführliche
Wiedergabe und kritische Erörterung von Schleiermachers Lehre von den letzten Dingen
gibt W. Ölsner, Die Entwicklung der Eschatologie von Schleiermacher bis zur Gegenwart,

Gütersloh 1929, 8-19.



30 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

riologie oder der Rechtfertigungslehre.8 Die Eschatologie ist bei ihm
Bestandteil der Ekklesiologie, der Lehre von der Kirche. Nach Behandlung

des Entstehens der Kirche und ihrer Tätigkeiten in der Welt folgt
unter der Überschrift «Von der Vollendung der Kirche» die Darlegung
von der Wiederkunft Christi, von der Auferstehung der Toten, vom
Jüngsten Gericht und von der ewigen Seligkeit - d.h. der Lehre von den
letzten Dingen. Die Einfügung der Eschatologie an dieser Stelle hat
weitreichende Folgen. Der Kontext, in dem die Eschatologie und somit
auch die Auferstehungslehre stehen, ist ein anderer als der übliche

Komplex von Detailfragen über individuelle Unsterblichkeit, Vergeltung

und andere individual-ethische Fragen. Auch spekulative Aussagen

über das persönliche Fortleben stehen nicht im Vordergrund.
Schleiermacher hat der sozialen Dimension der Eschatologie entgegen
einer allgemeinen Tendenz seiner Zeit Vorrang gegeben - man denke

an das, was z.B. Ph. Ariès über den Tod gesagt hat; Ariès stellt beim
Durchbruch der bürgerlichen Kultur geradezu eine größere Individualisierung

fest.9 Daß diese Plazierung Schleiermacher viel Kopfzerbrechen
bereitet hat und auch er sich nicht ganz der Tendenz seiner Zeit
entziehen konnte, werden wir noch sehen. Aber im Licht des geläufigen
Urteils, das die Theologie Schleiermachers direkt mit Subjektivierung
und Individualisierung verbindet, ist dies doch eine bemerkenswerte
Tatsache.

Ist die Verbindung der Lehre von der Auferstehung mit der Lehre

von der Vollendung der Kirche in formaler Hinsicht bereits überraschend

zu nennen, so ist es noch überraschender, daß Schleiermacher
die Lehre von den letzten Dingen, die in dieser Weise offensichtlich fest
in der Dogmatik wurzelt, trotzdem nicht als eigentlichen Bestandteil
der Dogmatik behandelt. Oder richtiger gesagt: es gelingt ihm nicht,
Urteile über die kirchliche Lehre von den letzten Dingen zu formulieren,

die seinen Forderungen an dogmatische Aussagen («Lehrsätze»)
gerecht werden. Um die Bedeutung dieser Eliminierung der Eschatologie

aus dem Bereich der eigentlichen dogmatischen Aussagen richtig
einschätzen zu können, ist es notwendig, kurz bei den in vielerlei Hin-

8 Vgl. den Überblick über die Geschichte der Eschatologie bei Chr. Schütz, Allgemeine

Grundlegung der Eschatologie, in: Mysterium Salutis, Bd. 5, Zürich/Einsiedeln/Köln

1976, 565-616. Schütz nennt Calvins Institutio als Beispiel einer Eschatologie,
die in die Soteriologie aufgenommen ist (608).

9 Vgl. Ph. Aries, L'homme devant la mort, Paris 1977, 401-551: «La mort de

toi».



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 31

sieht sehr eigenen Auffassungen Schleiermachers hinsichtlich des Status

der dogmatischen Lehrsätze zu verweilen. Gleichzeitig ist so eine
detailliertere Darstellung der Struktur der Glaubenslehre möglich.

Es ist nicht einfach eine Kapitulation vor der Unglaubwürdigkeit
der traditionsgemäß ganz präzisen Vorstellungen und Aussagen der
kirchlichen Überlieferung über die Ereignisse in einer meistens weit
entfernt gedachten Endzeit, die Schleiermacher zu seinem Schritt
geführt hat. Der Grund Schleiermachers für seinen dogmatischen
Agnostizismus in diesem Punkt ist ein zweifacher. Zum einen sollen

dogmatische Aussagen seiner Ansicht nach nicht nur die geltende
Kirchenlehre in Worte fassen, sondern sie sind auch in einen die eigene
Überzeugung des Theologen ausdrückenden Gesamtzusammenhang zu
bringen.10 Die Forderung nach einem eigenen Standpunkt war einer
der einflußreichsten Beiträge Schleiermachers zur Modernisierung der

Theologie. In der Nachfolge J. Semlers (1725—1791) drängte Schleiermacher

darauf, daß der Theologe in der Glaubensgemeinschaft einen

eigenen Standpunkt vertrete. Das wichtigste Kriterium für eine gute
Dogmatik ist für ihn nicht mehr ausschließlich die Treue zur Schrift und
zur kirchlichen Lehrtradition, sondern auch die Originalität und
Konsistenz der eigenen theologischen Auffassung und Systematik des Theologen.

Von noch größerem Einfluß als diese Forderung nach der

eigenen Standortbestimmung ist jedoch der Inhalt der eigenen
theologischen Auffassung Schleiermachers. Hier berühren wir den zweiten
Grund, aus dem Schleiermacher den eschatologischen Stoff aus der

Dogmatik ausklammert. Die Dogmatik hat nach Ansicht Schleiermachers

die christliche Religion oder, wie er in der Glaubenslehre sagt, die
christliche Frömmigkeit zu thematisieren. Laut der bekannten Darlegung

im dritten und vierten Paragraphen der Einleitung zur Glaubenslehre

vermittelt die Frömmigkeit keine neuen Kenntnisse, noch ist

Frömmigkeit eine Form von Handeln oder eine Ermutigung dazu.

Frömmigkeit ist eine Bestimmtheit des Gefühls, nämlich des Gefühls
schlechthinniger Abhängigkeit. Aufgabe der dogmatischen Aussagen ist

es, dieses fromme Selbstbewußtsein in Urteilen widerzuspiegeln, die
eine zusammenhängende Lehre höchstmöglicher Klarheit bilden
(§§ 16 und 17). Die Methode, die Schleiermacher dabei anwendet,

10 Siehe F. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums, Berlin
21830, 196: «Eine dogmatische Behandlung der Lehre ist weder möglich ohne eigne
Überzeugung, noch ist notwendig, dass alle, die sich auf dieselbe Periode derselben

Kirchengemeinschaft beziehen, unter sich übereinstimmen.»



32 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

beschreibt er ausführlich in der Kurzen Darstellung des theologischen
Studiums, seiner theologischen Enzyklopädie, und in §§ 16-20 der
Glaubenslehre. Es genügt hier, die Charakterisierung von E. Schroffner
wiederzugeben, der die Methode Schleiermachers als ein dialektisches

Zusammengehen einer empirischen und einer spekulativen
Betrachtungsweise kennzeichnet.11 Das beinhaltet Folgendes. Die Grundform
dogmatischer Aussagen ist die Beschreibung menschlicher frommer
Gemütszustände (empirisches Element - § 30). Die einzelnen Beschreibungen

werden zu einem zusammenhängenden Ganzen (spekulatives
Element - §§ 18—19) zusammengefügt. Der Grund, weshalb die kirchliche

Lehre von den letzten Dingen, in diesem Falle von der Auferstehung

des Fleisches, nicht zu den eigentlichen dogmatischen Urteilen
umgebildet werden kann, ist dann auch derselbe, aus dem Schleiermacher

die Trinitätslehre in einer Schlußbetrachtung und nicht in der

Dogmatik selbst behandelt: beide sind sie keine unmittelbaren Aussagen

über das christliche Selbstbewußtsein (§§ 127,2 und 170,2).
Mit dieser Einteilung hat Schleiermacher eine sehr deutliche Wahl

getroffen, die die Theologie nach ihm tiefgehend beeinflußt hat. Es

zeigt sich nicht nur, dass das Subjekt der Theologie, die eigene

Überzeugung, für die Glaubwürdigkeit des dogmatischen Systems entscheidend

ist, sondern dieses Subjekt findet auch die Möglichkeitsbedingungen
und das Prüfungskriterium für gemachte dogmatische Aussagen in

sich selbst, im frommen Gefühl, insofern dieses ein Teil des christlichen
unmittelbaren Selbstwußtseins ist. Der kartesianische Subjektivismus ist
hier ganz als Ausgangspunkt in die Dogmatik aufgenommen. Die Theologie,

die unter Zugrundelegung dieses Ausgangspunkts entstanden ist,
wird von Gegnern als «Neu-» oder «Kulturprotestantismus» oder in
weiterem Sinne als Modernismus oder Anpassungstheologie abgelehnt.
Wieder andere haben sie aber gerade als moderne Erfahrungstheologie,
in welcher der metaphysische Realismus und der konzeptuelle
Repräsentationalismus radikal besiegt sind, bejubelt.

Solche radikale Folgerungen zog Schleiermacher aber noch nicht.
Das bewußt gewählte Ausgerichtetsein auf die Kirchenführung, oder
wie Schleiermacher in der Kurzen Darstellung (KD §§3 und 4) sagt: das

Kirchenregiment, bildet einen Ausgleich. Die Dogmatik ist wie alle

christliche Theologie eine positive Wissenschaft: eine Wissenschaft, die

11 E. Schroffner, Theologie als positive Wissenschaft. Prinzipien und Methoden
der Dogmatik bei Schleiermacher, Frankfurt a.M./Bern 1980, 113-116.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 33

kein Erkenntnisinteresse an sich hat und keine Erkenntnis um ihrer
selbst willen erstrebt, sondern eine Wissenschaft, die nachdenkt über
das, was in der kirchlichen Gemeinde vorhanden ist. Theologie denkt
nach über den bereits gegebenen Glauben; sie ist, wie E. Jüngel sagt,
Nach-Denken im Sinne von Re-flexion, von einem zweiten Akt.12

Diese dienstbare Einstellung der Theologie hält Schleiermacher davon
ab, das Thema der Auferstehung ausschließlich auf die Frage nach dem

Fortleben des Indivduums, auf die Unsterblichkeit des einzelnen
Menschen, zu konzentrieren.

Sie hält Schleiermacher auch davon ab, die eschatologischen Themen

einfach zu ignorieren. Denn wenn auch das christliche
Selbstbewußtsein nichts Reelles über den Zustand von der Vollendung der
Kirche und des Individuums sagen kann, nehmen Vorstellung und
Bilder darüber in der Kirchenlehre trotzdem einen großen Platz ein.

Eigentliche Glaubenssätze möchte Schleiermacher sie nicht nennen;
wohl aber Sätze, die aufgrund des Zeugnisses anderer übernommen
werden (§ 157,2, S. 410). Deren dogmatische Konstruktion in einem
geschlossenen Zusammenhang mit den Hauptpunkten des Glaubens ist

demzufolge nicht möglich (§ 159,3, S. 420). Aber Schleiermacher kennt
noch andere Darstellungsweisen des kirchlichen Glaubensgutes. In § 16

der Einleitung zur Glaubenslehre erwähnt er die Darstellungsweisen des

dichterischen und des rednerischen Ausdrucks. Der eine ist Ausdruck
eines Moments der Begeisterung, rein von innen heraus, und drückt
sich aus in Bildern, die der Phantasie noch vieles überlassen; der andere

wird von außen angeregt und ist darauf ausgerichtet, sich selbst zu

verteidigen oder andere zu überzeugen. Wenn Schleiermacher seine

Aussagen über die Eschatologie prophetische Lehrstücke nennt, so

erinnert das an die dichterische Ausdrucksweise des christlichen
Selbstbewußtseins. Auch das prophetische Lehrstück appelliert an die Phantasie,

um das, was nur als ein unbegründetes Vermuten ausgesprochen
wird, zu einem befriedigenden Bild zu ergänzen (§ 159,2, S. 420; Zusatz
S. 439-440). Faktische Kenntnis über die Endzeit von Kirche, Welt und
Indivduum vermittelt das prophetische Lehrstück nicht. Eine traditionelle

kosmologische Eschatologie, die sich gewöhnlich mit Bildern und

12 E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 31978, 203-227:
Das Wort als der Ort der Denkbarkeit Gottes, vor allem: 213-224. Vgl. auch
G. Guttierrez, Het recht om te denken. Bevrijdingstheologie als zelfverstaan van uit-
gebuite gelovigen, in: Tijdschr.v.Theol. 19 (1979) 147-163, hier: 159.



34 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Vorstellungen aus der Apokalyptik nährt, können wir also bei Schleiermacher

sicher nicht erwarten. Höchstens sind die Geschichten über das

Ende der Welt für ihn wichtig als eine in geschichtliche Kategorien
übertragene Darstellung eines Übergeschichtlichen. Dies ist das Wesen
des Mythos, so wie die Vision die irdische Darstellung eines Überirdischen

ist. Die prophetische Sprache verwendet beide Formen.
Was Schleiermacher mit seinen prophetischen Lehrstücken von der

Wiederkunft, der Auferstehung, vom Jüngsten Gericht und von der

ewigen Seligkeit beabsichtigt, ist mehr als nur die Darstellung der
Tatsache, daß die mythische und visionäre Struktur eschatologischer
Aussagen durchschaut wird. Die Bilder und Vorstellungen, die mit den
erwähnten eschatologischen Themen verbunden sind, sind nicht
willkürlich. Sie wurzeln im christlichen Selbstbewußtsein. Sie sind nämlich
Ausdruck des Glaubens an die Gemeinschaft der Kirche und des

Individuums mit Christus, eine Gemeinschaft, die auch nach Vollendung
und Tod fortdauert (§ 157,2 S. 410). Dieses christologische Motiv klingt
als letzter Grund der Theologie Schleiermachers durch alle Darlegungen

hindurch. Die Bilder lassen sich aber nicht aus der Christologie
ableiten. Nach Ansicht Schleiermachers vermag kein einziges Bild die

künftige Vollendung der Kirche und des individuellen Menschen richtig

zu veranschaulichen und zu fassen, einfach weil seiner Meinung
nach jede Analogie fehlt (§ 157,2 S. 409: «... aus Mangel aller
Analogie...»). Was den heutigen Theologen ein hermeneutisches Prinzip an
die Hand gibt: die gegenwärtige Erfahrung des in Christus bereits

vollzogenen Heiles, das nur noch als vollendet zu denken ist, um ein
Bild des eschatologischen Endes zu verschaffen13, lehnt Schleiermacher
eben ab. Das christliche Selbstbewußtsein vermag über den tatsächlichen

Zustand der Vollendung nichts auszusagen. Was Schleiermachers

Behandlung der Eschatologie von vielen hermeneutischen Eschatolo-

gien der heutigen Zeit unterscheidet, ist seine bescheidene Aufgabenstellung,

die sich trotzdem noch als schwierig genug erweisen wird. Ihm

13 K. Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen,

in: Schriften zur Theologie, Bd. 4 (1962) 401-428, insbesondere: 414—419; ders.,
Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg/Basel/Wien

1976, 414—416. Daß ein Vergleich zwischen Schleiermacher und Rahner nicht
zu gewagt ist, obwohl beide aus ganz verschiedenen konfessionellen Hintergründen
sprechen, geht doch wohl hervor aus E. Schroffner, a.a.O (Anm. 11), der auf S. 187
mittels einer Fussnote ausdrücklich auf die Vergleichbarkeit zwischen Schleiermacher
und Rahner hinsichtlich der Hermeneutik eschatologischer Aussage verweist.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 35

ist nicht an erster Stelle daran gelegen, den dogmatischen Kern der
eschatologischen Aussagen sicherzustellen, sondern die Aussagen als

prophetische Lehrstücke zu systematisieren, d.h., die Pluralität mythischer

und visionärer Bilder der Kirchenlehre in einem einzigen
konkreten Bild, in einem einzigen Szenario zu fassen, worauf sich dann alle
einzelnen Elemente systematisch zurückführen lassen.

II. Sich totlaufende Phantasiebilder:

Schwierigkeiten mit dem Auferstehungsszenario

Schleiermachers Probleme mit der Eschatologie sind also nicht so

sehr interpretatorischer, sondern systematischer Art. Systematisierung
von Bildern, Vorstellungen oder Szenarien über künftige Ereignisse, die

sich nicht durch gegenwärtige Erfahrungen verifzieren lassen, können
leicht in Produkte zügelloser Phantasie oder ungehemmter Spekulation
ausarten. Als Ausgleich appelliert Schleiermacher bei seinem Systema-

tisierungsversuch deshalb an Zeugnisse über Ereignisse in der Vergangenheit

und deren Auslegung. Namentlich zeigt sich hier wieder das

christologische Fundament seiner Eschatologie: die Wiederkunft Jesu
als Richter am Ende der Zeiten bildet für Schleiermacher den

Ausgangspunkt für die Konkretisierung oder Visualisierung der neuen
Form des Daseins nach Vollendung der Zeiten (§ 159,3 S. 421).

Doch sind mit der Wahl dieses einen Bildes der Wiederkunft Christi
als Ausgangspunkt noch nicht alle Schwierigkeiten gelöst. Innerhalb
der Grenzen dieses Bildes — das übrigens nicht als Darstellung kosmischer

Ereignisse verstanden werden darf, sondern als die in Kraft
tretende Wirksamkeit der «königlichen Gewalt Christi» (§ 160,2 S. 423) -
macht sich bereits die störende Wirkung des doppelten Interesses

bemerkbar, das Schleiermacher bei der Behandlung der Eschatologie
beherrscht: einerseits will er die Kirche in ihrem Zustand der Vollendung

darstellen und andererseits den Zustand der Seele im künftigen
Leben.

Es stellt sich immer wieder heraus, daß die Vereinigung dieser
beiden Interessen die Bilderreihe sprengt oder in Aporien versanden
läßt. Für Schleiermacher ist die Vollendung der Kirche eine Situation,
in der kein einziger Einfluß der «Welt» (sämtliche irdischen, konkreten,
geschichtlichen Phänomene) mehr die Kirche von ihrer durch Christus
intendierten Vollkommenheit abhalten kann. Voraussetzung für diesen



36 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Endzustand ist also der Bruch, die Diskontinuität mit der jetzigen
Situation. Hingegen läßt sich das künftige Leben des individuellen
Menschen nicht ohne Kontinuität denken; es geht um das Fort\eben
eines unverwechselbaren Individuums mit einer eigenen Geschichte.
Für den Endzustand der Kirche bietet sich die Vorstellung einer abrupten

und bedingungslosen Beendigung der jetzigen Situation, des

Überganges zu einer vollkommen anderen und absolut unvergleichbaren
neuen Daseinsform an; für das künftige Leben von Individuen eignet
sich eher die Vorstellung einer allmählichen Entwicklung. Hier ist die
Rede von einem fortschreitenden Prozess von einem Zustand in den
anderen, wobei der Erhalt essentieller Verbindungslinien wesentlich ist
(§ 159,1 S. 417).

Diese Doppelgleisigkeit verhindert Schleiermacher, die prophetischen

Lehrstücke zu einem einzigen zusammenhängenden Bild zu
verbinden. Im Gegensatz dazu steht das traditionelle Kirchenszenario, das

in der Wiederkunft Christi als Richter Kontinuität mit der vergangenen
Zeit sieht. Auferstehung des Fleisches ist die Verherrlichung des «alten»
Leibes; Himmel und Hölle sind die Vergeltung für das individuell zur
Verantwortung gerufene Leben. Gleichzeitig betrachtet das traditionelle

Kirchenszenario diese Wiederkunft auch als den Anfang des

neuen Aeons, des Reiches Gottes, des neuen Himmels und der neuen
Erde. Mit dieser Betrachtungsweise kann sich Schleiermacher aber

nicht zufriedengeben. Nicht nur, weil dieses Szenario zu realistisch oder
zu mythisch wäre, sondern vor allem, weil darin die Harmonisierung
zwischen der individuellen und kosmischen Eschatologie seiner
Ansicht nach nur scheinbar ist. Immer wieder stößt er bei konsequenter
Auslegung der in der Überlieferung angebotenen Vorstellungen auf
Aporien. Dies zeigt sich besonders deutlich am Bild der Auferstehung
des Fleisches - im klassisch gewordenen Szenario das Bild, in dem
individuelles Fortleben und Vollendung des alten Aeons wie kein
anderes anscheinend mühelos ineinander überfließen.

Auferstehung des Fleisches: Kontinuität oder Bruch mit dem jetzigen
Lehen

Die Auferstehung des Fleisches ist für Schleiermacher das geeignetste

Bild, um den Glauben an das Fortleben des Individuums auszudrük-
ken (§ 161 S. 426). Das erscheint auf den ersten Blick erstaunlich für
den Plato-Übersetzer, der Schleiermacher auch war, und für den Theologen,

dessen Anthropologie W. Schultz ein Erbe der griechischen



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 37

dualistischen Denkweise über Wesen und Erscheinung nannte.14 Den
oft zu Recht — und ebensooft zu Unrecht — Plato und dem Piatonismus
zugeschriebenen Dualismus des Scheines des sterblichen Leibes und des

Wesens der unsterblichen Seele15 übernimmt Schleiermacher nicht,
wenn er das Fortleben des individuellen Menschen begründen will. Das
Bild der aus dem Gefängnis des Leibes herausbrechenden Seele als

Ausdruck der menschlichen Unsterblichkeit ist bei ihm nicht zu finden.
Die Seele kann nicht ohne leibliches Leben gedacht werden.16

Im Bild der Auferstehung des Fleisches vereinen sich in einer

glücklichen Weise Schleiermachers anthropologische Erkenntnisse und
das Zeugnis des christlichen frommen Selbstbewußtseins. Eine
philosophische Begründung der Unsterblichkeit kann er in seiner Dogmatik
nicht gelten lassen (§ 158,1 S. 410—413). Aber die hypostatische
Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in Christus und seine

Himmelfahrt gehören zum Wesen des christlichen religiösen
Selbstbewußtseins. Sie sind Ausdruck des Glaubens an die Fortdauer der
persönlichen Existenz (§ 158,2 S. 413-415), dem in der Zeit Jesu durch die

geläufige Vorstellung der Auferstehung Form gegeben wird. Das Eigene,

das die Verkündigung Jesu der jüdischen Glaubenstradition der

Auferstehung hinzugefügt hat, ist die Überzeugung, daß Auferstehung
eine plötzliche Unterbrechung des normalen Verlaufs des Erdenlebens

(§ 161, Leitsatz) ist. Letzteres nun droht die Brauchbarkeit der
Auferstehungsvorstellung wieder ganz zu zerstören. Zwar erwähnt Schleiermacher

mit keinem Wort die apokalyptischen Spekulationen und
Visionen vom göttlichen Eingreifen in die alte Welt, die - wie heute

allgemein anerkannt wird — den Hintergrund der eschatologischen
Verkündigung jesu bilden. Der Haken liegt in seiner entmythologisierten

und entapokalyptisierten Auffassung von der Auferstehung weiter-

14 W. Schultz, Schleiermachers Theorie des Gefühls und ihre theologische Bedeutung,

in: ZThk 53 (1956) 75-103; und ders., Das griechische Ethos in Schleiermachers
Reden und Monologen, in: Neue Zeitschr.fsjst.Theol. u. Religionsphil. 10 (1968) 261—

288.
15 W.A. de Pater hat in seinem Buch Immortality. Its History in the West, Leu-

ven/Amersfoort 1984, 26-40, dieses Mißverständnis nochmals begründet widerlegt.
16 «Wir sind uns so allgemein des Zusammenhanges aller, auch unserer innerlichsten

und tiefsten Geistestätigkeiten mit den leiblichen bewußt, daß wir die Vorstellung eines
endlichen geistigen Einzellebens ohne die eines organischen Leibes nicht wirklich
vollziehen können; ja, wir denken den Geist nur als Seele, wenn im Leibe, so dass von einer
Unsterblichkeit der Seele im eigentümlichen Sinne gar nicht die Rede sein kann ohne
leibliches Leben». - GL § 161,1 S. 424.



38 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

hin bei der abrupten Unterbrechung, die nach eigenem Bekunden zum
Wesen der Verkündigung von Christi Auferstehung gehört.

Schleiermacher gerät hier sichtbar in Bedrängnis. Einerseits paßt
der abrupte Übergang in ein total anderes Leben ausgezeichnet in seine

Vorstellung von der Vollendung der Kirche. Andererseits zeigt er, daß

es ihm auch keinerlei Schwierigkeiten bereiten würde, die Auferstehung

so darzustellen, daß ein fließender Übergang des jetzigen Lebens
ins künftige deren logische Folge ist. Im Grunde betont er eben

letzteres, wenn er als Charakteristik der Auferstehung des Leibes die
Bewußtseinsidentität zwischen dem Leben hier und jetzt und dem

künftigen Leben nennt («die Stetigkeit des Bewußtseins»). Auferstehung

ist für ihn die Wiederherstellung oder die Fortführung einer
möglichst gleichbleibenden Situation. Das gewährleistet, daß die
psychologischen Bedingungen vorhanden sind, die es ermöglichen, sich im
künftigen Leben ans frühere Leben zu erinnern. Schleiermacher bevorzugt

ganz offensichtlich diese Vorstellung von der Auferstehung, und
sie paßt auch in die romantische und idealistische Auffassung von
Wirklichkeit als sich organisch entwickelndem Leben, ohne abrupte
Übergänge oder übernatürliche Interventionen. Er trifft jedoch keine
klare Wahl, weder für die eine noch für die andere Vorstellung. So stellt
er weiterhin fest, daß das Bild der Auferstehung ihn in eine Aporie
führt: was dem einen Interesse zugute kommt, tut dem anderen
Abbruch (§ 161,1 S. 425).

Zu dieser Feststellung gelangt Schleiermacher häufig in diesen

Paragraphen der «Glaubenslehre». Die Zielvorstellung seiner Dogmatik ist

es ja, das Christentum in jeder Hinsicht in Harmonie mit dem Lebensgefühl

der zum Bewußtsein gekommenen «Bildungsbürger» zu bringen.
Dabei steht Perpetuierung an erster Stelle, und vor allem Perpetuierung
des bewußten Subjekts, was sich im Unsterblichkeitspostulat der

Vernunftsreligion reflektiert. Schleiermacher will aber nicht, daß diese

Zielsetzung das dominierende Modell der Eschatologie wird. Denn er

gibt seine Vorstellung von der Vollendung der Kirche, die in strikter
Diskontinuität zum Leben der Kirche hier und jetzt steht, nicht auf.

Andererseits: sein non liquet führt ihn auch nicht zurück in die orthodoxe

Vorstellungswelt von der Auferstehung des Leibes und dem Ende

der Welt. Seine Unschlüssigkeit läßt so einer allmählichen Säkularisierung

von Teilen der Eschatologie Raum.
Dasselbe Bedenken mit noch konkreteren Folgen tritt auf, wenn

Schleiermacher sich mit der Frage befaßt, auf die das Hauptinteresse der



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 39

Menschen aller Zeiten, sicherlich aber jener seiner Zeit zielt: die Frage,
was unmittelbar nach dem Tod geschieht. Von der Lehre der
Auferstehung des Fleisches aus formuliert: wann findet die Auferstehung
statt, unmittelbar nach dem Tode oder nach einer Zwischenzeit? Und
falls nach einer Zwischenzeit: wie sollte man sich diese dann vorstellen?

Auferstehung: nach dem Seelenschlaf, nach dem individuellen Genuß der

Seligkeit oder unmittelbar nach dem Tode

Die erste Möglichkeit, die betrachtet wird - der Seelenschlaf -, zielt
auf die Anthropologie aus der Zeit vor der Apokalyptik. Im früh-
semitischen Menschenverständnis ist das Leben im Gegensatz zu den
Unsterblichkeitskulten der Nachbarvölker Israels so ausschließlich mit
der leiblich-endlichen Daseinsweise verknüpft, daß der Zustand des

Menschen nach dem Tod nur als ein Schatten- oder Schemendasein in
der Sche'ol17 gedacht werden kann. Schleiermacher widersetzt sich
dieser Vorstellungsweise nicht ausdrücklich. Da die Schrift — d.h. konkret

für Schleiermacher: die neutestamentlichen Schriften! - und das

christliche Bewußtsein die Vorstellung eines Seelenschlafes nicht
ausschließen, ließe sich der Zustand unmittelbar nach dem Tode so

vorstellen, daß es, unter der Voraussetzung einer gemeinsamen gleichzeitigen

Auferstehung am Ende der Zeiten aus der Sicht des subjektiven
Erlebnisses keine Zwischenzeit gäbe, sondern alle Toten den gleichen,
jeglichen Begriff einer (Zwischen-) Zeit nivellierenden Seelenschlaf

geniessen würden. Bedenken ergeben sich aber für Schleiermacher aus

seinen psychologischen Ansichten, vor allem hinsichtlich des

Erinnerungsvermögens des Menschen. Offensichtlich beeinflußt Zeit - sogar
unbewußt vergangene Zeit — die Kontinuität, die die Erinnerung
zwischen dem Auferstehungszustand und der früheren Lebenssituation

zustandebringen muß.

Die Anziehungskraft der Vorstellung des Seelenschlafes (vgl.
1 Thess. 4,13—15) liegt neben dem Zugeständnis der Unwissenheit in

bezug auf diesen Punkt somit in der Möglichkeit, das in gnostischem

17 Vgl. H. Ringgren/K.-J. Illmann/H.-J. Fabry, eine Art «mut» (tot), in: ThWAT
4 (1984) 763-787, insbes. 783 (und Literatur); F.P. Fiorenza/J.B. Metz, Der Mensch als
Einheit von Leib und Seele, in: Mysterium Salutis, Bd. II, Zürich/Einsiedeln/Köln 1968,
584—632: Das hebräische Menschenverständnis (589-593); H. Sonnemans, Seele -
Unsterblichkeit - Auferstehung. Zur griechischen und christlichen Anthropologie und
Eschatologie Freiburger theologische Studien 128), Freiburg/Basel/Wien 1984, 293-
354 (mit Literatur).



40 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Sinne ausgelegte dualistische Leib-Seele-Schema zu vermeiden. Auch
Schleiermacher hängt einem anthropologischen Monismus an. Aber
daraus folgert er nicht, daß der leibliche Tod total ist und es keine

Fortführung von bewttßtem Leben nach dem Tod gibt. Neben dem
Seelenschlaf erwägt er sogar ernsthaft eine zweite Möglichkeit, nämlich
einen Zwischenzustand in bewußter Gemeinschaft mit Christus. Das

impliziert die Möglichkeit eines Zustandes vollkommener Glückseligkeit,

die die Gemeinschaft mit Christus ohne die Einschränkungen des

Erdenlebens schenkt. Im Grunde geht es hier um eine Vorstellung, in
der die Seele vom Leib getrennt (anima separata) das ewige Leben

genießt und die göttliche Wesenheit schaut, «nulla mediante creatura»,
wie Benedikt XII. es in der berühmten Konstitution Benedictas Deus

vom 29. Januar 1336 über das Schicksal des Menschen nach dem Tode
formuliert (DS 1000).

Während des Abwägungsverfahrens, das Schleiermacher auch bei
dieser Möglichkeit wieder anwendet, weist er auf die Schwierigkeit hin,
die diese Vorstellung mit sich bringt. Die Auferstehung des Fleisches

wird auf diese Weise überflüssig. Sie kann der Seligkeit des ewigen
Lebens nichts hinzufügen. Im Gegenteil, eine Wiedervereinigung mit
dem Leibe könnte einen Rückschritt bedeuten (§ 161,2 S. 427). Dieser
Einwand wird heute durch viele Theologen geteilt, die das christliche
Glaubensbekenntnis des ewigen Lebens mit der Auferstehung des Leibes

und nicht mit der Unsterblichkeit einer rein immateriellen, für sich
bestehenden Seele verknüpfen möchten. Außerdem ist für Schleiermacher

die Sorge bezüglich einer Verbindung des persönlichen Fortlebens
mit der Vollendung der Kirche typisch. Völlig gemeinsames Leben mit
Christus bedeutet für individuelle Personen vor der Auferstehung des

Fleisches unter Beibehaltung einer Bindung am früheren Erdenleben
(das «stetige Bewußtsein») Antizipierung der Vollendung. Vollendung
ist für Schleiermacher jedoch mit der Vollendung der Kirche verbunden,

und die Vorstellung, daß jene Vollendung eben im Abbruch aller
Bindungen ans frühere irdische Dasein besteht, möchte Schleiermacher
unter keiner Bedingung aufgeben. Die subtile Lösung, die er dafür
vorschlägt, befriedigt aber ihn selbst auch nicht. Die Lösung besteht

darin, daß die Gemeinschaft der individuellen Seele mit Christus in der
Zwischenzeit vor der Auferstehung zwar nicht verneint wird, aber die
Gemeinsamkeit und die Wirksamkeit dieses Lebens in Christus mit der
Auferstehung verbunden werden, d.h. mit der Vollendung der Kirche.
Schleiermacher ist auch hier nicht imstande, beide Interessen harmo-



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 41

nisch in einem Bild zusammenzudenken. Das Bild der selbständig
außerhalb des Leibes existierenden Seele ergibt die angestrebte Harmonie

jedenfalls nicht (§ 161,2 S. 427).
Aus diesen Aporien hatten längst vor Schleiermacher manche

Reformatoren und reformatorische Bekenntnisschriften gefolgert, daß

die gleichzeitige plötzliche Auferstehung mit kosmischen Dimensionen
am Ende der Zeiten als Vorstellung aufgegeben werden muß und die

Auferstehung bzw. die Vereinigung mit Christus oder der Ausstoß aus

jener Gemeinschaft unmittelbar nach dem Tode individueller Personen
stattfindet.18 Die Zwischenzeit und die selbständig fortlebende Seele als

Überbrückung jener Zwischenzeit sind nach dieser Auffassung überflüssige

Konstruktionen. Schleiermacher erwähnt die Möglichkeit der
Auferstehung unmittelbar nach dem Tode auch. Aber er weist sofort auf die

Folgen einer solchen Vorstellung hin. Den verherrlichten Leib erhalten
die Toten, die dafür in Betracht kommen, nach jener Auffassung sofort
nach ihrem Tode. Welche Bedeutung haben dann noch die biblischen

Vorstellungen der gleichzeitigen Auferstehung aller Toten am Ende der
Zeiten, verbunden mit großen kosmischen Veränderungen?19 Den
Verzicht auf diese Vorstellungen betrachtet Schleiermacher vor allem
als ein Zugeständnis an das Streben nach ununterbrochenem
Zusammenhang mit dem Erdenleben und als eine Bedrohung auch der
Vollendung der Kirche. Ganz offensichtlich ist hier, daß er sich diese nicht
anders vorstellen kann als in Verbindung mit dem direkten Eingreifen
Gottes in die Geschichte.

Schleiermacher geht von einer Sachlage aus, in der ihm nichts
anderes übrig bleibt als festzustellen, daß das biblische Interventionsmodell,

das Diskontinuität impliziert, und das naturwissenschaftliche
Auslegungsmodell, das Zusammenhang und Allmählichkeit ermöglicht,

miteinander konkurrieren. Auch hier scheut Schleiermacher sich

vor den Konsequenzen einer Wahl.

18 Schleiermacher zitiert Expositio simplex XXVII S. 86: «Credimus enim fideles
recta a morte corporea migrare ad Christum... Credimus item infideies recta praecipitari in
tartara».

19 «Dazu gehört aber auf der einen Seite, daß die Seele den neuen Leib schon habe,
indem sie von dem alten getrennt wird, eine Vorstellung, welche man auch häufig
angenommen findet; auf der andern Seite muß alsdann wohl das gleichzeitige jüngste
Gericht, mithin auch, weil der angegebene Zweck gänzlich wegfällt, die persönliche
Wiederkunft nicht minder bildlich verstanden werden als die allgemeine gleichzeitige
Auferstehung.» - Gl. § 161,2 S. 427-428.



42 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Das Leben der Auferstandenen : ewige Seligkeit der Frommen nach dem

Jüngsten Gericht

Innerhalb des klassischen Szenarios ist die Auferstehung ein Ereignis

in der Endzeit. Gleichzeitige Auferstehung aller Toten und
Verwandlung der noch Lebenden (vgl. 1 Thess. 4,13-17), das Jüngste
Gericht, die Scheidung der Seligen von den Verdammten (vgl.
Mt 23,31-36), die Erteilung des ewigen Lebens und der ewigen Strafe

(vgl. 2 Thess 1,8-10) sind die aufeinanderfolgenden Szenen in diesem
kosmischen Drama. Außerstande, die biblischen Vorstellungen zu einer
zusammenhängenden Alternative zurückzuführen, ist Schleiermacher

gezwungen, auch diese kosmischen Vorstellungen von seinem zweifachen

Ausgangspunkt aus - dem individuellen Fortleben und der
Vollendung der Kirche - zu analysieren. Es fällt ihm nicht schwer, die

gegenseitigen Inkonsequenzen aufzuzeigen.
Warum noch ein Gericht, wenn bereits ein Unterschied bei der

Auferstehung zwischen den auferstandenen Leibern der Auserwählten
und Verdammten gemacht worden ist? Und wenn dies nicht der Fall ist,
was ist dann der Zweck einer allgemeinen Auferstehung, wenn beim
Gericht wieder Änderungen stattfinden (§ 161,3 S. 428)? Was ist der
Sinn einer Scheidung beim Jüngsten Gericht, wenn die Auserwählten
gerade das Gegengewicht der Verdammten benötigen, um zur
Vollkommenheit zu gelangen - hier zeigt sich Schleiermacher abhängig
von Schellings Lehre der organologischen Gegensätze - oder wenn die

Seligkeit der Auserwählten auch ohne Scheidung erreicht werden kann
(§ 162,2 S. 432)?

Was Schleiermacher hier mit dem nötigen analytischen Scharfsinn

zeigt, ist die Unhaltbarkeit des Bemühens in der kirchlichen Dogmatik,
die Bilder und Vorstellungen aus verschiedenen Traditionsschichten
und aus der Theologie des Neuen Testaments zu einem einheitlichen
Ganzen zu montieren, das gleichsam ein Drehbuch für das Ende der

Zeiten ergeben muß. Wenn ein solches Bemühen zu Ende gedacht wird,
fragt es sich, ob nicht Rachsucht, Willkür oder Magie im Auftreten des

göttlichen Endrichters anzunehmen sind (§ 162,1 S. 430; § 162,2 und 3

S. 432).
In diesem Punkt bricht Schleiermacher resolut mit seiner Loyalität

gegenüber der überlieferten Kirchenlehre. Sich Origenes anschließend,

interpretiert er die Scheidung beim Jüngsten Gericht als innere Scheidung

zwischen Gutem und Bösem im Menschen selbst, und nicht als



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 43

eine äußere Scheidung zwischen Guten und Bösen (§ 162,1 S. 430).
Diese Wahl einer inneren Scheidung, einer horizontalen Scheidung/«?
Menschen selbst statt einer vertikalen zwischen den Menschen, impliziert

die Leugnung der Ewigkeit der Höllenstrafen: letzten Endes werden

alle Menschen in der Gemeinschaft mit Christus versöhnt werden.
Die Apokatastasislehre, die Schleiermacher so rehabilitiert, ist eine

Folge seines Versuchs, sich eine Vorstellung von dem Leben der
Auferstandenen unter Zugrundelegung seiner ekklesiologischen, christolo-
gischen und anthropologischen Ausgangspunkte zu bilden. Auffällig ist,
daß gegenwärtige eschatologische Reflektionen, die von einer stark

philosophisch orientierten Theologie angestellt werden20, auch zu einer
derartigen Schlußfolgerung kommen. Eine eingehendere Analyse von
Schleiermachers Ringen mit der Vorstellung vom Leben der Auferstandenen

ist allein schon aus diesem Grunde aufschlußreich. Unsterblichkeit,

konkreter: das Leben der Auferstehung des Fleisches, auf die

Gläubigen beschränkt, hatte Schleiermacher schon früher unter Hinweis

auf die hypostatische Vereinigung von Gott und Mensch in Jesus

(§ 158,2 S. 413-415) abgelehnt. Bei der Wiederkunft Christi am Ende
der Zeiten wird es also bei den Auferstandenen grosse Unterschiede

geben nach Maßgabe bereits erreichter Heiligung und Sündigkeit, in der
Menschen noch gefangen sind. Schleiermacher kann aufgrund seiner
bereits öfter dargelegten Uberzeugung vom Zusammenhang («stetige
Selbigkeit») zwischen dem irdischen und dem künftigen Leben nicht
annehmen, daß die Gemeinschaft mit Christus oder das Anschauen
Gottes durch die Auserwählten zugleich die völlige Heiligung der
Auferstandenen herbeiführt (§ 162,1 S. 430; § 163,1 S. 434). Andererseits
ist eine allmähliche Steigerung zu einer immer größeren Vollkommenheit

so sehr an die Entwicklungsbedingungen des Erdenlebens gebunden

- man denke an die Bedingung von Gegensätzen zwecks Wachstum
in der romantischen Auffassung vom Leben -, daß sich nicht die
Vollendung der Kirche, sondern eine Wiederholung des jetzigen Lebens
vollzieht (§ 163,1 S. 435).

Nach Feststellung dieser soundso vielten Aporie, die übrigens
immer deutlicher zeigt, daß Schleiermacher eine allmähliche Entwicklung

einem Eingreifen in die bekannte Gesetzmäßigkeit vorzieht, kon-

20 Ein treffendes Beispiel ist L. Gilkey, Reaping the Whirlwind. A. Christian
Interpretation of History, New York 1976, 297-298, worin er sich auf den Initiator der
Prozeßphilosophie, A.N. Whitehead, beruft.



44 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

zentriert er sich auf den Inhalt des Lebens der Seligen. Er gelangt zur
Schlußfolgerung, daß das Anschauen Gottes als eine Modalität des

jetzigen Gottesbewußtseins besteht mit dem Unterschied, daß, was jetzt
immer vermittelt (vgl. § 5) und unerreichbar ist, dann unvermittelt,
ohne Streit, ohne Hemmung und total stattfinden kann: den lebenden
Gott in allem und mit allem in einem lauteren und reinen Schauen («so

wären wir vollkommen heimisch bei Gott» - § 163,2 S. 436) sehen. Der
bereits seit den Reden vorhandene pantheistische Schein von Schleiermachers

Religionsauffassung läßt sich im Entwurf der Vollendung
nicht verkennen.

Allmählich zeichnen sich deutliche Umrisse in Schleiermachers

prophetischen Lehrstücken von der Eschatologie ab, trotz der Tatsache,
daß Schleiermacher auch hier wieder eingestehen muß, daß entweder
die Kontinuität des irdischen Gottesbewußtseins oder die Vollendung
der Kirche durch die Verwirklichung der beschriebenen visio beatifica

gefährdet wird. Hätte er statt zweier Ausgangspunkte nur einen zur
Beurteilung der analysierten Vorstellungen und zur Darstellung der

eigenen Interpretation gewählt, so wäre ein recht zusammenhängendes
Bild entstanden. Schleiermachers religiöse Anthropologie bietet ihm
sämtliche Möglichkeiten, eine weitgehend entapokalyptisierte und
entmythologisierte Vorstellung der Genese des Gottesbewußtseins in der
Stunde der mystischen Erfahrung zu bilden und diese zu deren allmählicher

Vollendung im Leben nach der Auferstehung des Fleisches
weiterzuführen. Aber das stände dem Stellenwert, den die Eschatologie in
der Ekklesiologie und in der Erwartung der Vollendung der Kirche
innehat, entgegen. Diese vertragen keine Kontinuität. Zwei Vorstellungen

des Telos der Geschichte (vgl. § 11) sind einander diametral

entgegengesetzt. Dabei fällt auf, daß das soziale Moment nicht einmal so

sehr im Gegensatz zum individuellen steht. Vielmehr ist es die
Vorstellung von der Vollkommenheit bzw. Vollendung, die der Grund für
die Aporien ist. Denn die individuelle Zukunftserwartung über den Tod
hinaus gestattet eine Vermischung der gegenwärtigen irdischen
Bedingungen mit dem Vollkommenheitsideal, aber die Erwartung angesichts
des Endzieles der Christengemeinschaft eben nicht.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 45

III. Erlösung und Vollendung: Schleiermachers Auffassung
von der Auferstehungslehre im System der «Glaubenslehre»

Daß Schleiermacher die Lehre von den letzten Dingen in Form
prophetischer Lehrstücke dargestellt und dabei gleichzeitig ganz deutliche

Vorstellungen von Kirche, Auferstehung des Fleisches und vom
Verhältnis zwischen Christus, dessen Erlösungswerk und dem religiösen

Menschen vertreten hat, zeigt, welch (hohe) Ansprüche er an die

Dogmatik als Glaubenslehre der Kirche stellt. Er vermochte nicht, zwei

Aussagereihen in einem Bild zusammenzubringen und so den
höchstmöglichen Grad der Bestimmtheit zu erreichen, den er von dogmatischen

Sätzen verlangte (§16 Leitsatz). Viele Theologen waren während
der vergangenen anderthalb Jahrhunderte weniger aufrichtig, andere

dagegen noch rigoroser. Wer kann behaupten, daß der eine für Kirche
und Theologie von größerer Bedeutung war als der andere?

Fortschritte in der historisch-kritischen Bibelforschung haben die

enorme Vielfalt in den eschatologischen Entwürfen im Evangelium des

Alten und des Neuen Testaments aufgedeckt. Damit ist die Unmöglichkeit,

auf der Vorstellungsebene zu einem einheitlichen Szenario zu

gelangen, sonnenklar geworden. Schleiermacher hat mit seinen Fragen
nach dem Zusammenhang der Vorstellungen von den letzten Dingen in
der traditionellen biblischen Lehre dieses Ergebnis der historisch-kritischen

Forschung im Grunde genommen antizipiert. Aber sogar diese

Vorahnung und seine Versuche, in der letzten Nummer eines jeden

Paragraphen durch alle Bilder hindurch den Kern oder das Wesen der
überlieferten Vorstellungen zu treffen, enttäuschen letzten Endes. Ist
das auf die hohen Ansprüche, die Schleiermacher an sich stellt und über
die er dann selbst stolpert, zurückzuführen? Oder sind etwa Systemfehler

in seiner Behandlung der Eschatologie zu entdecken? Im letzteren
Fall ist Schleiermachers Eschatologie gerade auch für unsere Zeit noch
immer relevant. In zumindest drei Punkten ist der dogmatische Raster,
den Schleiermacher in seiner Eschatologie anwendet, mangelhaft, weshalb

er das Lehrstück von der Auferstehung des Fleisches nicht
befriedigend lösen kann. Es handelt sich um sein Verständnis von Zeit und

Ewigkeit, um seine Auffassung vom Verhältnis zwischen Christus und
der Auferstehung der Toten und schließlich um seine grundsätzlichen
Stellungnahmen angesichts von Gott, Mensch und Religion.



46 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Zeit und Ewigkeit

Der erste Punkt, bei dem Schleiermachers Eschatologie versagt, ist
für eine Lehre von der Auferstehung des Fleisches wesentlich: die

Zeitvorstellung. W. Ölsner wirft Schleiermacher vor, daß er Zeit und

Ewigkeit nicht unterscheidet.21 Laut Ölsner anerkenne Schleiermacher

nicht, daß das Leben der Auferstandenen nicht länger durch Zeit, durch
die Abfolge von früher und später, sondern durch die Ewigkeit, das

Fehlen von Zeit, Entwicklung, Wachstum und Evolution bestimmt
wird.

Damit löst Ölsner Schleiermachers Problem wohl sehr radikal.
Schleiermacher kennt diese Radikalität nicht. Er läßt nicht ab, eine

Möglichkeit zu suchen, die Vollendung der Kirche, die einen Abbruch
jeder irdischen Zeit voraussetzt, mit der eschatologischen Zukunftserwartung

der einzelnen Christen zu kombinieren, die in irgendeiner
Form von Fortleben, einer Verlängerung der irdischen Zeit besteht.

Die Lösung Ölsners gründet auf der Dialektischen Theologie. Diese

Lösung hat etwas sehr Verlockendes. Wenn die Zeit zu bestehen aufhört
und die Toten im Augenblick des Todes ins ewige Leben der
Auferstandenen eintreten, ist eine mühselige Zwischenzeit-Konstruktion
einer leiblosen Seele (anima separata) überflüssig; die Identität des

Menschen im irdischen und himmlischen Zustand braucht nicht mehr
durch eine natürliche Unsterblichkeitslehre zustandegebracht zu werden,

und alle apokalyptischen Szenarien von der Auferweckung der
Toten aus ihren Gräbern bis zu kosmischen Endzeitphänomenen und

göttlichen Gerichten sind hinfällig. Schließlich bedeutet die Tatsache,
daß die Toten alle Zeit hinter sich lassen, daß sie sich der theonomen
Wirklichkeit der Ewigkeit vollständig ergeben. Darin verwandelt Gott
den Menschen zu einer neuen Kreatur. So gewährleistet die göttliche
Wirklichkeit Auferstehung, ewiges Leben und Kontinuität in einem -
sie «übergeht» die natürlichen Endlichkeits- und Zeitkategorien.

Aus der Sicht dieser späteren Eschatologie bekommt man den
Eindruck, daß Schleiermachers Probleme mit der Auferstehung gelöst
wären, hätte er nur den Unterschied zwischen Zeit und Ewigkeit
ernstergenommen. Aber so einfach liegt die Sache nicht. Denn hat
Schleiermacher selbst nicht schon in den Reden die übliche Auffassung von
Zeit als meßbarem Abstand zwischen früher und später entscheidend

21 W. Ölsner, a.a.O. (Anm. 7) 15.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 47

korrigiert, indem er über die Ewigkeit des Augenblicks sprach?22
E. Quapp hat Schleiermacher aufgrund der (mystischen) Manifestation
und der Erfahrung von Gott im Augenblick sogar mit W. Herrmann,
dem Lehrer von K. Barth, und mit R. Bultmann verglichen.23

Nun hat es den Anschein, daß Schleiermacher in seiner Glaubenslehre

die Radikalität aufgegeben hat, die er in den Reden und Monologen in
diesem Punkt vertrat. Dort verkündigte er die konkrete Anwesenheit
des Heiles im Jetzt, beispielsweise in der idealen («unsichtbaren») Kirche

auf Kosten der Voraussicht eines künftigen individuellen Fortlebens.

Aber bei genauerem Hinsehen zeigt sich, daß Schleiermacher
auch in der Glaubenslehre von einer präsentischen Heilsauffassung
ausgeht, wie F. Jacob in seiner Untersuchung der Geschichte und Welt bei
Schleiermacher darlegt.24 Denn die Auffassung von der Dogmatik als

der Beschreibung christlicher frommer Gemütserregungen (§ 31, Leitsatz)

impliziert eine Konzentration auf das bereits anwesende, auf das

präsentische Heil. Nur ist Schleiermacher in der Glaubenslehre geneigt,
größeren Wert auf die Autorität der Schrift zu legen, was der Grund
dafür ist, daß er die biblische Vorstellungswelt nicht ohne weiteres
verwerfen will.

Worin besteht dann genau der Unterschied zwischen Schleiermachers

Kritik an den traditionellen Vorstellungen der Auferstehung des

Fleisches und zum Beispiel der Kritik der Dialektischen Theologie Beide

sprechen doch im Zusammenhang mit der Lehre der Auferstehung der
Toten über das Zurücklassen der Zeit und das Eintreten in die Ewigkeit?

Der Unterschied besteht vor allem darin, daß Schleiermacher das

Eintreten in die Ewigkeit nicht bis nach dem Tode oder bis in die
Endzeit hinausschiebt, sondern schon im jetzigen Leben beginnen läßt:
in Augenblicken des Ewigkeitserlebnisses oder, wie in der Glaubenslehre,

im Grunde genommen bereits durch die Teilhabe der Christen an der

Erlösung in Christus. Diese Tendenz einer strikt präsentischen
Eschatologie hat in unserer Zeit als alternative Interpretation der klassischen

Eschatologie, namentlich in der angelsächsischen Welt und in Tillichs
«Eternal now» ebenfalls Nachfolge gefunden.25 Aber auch hier gibt es

22 Siehe den Anfang dieses Artikels.
23 E.H.U. Quapp, Der Gott des Augenblicks, in: Archivio di Filosofia (s. Anm. 7)

519-531.
24 F. Jacob, Geschichte und Welt in Schleiermachers Theologie, Berlin 1966, 52-54.
25 Für eine Übersicht über diese Interpretationslinie, s. H.-E. Mertens, Tendenzen

in de engelstalige eschatologie, in: Tijdschr v. Theol. 21 (1981) 407—421.



48 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

wiederum einen wichtigen Unterschied: Schleiermacher läßt die
religiöse, mit Ewigkeitserfahrung ausgefüllte Zeit bis in den und nach dem
Tod fortdauern. Für ihn gilt nicht die Tot-ist-tot-Option, die die
Dialektische Theologie explizit teilt mit der auf alltäglicher Beobachtung
beruhenden These vom «natürlichen Tod» und die auch mehr oder

weniger der selbstverständliche Ausgangspunkt der präsentischen
Eschatologie vieler Zeitgenossen ist. Für Schleiermacher ist der Tod
kein kritischer Punkt, keine absolute Katastrophe. Denn für den
religiösen Menschen, genauer: für den Christen, der durch die Erlösungstat
Christi in seinem Gottesbewußtsein gestärkt und in die Gemeinschaft
mit Christus aufgenommen ist, gibt es keine völlige Diskontinuität
zwischen dem Leben vor und nach dem Tode. Die aufsteigende
Entwicklungslinie, die Schleiermachers Zeitauffassung charakterisiert,
bewirkt, daß er den Tod, auch in seinen Predigten, merkwürdig gelassen,

sogar optimistisch, ins religiöse Lebensprojekt einfügen kann.26

Die Behauptung, daß Schleiermachers Zeitauffassung an seinem

unbefriedigenden Durchdenken der Auferstehungslehre schuld sei, ist
also sehr viel schwieriger aufrechtzuerhalten, als Olsner meint. Die
Schwierigkeit liegt vor allem darin, daß es kein deutliches Kriterium
gibt, um die eine Auffassung von Zeit und Ewigkeit zu verwerfen und
die andere als authentisch christlich anzuerkennen. Die Zeitvorstellung
der Bibel oder des kirchlichen Dogmas kann nicht als solches fungieren.
Sie ist durch die damals herrschenden kulturellen Auffassungen
bestimmt. Damit fällt die Möglichkeit weg, Schleiermachers Auffassungen

von Zeit und Ewigkeit als weniger religiös oder christlich zu
bezeichnen als jene der Dialektischen Theologie. Beide unterscheiden sich

von einer biblizistischen oder fundamentalistischen Wiederholung
durch ihr Bestreben, das Wesen der christlichen Botschaft von der

Auferstehung des Fleisches aus den apokalyptischen und aus anderen
Zeit- und Räumlichkeitsvorstellungen zu schälen und in den veränderten

kosmologischen und anthropologischen Modellen unserer Zeit
erneut zum Ausdruck zu bringen.

26 Schlagende Beispiele gibt W. Trillhaas, Schleiermachers Predigt, Leipzig 1933

(Berlin 21975) 119—130, «Predigten über den Tod». Auch in den Predigten über das

Leiden Jesu ergibt sich eine «völlig optimistische Todesauffassung» (60). Trillhaas folgert:
«Der Karfreitag wird somit in Vorwegnahme der Osterereignisse als der Beginn einer
neuen Welt bezeichnet, die prinzipiell ins Dasein getreten ist und nur noch extensiver
Entfaltung bedarf» (64).



:Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 49

Ein anderes Kriterium wäre die kritische Frage, ob der Ansatz der

Dogmatik Schleiermachers bei den menschlichen Erfahrungen und
somit bei einer immanenten Zeitauffassung nicht den Anteil Gottes an
den letzten Dingen und an der Auferstehung des Fleisches verflacht.
Aber auch dieses ist wenig ergiebig. Denn Schleiermacher versucht,
Gottes schaffendes Handeln in und nach dem menschlichen Leben

völlig zur Geltung kommen zu lassen. Für ihn ist Ewigkeit - nun nicht
als Veränderung des normalen Zeitverlaufs, sondern als eine nur Gott
zukommende Eigenschaft gesehen — nichts anderes als die überall
anwesende göttliche Ursächlichkeit, Bedingung für das Entstehen und
Sein der Zeit (§ 52). Zeit ist, wie Trowitzsch es ausdrück27, vor allem
«Zeit für...», namentlich Zeit für die Ewigkeit Gottes, für Gottes Liebe,
für Gott selbst. Die absolute Autonomie der Zeit wird korrigiert und
modifiziert durch das Verhältnis, in dem sie zu Gott steht.28 Schleiermachers

Zeitauffassung steht also der Wirksamkeit Gottes keineswegs
im Wege. Im Gegenteil, durch die Relativierung der Zeit - so lautet die

Folgerung von Trowitzsch — ist für Schleiermachers Dogmatik nicht
länger das Schema «früher—später» bestimmend, sondern das Schema
«alt-neu».29 Das Neue hat sich in Christus bereits angebahnt und ist
durch die Gemeinschaft der Kirche weitergegeben: die Zeit ist
demzufolge für diejenigen, die in der Gemeinschaft mit Christus leben, in
gewissem Sinne zur Vollendung gekommen. Das ewige Leben fängt für
Christen bereits «auf Erden» an und kann «im Himmel» fortgeführt
werden.

Gegen dieses durch und durch christologische Zeitverständnis ist
offensichtlich wenig einzuwenden. Trotzdem besteht weiterhin ein
Bedenken: ein Bedenken, das genau den Kern der Kontroverse trifft,
die Schleiermachers Behandlung des Lehrstückes von der Auferstehung
des Fleisches wachruft. Nimmt Schleiermacher die Endlichkeit und die

zum Tode verurteilte condition humaine eigentlich ernst genug? Wird
seine Absicht, vor und nach der Auferstehung die Einheit der
Menschheit, der Welt und der Geschichte nach Möglichkeit zu retten
(vgl. Jacob), nicht allzu bequem durch seine Auffassung von der Erlösung

in Christus gedeckt? Wenn die Kontroverse über Schleiermachers

I v,

2

/!', Trowit^sch> Ze" zur Ewigkeit. Beiträge zum Zeitverständnis der Glaubenslehre Schieiermachers, München 1976, 180-182: «Zeit als Zeit für...».' Ibid> 130-177: Die Relativierung der Weise der Welt' Ibid., 167-168.



50 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Auffassung von der Auferstehung zum großen Teil auf sein
Zeitverständnis zurückzuführen ist, dann ist es vor allem wegen der
«Katastrophensicherheit» der Zeit, wegen der nicht bleibend zerstörbaren
Harmonie, die sich noch über den Tod hinaus forsetzt. Die Krisenbeständigkeit

ist eine direkte Folge der Christologie und der Ekklesiologie
Schleiermachers. Das ist der zweite Grund, weshalb Schleiermachers

Auffassung von der Auferstehung des Fleisches letzten Endes nicht
mehr statthaft ist.

Christus und die Auferstehung der Toten

Die Auferstehung Christi spielt in Schleiermachers dogmatischer
Reflexion über die Auferstehung und das Leben der Seligen überhaupt
keine Rolle. Das ist an sich nicht fremd in einer Dogmatik, der es trotz
aller Betonung der Erlösertätigkeit Christi letzten Endes hauptsächlich
um das Sein und die Person Christi geht. Christus ist das Urbild, das

vollkommenste Sein Gottes in einem Menschen (§ 94). Die Erlösung
bedeutet eine Intensivierung und Bekräftigung des frommen
Selbstbewußtseins der Anhänger Christi. Kreuz, Auferstehung und Himmelfahrt

bleiben dabei unberücksichtigt. Für die Auferstehung Christi gilt
dies schon aus dem Grunde, daß es sich um ein Ereignis in der
Geschichte handelt, das die Jünger zwar bezeugt haben, aber das spätere
Generationen gerade als geschichtliches Ereignis nicht mehr berührt.
Und die Auferstehung, die die Christen für sich selbst erwarten, ist
(noch) keine Tatsache und somit keine Gegebenheit im frommen
christlichen Selbstbewußtsein.

Trotzdem scheint es einen Widerspruch zu geben zwischen unserer
Feststellung, daß Schleiermacher bei seiner Interpretation der
Auferstehung wiederholt an die Christologie appelliert, und seiner Verweigerung,

die Auferstehung Christi dabei einzubeziehen. Überall dort, wo
Schleiermacher ernsthaft versucht, das Wesen der christlichen Zu-

kunftserwartung unabhängig von allen biblischen und überlieferten
kirchlichen Vorstellungen wiederzugeben - und das ist im symmetrischen

Aufbau der prophetischen Lehrstücke immer in der jeweils letzten

Paragraphennummer der Fall -, steht die vollkommene Gemeinschaft

mit Christus im Mittelpunkt. - So werden die prophetischen
Lehrstücke durch die Wiederkunft Christi logisch eingeleitet und

zusammengefüht (§ 159,3 S. 421), und es ist der Akt der königlichen
Gewalt Christi, der die Vollendung der Kirche bewirkt (§ 160,2 S. 423)
und die ewige Seligkeit zustandebringt. Eigentlich legt Schleiermacher



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 51

in den eschatologischen Paragraphen die äußersten Konsequenzen seiner

soteriologisch orientierten Christologie dar. Seine Eschatologie
ließe sich charakterisieren als die Transformation der Lehre von den
«letzten Dingen» in den prophetischen Bericht über die «Wirkungsgeschichte»

des Erlösungswerkes Jesu.
Ich kann hier nicht ausführlich auf die Christologie Schleiermachers

eingehen. Aber zwei Elemente davon sind für die Auferstehungsproblematik

wichtig.
An erster Stelle wird Schleiermachers Dogmatik, und infolgedessen

auch seine Christologie, durch die Tatsache charakterisiert, daß ihr
Ausgangspunkt im Gegensatz zur trinitären Struktur des Credos der
Mensch ist, dessen frommes Gefühl oder Gottesbewußtsein. Zwar stellt
Schleiermacher die allumfassende Ursächlichkeit Gottes über alles.30

Aber nach der ersten entscheidenden göttlichen Initiative seien
übernatürliche Interventionen nahezu ausgeschlossen. Schleiermacher lehnt
sie ab als eine magische Interpretation vom Handeln Gottes. Der
natürliche Laufder Dinge muß in einem Entwicklungsprozeß das Werk
Gottes weiterführen (GL. Einl. § 13 Zusatz; § 93,4). Diesen Grundsätzen

entsprechend hat Schleiermacher auch seine Christologie aufgebaut.

Die Vereinigung von Gott und Mensch in Christus ist das fait
primitif der Christologie und Soteriologie. Darauf beruht Schleiermachers

System vom Ketzerischen (§ 22), das als eine wichtige normative
Instanz in der Glaubenslehre und vor allem auch in der Christologie
fungiert. Wie aus den postum herausgegebenen Vorlesungen Schleiermachers

über das Leben Christi hervorgeht, bedeutet diese Inkarna-
tionschristologie einerseits eine Abschwächung der Gottheit Christi zu
einem Urbild-Sein, aber andererseits auch ein Hindernis für eine
historisch-kritische Behandlung des «Lebens Jesu».31 Die Wundertaten Jesu
werden auf zweifache Weise ausgelegt: als Taten des Gottmenschen, die
allem Anstoß Erregenden, allzu Menschlichen enthoben sind, aber die

gleichzeitig nicht außerhalb des natürlichen Lebenszusammenhangs

30 Vgl. Schroffner, a.a.O. (Anm. 11) 139—143, der unter dem Titel «Die Lehre von
göttlichen Eigenschaften als Aussage über die schlechthinnige Ursächlichkeit Gottes
gegenüber der Welt» eine hervorragende Wiedergabe und Analyse von GL § 50-56 gibt.
Vgl. auch Trowitzsc.h, a.a.O. (Anm. 27) 25-91: «Der Grund der Zeit», wo er darlegt,
dass Schleiermacher mit Ewigkeit als Eigenschaft von Gott dessen Allursächlichkeit
meint.

31 Vgl. X. Tilliette, Le Christ historique de Schleiermacher, in: Archivio di Filo-
sofia (Anm. 7), 387-407.



52 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

stehen. Todesangst, Leiden und Kreuzestod Jesu werden entweder
verneint oder als bar jeglicher Heilsbedeutung betrachtet. Sichtlich in
Verlegenheit gerät Schleiermacher bei der Auslegung des Lebens des

auferstandenen Christus. Erst die Himmelfahrt, nicht als geschichtliches

Ereignis, sondern als Bild für die Wiederkunft Christi in seiner

Herrlichkeit, bildet wieder einen Bestandteil der Christologie. Obwohl
Schleiermacher in dieser Weise anscheinend den geschichtlichen Fakten

des Lebens Jesu alle Heilsbedeutung abspricht, ist es trotzdem
wesentlich für seine Christologie, daß die Erlösung in der Geschichte

Jesu grundsätzlich bereits für die gesamte Menschheitsgeschichte
stattgefunden hat. Durch die Kirche wird die Erlösung immer wieder aufs

neue aktualisiert.32 Die Stelle, die die Eschatologie in der Glaubenslehre

innehat als Vollendung der Kirche, die mit Christus Gemeinschaft

gründet, wird aus der Sicht der Universalität des Erlösungswerkes
Christi verständlich. Verständlich wird auch, daß das Erlösungswerk
mit geschichtlichen Ereignissen im Leben Jesu oder am Ende der
Zeiten überhaupt nichts zu tun hat.

Für uns, die wir um die Wende in der Theologie der Eschatologie
am Ende des 19. Jahrhunderts wissen, ist es unbegreiflich, daß
Schleiermacher nicht gesehen hat, daß die Verkündigung und das Auftreten
Jesu wesentlich durch das apokalyptische Klima der Endzeiterwartung
bestimmt sind. In seinem Bemühen zu verhindern, daß sich der Knoten
der Geschichte so löst: das Christentum mit der Barbarei und die
Wissenschaft mit dem Unglauben (Zweites Sendschreiben an Lücke, 1829),
meinte Schleiermacher, die Christologie und die Eschatologie mit den
modernen Auffassungen versöhnen zu müssen. Laut Schleiermacher ist
die paulinische Auferstehungstheologie damit nicht zu vereinbaren, die

ja von Jesus als dem Erstgeborenen der Toten spricht (1 Kor 15,20) und
die Auferstehung Jesu versteht als die Antizipation der allgemeinen
Auferstehung der Toten und als das apokalyptische Zeichen des

Anbruchs der neuen Zeit, in der die Toten auferstehen werden (vgl.
auch Mt 27,51-53).

32 Vgl. Jacob a.a.O. (Anm. 24) 68—71: Die Stellung Jesu Christi im Geschichtspro-
zess, hier 69: «Im lebendigen Zeugnis der Kirche ist Christus uns genauso gegenwärtig
wie den Jüngern damals.» Dies erinnert stark an die «lebendige Selbstüberlieferung» der
Katholischen Tübinger Schule (Drey, Möhler). Sehr aufschlussreich darüber ist das neueste

Buch über die KTS: A. van Harskamp, Theologie: Tekst in context. Op zoek naar de
methode van ideologiekritische analyse van de theologie geillustreerd aan het werk van
Drey, Möhler en Staudenmaier. 2 dln, Nijmegen 1986, 263-352: De wending aan de
katholieke theologische faculteit van Tübingen.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 53

Schleiermachers Theologie ist wichtigen Einsichten in die Gesamtheit

der christlichen Theologie als einer ihrem Wesen nach eschatolo-

gischen (welche auf dem Wege über Pannenberg und Moltmann zum
Verständnis der Theologie unserer Zeit gehören) verschlossen, nicht
nur faktisch, sondern auch prinzipiell. Ziel der Glaubenslehre war es, die

christliche Botschaft mit dem modernen Denken zu versöhnen. Der
tiefste Grund für Schleiermachers unbefriedigende Auslegung der
Auferstehung des Fleisches liegt deswegen in der Optik, die seinem gesamten

theologischen Denken zugrunde liegt: in seinem Religionsverständnis.

Religion und Auferstehungslauben

Seligkeit als Heilserwartung ist bei Schleiermacher offensichtlich
bleibend mit Erlösung verknüpft, durch das Sein Gottes in Christus
vollbracht (vgl. § 100 und 101). Trotzdem ist diese christozentrische
Auffassung vom Heil nicht die einzige in Schleiermachers Glaubenslehre.

Im ersten der drei Teile, aus denen diese Dogmatik aufgebaut ist,
beschreibt Schleiermacher die Entwicklung des frommen
Selbstbewußtseins im allgemeinen, ohne bereits auf die Auslegung aus der Sicht
des Christentums einzugehen. Er schließt diesen Teil ab mit der

Beschreibung der Ursprungsbeziehung zwischen dem allgemeinen
frommen Gottesbewußtsein des Menschen und der Welt: das, was
klassisch die Protologie, die Lehre von der Schöpfung in ihrer ursprünglichen

Vollkommenheit, genannt wird. Aus dem, was Schleiermacher
in §§ 57-61 über die ursprüngliche Vollkommenheit des Menschen
und der Welt darlegt, ergibt sich, daß auch vor Christus Heil und
Seligkeit grundsätzlich bereits möglich sind. Nur meint Schleiermacher
hier ebensowenig wie bei der Eschatologie «geschichtliche» Gegebenheiten

wie z.B. das Paradies; es geht ihm darum, daß das absolute

Abhängigkeitsverhältnis, das das fromme Selbstbewußtsein zwar
charakterisiert (§ 4), aber in den tatsächlichen Lebensumständen nie in
seiner reinen Form erreicht werden kann (§ 5), durch die ursprüngliche
Vollkommenheit der Welt für Menschen grundsätzlich doch möglich
ist. Die Seligkeit, die die Frucht der Erlösung durch Christus ist — und
das ist nichts anderes als der Besitz der höchsten Entwicklungsform des

frommen Selbstbewußtseins: des Bewußtseins der schlechthinnigen
Abhängigkeit -, ist also entsprechend dieser Vorstellung nicht etwas
vollkommen Neues. Die Erlösung Christi hat nur aktiviert, was in
Anlage bereits vorhanden war.



54 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

Ich kann auch diese Zusammenhänge zwischen dem, was manche

Interpretatoren Schleiermachers natürliche Theologie nennen33, und
seiner Christologie an dieser Stelle nicht näher untersuchen. Schleiermacher

hat sich gegen die Charakterisierung des ersten Teiles als natürliche

oder philosophische Theologie heftig gewehrt (vgl. zweites
Sendschreiben an Lücke). Auch die dominante Rolle, die die natürliche
Entwicklung des frommen Selbstbewußtseins zu höherer Vollkommenheit

in der Optik der Dogmatik Schleiermachers spielt, muß ich hier
weiter unberücksichtigt lassen.34 Zwei wichtigen Folgen, die sich aus

jener Optik für die Eschatologie Schleiermachers ergeben, möchte ich
etwas mehr Aufmerksamkeit widmen.

Die Menschheitsgeschichte zeigt in der Theologie Schleiermachers
neben der dominanten Linie, die Heil und Seligkeit mit der Erlösung in
Christus verknüpft, darüber hinaus noch eine andere, verborgenere
Linie: die Entwicklungslinie zu immer mehr Vollkommenheit, eine

Linie, die zu autonomer Vollendung tendiert. Schroffner spricht im
Zusammenhang mit dieser zweiten Linie von einer Naturalisierung der

Religion. Diese Naturalisierung hält er für den grundlegenden Fehler
der Theologie Schleiermachers.35 Das doppelte Telos der Geschichte,
Erlösung und autonome Vollendung, das das theologische Denken
Schleiermachers beherrscht, ist auch verantwortlich für seine Probleme
mit der Auferstehung: einerseits der natürlichen Vollendung des

Menschen, die auf die ewige Seligkeit mit dem höchsten Grad der
Vollkommenheit des religiösen Gottesbewußtseins hinausläuft, und
andererseits der Vollendung, die durch die Erlösung zustandekommt und
nur erreicht wird, wenn die letzten Bande zwischen Kirche und Welt
durch das Eingreifen Christi bei seiner Wiederkunft zerissen werden.

Eine andere wichtige Folge des Strebens Schleiermachers nach

Harmonisierung zwischen natürlicher Entwicklung und übernatürli-

33 Schleiermacher mußte sich bereits seit dem Erscheinen der ersten Auflage gegen
diesen Vorwurfverteidigen, siehe sein Sendschreiben an Lücke. Vor allem von Seiten der
Dialektischen Theologie wurde dies Schleiermacher immer vorgeworfen, in mancher
Hinsicht übrigens auch nicht zu Unrecht.

34 Vgl. Jacob, a.a.O. (Anm. 24) 93—102: Das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl
und die Erlösung.

35 Schroffner, a.a.O. (Anm. 11) 204. Er nennt die Verwurzelung der Religionsauffassung

Schleiermachers in der pietistischen und auf innere Erfahrung ausgerichteten
Lebenswelt der Brüdergemeinde als wichtigen Grund für den Naturalismus seiner
Theologie. Vgl. das an biographischen Daten sehr ausgiebige Buch von E.H.U. Quapp,
Christus im Leben Schleiermachers. Vom Herrnhuter zum Spinozisten, Göttingen
1972.



«Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung» 55

eher Erlösung ist die Minimalisierung der Rolle von Gott als handelndem

Subjekt in der Geschichte. Die Allursächlichkeit Gottes im
Verhältnis zu Mensch und Welt wird zwar mit Nachdruck betont (§ 50—56),

aber sie ist in den natürlichen Gesetzmäßigkeiten von Welt und
Geschichte verborgen. In bezug auf die Auferstehung erkennt
Schleiermacher der göttlichen Kraft und der königlichen Herrschaft Christi
eine letzten Endes entscheidende Kausalität zu, die das Wesen der

Auferstehungslehre bildet (§ 162,3 S. 429). Aber im gleichen Kontext
verweist er auch auf die Endzeit als auf ein kosmisches Ereignis, auf das

die allgemeine göttliche Weltordnung hin angelegt ist. Und die
Wiederkunft Christi als Erlöser, durch seine Himmelfahrt ermöglicht, ist

nicht ein isoliertes Phänomen, sondern steht im allgemeinen
Zusammenhang mit der Erwartung, daß allen Menschen eine Erneuerung des

irdischen Lebens bevorsteht. Nicht die Auferstehung Jesu also ist die

Voraussetzung für die Auferstehung der Toten, sondern umgekehrt: die
natürliche Erwartung eines Fortlebens über den Tod hinaus ist die

Voraussetzung für die Wiederkunft Jesu in Herrlichkeit beim Jüngsten
Gericht.

Wenn Gott nicht selbst als handelndes Subjekt in der Geschichte

auftritt, sondern hinter dem Horizont natürlicher Gesetzmäßigkeiten
verschwindet, und wenn Christus nur als idealer, beispielhafter, durch
die Innewohnung Gottes bereits zur Vollendung gekommener Mensch
trotzdem an die menschlichen Möglichkeiten gebunden bleibt, dann hat
sich ein Maß an Naturalisierung eingeschlichen, das über Entapokalyp-
tisierung oder Entmythologisierung hinausgeht. Dann bestimmt eine
gewisse, durch die natürliche Evolution geprägte Weise von
Menschsein die Möglichkeiten der Vorstellungen und Bilder der
endgültig letzten Vollendung. Begrenzte Zeit als Zeit für Ewigkeit, Jesus als

Erlöser und Vollender, und Gott als das «in unserem Selbstbewußtsein

mitgesetzte Woher unseres empfänglichen und selbsttätigen Daseins»

(§ 4,4 S. 28) gestatten nicht, daß Kreuzestod, Auferstehung und
Himmelfahrt eine wirkliche Heilsbedeutung für unsere Erwartung des

Lebens nach Tod und Auferstehung haben. Die Fragen, mit denen wir
durch Schleiermachers Behandlung der letzten Dinge, besonders durch
seine Probleme mit der Vorstellung von der Auferstehung und dem
Leben der Auferstandenen konfrontiert sind, sind nicht allein
Schleiermachers Fragen. Letzten Endes laufen sie hinaus auf eine Frage : wie
handelt Gott in der Geschichte? Handelt er/«der Geschichte oder durch

die Geschichte? Inwiefern ist die Geschichte Jesu, sind sein Tod und



56 «Keine festbegrenzte und Wahrhaft anschauliche Vorstellung»

seine Auferstehung wichtig für die Erwartung und Vorstellung der uns
in Aussicht gestellten Auferstehung? Oder ist die Hoffnung der
Menschen auf ein Weiterleben nach dem Tode von christologischen
Beispielen zu trennen und stattdessen in Formen kosmischer Verbundenheit

zu verankern? Ist die Frage nach dem Handeln Gottes, nach seiner

Offenbarung in der Geschichte, dann nicht völlig anders zu beantworten?

Im Lichte des Wandels der Vorstellungen von Auferstehung und
Fortleben, die die heutige Theologie beherrschen, ist der Vorschlag
Schleiermachers, die Eschatologie als prophetische Lehrstücke zu
behandeln, eine sehr aktuelle Option. Seine Unfähigkeit, aus seinem

Hintergrundwissen - einem Hintergrundwissen vieler moderner
Theologien — zu einem zusammenhängenden Bild des Lehrsatzes von der

Auferstehung zu gelangen, spielt jedoch gleichermaßen eine Rolle. An
sich sind die Bilder nicht wichtig. Wohl aber das Glaubensverständnis,
deren Ausdruck sie sind, oder - wie bei Schleiermacher — deren
Ausdruck sie eben nicht mehr sein können. Das Glaubensverständnis, auf
dem Schleiermachers Betrachtungsweise der Auferstehung beruht, ist
ambivalent, zögernd zwischen dem überlieferten Glauben an die letzten

Dinge und dem dazugehörenden Vorstellungsreichtum einerseits und
dem modernen Lebensgefühl andererseits. Schleiermacher veranschaulicht

so einmal mehr die schwierige Situation, in der sich alle Theologie
befindet, die im guten Sinne des Wortes apologetisch sein will - eine

Situation, die sich in noch verstärktem Maße im Falle der Eschatologie
und des Lehrsatzes von der Auferstehung bemerkbar macht. Vorläufig
neige ich dazu festzustellen, daß Schleiermacher seine Probleme mit der

Auferstehung nicht befriedigend zu lösen vermochte, wohl aber wichtige

Fragen denen hinterlassen hat, die sich nach ihm mit der Lehre von
der Auferstehung und der dazugehörenden Vorstellungswelt befassen.


	"Keine festbegrenzte und wahrhafte anschauliche Vorstellung" : Schleiermachers Schwierigkeiten mit dem Lehrstück von der Auferstehung des Fleisches

