Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la
société?

Autor: Bressolette, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CLAUDE BRESSOLETTE

Ultramontanisme et gallicanisme
engagent-ils deux visions de la société?

Quand on évoque ces deux courants catholiques de 'ultramonta-
nisme et du gallicanisme, on ne saurait dissocier 'Eglise de la société. Il
semble donc plus conforme aux perspectives de I’époque de nuancer la
question posée et de parler de «vision de ’Eglise dans la société» ou de
«vision de la société dans son rapport a ’Eglise». Pour ces deux cou-
rants, en effet, il est impensable que la société soit sécularisée au point
que soient éliminés I’Eglise comme institution et le christianisme
comme source inspiratrice des valeurs. Un postulat leur est commun: la
société ne peut subsister sans religion et ’athéisme est source d’anarchie.
En Europe, le christianisme est la religion de fait, si bien que c’est un
probléme de «civilisation chrétienne» qu’ont a résoudre les penseurs
représentatifs de ces deux courants marquants du XIX¢ si¢cle, surtout en
France.

De nombreuses citations permettront de percevoir concrétement le
langage et la problématique de cette époque. Pour illustrer mon propos,
voici un passage du livre de Lamennais qui, apres le fameux Essaz sur
Vindifférence, eut un grand retentissement lorsqu’il parut en 1825 puis
1826: De la religion, considérée dans ses rapports avec lordre politique et
civil:

«La Révolution francgaise, dont les causes remontent beaucoup plus
haut qu’on ne se 'imagine généralement, ne fut qu’une application
rigoureusement exacte des derniéres conséquences du protestantisme,
qui, né des tristes discussions qu’excita le schisme d’Occident, enfanta
lui-méme a son tour la philosophie du XVIII¢ siécle. On avait nié le
pouvoir dans la société religieuse, il fallut nécessairement le nier aussi



4 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

dans la société politique et substituer dans I'une et dans I'autre la raison
et la volonté de chaque homme, 2 la raison et 4 la volonté de Dieu, base
immuable, universelle de toute vérité, de toute loi et de tout devoir.
Chacun, dés lors, ne dépendant plus que de soi-méme, dut jouir d’une
pleine souveraineté, dut étre son maitre, son roi, son Dieu. Tous les liens
qui unissent les hommes entre eux et avec leur auteur étant brisés, il ne
resta plus pour religion que I’athéisme, et que I’anarchie pour socié-
tén'.

Le principe d’union sociale est d’ordre spirituel, explique Lamen-
nais, car la société a pour base «des croyances communes avec les devoirs
qui en résultent»?. En cette premiére moitié du XIX¢ siecle, c’est 1a une
conviction générale. Elle sert d’argument a Portalis pour défendre le
Concordat devant le Corps législatif en 1802, comme a Lamartine
soucieux «d’incruster» dans les articles de la constitution de 1848 le
principe moral et religieux qui les inspire. La religion est la base du
nouvel édifice 4 construire, selon Chateaubriand, et, pour Guizot, elle
est un puissant et fécond principe d’association; bref elle «lie et rallie»
comme ne cessent de le montrer le libéral «baron» d’Eckstein, dans sa
revue Le Catholique, ou le socialiste chrétien Buchez, dans L ’Euro-
péen’.

Qu’on me permette ici une parenthése. Les apologistes catholiques
seront affrontés a une nouvelle problématique le jour ou la croyance en
une simple religion naturelle, source d’'une morale naturelle universelle,
permettra d’assurer la cohésion de la société, sans plus faire appel aux
dogmes et principes d’une religion révélée telle que le christianisme.
Une nouvelle étape dans le processus de sécularisation sera franchie. En
1856, parait un ouvrage au grand retentissement: La religion naturelle, de
Jules Simon, futur ministre de la ITI¢ République.

Ultramontanisme et gallicanisme

Ces deux courants seront envisagés depuis la Restauration jusqu’au
ler Concile du Vatican. Apres la promulgation des définitions dogma-
tiques sur la primauté du Pontife romain et I'infaillibilité de son Magis-
tere personnel, le courant gallican se trouve vaincu, encore que certains

' Chap. II, p. 61, Genéve (Introduction d’Henri GUILLEMIN).
? Ibid., p. 244.

* Cf. C. BressoLETTE, L’Abbé Maret, Paris 1984, pp. 433-434.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 5

aient pensé qu’il avait triomphé dans sa défaite puisqu’il avait empéché
’adoption des affirmations excessives des membres les plus radicaux de
I’école ultramontaine.

Vers 1820, les esprits sont impressionnés par deux ouvrages qui font
date: L’Essai sur 'indifférence de Lamennais, dont le premier tome parait
en 1817 et le dernier en 1823, et Dx Pape, de Joseph de Maistre, dont la
1re édition est de 1821; on en sera a la 22¢ en 1870! Ces deux publica-
tions suscitent enthousiasmes et réactions, par leur convergence pour
exalter le role et le pouvoir du pape dans ’Eglise et la société.

Toutefois, la personnalité de Lamennais est décisive pour compren-
dre les deux courants qui nous intéressent. Apres la tourmente révolu-
tionnaire, alors qu’il s’agit pour ’Eglise de restaurer progressivement ses
institutions et de retrouver son influence, la doctrine menaisienne
frappe par sa nouveauté et son radicalisme, d’autant qu’elle inspire une
pléiade de disciples jeunes et avides d’agir. Lamennais lui-méme fascine
par la puissance de sa personnalité et la complexité de son évolution
intellectuelle et spirituelle. Aussi beaucoup peuvent-ils se réclamer de
lui, en adoptant telle ou telle de ses intuitions prophétiques, mais en
s’orientant dans les voies aussi divergentes que le catholicisme autori-
taire ou le catholicisme libéral, la défense de la monarchie pontificale la
plus absolue ou le ralliement a la cause des peuples et a la démocratie.
Pour ne citer qu’eux, Louis Veuillot et I'abbé Maret qui ne cessérent de
s’'opposer, ont bu 'un et I'autre, si ’on ose dire, a des sources menai-
siennes.

Par-dela l'influence du Maitre de la Chesnaie, ’évolution de la
société francaise d’une part — événements politiques, mouvements
sociaux et leurs répercussions européennes avec les Révolutions de 1830
etde 1848 —, les réactions de ’Eglise 2 Rome et en France d’autre part —
notamment depuis I’élection de Pie IX et I'avénement du Second
Empire —, entrainent des infléchissements ou des accentuations dans ces
deux courants ultramontain et gallican. Aussi les historiens parlent-ils
de néo-gallicans et de néo-ultramontains, dont les silhouettes se dessi-
nent plus nettement a partir des années 60% Il importe en effet de
considérer ces deux courants non pas comme isolés, internes a ’Eglise
dans leur antagonisme, mais indissociables d’autres courants qui appa-
raissent dans la société francaise, tels le libéralisme et le socialisme, avec

4 Cf. J. GapILLE, La pensée et I'action politique des évéques frangais au début de la

ITI¢ République, Paris 1967, T. I, p. 132 et suiv.; J.R. PALANQUE, Catholiques libéraux et
gallicans en France face au Concile du Vatican 1867-1870, Paris 1962, p. 21 et suiv.



6 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

lesquels ils se mélent ou dont ils se séparent selon les périodes: ainsi
Lamennais, ultramontain, fut aussi libéral et défenseur des libertés;
Maret, taxé de gallicanisme, était libéral et méme démocrate. On
connait les études de M. Emile Poulat sur le syst¢éme triangulaire de
forces qui animent la société francaise: catholicisme intransigeant,
catholicisme bourgeois, socialisme.

1. Les Gallicans

Que peut-on dire brievement des Gallicans dans la période consi-
dérée?

La référence a la fameuse déclaration de 1682 s’impose. Le premier
article défend I'indépendance des princes, en rejetant toute théorie du
pouvoir indirect des papes sur les souverains. Les trois autres touchent
au pouvoir du pape sur ’Eglise: le Concile lui est supérieur, la puissance
apostolique est limitée par les saints canons, les décisions dogmatiques
du Saint-Sieége ne sont irréformables que si le consensus de ’Eglise s’y
ajoute.

Apres la Révolution et le Concordat, le gallicanisme étatique, royal
et parlementaire, ne survit que dans certains milieux de juristes et de
magistrats: inspiré des anciennes maximes, le Manuel de droit ecclésias-
tigue de Dupin fait scandale en 1844, et la plupart des évéques le
condamnent, méme les gallicans®.

Mais le gallicanisme théologique reste de tradition chez les évéques
de France. Certes, le gallicanisme épiscopal a subi un coup mortel avec
la déposition, par Pie VII, de plus d’une trentaine d’évéques légitimes,
lors de la mise en ceuvre du Concordat de 1801. Cependant, les évéques
nommés sous les régimes politiques successifs sont formés selon I'an-
cienne tradition, maintenue par Saint-Sulpice, dans un esprit de modé-
ration, de conciliation, d’attachement au pape et de respect des autorités
politiques. Les ouvrages publiés par les cardinaux d’Astros et de Beau-
mont, par Mgr Frayssinous, témoignent de cet esprit, et s’ils admettent
que l'acte de la Déclaration a été condamné par les papes, ils soutiennent
que la doctrine des quatre articles n’est pas réprouvée et qu’on peut
I'enseigner librement. Mgr Affre, archevéque de Paris, continue de
professer les opinions gallicanes. On mesure ainsi le choc que pouvait
provoquer chez ces évéques I'ultramontanisme extréme de Lamen-
nais!

> Cf. J.P. PALANQUE, ouvr. cit., p. 11.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 7

Ce gallicanisme, cependant, «se mourait infailliblement», selon le
mot de Dupanloup 2 Montalembert en 1843. Les idées ultramontaines
gagnaient progressivement les esprits, notamment dans le bas clergé,
d’autant que les prétres, notamment les curés, étaient soutenus par
Rome contre Parbitraire de leur évéque; 'extréme popularité de Pie IX,
son «libéralisme» avant la révolution de 1848, ses malheurs 2 Gaéte,
puis la perte d’une partie de ses Etats développaient une véritable
dévotion au pape.

La décadence du gallicanisme fut paradoxalement arrétée par I'in-
sistance de Rome 2 imposer les vues ultramontaines: par exemple les
condamnations d’ouvrages réputés gallicans se multipliaient, alors qu’ils
servaient de manuels dans les séminaires, les liturgies diocésaines dis-
paraissaient avec Iétablissement de la liturgie romaine sous 'influence
de Dom Guéranger, etc... On vit renaitre ce qu’en 1860, dans son
testament, Lacordaire appelait un «gallicanisme instinctif»: «Le galli-
canisme ancien est une vieillerie, mais le gallicanisme instinctif qui
consiste 2 redouter un pouvoir qu’on lui présente comme sans limites ...
est un gallicanisme trés vivant et trés redoutable, parce qu’il est fondé
sur un instinct naturel et méme chrétien»®. Mgr Dupanloup et Mon-
talembert eux-mémes, catholiques libéraux dont les convictions ultra-
montaines s’étaient pourtant nettement affirmées, évoluérent dans un
sens plus gallican apres le célebre discours de Malines sur 'Eglise libre
dans I’Etat libre, discours si mal accueilli par Rome, et surtout apres
Vencyclique Quanta Cura et le Syllabus, que 'évéque d’Orléans tenta de
faire admettre par la distinction fameuse de la thése et de I’hypothése.
Désormais ils s’opposérent a la conception absolue de I'infaillibilité.

Ces catholiques libéraux rejoignaient ainsi le groupe, peu nombreux,
des néogallicans: Mgr Darboy, archevéque de Paris, plutét homme
d’action et de caractére, dont les rapports avec Pie IX furent trés tendus;
il se souciait d’affirmer les droits de I’évéque, conformément aux tra-
ditions de ’Eglise de France, notamment dans I’affaire de 'exemption
des religieux; Mgr Maret, le théologien du groupe, resté doyen de la
Faculté de théologie d’Etat, évéque titulaire de Sura depuis 1861, apres
le refus par le pape de sa nomination a I’évéché de Vannes; il préparait
alors son grand ouvrage Du Concile général et de la paix religiense, paru
avec éclat 2 la veille du Concile: dans un esprit de modération éclec-
tique, il tentait de concilier ce qu’il y avait de vrai dans les theses

¢ Cf. J.R. PALANQUE, ouvr. cit., p. 56.



8 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

ultramontaines et gallicanes, en équilibrant la primauté du pape par le
«concert des évéques» et la périodicité des conciles (notons en passant
qu’il est difficile de discerner son gallicanisme théologique, sauf sur le
point précis des conditions mises a I’exercice de I'infaillibilité, ou sa
thése n’est pas conforme au dogme promulgué a Vatican I).

Mgr Maret avait parmi les évéques quelques amis qui partageaient
plus ou moins ses vues: Mgr Meignan, évéque de Chalons-sur-Marne,
futur cardinal archevéque de Tours, Mgr David, évéque de St-Brieuc,
Mgr Ramadié, évéque de Perpignan et futur archevéque d’Albi, et
quelques autres.

2. Les ultramontains

Par rapport aux gallicans, qui se recrutent surtout chez les évéques et
chez certains prétres théologiens attachés aux traditions de ’Eglise de
France, les ultramontains élargissent et renforcent leur influence jus-
qu’au Concile du Vatican, qui marquera leur victoire.

Incontestablement, leur chef prophétique est Lamennais, apres ses
prises de positions éclatantes a la fin de la Restauration. Dans 'ordre
théorique, il est soutenu par I’école traditionaliste illustrée par Joseph de
Maistre, mais fondée en rigueur doctrinale par le vicomte de Bonald.
Les idées, les orientations, les directives de Lamennais gagnent peu a
peu le jeune clergé qu’elles enthousiasment en lui donnant des objectifs
pour régénérer ’Eglise et la société francaise: /" Agence générale pour la
défense de la liberté religieuse organise des campagnes contre ’asservisse-
ment de ’Eglise et pour ’appel au pape, dont le pouvoir seul est source
de la vie des nations. Voici deux citations révélatrices: «Nous le répé-
tons, 'anéantissement du christianisme en France, par I’établissement
d’une Eglise nationale, soumise de tout point 2 administration, voila ce
qu’on prépare avec une infatigable activité, voila ou ménerait infailli-
blement le systéme suivi jusqu’ici; voila enfin ce que peut la révolution;
'obtiendra-t-elle? L’avenir répondra»’.

«Et voila ou sont conduites, de degré en degré, les nations qui, en se
séparant de ’Eglise, ont par cela-méme abandonné le principe fonda-
mental de la foi chrétienne et de toute foi. Un peuple non chrétien peut
avoir une religion, il peut conserver des dogmes primitifs, comme ils se

’ LamennNars, De la religion..., ouvr. cit., pp. 104-105; il faut lire le chapitre V qui
suit.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 9

conservaient avant Jésus-Christ, par la tradition; il peut reconnaitre
'autorité de ces croyances communes, et s’y soumettre. Mais le premier
acte de celui qui rompt avec ’Eglise est de nier cette autorité nécessaire
et d’y substituer la sienne propre, I'autorité de sa seule raison; et dés lors,
quelque effort qu’il fasse pour s’arréter sur la pente du doute, les irré-
sistibles conséquences du principe qu’il a posé ’entrainent jusqu’au fond
de P’abime. Il est donc prouvé par I'expérience et par les aveux formels
de tous les ennemis du catholicisme, que sans le pape point d’Eglise;
sans Eglise point de christianisme; sans christianisme, point de religion
et point de société; de sorte que la vie des nations européennes a, comme
nous 'avons dit, sa source, son unique source, dans le pouvoir ponti-
fical»®.

Apres la condamnation du Maitre, les disciples, qui ne le suivront
pas dans sa rupture avec Rome, pourront s’inspirer les uns de son
libéralisme et méme aller, comme lui, jusqu’a se dévouer a un idéal
démocratique, les autres retenir son attachement au principe d’autorité
et sa défense du pouvoir absolu du pape. Parmi ceux qui illustreront le
courant ultramontain, notons des religieux comme le Pére d’Alzon,
fondateur des assomptionistes, et Dom Guéranger, restaurateur des
bénédictins et de la liturgie romaine; un laic, Louis Veuillot, venu du
peuple, converti, dont le journal L ’Univers sera lu dans beaucoup de
presbytéres et propagera l'influence ultramontaine dans de larges
milieux; des évéques, Mgr Doney 2 Montauban et Mgr Pie, futur car-
dinal a4 Poitiers, homme de réflexion et de doctrine, soucieux d’étre un
digne successeur de Saint-Hilaire. A Papproche du Concile apparaitront
des évéques néo-ultramontains comme Mabile 4 Versailles, Ladoue a
Nevers, Freppel 2 Angers: moins préoccupés de nuances et de réserve
dans 'ordre politique de Mgr Pie, ils n’hésiteront pas a s’engager et a
engager leurs diocésains dans le combat politique avec les théses les plus
intransigeantes: La Révolution est le «résumé de toutes les hérésies»
puisque son dernier mot, c’est «L’homme substitué a2 Dieu comme
source unique de tout droit, de toute justice, de toute moralité, c’est-
a-dire le déicide dans l'ordre social»; a Lourdes, en 1872, Mgr de la
Bouillerie, évéque de Carcassonne, décrit ’Eglise comme une armée
rangée en bataille, avec les pé¢lerins comme soldats, et il attend le salut
de I’Eglise et de la France d’un miracle’.

8 Ibid., p. 163.
? Cf. J. GADILLE, ouvr. cit., T. I, pp. 59-72.



10 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Plus tard, Mgr Freppel se rendra célebre par ses interventions
comme député a I’Assemblée nationale. I suffit 4 notre propos d’évo-
quer ces quelques figures qui animent et orientent le courant ultramon-
tain en ce qu’il a de plus caractéristique.

Un fondement commun aux doctrines opposées

Apres la tourmente révolutionnaire, les bouleversements et les de-
structions infligés a ’'Eglise, la question qui se posait avec insistance aux
catholiques était celle de la régénération de la société chrétienne en
France, de la reconstruction du christianisme et de son influence
sociale.

S’il est vrai que toute société tire sa cohésion de 'union des esprits et
qu’il n’est pas de société sans pouvoir — le pouvoir est constituant,
explique Bonald —, une problématique s’impose a tous, aux ultramon-
tains comme aux gallicans, et plus largement aux catholiques comme 2
leurs adversaires rationalistes, libéraux ou socialistes. Une théorie du
pouvoir implique une théorie de la connaissance, et réciproquement,
puisque une conception de I'origine du pouvoir s’inspire d’une concep-
tion de I'origine des idées. Toute politique qui met en ceuvre le pouvoir
dans la société, proceéde d’une philosophie de la connaissance, qui traite
de 'acces a la vérité, de 'évidence et de la certitude. Les partis politiques
traduisent dans 'ordre des faits sociaux des écoles philosophiques dans
Pordre des idées; il y a homologie '°.

Bornons-nous 4 quelques citations, qui pourraient étre innombra-
bles. Commencons par Lamennais: «Or I’Etat, en France, obligg,
comme on 'a vu, de subir toutes les conséquences du principe démo-
cratique consacré par les lois, n’offre qu une vaste agrégation d’indivi-
dus dépourvus de lien; tandis que, pour maintenir, sous le nom de
liberté, la démocratie des opinions, on proclame, sans aucunes limites, le
principe du jugement privé, également destructif de tout lien dans
Pordre spirituel. C’est 1a ce qu’il faut considérer, bien plus que les
vieilles objections de la philosophie contre le christianisme, pour com-
prendre quelle est la source de cette opposition violente, de cette haine
effrénée dont la religion catholique est aujourd’hui 'objet. Fondée sur

19 Cf. J. GADILLE, ouvr. cit., p. 46.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 11

I'autorité, elle proscrit tout ensemble et la souveraineté politique du
peuple et la souveraineté de la raison, qui n’est que I'indépendance
absolue d’un étre supérieur»'!.

Victor Cousin, qui joua un tel role dans 'organisation de I’'Univer-
sité frangaise, écrit en 1833, a propos de la Révolution de 1830: «J’ai eu
I'avantage de tenir unies contre moi pendant des années, et 1’école
sensualiste et ’école théologique. En 1830, 'une et I'autre école sont
descendues dans ’aréne politique. L’école sensualiste a produit tout
naturellement le parti démagogique, et ’école théologique est devenue
tout aussi naturellement I’absolutisme, sauf 4 prendre de temps en temps
le masque de la démagogie pour mieux aller 4 ses fins, comme en
philosophie c’est par le scepticisme qu’elle entreprend de ramener la
théocratie. Au contraire, celui qui combattait tout principe exclusif dans
la science a di repousser aussi tout principe exclusif dans Etat et
défendre le gouvernement représentatif...» La conclusion est explicite:
«Ma foi politique est donc en tout conforme a ma foi philosophique, et
I'une et I'autre sont au-dessus des outrages des partis»'?. En 1851, il sera
plus net encore: «Il n’y a au fond que deux écoles en philosophie et en
politique: I'une qui part de 'autorité seule, et avec elle et sur elle éclaire
et faconne ’humanité; 'autre qui part de '’humanité et y appuie toute
autorité humaine. Le temps présent est la lutte de ces deux écoles dans
I'intelligence et dans le monde. L’avenir verra le triomphe de la phi-
losophie et de la politique inaugurées par Descartes et par la Révolution
frangaise. C’est 1a ma foi, mon espérance, ma consolation...»'?* Un dis-
ciple de Lamennais, dont I’évolution intellectuelle est complexe, le Pére
Ventura, s’inspire de la méme problématique dans ses sermons aux
Tuileries, devant Napoléon III, en 1857: «Le panthéisme n’est, je le
répeéte, que la négation des substances créées et des causes secondes, et
I’affirmation que tous les étres ne sont que des modifications d’un seul et
méme étre, ou les instruments et les causes occasionnelles des manifes-
tations successives de cet étre. Le centralisme social n’est, de son coté,
que la négation de toute personnalité indépendante a I’égard du minis-
tere public, et de toute action propre a lui; il n’est que l'affirmation que
les individus formant ce ministére ne sont nullement Pouvoirs eux-
mémes, mais que ce sont des nuances, des organes du Pouvoir supréme.

' De la Religion..., ouvr. cit., p. 107.
'2 C. BRESSOLETTE, Mgr Maret..., p. 309.
'3 Ibid., p. 311.



12 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Il est donc évident que le centralisme n’est que le panthéisme politique,
comme le panthéisme n’est que le centralisme philosophique»'®.

Un déplacement de sens du mot idéologie résumera ce sujet: Au
XIXe siecle, I'idéologie désigne une doctrine sur I'origine des idées, au
XXesiecle, le méme mot désigne une théorie qui légitime un modele de
pouvoir et une action politique; le rapport entre ces deux sens était
parfaitement percu par les penseurs de I'époque que nous étudions.

Dans un tel contexte, on comprend les passions soulevées par la
question de I’école et de I’éducation d’une part, la vivacité des contro-
verses sur I'infaillibilité pontificale d’autre part. Qui aura le droit et la
capacité de former les intelligences et d’éduquer ceux qui exerceront le
pouvoir dans la société? L’Eglise qui fait appel 4 ’autorité, aux dogmes,
aux superstitions comme disent ses adversaires, ou ’'Université, qui ne
croit qu’a la raison, a l'esprit critique, au jugement libre? Quant 2
Iinfaillibilité pontificale, on saisit 'enjeu qui déborde largement les
controverses internes a ’Eglise catholique; si des hommes d’Etat ont
redouté la proclamation de ce dogme, c’est qu’ils pressentaient les
conséquences qu’on tirerait dans I'ordre politique d’un pouvoir aussi
absolu reconnu a un homme, chef d’une institution présente et active
dans les sociétés. Le commentaire d’'un mot de Dupanloup éclaire par
exemple la position des catholiques libéraux: «Quelqu’un lui disant en
1871: <Pourtant, Monseigneur, vous étiez d’accord sur le fond avec vos
adversaires»... D’accord, sur le fond!, répliqua-t-il avec véhémence. Ne
dites pas cela, nous ne I’avons jamais été.» Leur opposition a porté sur
I'infaillibilité telle que la préchait la presse ultramontaine, car ils pen-
saient qu’«on voulait déclarer le pape infaillible dans les matiéres de foi,
pour le faire croire infaillible dans les autres»'’.

Enfin, cette problématique de I'implication d’une conception du
pouvoir et d’'une conception de la vérité est indissociable d’une inter-
prétation de la Révolution elle-méme. S’agit-il d’'une ceuvre satanique,
fruit du protestantisme et de la philosophie du X VIII¢ siecle? Ou bien
faut-il y reconnaitre une épreuve douloureuse, mais aussi une étape dans
le développement de la civilisation chrétienne!¢?

Préchant aux Tuileries, le Pére Ventura donne cette interprétation:
«On a dit qu’il y a du bon dans les principes de 1789. C’est qu’a y bien

'4 Le pouvoir politique chrétien, pp. 546-547.
'3 ].-R. PALANQUE, ouvr. cit., p. 59.
16 Cf. C. BREssoLETTE, L’Abbé Maret..., ouvr. cit., pp. 439-447.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 13

réfléchir, 'une des raisons cachées et instinctives qui ont occasionné
votre grande révolution n’a été que I'impatience d’une société chré-
tienne de supporter le joug du centralisme ou de I’'absolutisme paien, que
depuis deux siecles on avait voulu lui imposer. Le malheur a été que
cette pensée, que le sentiment chrétien de la dignité de ’'homme avait
inspirée, n’a été réalisée que par des paiens de la pire espéce, qui, apres
I’avoir formulée dans quelques articles, 'ont eux-méme démentie et
rendue impossible dans d’autres articles de leur fameuse déclaration. En
effet, 4 coté des principes (que le christianisme avait depuis longtemps
accrédités) de ’égalité de tous les citoyens devant la loi et de ’abolition
des abus privilégiés, ils ont établi le principe paien de la toute puissance
de I’Etat: c’est-a-dire qu’ils ont décrété ’abolition de la province, de la
commune et méme de la famille, et la confiscation des droits, des
propriétés et de la liberté de tous au profit de I’Etat; c’est-a-dire qu’ils
remplacerent 'absolutisme d’un seul par I’absolutisme du petit nombre
d’hommes disant eux aussi: « L’Etat c’est nous»; c’est-a-dire qu’ils subs-
tituerent le centralisme républicain au centralisme monarchique, qu’ils
I’éleverent 4 sa plus haute puissance, et, ce qui ne s’était jamais vu,
érigérent en lois sociales la spoliation, la destruction, le terrorisme et la
mort»'’.

On sait que les polémiques sur le sens et les conséquences de la
Révolution frangaise ne cesseront pas au long du XIXe¢ siecle...

La vision ultramontaine

Les ultramontains sont animés par 'idéal d’une «république chré-
tienne» sur le modele théocratique, explicitement souhaité, en réfé-
rence a la chrétienté médiévale.

La encore, écoutons le Pére Ventura, dont Mgr Mabile, évéque de
Versailles, s’inspirera'®: «La soumission du pouvoir temporel au pou-
voir spirituel, pour bien gouverner I’état, est donc une loi fondamentale
de la république chrétienne et universelle, et dés lors elle comprend
intérét d’un grand devoir. Un simple apercu des lois naturelles de
’ordre social nous prouvera davantage la méme vérité. La société n’est
que la concorde des étres intelligents, réunis ensemble par I'obéissance

7 Quvr. cit., pp. 553-554.
'8 Cf. J. GADILLE, ouvr. cit.,, T. I, p. 69 et plus généralement pp. 61 a 72.



14 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

au méme pouvoir. D’accord avec le droit naturel, le droit public ne
reconnait que trois especes de sociétés: 1° la société domestique, ou la
concorde des individus, liés entre eux par ’obéissance au méme pouvoir
particulier et formant une famille; 2° la société civile, ou la concorde
des individus et des familles réunis ensemble par la dépendance du
méme pouvoir public, et formant la nation ou I’Etat; et 3° enfin, la
société religieuse, ou la concorde des individus, des familles et des Ectats,
constituant un tout par leur soumission au méme pouvoir religieux, et
formant ’Eglise»'?. Telle qu’il la voit, en se référant au pape Gélase et a
saint Thomas, cette théocratie n’est pas une suprématie absolue, empié-
tant sur les personnes et leurs droits; elle est une hiérarchie de pouvoirs
distribués dans des cercles concentriques de plus en plus vastes; et notre
auteur évoque I'image reprise 24 Thomas d’Aquin: «Chaque royaume ne
serait qu’un navire dont le roi est le pilote, et tous les royaumes chrétiens
réunis comme une imposante escadre, dont chaque bitiment doit, pour
arriver au port, se rattacher au vaisseau amiral, qui est le royaume visible
de Jésus-Christ ou I’Eglise, dont le souverain pontife est le pilote. Si
maitre qu’il soit sur son navire, chaque pilote n’est pas indépendant.
Afin de rester dans ordre, il doit toujours manceuvrer d’apres les signes
de I’'amiral de maniére a diriger son batiment vers le terme final de la
navigation»?°. De son coté, dans ce style lapidaire qui lui vaut tant de
succes, Veuillot n’hésite pas a affirmer: «L’Eglise n’a pas été faite par
I'Etat; c’est elle au contraire qui a fait ’Etat et la sociétén»?'.

Ces textes de Ventura et de Veuillot résument la doctrine qu’expo-
sent bien des évéques. Certains d’entre eux, dans leur nostalgie de I’idéal
médiéval, n’hésitent pas a apparaitre comme des hommes d’un passé
qu’il faut restaurer; plusieurs resteront attachés au comte de Chambord,
fidele lui-méme aux principes de 1’Ancien Régime.

Cette référence constante a la société chrétienne ou I'Eglise est la
réalité derniére, au sens ou elle est le couronnement de la vie humaine
en société, mais aussi premiere, puisqu’elle est fondatrice de toutes les
autres, est indissociable d’une vision manichéenne des forces en pré-
sence dans I'histoire de la société. Le Pere d’Alzon, qui a pour maxime
«Il faut toujours travailler pour Rome, quelquefois sans Rome, jamais
contre Romen», écrit au Pére Picard le 29 janvier 1870: «D’une part

'? Le pouvoir politique chrétien, p. 379.

20 Tbid., p. 378.

21 Cité par C. BressoLETTE, Louis Veuillot et les catholiques libéraux, Revue de
l'Institut catholique de Paris, Avril-Juin 1984, p. 74.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 15

Jésus-Christ et 'Eglise; de autre Satan et la franc-magonnerie ou la
Révolution»??. Louis Veuillot lui fait écho, avec la méme vigueur:
«Deux puissances vivent et sont en lutte dans le monde moderne: la
Révélation et la Révolution. Ces deux puissances se nient réciproque-
ment, voila le fond des choses.

La lutte a2 donné naissance a trois partis:

1° Le parti de la Révélation, ou parti du Christianisme. Le parti
catholique en est la téte si élevée au-dessus des ignorances et des bas-
sesses contemporaines, qu’elle semble n’avoir pas de corps; mais cepen-
dant ce corps souvent presque invisible, existe, et il est méme le plus
réellement puissant qui soit sur la terre, parce que, indépendamment du
nombre, il est le seul qui posseéde véritablement cette force incompa-
rable et surhumaine qu’on appelle la Foi.

2° Le Parti révolutionnaire, dont les écoles dites libérales ne sont
que les masques indécis et la parole changeante et hypocrite.

3° Le Tiers-Parti, qui prétend tenir des deux autres et qui se croit de
force a les concilier. Le Tiers-Parti se nomme I'Eclectisme et il est la
Confusion, c’est-a-dire 'Impuissance»?’. On comprend que le polé-
miste de L’ Univers ne cesse de dénoncer les «combinaisons prétendues
conciliatrices», la confusion et 'impuissance du libéralisme catholique.
L’appel a ’antithése et aux qualificatifs extrémes est une constante de la
controverse ultramontaine.

Dans cette société chrétienne, qui cherche a s’instaurer en s’oppo-
sant aux forces du mal issues de la Révolution, comment s’articulent les
pouvoirs de ’Eglise et de I’Etat, du pape et des princes? La plupart des
ultramontains ne s’en tiennent pas aux distinctions prudentes de
Mgr Pie entre une «vision surnaturelle de la politique et le niveau
temporel de la politique concréte»??, mais insistent tellement sur la
subordination du pouvoir politique a I’égard du pouvoir pontifical que
la réalité de I’Etat risque de s’évanouir; 4 la limite on se demande si chez
d’Alzon, surtout chez Veuillot et méme chez certains évéques qui
applaudissent aux vues du directeur de L Univers, la société civile et
politique n’est pas une simple extension de ’Eglise. Veuillot donc, pour
qui le catholique est un théocrate, car si ’esprit humain est affranchi du
joug théocratique, il tombe dans la libre pensée, congoit les rapports de

22 Cf. C. BRESSOLETTE, Le Pére d’Alzon et Mgr Maret..., dans: Rivista di storia e
letteratura religiosa, anno XIX, n°® 3/1982, p. 405.

23 Cf. C. BRESSOLETTE, art. cit., pp. 72-73.

24 Cf. J. GADILLE, ouvr. cit., p. 72.



16 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

I’Eglise et de ’Etat en appliquant la théologie fameuse des deux glaives:
«La Société chrétienne donc met toutes choses 4 leur place parce qu’elle
met d’abord 2 sa place son seul vrai Seigneur et Maitre, Jésus-Christ».
Pour se maintenir et s’étendre, elle dispose de deux forces, de deux
pouvoirs: « ... Ces deux pouvoirs unis, distincts et subordonnés, par
lesquels la société chrétienne se régit, c’est ce que ’on appelle les deux
glaives. Car la parole ne serait rien, si elle ne pouvait étre, a certain
moment, aussi un glaive. La mansuétude du Christ a voulu deux glaives
pour que la répression tombit plus tardive et pat étre prévenue. Le
premier glaive, celui qui ne déchire que les ténébres, demeure au pou-
voir patient et infailliblement éclairé du Pontife. L’autre, le glaive
matériel, est dans la main du représentant de la société, et afin qu’il
n’erre pas, il doit obéir au commandement du Pontife»?*. Voila une
application nette de la doctrine du pouvoir direct du pontife romain sur
les princes; si tous les ultramontains ne vont pas jusque-la, ils admettent
au moins, selon le langage des théologiens, le pouvoir indirect ou le
pouvoir directif du pape, arbitre obligé des pouvoirs politiques.
Alors que Mgr Pie rappelle que I’Eglise est indifférente aux régimes
politiques, Veuillot ne cache pas sa préférence pour la monarchie;
n’écrit-il pas que «le plus bel éloge que I'on puisse faire de la démocratie
est qu’elle donne T'intelligence et le gott du gouvernement monarchi-
que»?¢? Le Pere d’Alzon se dit lui aussi indifférent aux régimes politi-
ques et ne craint nullement la séparation de I’Eglise et de ’Etat qui
donne a ’Eglise, société spirituelle supérieure aux temporelles, pleine
liberté de s’organiser et de se répandre sans plus tenir compte des
sociétés civiles. Il importe donc de consacrer toute son énergie a fortifier
I'unité de ’Eglise contre les divisions et les schismes, et les religieux,
bénéficiant de ’exemption, sont de véritables soldats au service du pape
contre 'omnipotence des évéques®’. Le laic Veuillot appelle avec
autant de vigueur tous les catholiques a P'obéissance au pape dans
Punité: «Il faut se serrer autour du Souverain Pontife, suivre inébran-
lablement ses directions inspirées, affirmer avec lui les vérités qui seules
sauveront et nos iames et le monde ... Toute autre pratique n’aboutira
qu’a nous diviser davantage et qu’a nous dissoudre. C’est 1a le malheur
des malheurs. Les doctrines dites libérales nous ont désagrégés ... N’as-
pirons aujourd’hui qu’a un résultat, ne travaillons qu’a ’obtenir: jetons-

25 C. BRESSOLETTE, art. cit., p. 69.
26 Cité par C. BREsSOLETTE, L’Abbé Maret..., ouvr. cit., p. 505 note 156.
27 Cf. C. BRESSOLETTE, Le Pére d’Alzon et Mgr Maret, art. cit., p. 406.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 17

nous dans ’obéissance; elle nous rendra la cohésion de la pierre, et sur
cette pierre, hanc petram, la vérité posera son pied vainqueur»?®.

Les catholiques donc n’ont qu’un devoir selon le Pére d’Alzon:
instaurer le régne du Christ dans les 4mes et dans les ceuvres sociales,
rétablir en toutes choses 'ordre surnaturel, assurer la pleine liberté de
I’Eglise en arrachant notamment la nomination des évéques au pouvoir
civil. Louis Veuillot, dans le méme sens, appelle les disciples du Christ a
répandre le regne du Christ, car «... La domination universelle du Christ
réalisera seule l'universelle liberté, 'universelle égalité, 'universelle
fraternité. Car la liberté due 2 ’homme est d’atteindre sa fin surnatu-
relle, qui est d’aller au Christ; et 'on ne vit jamais que la société des
disciples du Christ qui reconniit les hommes pour égaux et fréres??. Au
milieu des flots du monde, il n’y a quun refuge, un rocher éternel,
immuable: Pierre, le Prétre par lequel le roi du monde, Jésus-Christ,
parle au monde et lui donne ses décrets, expression de ses droits
royaux. »

On comprend dés lors 'importance des actes du pontife romain,
spécialement du Sy/labus, catalogue de toutes les erreurs de la société
moderne, et de ce fait, révélateur par antithése de I’idéal de la civili-
sation chrétienne, dont I’Eglise, sous la conduite du pape, est 'inspira-
trice, voire I'organisatrice. C’est «’acte immortel qui sera dans ’avenir,
I'unique constitution, 'unique salut des sociétés qui voudront vivre...»
s'écrie I'évéque de Carcassonne en 1872. Son collegue de Nevers,
Mgr Ladoue, commente longuement le Sy/labus en 1875, car, dans les
sociétés modernes qui ont le grave tort de «retrancher la loi naturelle, la
loi éternelle, Dieu méme du gouvernement du monde..., le Syllabus
devient de plus en plus le symbole de tout catholique intelligent et
dévoué i la cause de la Sainte Eglise de Jésus-Christ»3°. Aussi le droit
public francais, toute la législation inspirée par les principes de 89
sont-ils condamnables, les dispositions mémes du Code civil étant
considérées par Mgr Freppel, évéque d’Angers, comme «la Révolution
appliquée a I'ordre civil»?'. Il faut au contraire que le droit et la légis-
lation des sociétés se rattachent aux lois ecclésiastiques et au droit
canon.

28 Cf. C. BRESSOLETTE, Louis Veuillot, art. cit., p. 77.

29 Cf. C. BRESSOLETTE, Louis Veuillot, art. cit., p. 69.

30 On lit ces citations dans J. GADILLE, ouvr. cit., p. 68.
31 Ibid., p. 65.



18 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

S’il revient 2 ’Eglise et a son chef de donner au monde les principes
de rénovation et de régénération dont il a besoin, apparait alors dans
toute sa force ’enjeu que représente I'infaillibilité pontificale: il ne suffit
pas qu’elle restaure la véritable notion de I’autorité; elle est bien davan-
tage «la premiére pierre du monde moderne», selon Mgr Ladoue, qui
reprend les idées du Peére d’Alzon, lequel se vantait d’avoir été le
premier a crier dans les rues de Rome «Vive le pape infailliblen. «Il
fallait, écrit ce dernier, en présence de tout un monde aux trois quarts
écroulé, poser cette grande base d’'un monde tout nouveau, I'immuta-
bilité de I'infaillibilité pontificale. Viennent apres, d’une part, tous les
bouleversements imaginables; viennent aussi tous les essais de dévelop-
pements nouveaux: on aura la force de triompher des ruines, on aura le
moyen de discerner plus rapidement les développements légitimes de
ceux qui ne le sont pas. Par ce coté, le concile était comme indispen-
sable, et en méme temps il n’a que tres peu a faire: jeter le gland qui
deviendra le grand chéne avec le temps et les siecles»??. Le Concile
Vatican Ia ainsi commencé ’ceuvre de régénération des sociétés moder-
nes en posant, avec le dogme de I'infaillibilité du magistére pontifical, la
base d’'un monde nouveau.

Pour synthétiser la vision ultramontaine de ’Eglise dans son rapport
avec la société, voici une note du Pére d’ Alzon, adressée le 4 décembre
1869 aux oblates de I’ Assomption: «En étudiant attentivement le but du
Concile, on voit qu’on se propose surtout de rétablir tout 'ordre sur-
naturel apporté par Notre-Seigneur sur la terre. Il est attaqué par 'in-
crédulité, le naturalisme, le rationalisme et le socialisme.

— A Pincrédulité, on veut opposer les principes de la foi;

— au naturalisme, tout le plan des secours surnaturels et des espé-
rances surnaturelles;

— au rationalisme, la base inébranlable de I’autorité divine, fortifiée
par la doctrine de I'infaillibilité du pape;

— au socialisme, la notion plus parfaite des principes sociaux, tels
que les communique la grande société chrétienne, ’Eglise»?.

’2 C. BRESSOLETTE, Le Pére d’Alzon et Mgr Maret, art. cit., pp. 403—404.
*> C. BRESSOLETTE, ibid., p. 403.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 19

L’Eglise doit rassembler ses forces vives, pour étre mieux armée
dans son combat contre les tendances menacantes de la civilisation
moderne, pour les empécher de détruire non seulement le christianis-
me, mais les sociétés elles-mémes.

En regard, qu’attendent du Concile ceux qu’on appelle alors les
gallicans? Quelques mois avant la note du Pére d’Alzon, la préface du
grand ouvrage de Mgr Maret, publié en septembre 1869, offre une
synthese de leurs veeux. On attend du Concile une ceuvre de lumiére, de
justice, de réforme:

— De lumiére, car il faut dissiper toutes les erreurs qui menacent
aussi bien la raison humaine dans sa valeur et sa dignité que la révélation
et ordre surnaturel.

— De justice, puisqu’il convient de s’appliquer «a mettre en lumiére
tout ce qu’il y a de vrai dans les travaux de la pensée moderne, dans les
sciences philosophiques, morales, sociales, politiques», en louant tous
ceux qui ont découvert ces vérités «a quelque camp que ces hommes de
bien appartiennent»; au lieu d’user de I’anathéme, le Concile donnera a
tous les hommes des témoignages de son amour «par le respect le plus
sincére de leur liberté, de leurs droits, de leurs aspirations légiti-
mes».

— De réforme enfin, et cela, dans un domaine immense, qui dépasse
les possibilités d’un seul concile: les rapports de la foi et de la science,
avec la tiche de «délimiter d’'une main prudente et généreuse la sphere
de la liberté scientifique»; les rapports de ’Eglise et de la société, de la
religion et de la liberté moderne, avec I’espoir de trouver «ces mesures
conciliatrices qui permettront 4 ’Eglise de conserver d’excellentes et
pacifiques relations avec la société laiquer; en fin de compte, I’'amélio-
ration et la révision de toutes les institutions ecclésiastiques, principa-
lement du gouvernement ecclésiastique par un meilleur équilibre des
droits de I’épiscopat et du pontife romain 3.

Si la promulgation de P'infaillibilité pontificale combla les veeux du
Pére d’Alzon, Monseigneur Maret fut cruellement décu dans ses espé-
rances, sauf sur la question des rapports de la raison et de la foi, puisque
la constitution dogmatique De: Filius prit des positions équilibrées et
éclairantes dans les controverses embrouillées du rationalisme, du
fidéisme et du traditionalisme.

34 Préface, VIII a2 XVI, Du concile général et de la paix religieuse, cité par
C. BRESSOLETTE, ibid., pp. 402-403.



20 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Il nous reste & préciser la vision gallicane, ainsi introduite par le texte
de Mgr Maret, dont la pensée nous servira de référence: du groupe des
«néogallicans», de par sa fonction méme, il est le théologien 3.

La vision gallicane

Le premier trait caractéristique de la conception que I’abbé Maret
défendra toute sa vie est 'acceptation de la société moderne dans ses
acquis légitimes. Son interprétation de la Révolution est originale, plus
proche de celle du socialiste chrétien Buchez que de celle des catholi-
ques libéraux; elle s’oppose évidemment a celle de I’école de Maistre et
de Bonald, suivie par tant d’ultramontains, 2 qui Maret reproche de ne
voir dans la Révolution que ses erreurs et ses crimes, mais sans recon-
naitre les abus intolérables qu’elle a réformés et les principes qu’elle a
proclamés «expression politique du christianisme et loi de Pavenir»3°.
La crise révolutionnaire traduit un mouvement profond et régénérateur
de la nation contre les abus de I’ Ancien Régime social et politique fondé
sur la monarchie absolue de droit divin; les aspirations des peuples a la
liberté et a ’égalité ont été inspirées par le christianisme, mais ont été
faussées et altérées par la philosophie incrédule et athée du XVIII€ si¢-
cle; les erreurs et les horreurs de la Terreur sont 2 comprendre comme
une sorte d’expiation, par la société, de la corruption et des abus anté-
cédents. Le drame de I’Eglise, comme institution, victime des exces
révolutionnaires, est d’avoir été compromise avec les abus et le pouvoir
d’Ancien Régime, alors que ’Evangile qu’elle préchait favorisait les
aspirations légitimes du peuple.

Les libertés modernes ont un fondement légitime dans la doctrine
chrétienne de I’homme créé libre, a I'image de Dieu, de méme que
I’égalité et la fraternité ont des racines évangéliques évidentes. La
conquéte, difficile et douloureuse certes, de ces libertés, dont on mesure

* Sur Mgr Maret, nous renvoyons 2 nos ouvrages: L’abbé Maret, le combat d’un
théologien pour une démocratie chrétienne, 1830-1851, Paris 1977; Henry Maret,
I’Eglise et Etat, cours de Sorbonne inédit (1850-51), Paris, 1979; Le pouvoir dans la
Société et dans I’Eglise, I’ecclésiologie politique de Mgr Maret, Paris, 1984.— On trouvera
des présentations synthétiques dans: J.R. PALANQUE, Catholiques libéraux et Gallicans en
France face au Concile du Vatican 1867-1870, Paris, 1962, pp. 26-32; J. GADILLE, La
pensée et 'action politiques des évéques frangais au début de la III¢ République 1870~
1883, Paris 1967, T. I, pp. 89-105.

* Cf. L’Abbé Maret, ouvr. cit., p. 441.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 21

le développement dans les constitutions successives et la législation de la
France, marquent ’'avénement de la «démocratie». Selon Maret, il s’agit
d’un état de la société ou progressent la liberté et I’égalité civiles et
politiques, et ce progrés peut un jour se traduire politiquement par
Pinstauration de la république, la monarchie constitutionnelle et le
Second Empire, «démocratie couronnéer, n’étant que des étapes tran-
sitoires aprés la chute de la monarchie absolue. Parce quelle a des
racines chrétiennes, cette démocratie doit retrouver son inspiration
chrétienne pour résister a la sécularisation de la société.

Ainsi, /e Syllabus pose-t-il un grave probléme par la condamnation
qu’il porte des principes de droit public francais et des tendances de la
société moderne, qui semblent irréversibles. La brillante distinction de
la these et de ’hypothése, qui rassure les libéraux amis de Dupanloup, ne
satisfait par Mgr Maret: alors que les ultramontains espérent mettre en
pratique la thése qui exprime la pensée de ’Eglise, il lui parait, a lui, que
I’hypothese correspond a des faits de la civilisation moderne, inélucta-
bles, et sous certains aspects, parfaitement légitimes. Par cet acte,
IEglise ne risque-t-elle pas de se mettre en marge des grands courants de
la société moderne, au lieu de les redresser en retrouvant une influence
crédible et efficace?

Car I’abbé Maret croit a une action possible du christianisme pour
fonderune véritable civilisation chrétienne. C’est un autre trait constant
de sa pensée et de son combat. Mais il rejette toute forme de théocratie,
par laquelle ’Eglise et le clergé rechercheraient un pouvoir sur la société
et sur ses gouvernants: les solutions médiévales et le systtme de la
religion d’Etat sont désormais impossibles. Il importe de chercher une
solution adaptée a 'ordre nouveau, issu de la Révolution, et fondé sur la
liberté, 4 condition de ne pas considérer celle-ci comme un moindre mal
a subir, mais comme un bien possible 4 promouvoir dans I'esprit de
I’Evangile. Alors le christianisme retrouvera toute son influence sur les
esprits, par le dialogue respectueux des personnes, sur les meeurs et sur
les lois, dans le respect des autonomies des différentes instances de la
société. Entre I'Etat et ’Eglise, a la place du Concordat qui asservit
I’Eglise, pourra se conclure une union morale dans la liberté, favorable a
la paix des esprits, dans la reconnaissance des compétences respectives
de chacune des deux puissances®’. On peut considérer que la solution
préconisée par Maret en 1850-51 s’est concrétisée dans ce que des

37 Cf. Henry Maret, ’Eglise et ’Etat.



22 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

historiens ont appelé la «concorde sans concordat», pratiquée en France
aprés la Premiére Guerre mondiale.

Encore faut-il que les catholiques participent a la vie de la nation et
marchent avec leur siécle sans attachement nostalgique a des systémes
dépassés. Le théologien de la Sorbonne connait certes la doctrine tra-
ditionnelle de ’Eglise indifférente aux formes du gouvernement poli-
tique. Mais il est convaincu qu’a cette étape de ’évolution de la société
francaise, cette indifférence politique condamne les catholiques a I'im-
mobilisme, 4 la conservation d’un statu quo peu favorable en définitive.
Ne vaudrait-il pas mieux qu’acceptant les acquis du monde moderne, en
ce qu’ils ont de légitime, ils participent activement a la promotion de la
liberté et de I’égalité civiles et politiques, 4 'avenement de la «démo-
cratien, que leur présence et leur action rendraient chrétienne et sau-
veraient ainsi de ses tentations destructrices et de ses passions anarchi-
ques? Aussi Maret n’hésite-t-il pas a se proclamer «démocrate parce que
catholique» Comme doyen de la Faculté de théologie de la Sorbonne, il
fera tout et pour obtenir sa reconnaissance canonique par le pape et pour
la maintenir au milieu des autres facultés dans le «temple de la science»,
afin qu’elle y assure son rdle dans la discussion libre avec les autres

opinions du monde intellectuel.
Pour réussir cette entreprise, il importe d’éviter les confusions et les

amalgames, méme s’il faut chercher la «conciliation», mot trés cher a
’abbé Maret. C’est le troisi¢me trait significatif de sa vision des choses.
La distinction des ordres naturel et surnaturel est fondamentale (Maret
reproche 4 Lamennais de n’avoir pas su la sauvegarder, d’ou les exces et
les erreurs de sa doctrine). Elle s’applique dans tous les domaines: il faut
tenir 2 la fois la dignité de la raison humaine et la nécessité de la
révélation divine (titre de I'un de ses ouvrages), 'autonomie et la
compétence de ’Etat comme la liberté et la compétence de ’Eglise, etc.
Mais une fois reconnues la différence des ordres et les nécessaires
distinctions, il convient de chercher leur conciliation: la foi et la science,
I’Eglise et la liberté, le christianisme et la démocratie. Maret, quant 2 lui,
travaille a 1’élaboration d’une philosophie chrétienne comme a I’ins-
tauration d’une démocratie chrétienne.

C’est dans cette perspective conciliatrice qu’il faut comprendre I'in-
tuition fondamentale de son ecclésiologie. Alors que les nations euro-
péennes évoluent progressivement vers la démocratie (développement
des libertés, de I’égalité civile, de la participation de tous au gouverne-
ment), ’Eglise ne saurait se transformer en monarchie absolue et cen-



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 23

tralisée: elle risquerait de perdre toute crédibilité et toute influence,
dans un conflit qui la rejetterait peu a2 peu du dynamisme de la civili-
sation. Certes, ’Eglise, dans sa constitution divine, n’a pas a recevoir de
lecons du monde; mais qu’a-t-elle dans sa plus antique tradition? Le
dialogue, la délibération, la participation, tels que les synodes et les
conciles en ont donné exemple au monde. On ne saurait mettre en
doute la primauté du pontife romain; mais en cette nouvelle étape
démocratique de I’histoire humaine, fruit du christianisme, il convient
de restaurer notamment les droits et la responsabilité de I’épiscopat et le
«concerty» des évéques, avec le renouveau des conciles et des instances
de concertation et de collaboration dans ’Eglise. Alors ’Eglise sera de
son temps et conduira la marche des sociétés libres qu’elle influencera
par ’Evangile et la doctrine révélée.

Conclusion

Apres le choc révolutionnaire et ses conséquences sur les moeurs et
les mentalités, sur la vie sociale et les régimes politiques, gallicans et
ultramontains ont un méme objectif: régénérer la société francaise parle
christianisme. Mais les uns et les autres ne se référent pas aux mémes
expériences historiques, et n’envisagent ni les mémes démarches ni les
mémes moyens au service de leur cause.

Pour les ultramontains, la Révolution est une déchirure dans le tissu
de I’histoire de la France, et elle est condamnable, car elle a détruit les
institutions de ’Eglise en méme temps qu’elle renversait les bases tra-
ditionnelles de la société. Pour réparer les ruines, il faut restaurer une
situation de chrétienté qui a fait ses preuves depuis Constantin et Léon
le Grand, et surtout depuis Grégoire VII, dont I’action énergique a
inauguré la théocratie médiévale. Sans doute, le XIX¢ siécle est-il épris
de liberté. Mais la premiére liberté a obtenir est celle de 'Eglise, qu’il
importe de libérer des chaines imposées par 'Etat, et la premiere liberté
a défendre est celle des peuples chrétiens a vivre leur foi pour atteindre
la fin surnaturelle voulue par Dieu.

Pour le bien méme des sociétés, I'Eglise doit étre renforcée dans son
autorité infaillible — le pape est le dernier représentant du principe
d’autorité — et dans son unité inébranlable, car c’est elle qui enfante les
sociétés chrétiennes et maintient leur cohésion: «Mater et Magistra»



24 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

(expression qui apparait dans le prologue de la Constitution dogmatique
Dei Filius de Vatican I), elle est tutrice des princes et mére des peu-
ples.

La stabilité de I'ordre social et la protection de la vie chrétienne
réclament de I’Eglise la condamnation des erreurs autant que la pro-
clamation de la vérité divine, afin d’éclairer les pouvoirs politiques et de
les fortifier dans leurs responsabilités a I’égard des peuples. Les excés de
la raison individuelle et rationaliste sont aussi dangereux que la licence
des meceurs. Au service du bien commun temporel, 'autorité de I’Etat
doit prendre appui sur celle de ’Eglise, qui sert la royauté universelle de
Jésus-Christ, le seul qui ait introduit dans le monde la liberté, ’égalité et
la fraternité véritables.

Les gallicans ont une autre vision de I’histoire et de la Révolution.
Celle-ci marque une étape douloureuse et tragique dans I’évolution des
sociétés chrétiennes et Pavénement du monde moderne. Parce qu’il y a
des acquis légitimes dans I’ceuvre révolutionnaire, il est indispensable de
prendre en compte une situation nouvelle, pour préparer avenir. Or la
liberté accroit sans cesse des conquétes et inscrit progressivement de
nouveaux droits dans les législations et les constitutions.

L’Eglise, qui a proclamé la liberté de I’acte de foi, n’a pas 4 redouter
la liberté, au contraire: elle lui est nécessaire et elle doit la réclamer pour
tous comme un droit incontestable de toute personne humaine, faite a
I'image de Dieu. L’Etat lui aussi doit respecter et promouvoir les liber-
tés, et dans I’exercice de sa responsabilité propre, il a une autonomie
légitime: aussi, dans les domaines qui reléevent de sa compétence,
I’Eglise n’a-t-elle pas a intervenir. L’un et I'autre ont cependant avan-
tage a un dialogue respectueux et a une collaboration fructueuse.

Plut6t qu’a réclamer un pouvoir sur les sociétés, I’Eglise doit s’at-
tacher a exercer une influence qui, des esprits, passera dans les mceurs et
les lois. Elle y réussira d’autant mieux qu’elle fera renaitre en elle les
habitudes et les institutions de délibération et de participation, qui sont
’apanage des sociétés démocratiques. L’évolution du monde moderne,
malgré des retours en arriére toujours possibles, semble aller irrésisti-
blement dans ce sens.

Plus de cent ans apres le premier Concile du Vatican, plus de vingt
ans apres le deuxiéme, il est tentant de juger qui avait les vues les plus
pertinentes pour sauvegarder et favoriser la mission de ’Eglise dans la
diversité des sociétés et dans les bouleversements de leur évolution. Les
débats actuels sur les «racines chrétiennes» de I'Europe, sur les moyens



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 25

et méthodes d’une «nouvelle évangélisation» montrent au moins que les
interprétations de I’histoire des sociétés et les conceptions de la mission
de I’Eglise ne sont pas plus unanimes de nos jours quau XIX¢€ sie-
cle.






	Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

