
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 38 (1991)

Heft: 1-2

Artikel: Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la
société?

Autor: Bressolette, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claude Bressolette

Ultramontanisme et gallicanisme
engagent-ils deux visions de la société?

Quand on évoque ces deux courants catholiques de l'ultramonta-
nisme et du gallicanisme, on ne saurait dissocier l'Eglise de la société. Il
semble donc plus conforme aux perspectives de l'époque de nuancer la

question posée et de parler de «vision de l'Eglise dans la société» ou de

«vision de la société dans son rapport à l'Eglise». Pour ces deux
courants, en effet, il est impensable que la société soit sécularisée au point
que soient éliminés l'Eglise comme institution et le christianisme
comme source inspiratrice des valeurs. Un postulat leur est commun: la
société ne peut subsister sans religion et l'athéisme est source d'anarchie.
En Europe, le christianisme est la religion de fait, si bien que c'est un
problème de «civilisation chrétienne» qu'ont à résoudre les penseurs
représentatifs de ces deux courants marquants du XIXe siècle, surtout en
France.

De nombreuses citations permettront de percevoir concrètement le

langage et la problématique de cette époque. Pour illustrer mon propos,
voici un passage du livre de Lamennais qui, après le fameux Essai sur
l'indifférence, eut un grand retentissement lorsqu'il parut en 1825 puis
1826: De la religion, considérée dans ses rapports avec l'ordre politique et

civil:
«La Révolution française, dont les causes remontent beaucoup plus

haut qu'on ne se l'imagine généralement, ne fut qu'une application
rigoureusement exacte des dernières conséquences du protestantisme,
qui, né des tristes discussions qu'excita le schisme d'Occident, enfanta
lui-même à son tour la philosophie du XVIIIe siècle. On avait nié le

pouvoir dans la société religieuse, il fallut nécessairement le nier aussi



4 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

dans la société politique et substituer dans l'une et dans l'autre la raison

et la volonté de chaque homme, à la raison et à la volonté de Dieu, base

immuable, universelle de toute vérité, de toute loi et de tout devoir.
Chacun, dès lors, ne dépendant plus que de soi-même, dut jouir d'une

pleine souveraineté, dut être son maître, son roi, son Dieu. Tous les liens

qui unissent les hommes entre eux et avec leur auteur étant brisés, il ne

resta plus pour religion que l'athéisme, et que l'anarchie pour société»1.

Le principe d'union sociale est d'ordre spirituel, explique Lamennais,

car la société a pour base «des croyances communes avec les devoirs

qui en résultent»2. En cette première moitié du XIXe siècle, c'est là une
conviction générale. Elle sert d'argument à Portalis pour défendre le

Concordat devant le Corps législatif en 1802, comme à Lamartine
soucieux «d'incruster» dans les articles de la constitution de 1848 le

principe moral et religieux qui les inspire. La religion est la base du
nouvel édifice à construire, selon Chateaubriand, et, pour Guizot, elle
est un puissant et fécond principe d'association; bref elle «lie et rallie»
comme ne cessent de le montrer le libéral «baron» d'Eckstein, dans sa

revue Le Catholique, ou le socialiste chrétien Bûchez, dans L'Européen3.

Qu'on me permette ici une parenthèse. Les apologistes catholiques
seront affrontés à une nouvelle problématique le jour où la croyance en
une simple religion naturelle, source d'une morale naturelle universelle,

permettra d'assurer la cohésion de la société, sans plus faire appel aux
dogmes et principes d'une religion révélée telle que le christianisme.
Line nouvelle étape dans le processus de sécularisation sera franchie. En
1856, paraît un ouvrage au grand retentissement: La religion naturelle, de

Jules Simon, futur ministre de la IIIe République.

Ultramontanisme et gallicanisme

Ces deux courants seront envisagés depuis la Restauration jusqu'au
1er Concile du Vatican. Après la promulgation des définitions dogmatiques

sur la primauté du Pontife romain et l'infaillibilité de son Magistère

personnel, le courant gallican se trouve vaincu, encore que certains

1

Chap. II, p. 61, Genève (Introduction d'Henri Guillemin).
2 Ibid., p. 244.
3 Cf. C. Bressolette, L'Abbé Maret, Paris 1984, pp. 433-434.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 5

aient pensé qu'il avait triomphé dans sa défaite puisqu'il avait empêché
l'adoption des affirmations excessives des membres les plus radicaux de

l'école ultramontaine.
Vers 1820, les esprits sont impressionnés par deux ouvrages qui font

date : L'Essai sur l'indifférence de Lamennais, dont le premier tome paraît
en 1817 et le dernier en 1823, et Du Pape, de Joseph de Maistre, dont la

lre édition est de 1821 ; on en sera à la 22e en 1870! Ces deux publications

suscitent enthousiasmes et réactions, par leur convergence pour
exalter le rôle et le pouvoir du pape dans l'Eglise et la société.

Toutefois, la personnalité de Lamennais est décisive pour comprendre
les deux courants qui nous intéressent. Après la tourmente

révolutionnaire, alors qu'il s'agit pour l'Eglise de restaurer progressivement ses

institutions et de retrouver son influence, la doctrine menaisienne

frappe par sa nouveauté et son radicalisme, d'autant qu'elle inspire une
pléiade de disciples jeunes et avides d'agir. Lamennais lui-même fascine

par la puissance de sa personnalité et la complexité de son évolution
intellectuelle et spirituelle. Aussi beaucoup peuvent-ils se réclamer de

lui, en adoptant telle ou telle de ses intuitions prophétiques, mais en
s'orientant dans les voies aussi divergentes que le catholicisme autoritaire

ou le catholicisme libéral, la défense de la monarchie pontificale la

plus absolue ou le ralliement à la cause des peuples et à la démocratie.
Pour ne citer qu'eux, Louis Veuillot et l'abbé Maret qui ne cessèrent de

s'opposer, ont bu l'un et l'autre, si l'on ose dire, à des sources menai-
siennes.

Par-delà l'influence du Maître de la Chesnaie, l'évolution de la

société française d'une part - événements politiques, mouvements
sociaux et leurs répercussions européennes avec les Révolutions de 1830

et de 1848 —, les réactions de l'Eglise à Rome et en France d'autre part —

notamment depuis l'élection de Pie IX et l'avènement du Second

Empire -, entraînent des infléchissements ou des accentuations dans ces

deux courants ultramontain et gallican. Aussi les historiens parlent-ils
de néo-gallicans et de néo-ultramontains, dont les silhouettes se dessinent

plus nettement à partir des années 604. Il importe en effet de

considérer ces deux courants non pas comme isolés, internes à l'Eglise
dans leur antagonisme, mais indissociables d'autres courants qui
apparaissent dans la société française, tels le libéralisme et le socialisme, avec

4 Cf. J. Gadille, La pensée et l'action politique des évêques français au début de la
IIIe République, Paris 1967, T. I, p. 132 et suiv.; J.R. Palanque, Catholiques libéraux et
gallicans en France face au Concile du Vatican 1867—1870, Paris 1962, p. 21 et suiv.



6 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

lesquels ils se mêlent ou dont ils se séparent selon les périodes: ainsi

Lamennais, ultramontain, fut aussi libéral et défenseur des libertés;
Maret, taxé de gallicanisme, était libéral et même démocrate. On
connaît les études de M. Emile Poulat sur le système triangulaire de

forces qui animent la société française: catholicisme intransigeant,
catholicisme bourgeois, socialisme.

1. Les Gallicans

Que peut-on dire brièvement des Gallicans dans la période
considérée?

La référence à la fameuse déclaration de 1682 s'impose. Le premier
article défend l'indépendance des princes, en rejetant toute théorie du

pouvoir indirect des papes sur les souverains. Les trois autres touchent
au pouvoir du pape sur l'Eglise : le Concile lui est supérieur, la puissance
apostolique est limitée par les saints canons, les décisions dogmatiques
du Saint-Siège ne sont irréformables que si le consensus de l'Eglise s'y
ajoute.

Après la Révolution et le Concordat, le gallicanisme étatique, royal
et parlementaire, ne survit que dans certains milieux de juristes et de

magistrats: inspiré des anciennes maximes, le Manuel de droit ecclésiastique

de Dupin fait scandale en 1844, et la plupart des évêques le

condamnent, même les gallicans5.
Mais le gallicanisme théologique reste de tradition chez les évêques

de France. Certes, le gallicanisme épiscopal a subi un coup mortel avec
la déposition, par Pie VII, de plus d'une trentaine d'évêques légitimes,
lors de la mise en œuvre du Concordat de 1801. Cependant, les évêques
nommés sous les régimes politiques successifs sont formés selon
l'ancienne tradition, maintenue par Saint-Sulpice, dans un esprit de

modération, de conciliation, d'attachement au pape et de respect des autorités

politiques. Les ouvrages publiés par les cardinaux d'Astros et de Beau-

mont, par Mgr Frayssinous, témoignent de cet esprit, et s'ils admettent

que l'acte de la Déclaration a été condamné par les papes, ils soutiennent

que la doctrine des quatre articles n'est pas réprouvée et qu'on peut
l'enseigner librement. Mgr Affre, archevêque de Paris, continue de

professer les opinions gallicanes. On mesure ainsi le choc que pouvait
provoquer chez ces évêques l'ultramontanisme extrême de Lamennais!

' Cf. J.P. Palanque, ouvr. cit., p. 11.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 7

Ce gallicanisme, cependant, «se mourait infailliblement», selon le

mot de Dupanloup à Montalembert en 1843. Les idées ultramontaines
gagnaient progressivement les esprits, notamment dans le bas clergé,
d'autant que les prêtres, notamment les curés, étaient soutenus par
Rome contre l'arbitraire de leur évêque; l'extrême popularité de Pie IX,
son «libéralisme» avant la révolution de 1848, ses malheurs à Gaête,

puis la perte d'une partie de ses Etats développaient une véritable
dévotion au pape.

La décadence du gallicanisme fut paradoxalement arrêtée par
l'insistance de Rome à imposer les vues ultramontaines: par exemple les

condamnations d'ouvrages réputés gallicans se multipliaient, alors qu'ils
servaient de manuels dans les séminaires, les liturgies diocésaines

disparaissaient avec l'établissement de la liturgie romaine sous l'influence
de Dom Guéranger, etc... On vit renaître ce qu'en 1860, dans son

testament, Lacordaire appelait un «gallicanisme instinctif»: «Le
gallicanisme ancien est une vieillerie, mais le gallicanisme instinctif qui
consiste à redouter un pouvoir qu'on lui présente comme sans limites
est un gallicanisme très vivant et très redoutable, parce qu'il est fondé

sur un instinct naturel et même chrétien»6. Mgr Dupanloup et
Montalembert eux-mêmes, catholiques libéraux dont les convictions
ultramontaines s'étaient pourtant nettement affirmées, évoluèrent dans un
sens plus gallican après le célèbre discours de Malines sur l'Eglise libre
dans l'Etat libre, discours si mal accueilli par Rome, et surtout après

l'encyclique Quanta Cura et le Syllabus, que l'évêque d'Orléans tenta de

faire admettre par la distinction fameuse de la thèse et de l'hypothèse.
Désormais ils s'opposèrent à la conception absolue de l'infaillibilité.

Ces catholiques libéraux rejoignaient ainsi le groupe, peu nombreux,
des néogallicans: Mgr Darboy, archevêque de Paris, plutôt homme
d'action et de caractère, dont les rapports avec Pie IX furent très tendus;
il se souciait d'affirmer les droits de l'évêque, conformément aux
traditions de l'Eglise de France, notamment dans l'affaire de l'exemption
des religieux; Mgr Maret, le théologien du groupe, resté doyen de la

Faculté de théologie d'Etat, évêque titulaire de Sura depuis 1861, après
le refus par le pape de sa nomination à l'évêché de Vannes; il préparait
alors son grand ouvrage Du Concile général et de la paix religieuse, paru
avec éclat à la veille du Concile: dans un esprit de modération éclectique,

il tentait de concilier ce qu'il y avait de vrai dans les thèses

6 Cf. J.R. Palanque, ouvr. cit., p. 56.



8 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

ultramontaines et gallicanes, en équilibrant la primauté du pape par le

«concert des évêques» et la périodicité des conciles (notons en passant
qu'il est difficile de discerner son gallicanisme théologique, sauf sur le

point précis des conditions mises à l'exercice de l'infaillibilité, où sa

thèse n'est pas conforme au dogme promulgué à Vatican I).
Mgr Maret avait parmi les évêques quelques amis qui partageaient

plus ou moins ses vues: Mgr Meignan, évêque de Chalons-sur-Marne,
futur cardinal archevêque de Tours, Mgr David, évêque de St-Brieuc,

Mgr Ramadié, évêque de Perpignan et futur archevêque d'Albi, et
quelques autres.

2. Les ultramontains

Par rapport aux gallicans, qui se recrutent surtout chez les évêques et
chez certains prêtres théologiens attachés aux traditions de l'Eglise de

France, les ultramontains élargissent et renforcent leur influence
jusqu'au Concile du Vatican, qui marquera leur victoire.

Incontestablement, leur chef prophétique est Lamennais, après ses

prises de positions éclatantes à la fin de la Restauration. Dans l'ordre
théorique, il est soutenu par l'école traditionaliste illustrée parJoseph de

Maistre, mais fondée en rigueur doctrinale par le vicomte de Bonald.
Les idées, les orientations, les directives de Lamennais gagnent peu à

peu le jeune clergé qu'elles enthousiasment en lui donnant des objectifs

pour régénérer l'Eglise et la société française : l'Agence générale pour la
défense de la liberté religieuse organise des campagnes contre l'asservissement

de l'Eglise et pour l'appel au pape, dont le pouvoir seul est source
de la vie des nations. Voici deux citations révélatrices: «Nous le répétons,

l'anéantissement du christianisme en France, par l'établissement
d'une Eglise nationale, soumise de tout point à l'administration, voilà ce

qu'on prépare avec une infatigable activité, voilà où mènerait
infailliblement le système suivi jusqu'ici; voilà enfin ce que peut la révolution;
l'obtiendra-t-elle? L'avenir répondra»7.

«Et voilà où sont conduites, de degré en degré, les nations qui, en se

séparant de l'Eglise, ont par cela-même abandonné le principe
fondamental de la foi chrétienne et de toute foi. Un peuple non chrétien peut
avoir une religion, il peut conserver des dogmes primitifs, comme ils se

7 Lamennais, De la religion..., ouvr. cit., pp. 104-105; il faut lire le chapitre V qui
suit.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 9

conservaient avant Jésus-Christ, par la tradition; il peut reconnaître
l'autorité de ces croyances communes, et s'y soumettre. Mais le premier
acte de celui qui rompt avec l'Eglise est de nier cette autorité nécessaire

et d'y substituer la sienne propre, l'autorité de sa seule raison; et dès lors,
quelque effort qu'il fasse pour s'arrêter sur la pente du doute, les
irrésistibles conséquences du principe qu'il a posé l'entraînent jusqu'au fond
de l'abîme. Il est donc prouvé par l'expérience et par les aveux formels
de tous les ennemis du catholicisme, que sans le pape point d'Eglise;
sans Eglise point de christianisme; sans christianisme, point de religion
et point de société ; de sorte que la vie des nations européennes a, comme
nous l'avons dit, sa source, son unique source, dans le pouvoir
pontifical»8.

Après la condamnation du Maître, les disciples, qui ne le suivront

pas dans sa rupture avec Rome, pourront s'inspirer les uns de son
libéralisme et même aller, comme lui, jusqu'à se dévouer à un idéal

démocratique, les autres retenir son attachement au principe d'autorité
et sa défense du pouvoir absolu du pape. Parmi ceux qui illustreront le

courant ultramontain, notons des religieux comme le Père d'Alzon,
fondateur des assomptionistes, et Dom Guéranger, restaurateur des

bénédictins et de la liturgie romaine; un laïc, Louis Veuillot, venu du

peuple, converti, dont le journal L'Univers sera lu dans beaucoup de

presbytères et propagera l'influence ultramontaine dans de larges

milieux; des évêques, Mgr Doney à Montauban et Mgr Pie, futur
cardinal à Poitiers, homme de réflexion et de doctrine, soucieux d'être un
digne successeur de Saint-Hilaire. A l'approche du Concile apparaîtront
des évêques néo-ultramontains comme Mabile à Versailles, Ladoue à

Nevers, Freppel à Angers: moins préoccupés de nuances et de réserve
dans l'ordre politique de Mgr Pie, ils n'hésiteront pas à s'engager et à

engager leurs diocésains dans le combat politique avec les thèses les plus
intransigeantes: La Révolution est le «résumé de toutes les hérésies»

puisque son dernier mot, c'est «L'homme substitué à Dieu comme
source unique de tout droit, de toute justice, de toute moralité, c'est-
à-dire le déicide dans l'ordre social»; à Lourdes, en 1872, Mgr de la

Bouillerie, évêque de Carcassonne, décrit l'Eglise comme une armée

rangée en bataille, avec les pèlerins comme soldats, et il attend le salut
de l'Eglise et de la France d'un miracle9.

8 Ibid., p. 163.

' Cf. J. Gadille, ouvr. cit., T. I, pp. 59-72.



10 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Plus tard, Mgr Freppel se rendra célèbre par ses interventions
comme député à l'Assemblée nationale. Il suffit à notre propos d'évoquer

ces quelques figures qui animent et orientent le courant ultramon-
tain en ce qu'il a de plus caractéristique.

Un fondement commun aux doctrines opposées

Après la tourmente révolutionnaire, les bouleversements et les

destructions infligés à l'Eglise, la question qui se posait avec insistance aux

catholiques était celle de la régénération de la société chrétienne en
France, de la reconstruction du christianisme et de son influence
sociale.

S'il est vrai que toute société tire sa cohésion de l'union des esprits et

qu'il n'est pas de société sans pouvoir - le pouvoir est constituant,
explique Bonald —, une problématique s'impose à tous, aux ultramon-
tains comme aux gallicans, et plus largement aux catholiques comme à

leurs adversaires rationalistes, libéraux ou socialistes. Une théorie du

pouvoir implique une théorie de la connaissance, et réciproquement,
puisque une conception de l'origine du pouvoir s'inspire d'une conception

de l'origine des idées. Toute politique qui met en œuvre le pouvoir
dans la société, procède d'une philosophie de la connaissance, qui traite
de l'accès à la vérité, de l'évidence et de la certitude. Les partis politiques
traduisent dans l'ordre des faits sociaux des écoles philosophiques dans

l'ordre des idées; il y a homologie10.
Bornons-nous à quelques citations, qui pourraient être innombrables.

Commençons par Lamennais: «Or l'Etat, en France, obligé,
comme on l'a vu, de subir toutes les conséquences du principe
démocratique consacré par les lois, n'offre qu'une vaste agrégation d'individus

dépourvus de lien; tandis que, pour maintenir, sous le nom de

liberté, la démocratie des opinions, on proclame, sans aucunes limites, le

principe du jugement privé, également destructif de tout lien dans

l'ordre spirituel. C'est là ce qu'il faut considérer, bien plus que les

vieilles objections de la philosophie contre le christianisme, pour
comprendre quelle est la source de cette opposition violente, de cette haine
effrénée dont la religion catholique est aujourd'hui l'objet. Fondée sur

10 Cf. J. Gadille, ouvr. cit., p. 46.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 11

l'autorité, elle proscrit tout ensemble et la souveraineté politique du

peuple et la souveraineté de la raison, qui n'est que l'indépendance
absolue d'un être supérieur»11.

Victor Cousin, qui joua un tel rôle dans l'organisation de l'Université

française, écrit en 1833, à propos de la Révolution de 1830: «J'ai eu

l'avantage de tenir unies contre moi pendant des années, et l'école
sensualiste et l'école théologique. En 1830, l'une et l'autre école sont
descendues dans l'arène politique. L'école sensualiste a produit tout
naturellement le parti démagogique, et l'école théologique est devenue

tout aussi naturellement l'absolutisme, saufà prendre de temps en temps
le masque de la démagogie pour mieux aller à ses fins, comme en

philosophie c'est par le scepticisme qu'elle entreprend de ramener la

théocratie. Au contraire, celui qui combattait tout principe exclusifdans

la science a dû repousser aussi tout principe exclusif dans l'Etat et
défendre le gouvernement représentatif...» La conclusion est explicite:
«Ma foi politique est donc en tout conforme à ma foi philosophique, et
l'une et l'autre sont au-dessus des outrages des partis»12. En 1851, il sera

plus net encore: «Il n'y a au fond que deux écoles en philosophie et en

politique: l'une qui part de l'autorité seule, et avec elle et sur elle éclaire
et façonne l'humanité; l'autre qui part de l'humanité et y appuie toute
autorité humaine. Le temps présent est la lutte de ces deux écoles dans

l'intelligence et dans le monde. L'avenir verra le triomphe de la

philosophie et de la politique inaugurées par Descartes et par la Révolution
française. C'est là ma foi, mon espérance, ma consolation...»13 Un
disciple de Lamennais, dont l'évolution intellectuelle est complexe, le Père

Ventura, s'inspire de la même problématique dans ses sermons aux
Tuileries, devant Napoléon III, en 1857: «Le panthéisme n'est, je le

répète, que la négation des substances créées et des causes secondes, et
l'affirmation que tous les êtres ne sont que des modifications d'un seul et
même être, ou les instruments et les causes occasionnelles des manifestations

successives de cet être. Le centralisme social n'est, de son côté,

que la négation de toute personnalité indépendante à l'égard du ministère

public, et de toute action propre à lui; il n'est que l'affirmation que
les individus formant ce ministère ne sont nullement Pouvoirs eux-
mêmes, mais que ce sont des nuances, des organes du Pouvoir suprême.

11 De la Religion..., ouvr. cit., p. 107.
12 C. Bressolette, Mgr Maret..., p. 309.

"Ibid., p. 311.



12 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Il est donc évident que le centralisme n'est que le panthéisme politique,
comme le panthéisme n'est que le centralisme philosophique»14.

Un déplacement de sens du mot idéologie résumera ce sujet: Au
XIXe siècle, l'idéologie désigne une doctrine sur l'origine des idées, au
XXe siècle, le même mot désigne une théorie qui légitime un modèle de

pouvoir et une action politique; le rapport entre ces deux sens était
parfaitement perçu par les penseurs de l'époque que nous étudions.

Dans un tel contexte, on comprend les passions soulevées par la

question de l'école et de l'éducation d'une part, la vivacité des controverses

sur l'infaillibilité pontificale d'autre part. Qui aura le droit et la

capacité de former les intelligences et d'éduquer ceux qui exerceront le

pouvoir dans la société? L'Eglise qui fait appel à l'autorité, aux dogmes,
aux superstitions comme disent ses adversaires, ou l'Université, qui ne
croit qu'à la raison, à l'esprit critique, au jugement libre? Quant à

l'infaillibilité pontificale, on saisit l'enjeu qui déborde largement les

controverses internes à l'Eglise catholique; si des hommes d'Etat ont
redouté la proclamation de ce dogme, c'est qu'ils pressentaient les

conséquences qu'on tirerait dans l'ordre politique d'un pouvoir aussi

absolu reconnu à un homme, chef d'une institution présente et active
dans les sociétés. Le commentaire d'un mot de Dupanloup éclaire par
exemple la position des catholiques libéraux: «Quelqu'un lui disant en
1871 : <Pourtant, Monseigneur, vous étiez d'accord sur le fond avec vos
adversaires)... D'accord, sur le fond!, répliqua-t-il avec véhémence. Ne
dites pas cela, nous ne l'avons jamais été.» Leur opposition a porté sur
l'infaillibilité telle que la prêchait la presse ultramontaine, car ils
pensaient qu'«on voulait déclarer le pape infaillible dans les matières de foi,
pour le faire croire infaillible dans les autres»15.

Enfin, cette problématique de l'implication d'une conception du

pouvoir et d'une conception de la vérité est indissociable d'une
interprétation de la Révolution elle-même. S'agit-il d'une œuvre satanique,
fruit du protestantisme et de la philosophie du XVIIIe siècle? Ou bien
faut-il y reconnaître une épreuve douloureuse, mais aussi une étape dans

le développement de la civilisation chrétienne16?
Prêchant aux Tuileries, le Père Ventura donne cette interprétation:

«On a dit qu'il y a du bon dans les principes de 1789. C'est qu'à y bien

'4 Le pouvoir politique chrétien, pp. 546-547.
15 J.-R. Palanque, ouvr. cit., p. 59.
16 Cf. C. Bressolette, L'Abbé Maret..., ouvr. cit., pp. 439-447.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 13

réfléchir, l'une des raisons cachées et instinctives qui ont occasionné

votre grande révolution n'a été que l'impatience d'une société
chrétienne de supporter le joug du centralisme ou de l'absolutisme païen, que
depuis deux siècles on avait voulu lui imposer. Le malheur a été que
cette pensée, que le sentiment chrétien de la dignité de l'homme avait

inspirée, n'a été réalisée que par des païens de la pire espèce, qui, après
l'avoir formulée dans quelques articles, l'ont eux-même démentie et
rendue impossible dans d'autres articles de leur fameuse déclaration. En
effet, à côté des principes (que le christianisme avait depuis longtemps
accrédités) de l'égalité de tous les citoyens devant la loi et de l'abolition
des abus privilégiés, ils ont établi le principe païen de la toute puissance
de l'Etat: c'est-à-dire qu'ils ont décrété l'abolition de la province, de la

commune et même de la famille, et la confiscation des droits, des

propriétés et de la liberté de tous au profit de l'Etat; c'est-à-dire qu'ils
remplacèrent l'absolutisme d'un seul par l'absolutisme du petit nombre
d'hommes disant eux aussi: «L'Etat c'est nous»; c'est-à-dire qu'ils
substituèrent le centralisme républicain au centralisme monarchique, qu'ils
l'élevèrent à sa plus haute puissance, et, ce qui ne s'était jamais vu,
érigèrent en lois sociales la spoliation, la destruction, le terrorisme et la

mort»17.

On sait que les polémiques sur le sens et les conséquences de la

Révolution française ne cesseront pas au long du XIXe siècle...

La vision ultramontaine

Les ultramontains sont animés par l'idéal d'une «république
chrétienne» sur le modèle théocratique, explicitement souhaité, en
référence à la chrétienté médiévale.

Là encore, écoutons le Père Ventura, dont Mgr Mabile, évêque de

Versailles, s'inspirera18: «La soumission du pouvoir temporel au pouvoir

spirituel, pour bien gouverner l'état, est donc une loi fondamentale
de la république chrétienne et universelle, et dès lors elle comprend
l'intérêt d'un grand devoir. Un simple aperçu des lois naturelles de

l'ordre social nous prouvera davantage la même vérité. La société n'est

que la concorde des êtres intelligents, réunis ensemble par l'obéissance

17 Ouvr. cit., pp. 553-554.
18 Cf. J. Gadille, ouvr. cit., T. I., p. 69 et plus généralement pp. 61 à 72.



14 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

au même pouvoir. D'accord avec le droit naturel, le droit public ne

reconnaît que trois espèces de sociétés: 1° la société domestique, ou la

concorde des individus, liés entre eux par l'obéissance au même pouvoir
particulier et formant une famille; 2° la société civile, ou la concorde
des individus et des familles réunis ensemble par la dépendance du
même pouvoir public, et formant la nation ou l'Etat; et 3° enfin, la

société religieuse, ou la concorde des individus, des familles et des Etats,
constituant un tout par leur soumission au même pouvoir religieux, et
formant l'Eglise»19. Telle qu'il la voit, en se référant au pape Gélase et à

saint Thomas, cette théocratie n'est pas une suprématie absolue, empiétant

sur les personnes et leurs droits; elle est une hiérarchie de pouvoirs
distribués dans des cercles concentriques de plus en plus vastes; et notre
auteur évoque l'image reprise à Thomas d'Aquin: «Chaque royaume ne
serait qu'un navire dont le roi est le pilote, et tous les royaumes chrétiens
réunis comme une imposante escadre, dont chaque bâtiment doit, pour
arriver au port, se rattacher au vaisseau amiral, qui est le royaume visible
de Jésus-Christ ou l'Eglise, dont le souverain pontife est le pilote. Si

maître qu'il soit sur son navire, chaque pilote n'est pas indépendant.
Afin de rester dans l'ordre, il doit toujours manœuvrer d'après les signes
de l'amiral de manière à diriger son bâtiment vers le terme final de la

navigation»20. De son côté, dans ce style lapidaire qui lui vaut tant de

succès, Veuillot n'hésite pas à affirmer: «L'Eglise n'a pas été faite par
l'Etat; c'est elle au contraire qui a fait l'Etat et la société»21.

Ces textes de Ventura et de Veuillot résument la doctrine qu'exposent

bien des évêques. Certains d'entre eux, dans leur nostalgie de l'idéal
médiéval, n'hésitent pas à apparaître comme des hommes d'un passé

qu'il faut restaurer; plusieurs resteront attachés au comte de Chambord,
fidèle lui-même aux principes de l'Ancien Régime.

Cette référence constante à la société chrétienne où l'Eglise est la

réalité dernière, au sens où elle est le couronnement de la vie humaine
en société, mais aussi première, puisqu'elle est fondatrice de toutes les

autres, est indissociable d'une vision manichéenne des forces en
présence dans l'histoire de la société. Le Père d'Alzon, qui a pour maxime
«Il faut toujours travailler pour Rome, quelquefois sans Rome, jamais
contre Rome», écrit au Père Picard le 29 janvier 1870: «D'une part

" Le pouvoir politique chrétien, p. 379.
20 Ibid., p. 378.
21 Cité par C. Bressolette, Louis Veuillot et les catholiques libéraux, Revue de

l'Institut catholique de Paris, Avril-Juin 1984, p. 74.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 15

Jésus-Christ et l'Eglise; de l'autre Satan et la franc-maçonnerie ou la

Révolution»22. Louis Veuillot lui fait écho, avec la même vigueur:
«Deux puissances vivent et sont en lutte dans le monde moderne: la

Révélation et la Révolution. Ces deux puissances se nient réciproquement,

voilà le fond des choses.

La lutte a donné naissance à trois partis:
1° Le parti de la Révélation, ou parti du Christianisme. Le parti

catholique en est la tête si élevée au-dessus des ignorances et des

bassesses contemporaines, qu'elle semble n'avoir pas de corps; mais cependant

ce corps souvent presque invisible, existe, et il est même le plus
réellement puissant qui soit sur la terre, parce que, indépendamment du

nombre, il est le seul qui possède véritablement cette force incomparable

et surhumaine qu'on appelle la Foi.
2° Le Parti révolutionnaire, dont les écoles dites libérales ne sont

que les masques indécis et la parole changeante et hypocrite.
3° Le Tiers-Parti, qui prétend tenir des deux autres et qui se croit de

force à les concilier. Le Tiers-Parti se nomme l'Eclectisme et il est la

Confusion, c'est-à-dire l'Impuissance»23. On comprend que le
polémiste de L'Univers ne cesse de dénoncer les «combinaisons prétendues
conciliatrices», la confusion et l'impuissance du libéralisme catholique.
L'appel à l'antithèse et aux qualificatifs extrêmes est une constante de la

controverse ultramontaine.
Dans cette société chrétienne, qui cherche à s'instaurer en s'oppo-

sant aux forces du mal issues de la Révolution, comment s'articulent les

pouvoirs de l'Eglise et de l'Etat, du pape et des princes? La plupart des

ultramontains ne s'en tiennent pas aux distinctions prudentes de

Mgr Pie entre une «vision surnaturelle de la politique et le niveau

temporel de la politique concrète»24, mais insistent tellement sur la

subordination du pouvoir politique à l'égard du pouvoir pontifical que
la réalité de l'Etat risque de s'évanouir; à la limite on se demande si chez

d'Alzon, surtout chez Veuillot et même chez certains évêques qui
applaudissent aux vues du directeur de L'Univers, la société civile et

politique n'est pas une simple extension de l'Eglise. Veuillot donc, pour
qui le catholique est un théocrate, car si l'esprit humain est affranchi du

joug théocratique, il tombe dans la libre pensée, conçoit les rapports de

22 Cf. C. Bressolette, Le Père d'Alzon et Mgr Maret..., dans: Rivista di storia e

letteratura religiosa, anno XIX, n° 3/1982, p. 405.
25 Cf. C. Bressolette, art. cit., pp. 72-73.
24 Cf. J. Gadille, ouvr. cit., p. 72.



16 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

l'Eglise et de l'Etat en appliquant la théologie fameuse des deux glaives:
«La Société chrétienne donc met toutes choses à leur place parce qu'elle
met d'abord à sa place son seul vrai Seigneur et Maître, Jésus-Christ».
Pour se maintenir et s'étendre, elle dispose de deux forces, de deux

pouvoirs: «... Ces deux pouvoirs unis, distincts et subordonnés, par
lesquels la société chrétienne se régit, c'est ce que l'on appelle les deux

glaives. Car la parole ne serait rien, si elle ne pouvait être, à certain

moment, aussi un glaive. La mansuétude du Christ a voulu deux glaives

pour que la répression tombât plus tardive et pût être prévenue. Le

premier glaive, celui qui ne déchire que les ténèbres, demeure au pouvoir

patient et infailliblement éclairé du Pontife. L'autre, le glaive
matériel, est dans la main du représentant de la société, et afin qu'il
n'erre pas, il doit obéir au commandement du Pontife»25. Voilà une
application nette de la doctrine du pouvoir direct du pontife romain sur
les princes; si tous les ultramontains ne vont pas jusque-là, ils admettent
au moins, selon le langage des théologiens, le pouvoir indirect ou le

pouvoir directif du pape, arbitre obligé des pouvoirs politiques.
Alors que Mgr Pie rappelle que l'Eglise est indifférente aux régimes

politiques, Veuillot ne cache pas sa préférence pour la monarchie;
n'écrit-il pas que «le plus bel éloge que l'on puisse faire de la démocratie
est qu'elle donne l'intelligence et le goût du gouvernement monarchique»26?

Le Père d'Alzon se dit lui aussi indifférent aux régimes politiques

et ne craint nullement la séparation de l'Eglise et de l'Etat qui
donne à l'Eglise, société spirituelle supérieure aux temporelles, pleine
liberté de s'organiser et de se répandre sans plus tenir compte des

sociétés civiles. Il importe donc de consacrer toute son énergie à fortifier
l'unité de l'Eglise contre les divisions et les schismes, et les religieux,
bénéficiant de l'exemption, sont de véritables soldats au service du pape
contre l'omnipotence des évêques27. Le laïc Veuillot appelle avec
autant de vigueur tous les catholiques à l'obéissance au pape dans

l'unité: «Il faut se serrer autour du Souverain Pontife, suivre inébran-
lablement ses directions inspirées, affirmer avec lui les vérités qui seules

sauveront et nos âmes et le monde Toute autre pratique n'aboutira
qu'à nous diviser davantage et qu'à nous dissoudre. C'est là le malheur
des malheurs. Les doctrines dites libérales nous ont désagrégés
N'aspirons aujourd'hui qu'à un résultat, ne travaillons qu'à l'obtenir: jetons-

25 C. Bressolette, art. cit., p. 69.
26 Cité par C. Bressolette, L'Abbé Maret..., ouvr. cit., p. 505 note 156.
27 Cf. C. Bressolette, Le Père d'Alzon et Mgr Maret, art. cit., p. 406.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 17

nous dans l'obéissance; elle nous rendra la cohésion de la pierre, et sur
cette pierre, hanc petram, la vérité posera son pied vainqueur»28.

Les catholiques donc n'ont qu'un devoir selon le Père d'Alzon:
instaurer le règne du Christ dans les âmes et dans les œuvres sociales,
rétablir en toutes choses l'ordre surnaturel, assurer la pleine liberté de

l'Eglise en arrachant notamment la nomination des évêques au pouvoir
civil. Louis Veuillot, dans le même sens, appelle les disciples du Christ à

répandre le règne du Christ, car«... La domination universelle du Christ
réalisera seule l'universelle liberté, l'universelle égalité, l'universelle
fraternité. Car la liberté due à l'homme est d'atteindre sa fin surnaturelle,

qui est d'aller au Christ; et l'on ne vit jamais que la société des

disciples du Christ qui reconnût les hommes pour égaux et frères29. Au
milieu des flots du monde, il n'y a qu'un refuge, un rocher éternel,
immuable: Pierre, le Prêtre par lequel le roi du monde, Jésus-Christ,
parle au monde et lui donne ses décrets, expression de ses droits

royaux. »

On comprend dès lors l'importance des actes du pontife romain,
spécialement du Syllabus, catalogue de toutes les erreurs de la société

moderne, et de ce fait, révélateur par antithèse de l'idéal de la
civilisation chrétienne, dont l'Eglise, sous la conduite du pape, est l'inspiratrice,

voire l'organisatrice. C'est «l'acte immortel qui sera dans l'avenir,
l'unique constitution, l'unique salut des sociétés qui voudront vivre...»
s'écrie l'évêque de Carcassonne en 1872. Son collègue de Nevers,
Mgr Ladoue, commente longuement le Syllabus en 1875, car, dans les

sociétés modernes qui ont le grave tort de «retrancher la loi naturelle, la

loi éternelle, Dieu même du gouvernement du monde..., le Syllabus
devient de plus en plus le symbole de tout catholique intelligent et
dévoué à la cause de la Sainte Eglise de Jésus-Christ»30. Aussi le droit
public français, toute la législation inspirée par les principes de 89

sont-ils condamnables, les dispositions mêmes du Code civil étant
considérées par Mgr Freppel, évêque d'Angers, comme «la Révolution
appliquée à l'ordre civil»31. Il faut au contraire que le droit et la
législation des sociétés se rattachent aux lois ecclésiastiques et au droit
canon.

28 Cf. C. Bressolette, Louis Veuillot, art. cit., p. 77.
29 Cf. C. Bressolette, Louis Veuillot, art. cit., p. 69.
30 On lit ces citations dans J. Gadille, ouvr. cit., p. 68.
31 Ibid., p. 65.



18 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

S'il revient à l'Eglise et à son chef de donner au monde les principes
de rénovation et de régénération dont il a besoin, apparaît alors dans

toute sa force l'enjeu que représente l'infaillibilité pontificale: il ne suffit
pas qu'elle restaure la véritable notion de l'autorité; elle est bien davantage

«la première pierre du monde moderne», selon Mgr Ladoue, qui
reprend les idées du Père d'Alzon, lequel se vantait d'avoir été le

premier à crier dans les rues de Rome «Vive le pape infaillible». «Il
fallait, écrit ce dernier, en présence de tout un monde aux trois quarts
écroulé, poser cette grande base d'un monde tout nouveau, l'immutabilité

de l'infaillibilité pontificale. Viennent après, d'une part, tous les

bouleversements imaginables; viennent aussi tous les essais de développements

nouveaux: on aura la force de triompher des ruines, on aura le

moyen de discerner plus rapidement les développements légitimes de

ceux qui ne le sont pas. Par ce côté, le concile était comme indispensable,

et en même temps il n'a que très peu à faire: jeter le gland qui
deviendra le grand chêne avec le temps et les siècles»32. Le Concile
Vatican I a ainsi commencé l'œuvre de régénération des sociétés modernes

en posant, avec le dogme de l'infaillibilité du magistère pontifical, la
base d'un monde nouveau.

* *

Pour synthétiser la vision ultramontaine de l'Eglise dans son rapport
avec la société, voici une note du Père d'Alzon, adressée le 4 décembre
1869 aux oblates de l'Assomption: «En étudiant attentivement le but du
Concile, on voit qu'on se propose surtout de rétablir tout l'ordre
surnaturel apporté par Notre-Seigneur sur la terre. Il est attaqué par
l'incrédulité, le naturalisme, le rationalisme et le socialisme.

- A l'incrédulité, on veut opposer les principes de la foi;
- au naturalisme, tout le plan des secours surnaturels et des

espérances surnaturelles;

- au rationalisme, la base inébranlable de l'autorité divine, fortifiée

par la doctrine de l'infaillibilité du pape;

- au socialisme, la notion plus parfaite des principes sociaux, tels

que les communique la grande société chrétienne, l'Eglise»33.

i2 C. Bressolette, Le Père d'Alzon et Mgr Maret, art. cit., pp. 403-404.
33 C. Bressolette, ibid., p. 403.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 19

L'Eglise doit rassembler ses forces vives, pour être mieux armée
dans son combat contre les tendances menaçantes de la civilisation
moderne, pour les empêcher de détruire non seulement le christianisme,

mais les sociétés elles-mêmes.
En regard, qu'attendent du Concile ceux qu'on appelle alors les

gallicans? Quelques mois avant la note du Père d'Alzon, la préface du

grand ouvrage de Mgr Maret, publié en septembre 1869, offre une
synthèse de leurs vœux. On attend du Concile une œuvre de lumière, de

justice, de réforme:

- De lumière, car il faut dissiper toutes les erreurs qui menacent
aussi bien la raison humaine dans sa valeur et sa dignité que la révélation
et l'ordre surnaturel.

- De justice, puisqu'il convient de s'appliquer «à mettre en lumière
tout ce qu'il y a de vrai dans les travaux de la pensée moderne, dans les

sciences philosophiques, morales, sociales, politiques», en louant tous
ceux qui ont découvert ces vérités «à quelque camp que ces hommes de

bien appartiennent»; au lieu d'user de l'anathème, le Concile donnera à

tous les hommes des témoignages de son amour «par le respect le plus
sincère de leur liberté, de leurs droits, de leurs aspirations légitimes».

- De réforme enfin, et cela, dans un domaine immense, qui dépasse
les possibilités d'un seul concile: les rapports de la foi et de la science,

avec la tâche de «délimiter d'une main prudente et généreuse la sphère
de la liberté scientifique»; les rapports de l'Eglise et de la société, de la

religion et de la liberté moderne, avec l'espoir de trouver «ces mesures
conciliatrices qui permettront à l'Eglise de conserver d'excellentes et
pacifiques relations avec la société laïque»; en fin de compte, l'amélioration

et la révision de toutes les institutions ecclésiastiques, principalement

du gouvernement ecclésiastique par un meilleur équilibre des

droits de l'épiscopat et du pontife romain34.
Si la promulgation de l'infaillibilité pontificale combla les vœux du

Père d'Alzon, Monseigneur Maret fut cruellement déçu dans ses

espérances, sauf sur la question des rapports de la raison et de la foi, puisque
la constitution dogmatique Dei Filius prit des positions équilibrées et
éclairantes dans les controverses embrouillées du rationalisme, du
fidéisme et du traditionalisme.

54 Préface, VIII à XVI, Du concile général et de la paix religieuse, cité par
C. Bressolette, ibid., pp. 402-403.



20 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

Il nous reste à préciser la vision gallicane, ainsi introduite par le texte
de Mgr Maret, dont la pensée nous servira de référence: du groupe des

«néogallicans», de par sa fonction même, il est le théologien35.

La vision gallicane

Le premier trait caractéristique de la conception que l'abbé Maret
défendra toute sa vie est l'acceptation de la société moderne dans ses

acquis légitimes. Son interprétation de la Révolution est originale, plus
proche de celle du socialiste chrétien Bûchez que de celle des catholiques

libéraux; elle s'oppose évidemment à celle de l'école de Maistre et
de Bonald, suivie par tant d'ultramontains, à qui Maret reproche de ne

voir dans la Révolution que ses erreurs et ses crimes, mais sans reconnaître

les abus intolérables qu'elle a réformés et les principes qu'elle a

proclamés «expression politique du christianisme et loi de l'avenir»36.
La crise révolutionnaire traduit un mouvement profond et régénérateur
de la nation contre les abus de l'Ancien Régime social et politique fondé

sur la monarchie absolue de droit divin; les aspirations des peuples à la
liberté et à l'égalité ont été inspirées par le christianisme, mais ont été

faussées et altérées par la philosophie incrédule et athée du XVIIIe
siècle; les erreurs et les horreurs de la Terreur sont à comprendre comme
une sorte d'expiation, par la société, de la corruption et des abus
antécédents. Le drame de l'Eglise, comme institution, victime des excès

révolutionnaires, est d'avoir été compromise avec les abus et le pouvoir
d'Ancien Régime, alors que l'Evangile qu'elle prêchait favorisait les

aspirations légitimes du peuple.
Les libertés modernes ont un fondement légitime dans la doctrine

chrétienne de l'homme créé libre, à l'image de Dieu, de même que
l'égalité et la fraternité ont des racines évangéliques évidentes. La

conquête, difficile et douloureuse certes, de ces libertés, dont on mesure

33 Sur Mgr Maret, nous renvoyons à nos ouvrages: L'abbé Maret, le combat d'un
théologien pour une démocratie chrétienne, 1830—1851, Paris 1977; Henry Maret,
l'Eglise et l'Etat, cours de Sorbonne inédit (1850-51), Paris, 1979; Le pouvoir dans la
Société et dans l'Eglise, l'ecclésiologie politique de Mgr Maret, Paris, 1984 - On trouvera
des présentations synthétiques dans: J.R. Palanque, Catholiques libéraux et Gallicans en
France face au Concile du Vatican 1867-1870, Paris, 1962, pp. 26-32; J. Gadille, La
pensée et l'action politiques des évêques français au début de la IIIe République 1870-
1883, Paris 1967, T. I, pp. 89-105.

36 Cf. L'Abbé Maret, ouvr. cit., p. 441.



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 21

le développement dans les constitutions successives et la législation de la

France, marquent l'avènement de la «démocratie». Selon Maret, il s'agit
d'un état de la société où progressent la liberté et l'égalité civiles et

politiques, et ce progrès peut un jour se traduire politiquement par
l'instauration de la république, la monarchie constitutionnelle et le
Second Empire, «démocratie couronnée», n'étant que des étapes
transitoires après la chute de la monarchie absolue. Parce qu'elle a des

racines chrétiennes, cette démocratie doit retrouver son inspiration
chrétienne pour résister à la sécularisation de la société.

Ainsi, le Syllabus pose-t-il un grave problème par la condamnation

qu'il porte des principes de droit public français et des tendances de la
société moderne, qui semblent irréversibles. La brillante distinction de

la thèse et de l'hypothèse, qui rassure les libéraux amis de Dupanloup, ne
satisfait par Mgr Maret: alors que les ultramontains espèrent mettre en
pratique la thèse qui exprime la pensée de l'Eglise, il lui paraît, à lui, que
l'hypothèse correspond à des faits de la civilisation moderne, inéluctables,

et sous certains aspects, parfaitement légitimes. Par cet acte,
l'Eglise ne risque-t-elle pas de se mettre en marge des grands courants de

la société moderne, au lieu de les redresser en retrouvant une influence
crédible et efficace?

Car l'abbé Maret croit à une action possible du christianisme pour
fonder une véritable civilisation chrétienne. C'est un autre trait constant
de sa pensée et de son combat. Mais il rejette toute forme de théocratie,

par laquelle l'Eglise et le clergé rechercheraient un pouvoir sur la société

et sur ses gouvernants: les solutions médiévales et le système de la

religion d'Etat sont désormais impossibles. Il importe de chercher une
solution adaptée à l'ordre nouveau, issu de la Révolution, et fondé sur la
liberté, à condition de ne pas considérer celle-ci comme un moindre mal
à subir, mais comme un bien possible à promouvoir dans l'esprit de

l'Evangile. Alors le christianisme retrouvera toute son influence sur les

esprits, par le dialogue respectueux des personnes, sur les mœurs et sur
les lois, dans le respect des autonomies des différentes instances de la
société. Entre l'Etat et l'Eglise, à la place du Concordat qui asservit

l'Eglise, pourra se conclure une union morale dans la liberté, favorable à

la paix des esprits, dans la reconnaissance des compétences respectives
de chacune des deux puissances37. On peut considérer que la solution
préconisée par Maret en 1850—51 s'est concrétisée dans ce que des

37 Cf. Henry Maret, l'Eglise et l'Etat.



22 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

historiens ont appelé la «concorde sans concordat», pratiquée en France

après la Première Guerre mondiale.
Encore faut-il que les catholiques participent à la vie de la nation et

marchent avec leur siècle sans attachement nostalgique à des systèmes
dépassés. Le théologien de la Sorbonne connaît certes la doctrine
traditionnelle de l'Eglise indifférente aux formes du gouvernement
politique. Mais il est convaincu qu'à cette étape de l'évolution de la société

française, cette indifférence politique condamne les catholiques à

l'immobilisme, à la conservation d'un statu quo peu favorable en définitive.
Ne vaudrait-il pas mieux qu'acceptant les acquis du monde moderne, en
ce qu'ils ont de légitime, ils participent activement à la promotion de la

liberté et de l'égalité civiles et politiques, à l'avènement de la «démocratie»,

que leur présence et leur action rendraient chrétienne et
sauveraient ainsi de ses tentations destructrices et de ses passions anarchi-

ques? Aussi Maret n'hésite-t-il pas à se proclamer «démocrate parce que
catholique». Comme doyen de la Faculté de théologie de la Sorbonne, il
fera tout et pour obtenir sa reconnaissance canonique par le pape et pour
la maintenir au milieu des autres facultés dans le «temple de la science»,
afin qu'elle y assure son rôle dans la discussion libre avec les autres

opinions du monde intellectuel.
Pour réussir cette entreprise, il importe d'éviter les confusions et les

amalgames, même s'il faut chercher la «conciliation», mot très cher à

l'abbé Maret. C'est le troisième trait significatif de sa vision des choses.

La distinction des ordres naturel et surnaturel est fondamentale (Maret
reproche à Lamennais de n'avoir pas su la sauvegarder, d'où les excès et
les erreurs de sa doctrine). Elle s'applique dans tous les domaines: il faut
tenir à la fois la dignité de la raison humaine et la nécessité de la

révélation divine (titre de l'un de ses ouvrages), l'autonomie et la

compétence de l'Etat comme la liberté et la compétence de l'Eglise, etc.
Mais une fois reconnues la différence des ordres et les nécessaires

distinctions, il convient de chercher leur conciliation: la foi et la science,

l'Eglise et la liberté, le christianisme et la démocratie. Maret, quant à lui,
travaille à l'élaboration d'une philosophie chrétienne comme à

l'instauration d'une démocratie chrétienne.
C'est dans cette perspective conciliatrice qu'il faut comprendre

l'intuition fondamentale de son ecclésiologie. Alors que les nations
européennes évoluent progressivement vers la démocratie (développement
des libertés, de l'égalité civile, de la participation de tous au gouvernement),

l'Eglise ne saurait se transformer en monarchie absolue et cen-



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 23

tralisée: elle risquerait de perdre toute crédibilité et toute influence,
dans un conflit qui la rejetterait peu à peu du dynamisme de la
civilisation. Certes, l'Eglise, dans sa constitution divine, n'a pas à recevoir de

leçons du monde; mais qu'a-t-elle dans sa plus antique tradition? Le

dialogue, la délibération, la participation, tels que les synodes et les

conciles en ont donné l'exemple au monde. On ne saurait mettre en
doute la primauté du pontife romain; mais en cette nouvelle étape
démocratique de l'histoire humaine, fruit du christianisme, il convient
de restaurer notamment les droits et la responsabilité de l'épiscopat et le

«concert» des évêques, avec le renouveau des conciles et des instances
de concertation et de collaboration dans l'Eglise. Alors l'Eglise sera de

son temps et conduira la marche des sociétés libres qu'elle influencera

par l'Evangile et la doctrine révélée.

Conclusion

Après le choc révolutionnaire et ses conséquences sur les mœurs et
les mentalités, sur la vie sociale et les régimes politiques, gallicans et
ultramontains ont un même objectif: régénérer la société française par le

christianisme. Mais les uns et les autres ne se réfèrent pas aux mêmes

expériences historiques, et n'envisagent ni les mêmes démarches ni les

mêmes moyens au service de leur cause.
Pour les ultramontains, la Révolution est une déchirure dans le tissu

de l'histoire de la France, et elle est condamnable, car elle a détruit les

institutions de l'Eglise en même temps qu'elle renversait les bases

traditionnelles de la société. Pour réparer les ruines, il faut restaurer une
situation de chrétienté qui a fait ses preuves depuis Constantin et Léon
le Grand, et surtout depuis Grégoire VII, dont l'action énergique a

inauguré la théocratie médiévale. Sans doute, le XIXe siècle est-il épris
de liberté. Mais la première liberté à obtenir est celle de l'Eglise, qu'il
importe de libérer des chaînes imposées par l'Etat, et la première liberté
à défendre est celle des peuples chrétiens à vivre leur foi pour atteindre
la fin surnaturelle voulue par Dieu.

Pour le bien même des sociétés, l'Eglise doit être renforcée dans son
autorité infaillible - le pape est le dernier représentant du principe
d'autorité - et dans son unité inébranlable, car c'est elle qui enfante les

sociétés chrétiennes et maintient leur cohésion: «Mater et Magistra»



24 Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

(expression qui apparaît dans le prologue de la Constitution dogmatique
Dei Filius de Vatican I), elle est tutrice des princes et mère des

peuples.

La stabilité de l'ordre social et la protection de la vie chrétienne
réclament de l'Eglise la condamnation des erreurs autant que la

proclamation de la vérité divine, afin d'éclairer les pouvoirs politiques et de

les fortifier dans leurs responsabilités à l'égard des peuples. Les excès de

la raison individuelle et rationaliste sont aussi dangereux que la licence
des mœurs. Au service du bien commun temporel, l'autorité de l'Etat
doit prendre appui sur celle de l'Eglise, qui sert la royauté universelle de

Jésus-Christ, le seul qui ait introduit dans le monde la liberté, l'égalité et
la fraternité véritables.

Les gallicans ont une autre vision de l'histoire et de la Révolution.
Celle-ci marque une étape douloureuse et tragique dans l'évolution des

sociétés chrétiennes et l'avènement du monde moderne. Parce qu'il y a

des acquis légitimes dans l'œuvre révolutionnaire, il est indispensable de

prendre en compte une situation nouvelle, pour préparer l'avenir. Or la

liberté accroît sans cesse des conquêtes et inscrit progressivement de

nouveaux droits dans les législations et les constitutions.
L'Eglise, qui a proclamé la liberté de l'acte de foi, n'a pas à redouter

la liberté, au contraire : elle lui est nécessaire et elle doit la réclamer pour
tous comme un droit incontestable de toute personne humaine, faite à

l'image de Dieu. L'Etat lui aussi doit respecter et promouvoir les libertés,

et dans l'exercice de sa responsabilité propre, il a une autonomie
légitime: aussi, dans les domaines qui relèvent de sa compétence,
l'Eglise n'a-t-elle pas à intervenir. L'un et l'autre ont cependant avantage

à un dialogue respectueux et à une collaboration fructueuse.
Plutôt qu'à réclamer un pouvoir sur les sociétés, l'Eglise doit

s'attacher à exercer une influence qui, des esprits, passera dans les mœurs et
les lois. Elle y réussira d'autant mieux qu'elle fera renaître en elle les

habitudes et les institutions de délibération et de participation, qui sont
l'apanage des sociétés démocratiques. L'évolution du monde moderne,
malgré des retours en arrière toujours possibles, semble aller
irrésistiblement dans ce sens.

Plus de cent ans après le premier Concile du Vatican, plus de vingt
ans après le deuxième, il est tentant de juger qui avait les vues les plus
pertinentes pour sauvegarder et favoriser la mission de l'Eglise dans la

diversité des sociétés et dans les bouleversements de leur évolution. Les
débats actuels sur les «racines chrétiennes» de l'Europe, sur les moyens



Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société? 25

et méthodes d'une «nouvelle évangélisation» montrent au moins que les

interprétations de l'histoire des sociétés et les conceptions de la mission
de l'Eglise ne sont pas plus unanimes de nos jours qu'au XIXe siècle.




	Ultramontanisme et gallicanisme engagent-ils deux visions de la société?

