Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Heute unzeitgemass : Basilius' des Grossen Aufruf zur heiligen Taufe? :
Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

Autor: Hauser, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAarTIN HAUSER

Heute unzeitgemil3:
Basilius’ des Gro3en Aufruf zur heiligen
Taufe?

Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

Wahrer Fortschritt auf geistlichem Gebiet ist die immer grof3ere
Nihe zu Jesus Christus und damit zum dreieinigen Gott. Diese verwan-
delt das menschliche Leben. Die wirksamen Zeichen Taufe und Abend-
mahl bezeugen das innere Fortschreiten eines Menschen. Es ist unein-
sichtig, inwiefern Vertauschen oder Weglassen dieser Zeichen einen
Fortschritt darstellen soll. Mul3 die Kirche an diesen Grunddaten
christlicher Existenz riitteln? Mul3 die Kirche in dieser von Identitits-

krisen aller Art gekennzeichneten Zeit zur Verunsicherung beitra-
gen?

Lage der Kirche im 4. Jahrhundert

Nachdem unter Kaiser Konstantin dem GroBen (306-337) das
Christentum offiziell anerkannt und dann auch begiinstigte Religion
geworden ist, findet es im Laufe des 4. Jahrhunderts immer mehr
Anhinger. Unter Kaiser Theodosius dem GroBen (379-395) wird das
Christentum sogar zur allein berechtigten Religion im rémischen Impe-
rium. In dieser verinderten Situation der christlichen Kirche gibt es nun
eine stets zunehmende Zahl von getauften Christen. Es steigt aber auch
die Zahl derjenigen, die sich als Katechumenen auf die Taufe vorbe-
reiten. Im Zusammenhang mit der Kirche kommt aber sogleich noch
eine weitere Menschengruppe in Sicht. Und so ist direkt auch schon der
«Sitz im Leben» der « Mahnrede zur heiligen Taufe», verfal3t vom Kir-



500 Heute unzeitgemi(3: Basilius’ des GroBlen Aufruf zur heiligen Taufe?

chenvater Basilius dem GrofBlen, gekennzeichnet!! Es ist an die stindig
steigende Zahl derjenigen zu denken, die mit der Kirche in einem noch
unverbindlichen Kontakt stehen. Sie sind Katechumenen in einem sehr
weiten, elastischen Sinne. Oft tiber lange Zeit hin schieben diese die
Taufe auf?. Thnen aber bringt die Nihe zur Kirche manche menschli-
chen und gesellschaftlichen Vorteile, ohne dal3 sie selber zu einer
wirklichen Bindung bereit wiren!?

Es baut sich die Kirche des 4. Jahrhunderts also sozusagen aus drei
konzentrischen Kreisen auf: Gemeinde, Katechumenen im engeren
und Katechumenen im weiteren, elastischen Sinne. In gewisser Weise
mutet dieses Schema nun recht modern an: man kann z.B. an eine in die
weite Volkskirche (franzosisch: Eglise multitudiniste) eingebettete be-
kennende Kirche (frz.: Eglise confessante) denken und an all die
Begleiterscheinungen, die dieses schillernde Phinomen mit sich brin-
gen mufB}! Gerade dieses schillernde Phinomen hat nun die groBen
Kirchenlehrer des 4. Jahrhunderts in betrichtlichem MafBe beschiftigt;
ihre Taufkatechesen und Taufpredigten gehoren in diesen Zusammen-
hang. Einer der groflen Kirchenviter, der mit einer héchst eindringli-
chen Taufrede in Predigtform in diese Verhiltnisse eingreifen will, ist

' Den griechischen Text dieser « Mahnrede » (mpotpentik) &ig 0 dylov antiopa,/ex-
hortatoria ad sanctum baptisma) finden wir in der Griechischen Patrologie (P.G.) von J.
B. Migne, Band XXXI, Spalten 424-444.

Den deutschen Text, mit einigen Anmerkungen versehen, finden wir in: « Ausge-
wihlte Schriften des hl. Basilius des Grof3en, Bischofs von Cisarea und Kirchenlehrers,
nach dem Urtexte iibersetzt» von Dr. Valentin GR6NE, Kempten 1875. Eine neuere
deutsche Ubersetzung der « Mahnrede» finden wir in: «Des Heiligen Kirchenlehrers
Basilius des GroBen, Bischofs von Cisarea, ausgewihlte Homilien und Predigten, aus dem
griechischen Urtext iibersetzt und mit Anmerkungen verschen» von Dr. Anton
STEGMANN, Miinchen 1925.

2 So konnte eben auch der zur neuen, «getauften» Lebenssituation gehorige person-
liche Einsatzumgangen werden. Und vor allem dachten manche auch, durch die Taufe az
Lebensende konnten die im Leben begangenen Verfehlungen noch ve/lstindig abgewaschen
werden. Eine frithe Taufe wiirde das gerade nicht erlauben!

3 Man beachte in diesem Zusammenhang z B. die Spottschrift des Lukian von
Samosata (spitantiker Redner und Schriftsteller, ca. 120—ca. 180 n. Chr.), « Uber den Tod
des Peregrinos Proteus» (165/167 n. Chr.). In dieser macht sich Lukian iiber die Einfalt
der Christen lustig, welche von dem schamlosen Verbrecher Peregrinos mafllos ausge-
nutzt werden. Diese Schrift gibt wohl gerade die Mitmenschlichkeit der Kirchenmitg-
lieder richtig wieder. Solange der Geist der Minorititskirche noch lebendig war — also bis
ins 4. Jahrhundert hinein — hat es auch solche qualifizierte Mitmenschlichkeit in der
Kirche gegeben — und auch die Méglichkeit, von dieser Mitmenschlichkeit profitieren zu
wollen.



Heute unzeitgemilB: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 501

Bischof Basilius von Cisarea in Kappadozien, genannt der GroB3e (329-
379; Bischof seit 370). Seine «Mahnrede zur heiligen Taufe» hat er
moglicherweise anlidBlich eines Epiphaniefestes (Fest der Taufe Christi
am 6. Januar)* gehalten — mit der Absicht, die die Taufe aufschiebenden
Zoglinge und Bekannten der Kirche anzuspornen, damit nicht etwa aus
ihnen blofle Mitliufer werden! Sie sollen sich jetzt entscheiden, um
dann in der groBen Fastenzeit (vor Ostern) und insbesondere in der
Karwoche selbst den wichtigsten Teil des Katechumenen-Unterrichts
zu empfangen. Daran kann sich dann an Ostern die Taufe, d.h. das
Gekreuzigt- und Begrabenwerden und das Auferstehen mit Christus,
und so der Eintritt in den «Leib» Christi, die Gemeinde, anschlief3en.
Der Abschluf3 des Katechumenen-Unterrichts besteht vor allem im
glaubensmiBigen Aneignen des Glaubensbekenntnisses® und des Un-
ser-Vater-Gebetes und, als Folge dieser Aneignung, in deren Rezita-
tion. Der Abschluf3 des Katechumenen-Unterrichts ist also auch ein
Bekenntnisakt. Auch verhilt es sich dhnlich mit dem Taufritus selbst.
Der Tiufling (bzw. die Paten im Falle der Kindestaufe) gibt seine
Abwendung vom Satan und dessen Herrschaft und seine bedingungs-
lose Zuwendung zu Jesus Christus bekannt und wird nach seinem tri-
nititsbezogenen Glauben gefragt. So enthilt also auch die Taufe nebst
der gnidigen Zuwendung Gottes einen Bekenntnisakt.

Aus der Taufrede des Basilius

Die nachfolgenden Zitate © mégen Dringlichkeit und Bedeutung der
Taufe hervorheben:

Deshalb ruft die Kirche ihre Pfleglinge mit lauter Stimme von fern her
zusammen, um denen jetzt das Leben zu geben, die sie schon lange mit

4 Dieses Fest nimmt Bezug auf die Taufe Jesu Christi und auch auf die Taufe iiber-
haupt. Das wissen wir z. B. aus Predigten des Gregor von Nazianz (329,/30-390,/91) und
des Gregor von Nyssa (ca. 330-395). Diese Predigten wurden im Zusammenhang mit
dem Epiphaniefest gehalten.

Da die «Mahnrede» des Basilius vor der Einschreibung der Taufkandidaten zum
eigentlichen Katechumenenunterricht stattgefunden haben muf (vgl. den von der zu
vollziehenden Einschreibung sprechenden Text), also vor der groBen Fastenzeit, ist
gerade der 6. Januar (oder ein ihm naher Tag) als Datum fiir die « Mahnrede» gut
denkbar. _

> Der «Sitz im Leben» der altchristlichen Bekenntnisse ist besonders der Taufgot-
tesdienst; vgl. dazu z. B. RGG I, Sp. 1009, « Bekenntnisbildung».

¢ Zitiert wird hier nach STEemMANN (vgl. Anm. 1), 300 ff.



502

Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe?

Wehen getragen, um denen die kriftige Kost der Glaubenslehren zu rei-
chen, die sie der Milch des ersten Unterrichtes entwohnt hat.

... du siumst, iberlegst, z6gerst? Du, von Kindheit an im Glauben
unterrichtet, stimmst der Wahrheit noch nicht bei? Immer lerntest du, und
bist noch nicht zur Erkenntnis gekommen! Du priifst dein ganzes Leben
lang, forschest bis zum Greisenalter; wann wirst du ein Christ werden?
Wann diirfen wir dich als den Unsrigen begriiBen? Im Vorjahre hast du den
gegenwirtigen Zeitpunkt abgewartet; jetzt willst du wieder auf das nichste
Jahr warten. Sieh zu, daB3 du nicht Versprechungen machst iiber dein Leben
hinaus! <Du weif3t nicht, was der kommende Tag bringt.» Versprich nicht,
was nicht dein ist! Zum Leben rufen wir dich, o Mensch. Warum folgst du
dem Rufe nicht zur Teilnahme an den Giitern? Warum schmihst du das
Geschenk? Das Himmelreich ist gedffnet. Der da einlddt, triigt nicht. Der
Weg ist leicht; du hast nicht viel Zeit, nicht Aufwand, nicht Miithe nétig.
Was besinnst du dich? Was zogerst du? Warum fiirchtest du das Joch wie
eine Firse, die noch kein Joch getragen? <Es ist siif3, es ist leicht.> Es schabt
den Nacken nicht, sondern ziert ihn... Beuge deinen ungebindigten Nak-
ken! Werde ein Jochtier Christi, damit du nicht, ohne Joch und ungebunden
im Leben, eine leichte Beute der wilden Tiere werdest.

Du bist jung? Sichere deine Jugend mit dem Zaume der Taufe! Ist die
Jugendbliite dahin? Hiite dich, da} du nicht die Wegzehrung verlierst,
bringe dich nicht um das Schutzmittel und denke nicht von der elften
Stunde wie von der ersten; mul3 doch schon der, welcher das Leben anfingt,
das Ende vor Augen haben. Wenn ein Arzt dir verspriche, er werde dich
durch gewisse Mittel und Kunstgriffe aus einem Greise wieder zum
Jiinglinge machen, wiirdest du dich nicht nach jenem Tage sehnen, an dem
du dich zur Jugendbliite zuriickkehren sihest? Wo dir aber die Taufe ver-
spricht, deiner gealterten und schuld deiner Siinden durch Runzeln und
Flecken entstellten Seele die frithere Bliite wiederzugeben, da verachtest du
den Wohltiter und dringst nicht zur VerheiBung hin. Willst du denn das
groe Wunder der VerheiBung nicht schauen — wie der Mensch ohne
Mutter wiedergeboren wird, wie der <alte und durch triigerische Liiste
verderbte Mensch> wieder voll Kraft sich verjiingt und zur wahren Jugend-
bliite zuriickkehrt?

Die Taufe ist fiir Gefangene ein Losegeld, der Schulden Vergebung, der
Siinde Tod, Wiedergeburt des Geistes, ein lichtes Gewand, ein unzerstor-
bares Siegel, ein Fahrzeug zum Himmel, Vermittlerin des Reiches, das
Gnadengeschenk der Kindschaft Gottes. Und so hohen und erhabenen
Giitern ziehst du, erbirmlicher Mensch, die Lust vor? Ich kenne deinen
Aufschub — trotz deiner Ausreden. Deine Handlungen rufen laut genug,
mag auch dein Mund schweigen: <Lall mich das Fleisch zu schindlichem
Genusse miBBbrauchen, im Schlamme der Wollust mich wilzen, die Hinde
mit Blut beflecken, fremdes Gut rauben, betriigen, falsch schworen, ligen;



Heute unzeitgemiB: Basilius’ des Groflen Aufruf zur heiligen Taufe? 503

und dann, wenn ich einmal an den Lastern genug habe, will ich die Taufe
empfangen!> — Ist denn die Siinde etwas so Schénes? Dann behalte sie bis
zum Ende bei! Ist sie aber dem Missetiter zum Schaden, warum verbleibst
du bei dem, was schadet? Niemand, der die Galle durch Erbrechen aus dem
Korper schaffen will, hduft noch mehr solche in seinem Leibe an durch eine
schlechte unordentliche Lebensweise. Reinigen muf} man den Kérper vom
Schidlichen, nicht die Krankheit verschlimmern, bis es zu spit ist. Das
Schiff ist solange sichtbar, als es die Last der Ladung zu tragen vermag; wird
es iiberladen, so sinkt es unter.

Hierher also — zu mir! Stelle dich ganz zum Herrn! Gib deinen Namen
an! LaB3 dich in die Kirche einschreiben! Der Soldat wird in die Stammrolle
eingetragen; der Kimpfer liBit sich vor dem Kampfe einschreiben; der
Mann aus dem Volke wird erst, wenn er als Biirger eingeschrieben, den
Zunftgenossen beigezihlt. Zu all dem bist du verpflichtet als Soldat Christi,
als geistlicher Kdmpfer, als Birger des Himmels. Laf3 dich in unser Buch
eintragen, damit du auch ibergeschrieben werdest in das himmlische!
Lerne, laB3 dich lehren den Wandel nach dem Evangelium, die Bewachung
der Augen, Beherrschung der Zunge, Dienstbarkeit des Leibes, Demut des
Geistes, Reinheit des Herzens, Verbannung des Zornes! Notigt man dich, so
leiste noch mehr! Beraubt man dich, so prozessiere nicht! Wirst du gehalt,

so liebe! Wirst du verfolgt, so dulde! Wirst du geschmiht, so segne! Stirb der
Siinde ab! LaB dich kreuzigen mit Christus! Setze deine ganze Liebe auf den
Herrn!

Die hier abgedruckten Texte machen uns u.a. mit Wirkung und Sinn
der Taufe vertraut. Die Taufe wird als Erméglichungsgrund und Beginn
eines Lebens mit neuer Qualitit verstanden. Diese neue Lebenssitua-
tion bringt dem Getauften ein noch viel weitergehendes Entdecken
geistlicher Schitze und neue Verhaltensweisen. Aktualisierend kénnten
wir das vielleicht so ausdriicken: In Gottseligkeit und mit Enthusiasmus
das uns geschenkte Leben freudig leben oder im Konsumieren der
sinnlichen Welt untergehen, Ekel empfinden und andern damit auch
Untergang bereiten sind zwei grundsitzlich verschiedene Seins- und
Verhaltensweisen, damals wie heute! Allerdings scheint es uns Men-
schen manchmal (zu)viel zu kosten, den guten Weg einzuschlagen,
damals wie heute! Und so ist es denn auch gar nicht erstaunlich, wenn
mancher vor der Taufe und dem mit ihr verbundenen Bekenntnisakt
zurickschreckt. Es ist besonders gerade fiir den Kirchenvater Basilius
kennzeichnend, wenn er konsequent die ethischen und gar asketischen
Folgen der Eingliederung in die Gemeinde Jesu Christi durch die Taufe



504 Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe?

hervorhebt. Das unternimmt er in der hier vorgestellten Taufrede und
ebenso in seinen zwei Biichern «Uber die Taufe»’.

Von der Taufe zum Abendmahl!

Die Taufe ist zwar das Eingangstor zum Leben mit und in Christus,
dieses Leben aber entwickelt und vertieft sich nach der Taufe. Gewisse
Erkenntnisse im Zusammenhang mit der Taufe werden dem Getauften
erst nach der Taufe eroffnet. Es gibt also gewisse Etappen auf dem Weg
des Glaubens. Die Existenz nach-baptismaler Unterweisung und Ein-
weihung konnen wir ganz klar aus den « Mystagogischen Katechesen»
des Kirchenvaters Cyrill von Jerusalem entnehmen?, der diese noch in
der ersten Hilfte des 4. Jahrhunderts verfafite. Insbesondere gehort die
Einweihung in die Bedeutung des heiligen Abendmabhles in die #zach der
Taufe beginnende Unterweisung. Das heilige Abendmahl entspricht
also klar einem fortgeschrittenen Stadium des Christseins. Der Kirchen-
vater Basilius spricht in seiner « Mahnrede» klar aus, dal3 das Sakrament
der Taufe demjenigen des Abendmahls vorangehen muf:

Waire Israel nicht durch das Meer gegangen, so wire es von Pharao nicht
losgekommen. Auch du wirst nicht von der grausamen Herrschaft des
Teufels befreit werden, wenn du nicht durch das Wasser gehst. — Auch hitte
Israel nicht aus dem geistigen Felsen getrunken, wire es nicht vorbildlich
getauft worden. Auch dir wird niemand den wahren Trank reichen, wenn
du nicht wahrhaft getauft bist. — Jenes Israel a3 nach der Taufe Engelbrot;
wie willst du denn das lebendige Brot essen, wenn du nicht zuvor die Taufe
empfangen hast? Altisrael ging durch die Taufe in das Land der Verheiflung
ein; wie aber willst du ins Paradies kommen, wenn du nicht mit der Taufe
besiegelt bist??

Im Sinne der Lehrer der ganzen (Alten) Kirche ist das Abendmahl
die Wegzehrung der Getauften. Der Weg fithrt unumkehrbar von der
Taufe zum Abendmahl. Dieser Weg entspricht dem geistlichen Fort-
schritt des Lebens mit und in Christus. Dal3 die Abfolge: zuerst Taufe,
dann Abendmahl gilt, wird in der Alten Kirche tibrigens schon sehr
frith greifbar. In der « Apostellehre» («Didache»), die wohl ins friihe

7 Vgl. dazu z. B. das Werk von Umberto NEer1, «Basilio di Cesarea — Il battesimo»,
Brescia 1976.

® Vgl. dazu 2z B. das Werk des Chanoine ]. Bouver, «Saint Cyrille de Jérusalem —
Catécheses baptismales et mystagogiques», Naumur 1962.

? Vgl. Anm. 6.



Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 505

zweite Jahrhundert zu datieren ist, heil3t es schon: « Niemand soll von
Eurer Eucharistie essen oder trinken, auller denen, welche die Taufe auf
den Namen des Herrn empfangen haben; der Herr hat nimlich dies-
beziiglich auch gesagt: <Gebt nicht, was heilig ist, den Hunden»>
(Mt 7,6)»'°.

Basilius der Grof3e will mit seiner Predigt die notwendigen Etappen
des Lebens mit und in Jesus Christus aufzeigen. Und so will er auch
vermeiden helfen, daf3 die Kirche von Menschen geprigt wird, die sich
nicht auf diesen von Etappen gekennzeichneten Weg machen wollen.
Wird die Kirche nimlich so geprigt, verl/iert sie ibre Eindeutigkeit und
Definiertheit. Die Kirche aber darf nicht lau sein, das Feuer brennt!
Gerade Basilius ist sich als Enkel eines Mirtyrers noch sehr wohl
bewufit: Die Mirtyrerkirche liegt zeitlich noch nicht weit zuriick und
diese besal3 Eindeutigkeit und Definiertheit.

Basilius’ « Mabnrede» als heute aktueller Aufruf?

Transponiert man des Basilius Aufruf in die heutige Zeit, miif3te er
etwa so lauten: Gebt dem Christsein einen eindeutigen Charakter. Dieser
eindeutige Charakter ist gerade in der Taufe begriindet. Steht damit also
zugleich auch fiir die klare Mission der Kirche in der Welt ein: « lhr seid das
Salz der Erde! ... Ihr seid das Licht der Welt!» (Mt 5,13-14).

Bis vor etwa zwanzig Jahren war zwar fiir die reformierten Kirchen
in der Schweiz'' nicht der Nicht-Vollzug der Taufe an «fast Kirchen-
mitgliedern» das Hauptproblem. Vielmehr ging und geht es z. T. immer
noch um etwas noch Schwerwiegenderes: In unseren Kirchgemeinden
gibt es zahlreiche als Kleinkinder getaufte Kirchenmitglieder, fiir wel-
che die Taufe ein isolierter Akt bleibt. Als Motive fiir die Taufe stehen
ans Magische erinnernde Erwigungen und/oder gesellschaftlich-ritu-
elle Anliegen im Vordergrund. Solche Taufen kommen dann recht oft
nicht zu ihrer Entfaltung: weder fiithren sie zu einer vertieften Christus-
Beziehung noch zu einer vertieften Kirchenmitgliedschaft noch zu einer
Nachfolge-Haltung im Alltag des Lebens. Dieser Sachverhalt mul3

10 ¢ Didache », Kp. IX. — Ubersetzung und Kommentar bei W. RorDORF in seinem
Sammelband «Liturgie, foi et vie des premiers chrétiens», Paris 1986, 187ff.

'' Im Hinblick auf die Situation besonders dieser Kirchen ist ein groBer Teil der hier
vorgetragenen Uberlegungen gemacht worden.



506 Heute unzeitgemif3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe?

schlicht als Tragodie bezeichnet werden! Und es ist immerhin verstind-
lich, wenn Christen und einige ihrer Theologen zu behaupten beginnen,
die Taufe bedeute nichts mehr oder sie sei kaputtgegangen... Mit andern
Christen zusammen méchte ich aber lieber sagen: Lernen wir neu, die
Taufe mit threm Bedeutungsreichtum ernst zu nehmen!

Seit vergangenem Jahr wird nun die Tauffrage wieder'? hochst
intensiv diskutiert. Die Diskussion wurde und wird in der Synode des
Evangelisch-reformierten Synodalverbandes Bern-Jura gefiihrt. Dabei
wird jetzt die Frage fast wieder so formuliert, wie das damals im 4.
Jahrhundert der Fall war: Ist fiir die Beteiligung am kirchlichen Leben
die Taufe wirklich nétig? Und dazu kommt jetzt noch die nur heutige,
nicht schon damalige Frage: Kénnen auch Ungetaufte am Abendmahl
teilnehmen?

Bei der ersten Lesung der neuen Kirchenordnung, die sich der
Evangelisch-reformierte Synodalverband Bern-Jura vorbereitet, hat
sich die Formulierung: «Zur Teilnahme am Abendmahl sind alle ein-
geladen, die die Gemeinschaft mit Jesus Christus suchen», nach zahl-
reichen Diskussionen, in und auflerhalb der Synode des Synodalver-
bandes, durchgesetzt. Diese im Artikel 37 enthaltene Formulierung
konnte man auf die u.E. durchaus befriedigenden und schén abgefal3ten
Taufartikel 29-33"? beziehen. Das soll nun aber gerade nicht unbedingt
geschehen miissen, wie es aus den Synodeprotokollen'* und einer Aus-
sprache mit Pfarrer Klaus Biumlin'® deutlich wird! Nein, die neue
Abendmahlsregelung kennt die Taufe gerade nicht als notwendige
Vorbedingung! An diesem Sachverhalt indert auch die Tatsache nichts,
dafl zum urspriinglichen «Zur Teilnahme am Abendmahl sind alle
eingeladen» noch «die die Gemeinschaft mit Jesus Christus suchen»
hinzugefiigt wurde. Die Absicht bei dieser nicht Taufe-gebundenen
Abendmahlsregelung ist die folgende: Die Christen sollen ein offenes
Haus haben, in das alle eintreten kénnen, um dort linger oder vor-
tibergehend zu weilen; im Haus drin sind aber natiirlich auch alle an den

'? Dies war in der ev.-ref. Landeskirche des Kantons Bern schon frither der Fall
gewesen, z B. in der Juni-Synode 1980, in welcher die Kommission fiir Tauffragen einen
Zwischenbericht abgab.

'* Vgl. dazu den Entwurf fiir die neue Kirchenordnung, Bern 1988.

'“Vgl. das «Protokoll der Sonder-Synode» vom 30. und 31. Mai 1989. Besonders
aufklirend wirkt die Lektiire gewisser Abschnitte S. 47.

"> Abendveranstaltung zum Thema « Taufe-Abendmahl» in der reformierten Kirche
Fribourg am 25. Januar 1990, mit Pfr. K. Biumlin und Prof. Guido Vergauwen.



Heute unzeitgemil: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 507

Tisch (des Herrn) eingeladen. In Stellungnahmen wird die jetzige Ber-
ner Haltung als Fortschritt'¢ gewertet, wihrend eine die Taufe voraus-
setzende Abendmahlsregelung einem Riickschritt gleichkomme. Nach-
dem die heifle Dikussion betreffend die Teilnahme am Abendmahl
schon angelaufen war, wurde in der Offentlichkeit bekannt gemacht'7,
bei der Berner Neuerung handle es sich gar nicht um eine solche.
Andere schweizerische evangelisch-reformierte Kirchen (VS, LU, TG,
ZH, GR, AR) seien ja schon vorangegangen und sihen die «Zulassung
oder Einladung zum Abendmahl aller» vor.

Reaktion auf den Abendmabhlsartikel von Bern-Jura

Tradition der Kirchen

Was die Kirche in den ersten Jahrhunderten iiber Taufe-Abendmahl
gedacht hat, ist anhand von Basilius’ Predigt aufgezeigt worden. Nach
alter kirchlicher Tradition gehort zum Christsein die Taufe, und sie ist
auch Bedingung fiir die Zulassung zum Abendmahl. Diese Tradition
wurde von den Orthodoxen, der rémisch-katholischen, der christ-
katholischen und den protestantischen Kirchen seit jeher respektiert.
Die Frage ist: Wer gibt uns die Moglichkeit, die Erfahrung von zwei
Jahrtausenden auf den Kopf zu stellen? Welches ist der religiése Sinn
solchen Vorgehens?

Neues Testament

Die Tradition der Kirche will ja auch Auslegung der Heiligen Schrift
sein oder doch in Kontinuitit zur Heiligen Schrift stehen. Das refor-
matorische Anliegen, wonach die Tradition immer wieder an der
Schrift zu messen sei, hat sicher seine tiefe Berechtigung. Deshalb
wollen wir jetzt auch dem Problem Taufe-Abendmahl kurz aus neu-
testamentlicher Sicht nachgehen. Mit Bezug auf dieses Problem ist nun
das Neue Testament gewil3 viel aussagekriftiger als vielfach behauptet
wird. In dieser kurzen Besinnung ist von der wohl bekannten Tatsache

16 Vgl. z.B. in «Religion und Gesellschaft» 17,/89 (9. Nov. 1989) 6, den Abschnitt
«Mut zur Reform».

7 Vgl. z B. «Religion und Gesellschaft» 19/89 (7. Dez. 1989) 3; «Reformiertes
Forum» 51/52 (22. Dez. 1989) 2.



508 Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe?

auszugehen, daf3 in den ersten drei Jahrhunderten die Christen im
Gebiet des romischen Imperiums keine vorteilhafte Lage hatten. Zu
den Juden und dann vor allem zum heidnischen Imperium ergaben sich
mancherorts Gegensitze, die Angriffe gegen die Christen oder gar deren
Tod (Mirtyrer!) brachten. Gemial3 ihrem Selbstverstindnis entfalteten
die christlichen Gemeinden einerseits eine missionarische Wirkung auf
ihre Umgebung, anderseits aber konnten sie, sofern die Umgebung
abweisend oder feindlich war, den tieferen Inhalt ihres christlichen
Glaubens auch nicht preisgeben. Dies wire Respektlosigkeit, Verrat an
der Sache oder gar Selbstmord gewesen'8. Es ist nun hochst wahrschein-
lich, daf3 auch schon die neutestamentlichen Schriften etwas von dieser
Lage, von dem eben beschriebenen allgemeinen Klima, widerspiegeln.
Einige der neutestamentlichen Zeugnisse weisen die zentrale Bedeu-
tung aus, die das Abendmahl fiir Jesu Apostel und die ersten Gemein-
den gehabt hat. Allerdings fehlen umfassende Angaben zur Mahlfeier
selbst, eine eigentliche Abendmahlstheologie wird nicht explizit ent-
wickelt, und einige Schriften erwihnen nichts vom zentralen Ereignis
des christlichen Gottesdienstes. Zum Beispiel spricht das Johannes-
Evangelium eigentiimlicherweise nicht von der Abendmahlsfeier, ob-
wohl es Hinweise auf diese (Joh 6,51-63) und deren Einsetzung bringt
(Joh 19,33-35). Da die Feier des Herrenmahls das Herz des Gemein-
delebens ist, wie wir schon aus der frithen Didache'? wissen, kann die
Begriindung fiir das zuriickhaltende Zeugnis im Neuen Testament wohl
nur so lauten: das Herrenmahl kann nicht preisgegeben werden; es ist
fiir die mit und in Christus lebende Gemeinde bestimmt.

Das Abendmahl ist ein Sakrament. Die Sakramente vermitteln das
Leben mit und in Jesus Christus. Uber sie macht das neue Testament als
schriftliches und unter Umstinden auch 6ffentlich verwendbares Zeug-
nis nur beschrinkte Angaben. Das gilt nun auch, obwohl in geringerem
MaBe, fiir die 7aufe.

Die Evangelien machen die Wichtigkeit der Taufe als Grundlage
des christlichen Lebens deutlich, ohne jedoch viel iiber die Taufe aus-
zufithren. Alle Evangelien berichten die Taufe Jesu als Ausgangspunkt
seines offentlichen Wirkens (Mt 3,13-17; Mk 1,9-11; Lk 3,21-22; Joh

'8 Hier wird das wichtige und bei der Auslegung der neutestamentlichen Schriften oft
unterschitzte Problem der « Arkan-Disziplin» angeschnitten. Vgl. dazu auch RGG 1,
SSpp. 606-608.

' Vgl. nochmals dazu: W. Rorpor¥, op. cit., 187ff.



Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 509

1,31-34). Jesus hat sich wohl von Johannes dem Taufer taufen lassen,
um der Johannes-Taufe mit seiner Person, seinem Leben, Sterben und
Auferstehen einen tieferen Sinn zu geben. So entsteht die christliche
Taufe. Es ist nur natiirlich, dafl nach Ostern und Pfingsten die «neue»
Taufe auf den Namen Jesu Christi?® praktiziert wird. Diesen Sachver-
halt bringt ja nun auch der Taufbefehl zum Ausdruck, der vom Aufer-
standenen ergeht, zunichst an die elf Apostel gerichtet ist und uns im
Matthidus-Evangelium tiberliefert wird: « Darum gehet hin und machet
alle Volker zu Jiingern und taufet sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes...» (Mt 28,19). Auch im sekundiren
Markus-Schluf3 (Mk 16,9-20) hebt Jesus die Bedeutung der Taufe her-
vor. Diese gehort zum Gliubig-Werden und ist mit diesem zusammen
die Bedingung fiir das Gerettet-Werden: « Wer gliubig geworden und
getauft worden ist, wird gerettet werden...» (Mk 16,106). Lukas berichtet
in seinem Doppelwerk, das Evangelium und Apostelgeschichte umfal3t,
das pfingstliche Kommen des Heiligen Geistes und darnach die Pfingst-
predigt des Apostels Petrus. Diese spricht die allgemeine Verbindlich-
keit der Taufe aus: « Tut BuBe, und jeder von euch lasse sich taufen auf
den Namen Jesu Christi zur Vergebung der Siinden, so werdet ihr die
Gabe des Heiligen Geistes empfangen» (Apg 2,38).

In Sachen «Taufe» tibertrifft der Apostel Paulus das bisher Erwihn-
te. Er entwickelt eine eigentliche Tauftheologie in einigen seiner Brie-
fe, die er an ihm bekannte Gemeinden schreibt. Fiir die von ihm
angesprochenen Gemeinden setzt er voraus, dal} in ihnen alle Glieder
getauft sind und gerade so den Leib Christi, also die Kirche, mitbilden:
«Denn auch wir sind in einem Geist alle zu einem Leib getauft worden,
ob Juden, ob Griechen, ob Sklaven, ob Freie, und sind alle mit einem
Geist getrinkt worden» (1. Kor 12,13). «Denn ihr alle seid Séhne
Gottes durch den Glauben an Jesus Christus. Denn ihr alle, die ihr auf
Christus getauft worden seid, habt Christus angezogen» (Gal 3,26-27).
«Oder wil3t ihr nicht, daB wir, die wir auf Christus Jesus getauft wurden,
auf seinen Tod getauft worden sind? Wir sind also durch die Taufe auf
seinen Tod mit ihm begraben worden, damit, wie Christus durch die
Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt worden ist, so auch
wir in einem neuen Leben wandeln» (Rom 6,3-4). Das ist gewisser-

?* Die Taufe «auf den Namen Jesu Christi» entspricht der urspriinglichen Form; die
Taufe «auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes» entspricht der
iberarbeiteten Form, die den Christus-Bezug in den Trinitits-Bezug eingeordnet hat.



510 Heute unzeitgemil: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe?

malBen der Rahmen, den Paulus fiir sich und die von ihm angespro-
chenen Gemeinden festgelegt weill. /unerhalb dieses Rahmens ist auch
die Zurechtweisung des Paulus anzusiedeln; diese richtet sich an die
Korinther, mit dem Zweck, diese zu einer wiirdigeren Abendmahlsfeier
zu veranlassen (1. Kor 11,17ff.). Paulus spricht in der Abendmahlsfrage
also zu Gefauften. Das geht auch aus 1. Kor 10,1ff. zusitzlich noch
hervor: dieser Text setzt ja die Abfolge Taufe-Abendmahl voraus.

Zusammenfassend kann gesagt werden: gerade die paulinische
Theologie ist ihrer Intention nach 7Zauftheologie, weil das Heil in Jesus
Christus grundlegend durch die Taufe vermittelt wird! Auch in Briefen
aus der paulinischen Schule (Epheser, Kolosser) ist die Tauftheologie
sehr priasent. Erwihnung der Taufe oder Anspielung darauf finden sich
auch in den meisten andern neutestamentlichen Schriften, bis hin zur
Apokalypse.

Die Uberpriifung des neutestamentlichen Zeugnisses ergibt: Die
Taufe ist der Anfang und die Grundlage christlichen Lebens, anders
gibt es solches Leben eben nicht! Damit ist auch die chronologische
Abfolge: zuerst Taufe, dann Abendmahl neutestamentlich festgelegt.

Reformation und ibre Wirkungen

Die Reformation wollte die Kirche von den biblischen Quellen her
erneuern. Auch die Schriften der Kirchenviter spielten fiir die Refor-
mation eine wichtige Rolle — eine bedeutendere als gemeinhin ange-
nommen wird?'. Wenn wir diesen Sachverhalt nun auf die Frage von
Taufe und Abendmahl anwenden, ist klar: Die Reformation und die
reformatorischen Kirchen mul3ten im Ganzen ilibernehmen, was die
neutestamentlichen Texte und weiter auch die Kirchenviter vorsahen.
Wer innerhalb der reformatorischen Kirchen heute in Sachen Taufe/
Abendmahl anders denkt und handelt, setzt sich von den Reformatoren
und zugleich auch von den Kirchenvitern und dem Neuen Testament
ab! Auf eigene Verantwortung!

Nichtsdestoweniger hat aber die reformatorische Wende auch auf
die Frage von Taufe und Abendmahl einen modifizierenden Einfluf3
ausgeiibt! Einen Einfluf3 allerdings, der erst mit der Zeit, besonders
heute, zum Tragen gekommen ist. Wovon ist die Rede? In den Tauf-

21 Vgl. hierzu die Schrift von André Benorr, «L’actualité des Peres de I’Eglise»,
Neuchatel 1961.



Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 511

liturgien, die aus der Alten Kirche stammen, neutestamentliche Wur-
zeln?? haben und in vielen Kirchen im Wesentlichen erhalten und im
Gebrauch geblieben sind, ist der Taufritus mit Dimonenaustreibungen
und der Absage des Tiuflings (der Paten im Fall der Kindertaufe) an
den Teufel und seinen Pomp verbunden. Damit wird auch rituell
deutlich gemacht und erlebt, da/3 die Taufe einen Herrschaftswechsel bedeu-
tet. In der Taufe verbindet man sich mit Jesus Christus und hat zuvor die
«bosen Herren» verlassen. In der Reformation, insbesondere Calvins
und Zwinglis, wird der Taufritus einer Gesundschrumpfung unterzo-
gen, weil zuviele zweitrangige Riten der eigentlichen Taufe im Laufe
der Zeit angeklebt worden sind. Dieser Gesundschrumpfung sind auch
die Exorzismen und die « Absage an den Teufel» zum Opfer gefallen.
Unseres Erachtens ist die «Gesundschrumpfung» hier etwas weit
gegangen, denn diese Zusatzriten unterstreichen die radikale Bedentung
der Taufe und sichern deren fundamentalen Charakter. Wird das Ein-
schneidende der Taufe nicht mehr so kriftig hervorgehoben, kann
dieser wichtige Charakterzug auch verloren gehen und vielleicht eines
Tages die Taufe ganz wegfallen ... Schwerer als das Vorangehende wiegt
wohl die Verinderung im Sakramentsverstindnis, welche die Theolo-
gie Zwinglis gebracht hat. Obwohl Zwinglis Sakramententheologie von
den reformierten Bekenntnisschriften nicht iibernommen worden ist 23,
hat diese sich im Laufe der Zeit immer wieder einmal bemerkbar
gemacht, besonders aber wohl heute! Nach Zwingli gehen (im Prinzip)
Gnadengabe und gliubiger Empfang dem Sakramentsvollzug voraus.
Dieser hat also eine relativ geringe Bedeutung und kann deshalb auch
eines Tages ganz wegfallen... Es hat also eine Sakramentserweichung
stattgefunden! Héren wir hierzu noch Zwingli selber! Er sagt in seinem
Werk «Rechenschaft des Glaubens» von 1530: «Ich glaube, ja ich weil3,
daf3 alle Sakramente so weit davon entfernt sind, die Gnade zu verlei-
hen, daB sie sie nicht einmal herzubringen oder vermitteln»?4. Gegen-
tiberstellend erwihnen wir noch kurz einen Text Calvins aus seinem

22 Vgl. dazu z B. E. KisemannN, « Eine urchristliche Taufliturgie», in « Exegetische
Versuche und Besinnungen», Bd. 1, Géttingen 1964, 34 ff.; O. CuLLMANN, « Le baptéme
des enfants et la doctrine biblique du baptéme», in «Des sources de ’Evangile a la
formation de la théologie chrétienne», Neuchatel 1969, besonders 142 ff.

23 Vgl. dazu das sehr instruktive Werk von Jan RonLs: «Theologie reformierter
Bekenntnisschriften», Gottingen 1987, 215ff.

24 Huldrich ZwineLi, « Rechenschaft des Glaubens», Zwingli-Hauptschriften Bd. 11,
Ziirich 1948, 271.



512 Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBlen Aufruf zur heiligen Taufe?

Werk «Institutio christianae religionis». Dieses Zitat macht schon deut-
lich, daf3 Calvin eine andere Sakramententheologie hat und also Zwin-
gli eine extreme Position vertritt: « Denn es besteht hier eine Entspre-
chung oder ein Gleichnis, und die bilden die sicherste Regel bei den
Sakramenten: wir sollen in leiblichen Dingen die geistlichen empfan-
gen (...) (Der Herr) gewihrt uns aber auch nicht nur eine Augenweide,
indem er uns etwa blof3 das 4ullerliche Schaubild sehen lief3e, sondern er
fithrt uns an die Sache selbst heran und bringt das, was er bildlich
darstellt, zugleich wirkungskriftig zur Erfilllung»?°.

Obwohl in den reformierten Bekenntnisschriften die calvinsche
Position in Sachen Sakramente einen starken (wenn auch nicht umfas-
senden) Einfluf} ausgeiibt hat, ist gerade in den besonders von Zwingli
beeinfluBlten Kirchen Zwinglis urspriingliche Position nie ganz ver-
schwunden. Diese spricht sich auch im Kommentar zum Ziircher Kir-
chenbuch aus dem Jahre 1969 aus. Dort heil3t es zur Bedeutung der
Taufe: « Auch darf man ihr (der Taufe) nicht gewisse geheimnisvolle,
innere oder geistige Wirkungen beimessen. Es gibt keine besondere
Taufgnade. Die Taufe kann weder die Rechtfertigung noch den Heili-
gen Geist geben. Sie verleiht nichts» ?°. Dieses Zitat mag beweisen, dal3
hier die zwinglische Art der Sakramentserweichung aktualisiert ist.
Offenbar bestimmt diese heute das Empfinden mancher Christen in
recht groBem Mal3. Und die Frage stellt sich: Wozu noch die Taufe?

Kantonalkirchen, Kirchenbund, Okumene

Andere Kantonalkirchen seien vorangegangen, heil3t es jetzt in der
kirchlichen Presse ?’. Sie hitten schon vor einiger Zeit in ihren Kirchen-
ordnungen die Zulassung oder Einladung zum Abendmahl fiir alle
(Gottesdienstbesucher) ausgesprochen, ohne die Taufe je als Bedingung
zu erwihnen. Der Synodalverband Bern-Jura erfinde also tiberhaupt
nichts Neues. Es ist in der Tat richtig, daf3 in einigen Kirchenordnungen
aus den siebziger und vor allem aus dem Anfang der achtziger Jahre eine

5 Johannes CALVIN, « Unterricht in der christlichen Religion/Institutio christianae
religionis», Band I11, Buch IV, nach der letzten Ausgabe bearbeitet und iibersetzt von Otto
Weber, Giessen 1937, 401. (Hervorhebung von uns).

26 Ziircher Kirchenbuch — Kommentar I. Teil und Einfiihrung zur Gottesdienstord-
nung», Ziirich 1969, 77.

7 Vgl. Anm. 17.



Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBen Aufruf zur heiligen Taufe? 513

allgemeine Zulassung oder Einladung zum Abendmahl ausgesprochen
wird ?%. Zwei Dinge sind bei dieser Feststellung aber offenbar unerkannt
geblieben.

Efrstens: Die das Abendmahl betreffenden Aussagen stehen immer
sichtbar im Zusammenhang mit der Gemeinde, deren Gottesdienst und
der Taufe. Das generelle «alle (Gottesdienstbesucher)» ist also in die-
sem Rahmen zu verstehen!

Zweitens: In den siebziger und anfangs der achtziger Jahre ging es ja
bei der Formulierung neuer Abendmahls-Paragraphen um das Einbe-
ziehen einer u.E. erfreulichen, neuen Situation. In den siebziger und
achtziger Jahren wurde das Abendmahl fiir das Christsein und den
Gottesdienst im reformierten Bereich wiederentdeckt; diese Wieder-
entdeckung wurde vor allem dank der «liturgischen Stromungen» und
der stirker werdenden Skumenischen Bewegung moglich. Insbeson-
dere begannen die reformierten Kirchen nun auch, Kinder und Jugend-
liche zum Abendmahl zuzulassen, schon vor der Konfirmation. Auch
verzichteten die gleichen Kirchen mehr und mehr auf die peinlichen
«Entlassungen». Diese benutzten ja viele auch erwachsene Gemeinde-
glieder, um sich vor der Abendmahlsfeier aus dem Gottesdienst zu
entfernen.

Allen diesen jugendlichen und erwachsenen Gemeindegliedern
aber galt ja nun gerade der damals neu in die Kirchenordnungen ein-
gefithrte Hinweis: «alle (Gottesdienstbesucher) ». Auch sie sollen doch,
wenn immer moglich, an den Tisch des Herrn treten und nicht etwa die
Flucht ergreifen! Der Rahmen, in dem damals diese Zulassung und
Einladung aufkam, war ein anderer als der jetzt von den Bernern?’ ins
Auge gefal3te. AbschlieBend sei hierzu bloB noch festgehalten, daB3 es
aber auch Kirchenordnungen neueren Datums gibt, die eine hiufige
Abendmabhlsfeier vorsehen und eindeutig festlegen: «Das Abendmahl
ist die Feier, durch welche die Getauften mit allen andern Christen

** Wir entnehmen der Presse die Angabe der Kirchenordnungen und Verordnungen,
an die hier zu denken sei: VS (1972), LU (1973), TG (1978), ZH (1980), GR (1980), AR
(1981).

* Gemeint ist der Synodalverband Bern-Jura; dabei hat es sich gezeigt, da der zum
Kanton Jura gehorige Teil der Synode mit der vorgeschlagenen Abendmahlsregelung

nicht einverstanden ist und eine Sonderregelung anstrebt (Nachwirkung der Theologie
Calvins!).



514 Heute unzeitgemil3: Basilius’ des GroBlen Aufruf zur heiligen Taufe?

unter dem Zeichen von Brot und Wein an Leib und Blut Christi teil-
haben»?°.

Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK), derja fiir die
Kantonalkirchen nicht nur eine Dekorationsfunktion hat, befal3te sich
mehrmals mit dem Zusammenhang Taufe-Abendmahl. Einige vom
SEK herausgegebenen diesbeziiglichen Verlautbarungen ' wurden spe-
ziell noch von der Abgeordneten-Versammlung (den Vertretern der
Kantonalkirchen!) gutgeheiflen. Alle diese Verlautbarungen gehen in
die gleiche Richtung: zum Leben mit und in Christus gehoren Taufe
und Abendmahl in dieser unumkehrbaren Reihenfolge.

Wir sind oft zu Recht ungliicklich oder gar emport, weil die volle
gegenseitige Anerkennung der Kirchen und gewisser Einrichtungen in
den Kirchen auf sich warten lif3t. Wie aber wollen wir Reformierten
von den Schwesterkirchen verlangen, unsere Kirchen voll anzuerken-
nen, haben wir doch die Tendenz, plétzlich umzusto3en, was bisher zur
gemeinsamen Erfahrung zihlte? Nur auf dem Hintergrund solcher
gemeinsamer Erfahrung mit der Taufe war 1973 in der Schweiz deren
gegenseitige Anerkennung durch die drei Landeskirchen *? Moglichkeit
geworden. Wir Reformierten wiinschen zu Recht die volle Anerken-
nung unseres Abendmahls. Wir wiinschen die gegenseitig ausgespro-
chene eucharistische Gastfreundschaft. Was aber, wenn fiir uns das
Abendmahl nicht mehr von der Taufe getragen wird?

Basilius der GroB3e, Kirchenvater der noch ungeteilten Kirche, pre-
digte: «Dadurch gibt die Schrift zu verstehen, daf3 der T4ufling durch
die Taufe mit Gott vereinigt wird, und dal3 lauteres, himmlisches Licht
mit dem Glauben an die Dreifaltigkeit in den Seelen derer aufleuchtet,
die sich (der Taufe) nahen»?3.

3¢ Kirchenordnung der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Freiburg
(1976,/1979) 12.

' U. a. hat der Vorstand des SEK im Januar 1982 auf das « Postulat Bronnimanny,
aufgrund eines Gutachtens der theologischen Kommission, eine von der Abgeordneten-
versammlung gutgeheissene Antwort gegeben: diese zeigt die Notwendigkeit der Taufe
tiir die Teilnahme am Abendmahl mit gréBter Klarheit auf!

32 Der SEK fiir die ev.-ref. Kantonalkirchen, die christkatholische Kirche und die
romisch-katholische Bischofskonferenz.

33 Vegl. Anm. 6.



	Heute unzeitgemäss : Basilius' des Grossen Aufruf zur heiligen Taufe? : Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

