
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Heute unzeitgemäss : Basilius' des Grossen Aufruf zur heiligen Taufe? :
Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

Autor: Hauser, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Hauser

Heute unzeitgemäß:
Basilius' des Großen Aufrufzur heiligen

Taufe?

Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

Wahrer Fortschritt auf geistlichem Gebiet ist die immer größere
Nähe zu Jesus Christus und damit zum dreieinigen Gott. Diese verwandelt

das menschliche Leben. Die wirksamen Zeichen Taufe und Abendmahl

bezeugen das innere Fortschreiten eines Menschen. Es ist
uneinsichtig, inwiefern Vertauschen oder Weglassen dieser Zeichen einen
Fortschritt darstellen soll. Muß die Kirche an diesen Grunddaten
christlicher Existenz rütteln? Muß die Kirche in dieser von Identitätskrisen

aller Art gekennzeichneten Zeit zur Verunsicherung beitragen?

Lage der Kirche im 4. Jahrhundert

Nachdem unter Kaiser Konstantin dem Großen (306—337) das

Christentum offiziell anerkannt und dann auch begünstigte Religion
geworden ist, findet es im Laufe des 4. Jahrhunderts immer mehr
Anhänger. Unter Kaiser Theodosius dem Großen (379-395) wird das

Christentum sogar zur allein berechtigten Religion im römischen Imperium.

In dieser veränderten Situation der christlichen Kirche gibt es nun
eine stets zunehmende Zahl von getauften Christen. Es steigt aber auch
die Zahl derjenigen, die sich als Katechumenen auf die Taufe vorbereiten.

Im Zusammenhang mit der Kirche kommt aber sogleich noch
eine weitere Menschengruppe in Sicht. Und so ist direkt auch schon der
«Sitz im Leben» der «Mahnrede zur heiligen Taufe», verfaßt vom Kir-



500 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

chenvater Basilius dem Großen, gekennzeichnet!1 Es ist an die ständig
steigende Zahl derjenigen zu denken, die mit der Kirche in einem noch
unverbindlichen Kontakt stehen. Sie sind Katechumenen in einem sehr

weiten, elastischen Sinne. Oft über lange Zeit hin schieben diese die
Taufe auf2. Ihnen aber bringt die Nähe zur Kirche manche menschlichen

und gesellschaftlichen Vorteile, ohne daß sie selber zu einer
wirklichen Bindung bereit wären !3

Es baut sich die Kirche des 4. Jahrhunderts also sozusagen aus drei
konzentrischen Kreisen auf: Gemeinde, Katechumenen im engeren
und Katechumenen im weiteren, elastischen Sinne. In gewisser Weise

mutet dieses Schema nun recht modern an: man kann z.B. an eine in die
weite Volkskirche (französisch: Eglise multitudiniste) eingebettete
bekennende Kirche (frz.: Eglise confessante) denken und an all die

Begleiterscheinungen, die dieses schillernde Phänomen mit sich bringen

muß! Gerade dieses schillernde Phänomen hat nun die großen
Kirchenlehrer des 4. Jahrhunderts in beträchtlichem Maße beschäftigt;
ihre Taufkatechesen und Taufpredigten gehören in diesen Zusammenhang.

Einer der großen Kirchenväter, der mit einer höchst eindringlichen

Taufrede in Predigtform in diese Verhältnisse eingreifen will, ist

1 Den griechischen Text dieser « Mahnrede » (xporpETCtiKT) eiç to äytov ßdimcga/ex-
hortatoria ad sanctum baptisma) finden wir in der Griechischen Patrologie (P.G.) von J.

B. Migne, Band XXXI, Spalten 424—444.

Den deutschen Text, mit einigen Anmerkungen versehen, finden wir in: «Ausgewählte

Schriften des hl. Basilius des Großen, Bischofs von Cäsarea und Kirchenlehrers,
nach dem Urtexte übersetzt» von Dr. Valentin Grone, Kempten 1875. Eine neuere
deutsche Übersetzung der «Mahnrede» finden wir in: «Des Heiligen Kirchenlehrers
Basilius des Großen, Bischofs von Cäsarea, ausgewählte Homilien und Predigten, aus dem

griechischen Urtext übersetzt und mit Anmerkungen versehen» von Dr. Anton
Stegmann, München 1925.

2 So konnte eben auch der zur neuen, «getauften» Lebenssituation gehörige persönliche

Einsatz umgangen werden. Und vor allem dachten manche auch, durch die Taufe am
Lebensende könnten die im Leben begangenen Verfehlungen noch vollständig abgewaschen
werden. Eine frühe Taufe würde das gerade nicht erlauben!

3 Man beachte in diesem Zusammenhang z. B. die Spottschrift des Lukian von
Samosata (spätantiker Redner und Schriftsteller, ca. 120-ca. 180 n. Chr.), «Über den Tod
des Peregrinos Proteus» (165/167 n. Chr.). In dieser macht sich Lukian über die Einfalt
der Christen lustig, welche von dem schamlosen Verbrecher Peregrinos maßlos ausgenutzt

werden. Diese Schrift gibt wohl gerade die Mitmenschlichkeit der Kirchenmitglieder

richtig wieder. Solange der Geist der Minoritätskirche noch lebendig war- also bis

ins 4. Jahrhundert hinein - hat es auch solche qualifizierte Mitmenschlichkeit in der

Kirche gegeben - und auch die Möglichkeit, von dieser Mitmenschlichkeit profitieren zu

wollen.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 501

Bischof Basilius von Cäsarea in Kappadozien, genannt der Große (329-
379; Bischof seit 370). Seine «Mahnrede zur heiligen Taufe» hat er
möglicherweise anläßlich eines Epiphaniefestes (Fest der Taufe Christi
am 6. Januar)4 gehalten - mit der Absicht, die die Taufe aufschiebenden

Zöglinge und Bekannten der Kirche anzuspornen, damit nicht etwa aus

ihnen bloße Mitläufer werden! Sie sollen sich jetzt entscheiden, um
dann in der großen Fastenzeit (vor Ostern) und insbesondere in der
Karwoche selbst den wichtigsten Teil des Katechumenen-Unterrichts
zu empfangen. Daran kann sich dann an Ostern die Taufe, d.h. das

Gekreuzigt- und Begrabenwerden und das Auferstehen mit Christus,
und so der Eintritt in den «Leib» Christi, die Gemeinde, anschließen.
Der Abschluß des Katechumenen-Unterrichts besteht vor allem im
glaubensmäßigen Aneignen des Glaubensbekenntnisses5 und des

Unser-Vater-Gebetes und, als Folge dieser Aneignung, in deren Rezitation.

Der Abschluß des Katechumenen-Unterrichts ist also auch ein
Bekenntnisakt. Auch verhält es sich ähnlich mit dem Taufritus selbst.

Der Täufling (bzw. die Paten im Falle der Kindestaufe) gibt seine

Abwendung vom Satan und dessen Herrschaft und seine bedingungslose

Zuwendung zu Jesus Christus bekannt und wird nach seinem tri-
nitätsbezogenen Glauben gefragt. So enthält also auch die Taufe nebst
der gnädigen Zuwendung Gottes einen Bekenntnisakt.

Aus der Taufrede des Basilius

Die nachfolgenden Zitate6 mögen Dringlichkeit und Bedeutung der
Taufe hervorheben:

Deshalb ruft die Kirche ihre Pfleglinge mit lauter Stimme von fern her

zusammen, um denen jetzt das Leben zu geben, die sie schon lange mit

4 Dieses Fest nimmt Bezug auf die Taufe Jesu Christi und auch auf die Taufe
überhaupt. Das wissen wir z. B. aus Predigten des Gregor von Nazianz (329/30—390/91) und
des Gregor von Nyssa (ca. 330-395). Diese Predigten wurden im Zusammenhang mit
dem Epiphaniefest gehalten.

Da die «Mahnrede» des Basilius vor der Einschreibung der Taufkandidaten zum
eigentlichen Katechumenenunterricht stattgefunden haben muß (vgl. den von der zu
vollziehenden Einschreibung sprechenden Text), also vor der großen Fastenzeit, ist
gerade der 6. Januar (oder ein ihm naher Tag) als Datum für die «Mahnrede» gut
denkbar.

5 Der «Sitz im Leben» der altchristlichen Bekenntnisse ist besonders der
Taufgottesdienst; vgl. dazu z.B. RGG I, Sp. 1009, «Bekenntnisbildung».

6 Zitiert wird hier nach Stegmann (vgl. Anm. 1), 300 ff.



502 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

Wehen getragen, um denen die kräftige Kost der Glaubenslehren zu
reichen, die sie der Milch des ersten Unterrichtes entwöhnt hat.

du säumst, überlegst, zögerst? Du, von Kindheit an im Glauben
unterrichtet, stimmst der Wahrheit noch nicht bei? Immer lerntest du, und
bist noch nicht zur Erkenntnis gekommen! Du prüfst dein ganzes Leben

lang, forschest bis zum Greisenalter; wann wirst du ein Christ werden?
Wann dürfen wir dich als den Unsrigen begrüßen? Im Vorjahre hast du den

gegenwärtigen Zeitpunkt abgewartet; jetzt willst du wieder auf das nächste

Jahr warten. Sieh zu, daß du nicht Versprechungen machst über dein Leben
hinaus! <Du weißt nicht, was der kommende Tag bringt.) Versprich nicht,
was nicht dein ist! Zum Leben rufen wir dich, o Mensch. Warum folgst du
dem Rufe nicht zur Teilnahme an den Gütern? Warum schmähst du das

Geschenk? Das Himmelreich ist geöffnet. Der da einlädt, trügt nicht. Der
Weg ist leicht; du hast nicht viel Zeit, nicht Aufwand, nicht Mühe nötig.
Was besinnst du dich? Was zögerst du? Warum fürchtest du das Joch wie
eine Färse, die noch kein Joch getragen? <Es ist süß, es ist leicht.) Es schabt
den Nacken nicht, sondern ziert ihn... Beuge deinen ungebändigten Nak-
ken! Werde einjochtier Christi, damit du nicht, ohneJoch und ungebunden
im Leben, eine leichte Beute der wilden Tiere werdest.

Du bist jung? Sichere deine Jugend mit dem Zaume der Taufe Ist die

Jugendblüte dahin? Hüte dich, daß du nicht die Wegzehrung verlierst,
bringe dich nicht um das Schutzmittel und denke nicht von der elften
Stunde wie von der ersten ; muß doch schon der, welcher das Leben anfängt,
das Ende vor Augen haben. Wenn ein Arzt dir verspräche, er werde dich
durch gewisse Mittel und Kunstgriffe aus einem Greise wieder zum
Jünglinge machen, würdest du dich nicht nach jenem Tage sehnen, an dem
du dich zur Jugendblüte zurückkehren sähest? Wo dir aber die Taufe
verspricht, deiner gealterten und schuld deiner Sünden durch Runzeln und
Flecken entstellten Seele die frühere Blüte wiederzugeben, da verachtest du
den Wohltäter und drängst nicht zur Verheißung hin. Willst du denn das

große Wunder der Verheißung nicht schauen - wie der Mensch ohne

Mutter wiedergeboren wird, wie der <alte und durch trügerische Lüste
verderbte Mensch) wieder voll Kraft sich verjüngt und zur wahren Jugendblüte

zurückkehrt?
Die Taufe ist für Gefangene ein Lösegeld, der Schulden Vergebung, der

Sünde Tod, Wiedergeburt des Geistes, ein lichtes Gewand, ein unzerstörbares

Siegel, ein Fahrzeug zum Himmel, Vermittlerin des Reiches, das

Gnadengeschenk der Kindschaff Gottes. Und so hohen und erhabenen

Gütern ziehst du, erbärmlicher Mensch, die Lust vor? Ich kenne deinen
Aufschub - trotz deiner Ausreden. Deine Handlungen rufen laut genug,

mag auch dein Mund schweigen: <Laß mich das Fleisch zu schändlichem
Genüsse mißbrauchen, im Schlamme der Wollust mich wälzen, die Hände

mit Blut beflecken, fremdes Gut rauben, betrügen, falsch schwören, lügen;



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 503

und dann, wenn ich einmal an den Lastern genug habe, will ich die Taufe

empfangen!> - Ist denn die Sünde etwas so Schönes? Dann behalte sie bis

zum Ende bei! Ist sie aber dem Missetäter zum Schaden, warum verbleibst
du bei dem, was schadet? Niemand, der die Galle durch Erbrechen aus dem

Körper schaffen will, häuft noch mehr solche in seinem Leibe an durch eine
schlechte unordentliche Lebensweise. Reinigen muß man den Körper vom
Schädlichen, nicht die Krankheit verschlimmern, bis es zu spät ist. Das

Schiff ist solange sichtbar, als es die Last der Ladung zu tragen vermag; wird
es überladen, so sinkt es unter.

Hierher also - zu mir! Stelle dich ganz zum Herrn! Gib deinen Namen
an! Laß dich in die Kirche einschreiben! Der Soldat wird in die Stammrolle

eingetragen; der Kämpfer läßt sich vor dem Kampfe einschreiben; der
Mann aus dem Volke wird erst, wenn er als Bürger eingeschrieben, den

Zunftgenossen beigezählt. Zu all dem bist du verpflichtet als Soldat Christi,
als geistlicher Kämpfer, als Bürger des Himmels. Laß dich in unser Buch

eintragen, damit du auch übergeschrieben werdest in das himmlische!
Lerne, laß dich lehren den Wandel nach dem Evangelium, die Bewachung
der Augen, Beherrschung der Zunge, Dienstbarkeit des Leibes, Demut des

Geistes, Reinheit des Herzens, Verbannung des Zornes! Nötigt man dich, so

leiste noch mehr! Beraubt man dich, so prozessiere nicht! Wirst du gehaßt,
so liebe Wirst du verfolgt, so dulde Wirst du geschmäht, so segne Stirb der
Sünde ab! Laß dich kreuzigen mit Christus! Setze deine ganze Liebe auf den

Herrn!

Die hier abgedruckten Texte machen uns u.a. mit Wirkung und Sinn
der Taufe vertraut. Die Taufe wird als Ermöglichungsgrund und Beginn
eines Lebens mit neuer Qualität verstanden. Diese neue Lebenssituation

bringt dem Getauften ein noch viel weitergehendes Entdecken

geistlicher Schätze und neue Verhaltensweisen. Aktualisierend könnten
wir das vielleicht so ausdrücken: In Gottseligkeit und mit Enthusiasmus
das uns geschenkte Leben freudig leben oder im Konsumieren der
sinnlichen Welt untergehen, Ekel empfinden und andern damit auch

Untergang bereiten sind zwei grundsätzlich verschiedene Seins- und
Verhaltensweisen, damals wie heute! Allerdings scheint es uns
Menschen manchmal (zu)viel zu kosten, den guten Weg einzuschlagen,
damals wie heute! Und so ist es denn auch gar nicht erstaunlich, wenn
mancher vor der Taufe und dem mit ihr verbundenen Bekenntnisakt
zurückschreckt. Es ist besonders gerade für den Kirchenvater Basilius
kennzeichnend, wenn er konsequent die ethischen und gar asketischen

Folgen der Eingliederung in die Gemeinde Jesu Christi durch die Taufe



504 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

hervorhebt. Das unternimmt er in der hier vorgestellten Taufrede und
ebenso in seinen zwei Büchern «Über die Taufe»7.

Von der Taufe zum Abendmahl

Die Taufe ist zwar das Eingangstor zum Leben mit und in Christus,
dieses Leben aber entwickelt und vertieft sich nach der Taufe. Gewisse
Erkenntnisse im Zusammenhang mit der Taufe werden dem Getauften
erst nach der Taufe eröffnet. Es gibt also gewisse Etappen auf dem Weg
des Glaubens. Die Existenz nach-baptismaler Unterweisung und
Einweihung können wir ganz klar aus den «Mystagogischen Katechesen»
des Kirchenvaters Cyrill von Jerusalem entnehmen8, der diese noch in
der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts verfaßte. Insbesondere gehört die

Einweihung in die Bedeutung des heiligen Abendmahles in die nach der
Taufe beginnende Unterweisung. Das heilige Abendmahl entspricht
also klar einem fortgeschrittenen Stadium des Christseins. Der Kirchenvater

Basilius spricht in seiner «Mahnrede» klar aus, daß das Sakrament
der Taufe demjenigen des Abendmahls vorangehen muß:

Wäre Israel nicht durch das Meer gegangen, so wäre es von Pharao nicht
losgekommen. Auch du wirst nicht von der grausamen Herrschaft des

Teufels befreit werden, wenn du nicht durch das Wasser gehst. - Auch hätte
Israel nicht aus dem geistigen Felsen getrunken, wäre es nicht vorbildlich
getauft worden. Auch dir wird niemand den wahren Trank reichen, wenn
du nicht wahrhaft getauft bist. — Jenes Israel aß nach der Taufe Engelbrot;
wie willst du denn das lebendige Brot essen, wenn du nicht zuvor die Taufe

empfangen hast? Altisrael ging durch die Taufe in das Land der Verheißung
ein ; wie aber willst du ins Paradies kommen, wenn du nicht mit der Taufe

besiegelt bist?9

Im Sinne der Lehrer der ganzen (Alten) Kirche ist das Abendmahl
die Wegzehrung der Getauften. Der Weg führt unumkehrbar von der
Taufe zum Abendmahl. Dieser Weg entspricht dem geistlichen
Fortschritt des Lebens mit und in Christus. Daß die Abfolge: zuerst Taufe,
dann Abendmahl gilt, wird in der Alten Kirche übrigens schon sehr

früh greifbar. In der «Apostellehre» («Didache»), die wohl ins frühe

7 Vgl. dazu z.B. das Werk von Umberto Neri, «Basilio di Cesarea - II battesimo»,
Brescia 1976.

8 Vgl. dazu z.B. das Werk des Chanoine J. Bouvet, «Saint Cyrille de Jérusalem -
Catéchèses baptismales et mystagogiques», Naumur 1962.

9 Vgl. Anm. 6.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 505

zweite Jahrhundert zu datieren ist, heißt es schon: «Niemand soll von
Eurer Eucharistie essen oder trinken, außer denen, welche die Taufe auf
den Namen des Herrn empfangen haben; der Herr hat nämlich
diesbezüglich auch gesagt: <Gebt nicht, was heilig ist, den Hunden?

(Mt 7,6) »10.

Basilius der Große will mit seiner Predigt die notwendigen Etappen
des Lebens mit und in Jesus Christus aufzeigen. Und so will er auch
vermeiden helfen, daß die Kirche von Menschen geprägt wird, die sich

nicht auf diesen von Etappen gekennzeichneten Weg machen wollen.
Wird die Kirche nämlich so geprägt, verliert sie ihre Eindeutigkeit und
Deßniertheit. Die Kirche aber darf nicht lau sein, das Feuer brennt!
Gerade Basilius ist sich als Enkel eines Märtyrers noch sehr wohl
bewußt: Die Märtyrerkirche liegt zeitlich noch nicht weit zurück und
diese besaß Eindeutigkeit und Definiertheit.

Basilius' «Mahnrede» als heute aktueller Aufruft

Transponiert man des Basilius Aufruf in die heutige Zeit, müßte er
etwa so lauten: Geht dem Christsein einen eindeutigen Charakter. Dieser

eindeutige Charakter ist gerade in der Taufe begründet. Steht damit also

zugleich auchfür die klare Mission der Kirche in der Welt ein : «Ihr seid das

Salz der Erde! Ihr seid das Licht der Welt!» (Mt 5,13-14).
Bis vor etwa zwanzig Jahren war zwar für die reformierten Kirchen

in der Schweiz" nicht der Nicht-Vollzug der Taufe an «fast
Kirchenmitgliedern» das Hauptproblem. Vielmehr ging und geht es z. T. immer
noch um etwas noch Schwerwiegenderes : In unseren Kirchgemeinden
gibt es zahlreiche als Kleinkinder getaufte Kirchenmitglieder, für welche

die Taufe ein isolierter Akt bleibt. Als Motive für die Taufe stehen

ans Magische erinnernde Erwägungen und/oder gesellschaftlich-rituelle

Anliegen im Vordergrund. Solche Taufen kommen dann recht oft
nicht zu ihrer Entfaltung: weder führen sie zu einer vertieften Christus-
Beziehung noch zu einer vertieften Kirchenmitgliedschaft noch zu einer

Nachfolge-Haltung im Alltag des Lebens. Dieser Sachverhalt muß

10 «Didache», Kp. IX. - Übersetzung und Kommentar bei W. Rordorf in seinem
Sammelband «Liturgie, foi et vie des premiers chrétiens», Paris 1986, 187ff.

11 Im Hinblick auf die Situation besonders dieser Kirchen ist ein großer Teil der hier
vorgetragenen Überlegungen gemacht worden.



506 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

schlicht als Tragödie bezeichnet werden Und es ist immerhin verständlich,

wenn Christen und einige ihrer Theologen zu behaupten beginnen,
die Taufe bedeute nichts mehr oder sie sei kaputtgegangen... Mit andern
Christen zusammen möchte ich aber lieber sagen: Lernen wir neu, die
Taufe mit ihrem Bedeutungsreichtum ernst zu nehmen!

Seit vergangenem Jahr wird nun die Tauffrage wieder12 höchst
intensiv diskutiert. Die Diskussion wurde und wird in der Synode des

Evangelisch-reformierten Synodalverbandes Bern-Jura geführt. Dabei
wird jetzt die Frage fast wieder so formuliert, wie das damals im 4.

Jahrhundert der Fall war: Ist für die Beteiligung am kirchlichen Leben
die Taufe wirklich nötig? Und dazu kommt jetzt noch die nur heutige,
nicht schon damalige Frage: Können auch Ungetaufte am Abendmahl
teilnehmen?

Bei der ersten Lesung der neuen Kirchenordnung, die sich der
Evangelisch-reformierte Synodalverband Bern-Jura vorbereitet, hat
sich die Formulierung: «Zur Teilnahme am Abendmahl sind alle
eingeladen, die die Gemeinschaft mit Jesus Christus suchen», nach
zahlreichen Diskussionen, in und außerhalb der Synode des Synodalverbandes,

durchgesetzt. Diese im Artikel 37 enthaltene Formulierung
könnte man auf die u.E. durchaus befriedigenden und schön abgefaßten
Taufartikel 29—3313 beziehen. Das soll nun aber gerade nicht unbedingt
geschehen müssen, wie es aus den Synodeprotokollen14 und einer
Aussprache mit Pfarrer Klaus Bäumlin15 deutlich wird! Nein, die neue

Abendmahlsregelung kennt die Taufe gerade nicht als notwendige
Vorbedingung! An diesem Sachverhalt ändert auch die Tatsache nichts,
daß zum ursprünglichen «Zur Teilnahme am Abendmahl sind alle

eingeladen» noch «die die Gemeinschaft mit Jesus Christus suchen»

hinzugefügt wurde. Die Absicht bei dieser nicht Taufe-gebundenen
Abendmahlsregelung ist die folgende : Die Christen sollen ein offenes
Haus haben, in das alle eintreten können, um dort länger oder
vorübergehend zu weilen ; im Haus drin sind aber natürlich auch alle an den

12 Dies war in der ev.-ref. Landeskirche des Kantons Bern schon früher der Fall
gewesen, z. B. in der Juni-Synode 1980, in welcher die Kommission für Tauffragen einen
Zwischenbericht abgab.

13 Vgl. dazu den Entwurf für die neue Kirchenordnung, Bern 1988.
14 Vgl. das «Protokoll der Sonder-Synode» vom 30. und 31. Mai 1989. Besonders

aufklärend wirkt die Lektüre gewisser Abschnitte S. 47.
'3 Abendveranstaltung zum Thema « Taufe-Abendmahl » in der reformierten Kirche

Fribourg am 25. Januar 1990, mit Pfr. K. Bäumlin und Prof. Guido Vergauwen.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 507

Tisch (des Herrn) eingeladen. In Stellungnahmen wird die jet2ige Berner

Haltung als Fortschritt16 gewertet, während eine die Taufe
voraussetzende Abendmahlsregelung einem Rückschritt gleichkomme. Nachdem

die heiße Dikussion betreffend die Teilnahme am Abendmahl
schon angelaufen war, wurde in der Öffentlichkeit bekannt gemacht17,
bei der Berner Neuerung handle es sich gar nicht um eine solche.
Andere schweizerische evangelisch-reformierte Kirchen (VS, LU, TG,
ZH, GR, AR) seien ja schon vorangegangen und sähen die «Zulassung
oder Einladung zum Abendmahl aller» vor.

Reaktion auf den Abendmahlsartikel von Bern-Jura

Tradition der Kirchen

Was die Kirche in den ersten Jahrhunderten über Taufe-Abendmahl
gedacht hat, ist anhand von Basilius' Predigt aufgezeigt worden. Nach
alter kirchlicher Tradition gehört zum Christsein die Taufe, und sie ist
auch Bedingung für die Zulassung zum Abendmahl. Diese Tradition
wurde von den Orthodoxen, der römisch-katholischen, der
christkatholischen und den protestantischen Kirchen seit jeher respektiert.
Die Frage ist: Wer gibt uns die Möglichkeit, die Erfahrung von zwei

Jahrtausenden auf den Kopf zu stellen? Welches ist der religiöse Sinn
solchen Vorgehens?

Neues Testament

Die Tradition der Kirche will ja auch Auslegung der Heiligen Schrift
sein oder doch in Kontinuität zur Heiligen Schrift stehen. Das
reformatorische Anliegen, wonach die Tradition immer wieder an der
Schrift zu messen sei, hat sicher seine tiefe Berechtigung. Deshalb
wollen wir jetzt auch dem Problem Taufe-Abendmahl kurz aus neu-
testamentlicher Sicht nachgehen. Mit Bezug auf dieses Problem ist nun
das Neue Testament gewiß viel aussagekräftiger als vielfach behauptet
wird. In dieser kurzen Besinnung ist von der wohl bekannten Tatsache

16 Vgl. z.B. in «Religion und Gesellschaft» 17/89 (9. Nov. 1989) 6, den Abschnitt
«Mut zur Reform».

17 Vgl. z.B. «Religion und Gesellschaft» 19/89 (7. Dez. 1989) 3; «Reformiertes
Forum» 51/52 (22. Dez. 1989) 2.



508 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

auszugehen, daß in den ersten drei Jahrhunderten die Christen im
Gebiet des römischen Imperiums keine vorteilhafte Lage hatten. Zu
den Juden und dann vor allem zum heidnischen Imperium ergaben sich
mancherorts Gegensätze, die Angriffe gegen die Christen oder gar deren
Tod (Märtyrer!) brachten. Gemäß ihrem Selbstverständnis entfalteten
die christlichen Gemeinden einerseits eine missionarische Wirkung auf
ihre Umgebung, anderseits aber konnten sie, sofern die Umgebung
abweisend oder feindlich war, den tieferen Inhalt ihres christlichen
Glaubens auch nicht preisgeben. Dies wäre Respektlosigkeit, Verrat an
der Sache oder gar Selbstmord gewesen18. Es ist nun höchst wahrscheinlich,

daß auch schon die neutestamentlichen Schriften etwas von dieser

Lage, von dem eben beschriebenen allgemeinen Klima, widerspiegeln.
Einige der neutestamentlichen Zeugnisse weisen die zentrale Bedeutung

aus, die das Abendmahl für Jesu Apostel und die ersten Gemeinden

gehabt hat. Allerdings fehlen umfassende Angaben zur Mahlfeier
selbst, eine eigentliche Abendmahlstheologie wird nicht explizit
entwickelt, und einige Schriften erwähnen nichts vom zentralen Ereignis
des christlichen Gottesdienstes. Zum Beispiel spricht das Johannes-
Evangelium eigentümlicherweise nicht von der Abendmahlsfeier,
obwohl es Hinweise auf diese (Joh 6,51—63) und deren Einsetzung bringt
(Joh 19,33-35). Da die Feier des Herrenmahls das Herz des Gemeindelebens

ist, wie wir schon aus der frühen Didache19 wissen, kann die

Begründung für das zurückhaltende Zeugnis im Neuen Testament wohl
nur so lauten : das Herrenmahl kann nicht preisgegeben werden ; es ist
für die mit und in Christus lebende Gemeinde bestimmt.

Das Abendmahl ist ein Sakrament. Die Sakramente vermitteln das

Leben mit und in Jesus Christus. Über sie macht das neue Testament als

schriftliches und unter Umständen auch öffentlich verwendbares Zeugnis

nur beschränkte Angaben. Das gilt nun auch, obwohl in geringerem
Maße, für die Taufe.

Die Evangelien machen die Wichtigkeit der Taufe als Grundlage
des christlichen Lebens deutlich, ohne jedoch viel über die Taufe
auszuführen. Alle Evangelien berichten die Taufe Jesu als Ausgangspunkt
seines öffentlichen Wirkens (Mt 3,13-17; Mk 1,9—11 ; Lk 3,21—22; Joh

18 Hier wird das wichtige und bei der Auslegung der neutestamentlichen Schriften oft
unterschätzte Problem der «Arkan-Disziplin» angeschnitten. Vgl. dazu auch RGG I,
SSpp. 606-608.

" Vgl. nochmals dazu: W. Rordorf, op. cit., 187ff.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 509

1,31-34). Jesus hat sich wohl von Johannes dem Täufer taufen lassen,

um der Johannes-Taufe mit seiner Person, seinem Leben, Sterben und
Auferstehen einen tieferen Sinn zu geben. So entsteht die christliche

Taufe. Es ist nur natürlich, daß nach Ostern und Pfingsten die «neue»
Taufe auf den Namen Jesu Christi20 praktiziert wird. Diesen Sachverhalt

bringt ja nun auch der Taufbefehl zum Ausdruck, der vom
Auferstandenen ergeht, zunächst an die elf Apostel gerichtet ist und uns im
Matthäus-Evangelium überliefert wird: «Darum gehet hin und machet
alle Völker zu Jüngern und taufet sie auf den Namen des Vaters und des

Sohnes und des Heiligen Geistes...» (Mt 28,19). Auch im sekundären
Markus-Schluß (Mk 16,9—20) hebt Jesus die Bedeutung der Taufe hervor.

Diese gehört zum Gläubig-Werden und ist mit diesem zusammen
die Bedingung für das Gerettet-Werden: «Wer gläubig geworden und

getauft worden ist, wird gerettet werden...» (Mk 16,16). Lukas berichtet
in seinem Doppelwerk, das Evangelium und Apostelgeschichte umfaßt,
das pfingstliche Kommen des Heiligen Geistes und darnach die Pfingst-
predigt des Apostels Petrus. Diese spricht die allgemeine Verbindlichkeit

der Taufe aus: «Tut Buße, und jeder von euch lasse sich taufen auf
den Namen Jesu Christi zur Vergebung der Sünden, so werdet ihr die
Gabe des Heiligen Geistes empfangen» (Apg 2,38).

In Sachen «Taufe» übertrifft der Apostel Paulus das bisher Erwähnte.

Er entwickelt eine eigentliche Tauftheologie in einigen seiner Briefe,

die er an ihm bekannte Gemeinden schreibt. Für die von ihm
angesprochenen Gemeinden setzt er voraus, daß in ihnen alle Glieder
getauft sind und gerade so den Leib Christi, also die Kirche, mitbilden:
«Denn auch wir sind in einem Geist alle zu einem Leib getauft worden,
ob Juden, ob Griechen, ob Sklaven, ob Freie, und sind alle mit einem
Geist getränkt worden» (1. Kor 12,13). «Denn ihr alle seid Söhne

Gottes durch den Glauben an Jesus Christus. Denn ihr alle, die ihr auf
Christus getauft worden seid, habt Christus angezogen» (Gal 3,26—27).

«Oder wißt ihr nicht, daß wir, die wir auf ChristusJesus getauft wurden,
auf seinen Tod getauft worden sind? Wir sind also durch die Taufe auf
seinen Tod mit ihm begraben worden, damit, wie Christus durch die
Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt worden ist, so auch

wir in einem neuen Leben wandeln» (Rom 6,3—4). Das ist gewisser-

20 Die Taufe «auf den Namen Jesu Christi» entspricht der ursprünglichen Form; die
Taufe «auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes» entspricht der
überarbeiteten Form, die den Christus-Bezug in den Trinitäts-Bezug eingeordnet hat.



510 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

maßen der Rahmen, den Paulus für sich und die von ihm angesprochenen

Gemeinden festgelegt weiß. Innerhalb dieses Rahmens ist auch
die Zurechtweisung des Paulus anzusiedeln; diese richtet sich an die

Korinther, mit dem Zweck, diese zu einer würdigeren Abendmahlsfeier
zu veranlassen (1. Kor 11,17ff.). Paulus spricht in der Abendmahlsfrage
also zu Getauften. Das geht auch aus 1. Kor 10,1 ff. zusätzlich noch
hervor: dieser Text setzt ja die Abfolge Taufe-Abendmahl voraus.

Zusammenfassend kann gesagt werden: gerade die paulinische
Theologie ist ihrer Intention nach Tauftheologie, weil das Heil in Jesus
Christus grundlegend durch die Taufe vermittelt wird! Auch in Briefen
aus der paulinischen Schule (Epheser, Kolosser) ist die Tauftheologie
sehr präsent. Erwähnung der Taufe oder Anspielung darauf finden sich
auch in den meisten andern neutestamentlichen Schriften, bis hin zur
Apokalypse.

Die Überprüfung des neutestamentlichen Zeugnisses ergibt: Die
Taufe ist der Anfang und die Grundlage christlichen Lebens, anders

gibt es solches Leben eben nicht! Damit ist auch die chronologische
Abfolge: zuerst Taufe, dann Abendmahl neutestamentlich festgelegt.

Reformation und ihre Wirkungen

Die Reformation wollte die Kirche von den biblischen Quellen her
erneuern. Auch die Schriften der Kirchenväter spielten für die
Reformation eine wichtige Rolle — eine bedeutendere als gemeinhin
angenommen wird21. Wenn wir diesen Sachverhalt nun auf die Frage von
Taufe und Abendmahl anwenden, ist klar: Die Reformation und die
reformatorischen Kirchen mußten im Ganzen übernehmen, was die
neutestamentlichen Texte und weiter auch die Kirchenväter vorsahen.
Wer innerhalb der reformatorischen Kirchen heute in Sachen Taufe/
Abendmahl anders denkt und handelt, setzt sich von den Reformatoren
und zugleich auch von den Kirchenvätern und dem Neuen Testament
ab! Auf eigene Verantwortung!

Nichtsdestoweniger hat aber die reformatorische Wende auch auf
die Frage von Taufe und Abendmahl einen modifizierenden Einfluß
ausgeübt! Einen Einfluß allerdings, der erst mit der Zeit, besonders

heute, zum Tragen gekommen ist. Wovon ist die Rede? In den Tauf-

21 Vgl. hierzu die Schrift von André Benoit, «L'actualité des Pères de l'Eglise»,
Neuchâtel 1961.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 511

liturgien, die aus der Alten Kirche stammen, neutestamentliche
Wurzeln22 haben und in vielen Kirchen im Wesentlichen erhalten und im
Gebrauch geblieben sind, ist der Taufritus mit Dämonenaustreibungen
und der Absage des Täuflings (der Paten im Fall der Kindertaufe) an
den Teufel und seinen Pomp verbunden. Damit wird auch rituell
deutlich gemacht und erlebt, daß die Taufe einen Herrschaftswechsel bedeutet.

In der Taufe verbindet man sich mit Jesus Christus und hat zuvor die
«bösen Herren» verlassen. In der Reformation, insbesondere Calvins
und Zwingiis, wird der Taufritus einer Gesundschrumpfung unterzogen,

weil zuviele zweitrangige Riten der eigentlichen Taufe im Laufe
der Zeit angeklebt worden sind. Dieser Gesundschrumpfung sind auch
die Exorzismen und die «Absage an den Teufel» zum Opfer gefallen.
Unseres Erachtens ist die «Gesundschrumpfung» hier etwas weit

gegangen, denn diese Zusatzriten unterstreichen die radikale Bedeutung
der Taufe und sichern deren fundamentalen Charakter. Wird das

Einschneidende der Taufe nicht mehr so kräftig hervorgehoben, kann
dieser wichtige Charakterzug auch verloren gehen und vielleicht eines

Tages die Taufe ganz wegfallen Schwerer als das Vorangehende wiegt
wohl die Veränderung im Sakramentsverständnis, welche die Theologie

Zwingiis gebracht hat. Obwohl Zwingiis Sakramententheologie von
den reformierten Bekenntnisschriften nicht übernommen worden ist23,
hat diese sich im Laufe der Zeit immer wieder einmal bemerkbar
gemacht, besonders aber wohl heute! Nach Zwingli gehen (im Prinzip)
Gnadengabe und gläubiger Empfang dem Sakramentsvollzug voraus.
Dieser hat also eine relativ geringe Bedeutung und kann deshalb auch
eines Tages ganz wegfallen... Es hat also eine Sakramentserweichung

stattgefunden Hören wir hierzu noch Zwingli selber! Er sagt in seinem
Werk «Rechenschaft des Glaubens» von 1530: «Ich glaube, ja ich weiß,
daß alle Sakramente so weit davon entfernt sind, die Gnade zu verleihen,

daß sie sie nicht einmal herzubringen oder vermitteln»24.
Gegenüberstellend erwähnen wir noch kurz einen Text Calvins aus seinem

11 Vgl. dazu z.B. E. Käsemann, «Eine urchristliche Taufliturgie», in «Exegetische
Versuche und Besinnungen», Bd. 1, Göttingen 1964, 34ff. ; O. Cullmann, «Le baptême
des enfants et la doctrine biblique du baptême», in «Des sources de l'Evangile à la

formation de la théologie chrétienne», Neuchâtel 1969, besonders 142ff.

"Vgl. dazu das sehr instruktive Werk von Jan Röhls: «Theologie reformierter
Bekenntnisschriften», Göttingen 1987, 215ff.

24 Huldrich Zwingli, «Rechenschaft des Glaubens», Zwingli-Hauptschriften Bd. 11,

Zürich 1948, 271.



512 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

Werk «Institutio christianae religionis». Dieses Zitat macht schon deutlich,

daß Calvin eine andere Sakramententheologie hat und also Zwin-
gli eine extreme Position vertritt: «Denn es besteht hier eine Entsprechung

oder ein Gleichnis, und die bilden die sicherste Regel bei den
Sakramenten : wir sollen in leiblichen Dingen die geistlichen empfangen

(Der Herr) gewährt uns aber auch nicht nur eine Augenweide,
indem er uns etwa bloß das äußerliche Schaubild sehen ließe, sondern er
führt uns an die Sache selbst heran und bringt das, was er bildlich
darstellt, zugleich wirkungskräftig zur Erfüllung»25.

Obwohl in den reformierten Bekenntnisschriften die calvinsche
Position in Sachen Sakramente einen starken (wenn auch nicht
umfassenden) Einfluß ausgeübt hat, ist gerade in den besonders von Zwingli
beeinflußten Kirchen Zwingiis ursprüngliche Position nie ganz
verschwunden. Diese spricht sich auch im Kommentar zum Zürcher
Kirchenbuch aus dem Jahre 1969 aus. Dort heißt es zur Bedeutung der
Taufe: «Auch darf man ihr (der Taufe) nicht gewisse geheimnisvolle,
innere oder geistige Wirkungen beimessen. Es gibt keine besondere

Taufgnade. Die Taufe kann weder die Rechtfertigung noch den Heiligen

Geist geben. Sie verleiht nichts»26. Dieses Zitat mag beweisen, daß

hier die zwinglische Art der Sakramentserweichung aktualisiert ist.
Offenbar bestimmt diese heute das Empfinden mancher Christen in
recht großem Maß. Und die Frage stellt sich: Wozu noch die Taufe?

Kantonalkirchen, Kirchenhund, Ökumene

Andere Kantonalkirchen seien vorangegangen, heißt es jetzt in der
kirchlichen Presse27. Sie hätten schon vor einiger Zeit in ihren
Kirchenordnungen die Zulassung oder Einladung zum Abendmahl für alle

(Gottesdienstbesucher) ausgesprochen, ohne die Taufe je als Bedingung
zu erwähnen. Der Synodalverband Bern-Jura erfinde also überhaupt
nichts Neues. Es ist in der Tat richtig, daß in einigen Kirchenordnungen
aus den siebziger und vor allem aus dem Anfang der achtzigerJahre eine

25 Johannes Calvin, «Unterricht in der christlichen Religion/Institutio christianae

religionis », Band III, Buch IV, nach der letzten Ausgabe bearbeitet und übersetzt von Otto
Weber, Giessen 1937, 401. (Hervorhebung von uns).

26 «Zürcher Kirchenbuch - Kommentar I. Teil und Einführung zur Gottesdienstordnung»,

Zürich 1969, 77.
27 Vgl. Anm. 17.



Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe? 513

allgemeine Zulassung oder Einladung zum Abendmahl ausgesprochen
wird28. Zwei Dinge sind bei dieser Feststellung aber offenbar unerkannt
geblieben.

Erstens: Die das Abendmahl betreffenden Aussagen stehen immer
sichtbar im Zusammenhang mit der Gemeinde, deren Gottesdienst und
der Taufe. Das generelle «alle (Gottesdienstbesucher)» ist also in
diesem Rahmen zu verstehen!

Zweitens : In den siebziger und anfangs der achtziger Jahre ging es ja

bei der Formulierung neuer Abendmahls-Paragraphen um das Einbeziehen

einer u.E. erfreulichen, neuen Situation. In den siebziger und
achtziger Jahren wurde das Abendmahl für das Christsein und den
Gottesdienst im reformierten Bereich wiederentdeckt; diese

Wiederentdeckung wurde vor allem dank der «liturgischen Strömungen» und
der stärker werdenden ökumenischen Bewegung möglich. Insbesondere

begannen die reformierten Kirchen nun auch, Kinder und Jugendliche

zum Abendmahl zuzulassen, schon vor der Konfirmation. Auch
verzichteten die gleichen Kirchen mehr und mehr auf die peinlichen
«Entlassungen». Diese benutzten ja viele auch erwachsene Gemeindeglieder,

um sich vor der Abendmahlsfeier aus dem Gottesdienst zu
entfernen.

Allen diesen jugendlichen und erwachsenen Gemeindegliedern
aber galt ja nun gerade der damals neu in die Kirchenordnungen
eingeführte Hinweis: «alle {Gottesdienstbesucher)». Auch sie sollen doch,
wenn immer möglich, an den Tisch des Herrn treten und nicht etwa die
Flucht ergreifen! Der Rahmen, in dem damals diese Zulassung und
Einladung aufkam, war ein anderer als der jetzt von den Bernern29 ins

Auge gefaßte. Abschließend sei hierzu bloß noch festgehalten, daß es

aber auch Kirchenordnungen neueren Datums gibt, die eine häufige
Abendmahlsfeier vorsehen und eindeutig festlegen: «Das Abendmahl
ist die Feier, durch welche die Getauften mit allen andern Christen

28 Wir entnehmen der Presse die Angabe der Kirchenordnungen und Verordnungen,
an die hier zu denken sei : VS (1972), LU (1973), TG (1978), ZH (1980), GR (1980), AR
(1981).

25 Gemeint ist der Synodalverband Bern-Jura; dabei hat es sich gezeigt, daß der zum
Kanton Jura gehörige Teil der Synode mit der vorgeschlagenen Abendmahlsregelung
nicht einverstanden ist und eine Sonderregelung anstrebt (Nachwirkung der Theologie
Calvins!).



514 Heute unzeitgemäß: Basilius' des Großen Aufruf zur heiligen Taufe?

unter dem Zeichen von Brot und Wein an Leib und Blut Christi
teilhaben»30.

Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK), der ja für die
Kantonalkirchen nicht nur eine Dekorationsfunktion hat, befaßte sich
mehrmals mit dem Zusammenhang Taufe-Abendmahl. Einige vom
SEK herausgegebenen diesbezüglichen Verlautbarungen31 wurden
speziell noch von der Abgeordneten-Versammlung (den Vertretern der
Kantonalkirchen!) gutgeheißen. Alle diese Verlautbarungen gehen in
die gleiche Richtung: zum Leben mit und in Christus gehören Taufe
und Abendmahl in dieser unumkehrbaren Reihenfolge.

Wir sind oft zu Recht unglücklich oder gar empört, weil die volle
gegenseitige Anerkennung der Kirchen und gewisser Einrichtungen in
den Kirchen auf sich warten läßt. Wie aber wollen wir Reformierten
von den Schwesterkirchen verlangen, unsere Kirchen voll anzuerkennen,

haben wir doch die Tendenz, plötzlich umzustoßen, was bisher zur
gemeinsamen Erfahrung zählte? Nur auf dem Hintergrund solcher
gemeinsamer Erfahrung mit der Taufe war 1973 in der Schweiz deren

gegenseitige Anerkennung durch die drei Landeskirchen32 Möglichkeit
geworden. Wir Reformierten wünschen zu Recht die volle Anerkennung

unseres Abendmahls. Wir wünschen die gegenseitig ausgesprochene

eucharistische Gastfreundschaft. Was aber, wenn für uns das

Abendmahl nicht mehr von der Taufe getragen wird?
Basilius der Große, Kirchenvater der noch ungeteilten Kirche,

predigte: «Dadurch gibt die Schrift zu verstehen, daß der Täufling durch
die Taufe mit Gott vereinigt wird, und daß lauteres, himmlisches Licht
mit dem Glauben an die Dreifaltigkeit in den Seelen derer aufleuchtet,
die sich (der Taufe) nahen»33.

50 Kirchenordnung der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Freiburg
(1976/1979) 12.

31 U. a. hat der Vorstand des SEK im Januar 1982 auf das «Postulat Brönnimann»,
aufgrund eines Gutachtens der theologischen Kommission, eine von der Abgeordnetenversammlung

gutgeheissene Antwort gegeben: diese zeigt die Notwendigkeit der Taufe
für die Teilnahme am Abendmahl mit größter Klarheit auf!

32 Der SEK für die ev.-ref. Kantonalkirchen, die christkatholische Kirche und die
römisch-katholische Bischofskonferenz.

33 Vgl. Anm. 6.


	Heute unzeitgemäss : Basilius' des Grossen Aufruf zur heiligen Taufe? : Eine neutestamentlich-dogmengeschichtliche Besinnung

