Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Ungeklarte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft
Autor: Fischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoHANNES FISCHER

Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen
Glaube und Naturwissenschaft

Einleitung

Der Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft fithrt inner-
halb der Theologie ein Schattendasein. Im Rahmen der klassischen
Lehrstiicke der Theologie, die Schopfungslehre eingeschlossen, hat er
keinen festen und notwendigen Platz. Dies liegt nicht einfach an theo-
logischer Ignoranz. Es hat mit einer gewissen Verlegenheit zu tun, wie
denn die Erkenntnisse und Theorien der Naturwissenschaften in den
Zusammenhang dessen integriert werden sollen, was biblisch «Schop-
fung» heiflt. Haben Quantentheorie und Relativititstheorie, haben die
Theorien iiber die Entstehung des Universums tiberhaupt einen theo-
logisch relevanten Aspekt, der ihre Einbeziehung in eine theologische
Schopfungslehre rechtfertigen wiirde?

Dem steht auf der anderen Seite die Frage gegeniiber, welchen
Wirklichkeitsbezug denn eine Schépfungslehre haben soll und wovon
eigentlich sie handelt, wenn sie sich als unfihig erweist, die den Natur-
wissenschaften gegenstindliche und von ihnen so ungemein erfolgreich
entschliisselte Natur in ihre Perspektive einzubeziehen. Diese Frage
diirfte sich so leicht nicht abweisen lassen angesichts der iiberragenden
Bedeutung, welche die Naturwissenschaften fiir unser Verstindnis der
Wirklichkeit gewonnen haben. Kann heute eine Schépfungslehre nicht
iiberhaupt nur im Dialog mit den Naturwissenschaften entwickelt wer-
den? Kann es sich der Theologe noch leisten, sich zu Fragen der
Schopfung zu dullern, ohne sich zuvor auf naturwissenschaftlichem
Gebiet kundig gemacht zu haben?



442 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Am unproblematischsten, so konnte es scheinen, miiite der Dialog
mit den Naturwissenschaften noch auf ethischem Gebiet in Gang kom-
men. Hier, wo es um die Verantwortung des Naturwissenschaftlers und
um notwendige Grenzziehungen in Forschung und Anwendung geht,
scheint das «Orientierungswissen» des Theologen gefragt zu sein. Aber
es ist doch auch hier die Frage, mit welchem Recht der Theologe die
Wirklichkeit, mit der der Naturwissenschaftler umgeht, fiir eine Schop-
fungsethik reklamiert, wenn gleichzeitig innerhalb der Schopfungslehre
ihr Schoépfungscharakter unbestimmt bleibt.

Die aufgeworfenen Fragen zeigen, daBl der «Dialog zwischen
Glaube und Naturwissenschaft» in mancherlei Hinsicht auf ungeklirten
Voraussetzungen beruht. Diese Voraussetzungen sollen im Folgenden
untersucht werden. Ich beschrinke mich dabei auf drei Fragenkomple-
xe, die ich fiir zentral halte: Die Frage der Ontologie, die Frage der
Wahrnehmung und die Frage der Ethik.

Die ontologische Frage

Gibt es fir den Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft
iberhaupt eine gemeinsame Grundlage im Wirklichkeitsverstindnis?
Beziehen sich beide auf dieselbe Wirklichkeit, wie dies in aller Selbst-
verstindlichkeit etwa da unterstellt wird, wo Schépfungslehre und
Evolutionstheorie aufeinander bezogen und gleichsam als zwei Be-
schreibungen ein und derselben Sache interpretiert werden? Hier ist vor
allem nach dem Wirklichkeitsverstindnis des Glaubens zu fragen. Ich
mochte im folgenden die These vertreten, daB es zwischen Glaube und
Naturwissenschaft einen tiefen Graben im Wirklichkeitsverstindnis
gibt, angesichts dessen sich die Frage stellt, auf welchen Ebenen iiber-
haupt ein sinnvoller Dialog zwischen beiden méglich sein soll.

In der Ankiindigung einer Fortbildungsveranstaltung fiir Wiirttem-
bergische Pfarrerinnen und Pfarrer iiber «Moderne Physik, Paradig-
menwechsel und die Wirklichkeit Gottes» finden sich die folgenden
Sitze, die eine bestimmte Auffassung in dieser Sache recht gut verdeut-
lichen: «In diesem Kurs geht es um die Bedeutung der Naturwissen-
schaft, insbesondere der Physik, fiir die < Rede von Gott». Soll die < Rede
von Gott> nicht nur eine Behauptung sein, die in ihrer Beliebigkeit
letztendlich belanglos wird, dann muf3 auch die Theologie zur Rechen-



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft =~ 443

schaft dariiber bereit sein, was im Horizont unserer Wirklichkeit die
<Rede von Gott) fiir einen Wahrheitssinn hat»'.

In diesen Sitzen wird fiir Glaube und Naturwissenschaft ein
gemeinsames Verstindnis der Wirklichkeit unterstellt. Diese ist «unse-
re» Wirklichkeit. Sie ist dies als der Raum, den im Modus von «Be-
hauptung» und Begriindung unser insbesondere in den Wissenschaften
gefiihrter Diskurs erschlie3t. Was auflerhalb dieses Raumes liegt, was
also bloffe « Behauptung» bleibt und als solche nicht diskursiv einlésbar
bzw. mit der fortschreitenden wissenschaftlichen Erkenntnis nicht ver-
einbar ist, das ist «in seiner Beliebigkeit letztendlich belanglos». So
entscheidet sich in unserem Diskurs — der angesichts der zunehmenden
Komplexitit aller Wirklichkeitsbereiche grof3tenteils an Experten dele-
giert ist —, ob es Elektronen, schwarze Locher oder Dimonen gibt. Wie
das Zitat deutlich macht, gilt dies auch noch fiir Gott. Auch der Wahr-
heitssinn der Rede von Gott muB sich daran erweisen, daf3 sie mit den
Erkenntnissen iiber «unsere» Wirklichkeit, wie sie insbesondere die
moderne Physik gewinnt, kompatibel ist.

Nach diesem Verstindnis ist die Wirklichkeit ein Einbeitsraum,
dessen Einheit durch unseren Diskurs gesichert wird. Dem entspricht
eine bestimmte Auffassung von Erkenntnis, in bezug auf die ich im
Folgenden von theoretischer Erkenntnis sprechen werde. Erkenntnis
besteht hiernach darin, dem zu Erkennenden im Zusammenhang der
diskursiv erschlossenen Wirklichkeit der Erkennenden, auf der Basis
ihrer ontologischen Primissen, einen Ort bzw. der Rede von ihm einen
«Wahrheitssinn» zu- oder abzuerkennen. Die olympischen Gotter
haben im Zusammenhang «unserer» Wirklichkeit ihren Ort verloren,
vom christlichen Gott hoffen wir, dal3 unsere theoretische Erkenntnis
ihm noch einen Ort darin retten kann — wenigstens als Moglichkeit.
Was seine Wirklichkeit betrifft, so wird sie in der Regel ohnehin als eine
Sache des Glaubens angesehen.

Die theoretische Erkenntniseinstellung bestimmt den naturwissen-
schaftlichen und iiberhaupt wissenschaftlichen Diskurs. Dies gilt unbe-
schadet der Tatsache, dal3 man hier, weil das Wissen der Naturwissen-
schaften hypothetisch ist, statt vom «Wahrheitssinn» von Aussagen,
besser von bewihrten Hypothesen spricht. Und ebenso bleibt diese

! Gesamtprogramm der Fort- und Weiterbildung fiir Pfarrerinnen und Pfarrer der
Evangelischen Landeskirche in Wiirttemberg 1990, hg. durch den Wiirttembergischen
Oberkirchenrat, 1989, 9.



444  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Feststellung davon unberiihrt, dafl im Verlauf des wissenschaftlichen
Diskurses die Forscher ihr Bild von der Wirklichkeit, aber auch aprio-
rische Voraussetzungen und Axiome stindig korrigieren und damit also
«unsere» Wirklichkeit gleichsam im Fluf3 ist. Ob es um die Entstehung
des Universums oder die Entstehung des Lebens oder um die Bausteine
der Materie geht, entscheidend ist, dal3 sich diesbeziiglich in der theo-
retischen Erkenntniseinstellung des wissenschaftlichen Diskurses das
Bild von «unserer» Wirklichkeit entscheidet.

Diese Wirklichkeits- und Erkenntnisauffassung ist keineswegs auf
die Wissenschaften beschrinkt. Vielmehr spielt die Vorstellung von der
Wirklichkeit als Einheitsraum auch innerhalb der Theologie eine
bedeutende Rolle. Das erklirt, warum sie sich, wenigstens auf den
ersten Blick, mit der Naturwissenschaft scheint verstindigen zu kon-
nen. In theologischer Perspektive liegt dabei ein Teil jenes Einheits-
raumes — der entscheidendere — jenseits dessen, was diskursiv erschlos-
sen und erkannt werden kann, und bleibt dem Glauben vorbehalten.
Der Theologie fillt von daher die Aufgabe zu, den Ausschnitt der
erkennbaren Wirklichkeit mit der biblisch bezeugten, nur im Glauben
zu erfassenden Wirklichkeit Gottes zusammenzudenken. Dal3 wir in der
Wirklichkeit Gottes leben, das 143t sich im Rahmen einer als Einheits-
raum gedachten Wirklichkeit nur so explizieren, daBl Gott als der
bestimmende Grund dieses Raumes begriffen, der Zusammenhang von
Schopfung und Heilsgeschehen als Ontologie dieses Raumes rekonstru-
iert, und das heillt: Gott zum geheimnisvollen Hintergrund der erkenn-
baren Welt gemacht wird. Von daher ist die Zielsetzung zu begreifen,
alle Bereiche des Wirklichen von diesem bestimmenden Grund her zu
erfassen und zu deuten. In dieser Zielsetzung liegt die theologische
Motivation, den Dialog mit den Naturwissenschaften zu suchen, um
darin den Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott aufzuweisen.

Was dabei den Glauben betrifft, so hat diese Ontologie ihren Preis.
Denn in ihr ist das Auseinanderfallen von Glauben und einem im
Denken sich vollziehenden Erkennen angelegt. Der Wahrheitssinn
christlicher Rede von Gott erweist sich darin, dal3 Gott mit der erkenn-
baren Wirklichkeit zusammengedacht, dall «die Welt, wie sie ist, als
Schopfung Gottes»? begriffen werden kann. Dies wird zum «Kriterium
fir die Auseinandersetzungen iiber Wahrheit oder Unwahrheit von

2 W. PANNENBERG, Den Glauben an ihm selbst fassen und verstehen, in: ZThK
1989/3, 355-370; 362 Anm. 5.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 445

Behauptungen iiber Gott und sein Dasein»?. Der Wahrheitssinn christ-
licher Rede von Gott erweist sich damit #7ch# in der Unmittelbarkeit der
Erfahrung und Wahrnehmung des Glaubens. So fillt alles Gewicht der
Erkenntnis der Theologie zu, die die Wahrheit des Glaubens angesichts
des WahrheitsbewufBitseins der Gegenwart zu verantworten hat. An
threr Erkenntnis, nicht an der Erkenntnis des Glaubens, entscheidet
sich, wie die eingangs zitierten Sitze deutlich machen, ob die christliche
Rede von Gott ihre Bestimmtheit behilt oder aber in «Beliebigkeit
letztendlich belanglos» wird. Diese Auffassung hat zur Konsequenz, daf3
als das eigentliche Ziel theologischen Bemiihens die eigene, zheologische
Erkenntnis begriffen werden muf}, nicht dagegen die Erkenntnis des
Glaubens, ja, daB3 sich die Frage nach dem Erkenntnischarakter des
Glaubens eriibrigt. Hat der Glaube iiberhaupt Erkenntnischarakter?
Braucht er nicht eben dazu die Theologie, daf} sie das, was er glaubt, in
Auseinandersetzung mit dem WahrheitsbewuBtsein der Gegenwart auf
die Ebene ausdriicklicher Erkenntnis hebt und so den « Wahrheitssinn»
christlicher Glaubensrede zur Geltung bringt?

Die entscheidende Frage im Blick auf die skizzierte Ontologie und
die ihr korrespondierende Auffassung von Erkenntnis lautet: Ist fiir den
christlichen Glauben selbst die Wirklichkeit ein solcher diskursiv
erschlossener Einheitsraum, in dem Gott in Konkordanz* mit der Welt
des Menschen steht? Auf die Erkenntnis bezogen ist dies die Frage: Ist
Gott ein moglicher Gegenstand theoretischer Erkenntnis? Und ist es
die Schopfung?

Eben dies scheint zweifelhaft, wenn man sich das biblische Wirk-
lichkeitsverstindnis vor Augen fiihrt. In dessen Horizont ist die Frage
nach dem Wahrheitssinn der Rede von Gott im Zusammenhang «un-
serer» Wirklichkeit v6llig undenkbar. Der Ausdruck «unsere Wirklich-
keit» bedeutet Exklusivitit. Die Wirklichkeit ist #nsere Wirklichkeit,
weil es unser Diskurs ist, der sie erschlie3t. Und es ist #nser Diskurs, weil

3 Ebd.

4 Vgl. dazu das «Konkordanzpostulat», das Heinrich Scholz als Bedingung fiir die
Wissenschaftlichkeit der Theologie formulierte: «In einer Wissenschaft diirfen nur Sitze
auftreten, die das physikalisch und das biologisch Unmégliche respektieren; das soll
heiBlen: nur Sitze, die den Sitzen <unserer> Physik und <unserer> Biologie nicht wider-
sprechen.» H. Scuorz, Wie ist evangelische Theologie als Wissenschaft méglich?, in:
G. SAuTER, Theologie als Wissenschaft, 1971, 221-264. In einer iiber «unseren» Diskurs
sichergestellten und als Einheitsraum vorgestellten Welt kann sich die Theologie diesem
Postulat nicht entziehen.



446 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

dabei wir anwesend und mithin unsere Perspektiven auf die Wirklich-
keit vertreten sind. Gott kommt damit nur im Objektbereich als mog-
licher Gegenstand unserer Verstindigung tber die Wirklichkeit in
Betracht, nicht als Anwesender, der durch die Anwesenheit seiner
Perspektive die Wirklichkeit identifiziert, und zwar dann als sezne Wirk-
lichkeit identifiziert. Das eben ist die Frage, ob nicht fiir das biblische
Verstindnis der Wirklichkeit konstitutiv ist, dafl die Wirklichkeit vor
Gottes Angesicht ist, daf sie also durch die Anwesenheit seiner Per-
spektive qualifiziert ist, wobei sich diese Anwesenheit kundtut in sei-
nem durch menschliche Boten ausgerichteten bzw. durch Menschen
tberlieferten und verkiindigten Wort, das die Wirklichkeit als seine
Wirklichkeit vergegenwiirtigt.

Dieses Wort richtet sich gerade nicht an eine theoretische Erkennt-
nis, welche seinen Wahrheitssinn an einer zuvor ohne es erkannten
Wirklichkeit zu verifizieren sucht, sondern an eine praktische Erkennt-
nis, welche aus ihm allererst die Wahrnehmung der Wirklichkeit
schopft, und zwar indem sie die im Wort zur Sprache kommende
Wirklichkeit in die Phinomene und geschichtlichen Situationen hinein
abbildet, so da3 der Erkennende sie nun darin anschaut und sich mit
seinen Erfahrungen in diese Wirklichkeit geszellt findet. So war fur Israel
die Heilsgeschichte kein theoretisches Problem, sondern in praktischer
Erkenntnis ergriffene Realitit. Dementsprechend ging es fiir Israel
auch nicht darum, die Geschichte, «wie sie ist», nimlich in Abwesen-
heit der Perspektive Gottes, als Heilsgeschichte im Denken zu verifizie-
ren, sondern darum, die durch Gottes Perspektive und Wort identifi-
zierte Heilsgeschichte in den geschichtlichen Situationen wabrzuneh-
men. Erst dies macht die ganze existentielle Not und Spannung ver-
stindlich, die Israel da durchlebte, wo sich — wie in Babylon — diese
Wirklichkeit in der Erfahrung nicht mehr wahrnehmen lie3. Da zer-
brach die Realitit selbst. Denn diese Realitit horte auf zu existieren, wo
Gottes Perspektive abwesend war, d.h. Go#z sein Angesicht verbarg. Sol-
ches Zerbrechen kénnte der theoretischen Erkenntniseinstellung nicht
passieren, welche sich auch da, wo Gott als das zu Denkende sich nicht
mehr oder nur als blasse Moglichkeit denken 1428t, noch sicher gebettet
und aufgehoben weil3 in der « Welt, wze sie ist». Gibt nicht der Gottes-
name unmillverstindlich zu verstehen, dafl3 dieser Gott aus seiner
Gegenwart und Anwesenheit heraus erkannt werden will, damit von
seiner Anwesenheit her die Wirklichkeit sich als seime Wirklichkeit
enthiillt? Dies gilt auch fiir die Schépfung, zu der nach dem ersten



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 447

Schopfungsbericht die Perspektive dessen konstitutiv hinzugehort, der
das Geschaffene ansah und «sah, daf} es gut war» (Gen 1, 10 u.6.).
Schopfung ist im biblischen Verstindnis wesentlich etwas, das zuerst
nicht vor den Augen des Menschen, sondern vor den Augen Gottes ist,
der die Lilien auf dem Felde wachsen 1463t und die Végel unter dem
Himmel speist und so seine Kreatur mit Sorge umgibt.

Am biblischen Wirklichkeitsverstindnis wird deutlich, daf3 das, was
wir als Wirklichkeit wahrnehmen, entscheidend davon abhingig ist,
wen wir dabei anwesend sein lassen und welche Perspektiven auf die
Wirklichkeit mithin vertreten sind’. Hier liegt die Grundaporie aller
theoretischen Gotteserkenntnis: Daf} hier der Wirklichkeitsraum, den
die menschliche Dialogperspektive aufspannt und fiir den die Abwesen-
heit der gottlichen Perspektive konstitutiv ist, mit jener Wirklichkeit
gleichgesetzt wird bzw. als jene Wirklichkeit identifiziert werden soll,
die sich nur von der Anwesenheit der gottlichen Perspektive her
erschlieBt (die Universalgeschichte als Heilsgeschichte; die Natur als
Schopfung usw.). Die « Lésung» liuft stets auf dasselbe hinaus, nimlich
daB Gott als gedachter Grund (bzw. als gedachte Moglichkeit) hinter der
ohne Gott wahrgenommenen Wirklichkeit aufgesucht wird. Genau darauf
lauft auch die Frage hinaus, welchen « Wahrheitssinn» die christliche
Rede von Gott in «unserer» Wirklichkeit hat.

Die Aporie verschirft sich noch, wenn man das sich im Neuen
Testament ausprigende Wirklichkeitsverstindnis in Betracht zieht. Fiir
Jesus war die Wirklichkeit alles andere als ein diskursiv erschlossener
Einheitsraum. Sie war vielmehr ein Spannungsfeld gegensitzlicher
Wirklichkeitsriume, von altem und neuem Aon, von vergehender Welt
und anbrechender Wirklichkeit Gottes. Diese lag jenseits aller Plausi-
bilititen der Welt, man konnte ihr Kommen nicht beobachten noch
berechnen und der Rede von ihr daher auch von den Plausibilititen der
Welt her keinen «Wahrheitssinn» geben. Sie war allein aus ihrer
eigenen Gegenwart heraus zu erkennen, weshalb Jesus sie der Welt auch
nicht im Modus des Behauptens und Begriindens, sondern, in Heilun-
gen, Tischgemeinschaften und Gleichnissen, im Modus der Reprisen-
tanz und des Bezeugens verkiindigte. Ahnliches gilt fiir die Wirklich-
keitsauffassung der paulinischen Briefe, fiir die der Gegensatz zwischen

* Ausfiihrlicher ist dies erdrtert in dem Beitrag «Kausalitit, Kontingenzerfahrung
und christlicher Glaube», in: . FiscHER, Glaube als Erkenntnis. Studien zum Wahrneh-
mungscharakter des christlichen Glaubens, 1989, 149-202.



448 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

der alten, vergehenden Welt und dem Wirklichkeitsraum des gekreu-
zigten und auferstandenen Christus, in welchem die Gemeinde jetzt
schon existiert, konstitutiv ist. Die Ontologie unterschiedlicher Wirk-
lichkeitsraiume spiegelt sich in der riumlichen Ausdrucksweise des
Neuen Testaments wider, im paulinischen €v Xpiot® etwa oder in einer
Feststellung wie jener, da3 Gott uns in das Reich seines Sohnes schon
«versetzt» hat (Kol 1, 13). Der Ort der Gemeinde ist hiernach nicht die
Welt, nicht «unsere» Wirklichkeit; nicht hier steht der Wahrheitssinn
christlicher Rede von Gott auf dem Spiel und entscheidet sich ihre
Relevanz oder «Belanglosigkeit». Der Ort der Gemeinde ist vielmehr
seine Wirklichkeit, welche die Gemeinde der Welt, nun ebenfalls nicht
im Modus des Behauptens und Begriindens, sondern im Modus der
Reprisentanz und des Bezeugens vergegenwirtigt.

Wie sich schon andeutete, korrespondiert dieser anderen Ontologie
auch eine andere Form der Erkenntnis. Wenn Gott nicht innerhalb des
Plausibilititshorizonts «unserer» Wirklichkeit seinen Ort hat, sondern
seine eigene Wirklichkeit mitbringt, dann kann er nur kraft einer
Erkenntnis erkannt werden, welche nicht ihn in unserer, sondern uns in
seiner Wirklichkeit lokalisiert. Solche Erkenntnis, auf die wir oben
bereits bei der Frage der Heilsgeschichte gestoBen sind, nenne ich
<praktisch>. Aufgrund seiner lokalisierenden Kraft, mit der er den
Glaubenden in den Wirklichkeitszusammenhang Christi bringt, mul3
der christliche Glaube als praktische Erkenntnis begriffen werden®.

Lag im zuvor betrachteten Modell alles Gewicht auf der Erkenntnis
der Theologie, so liegt es vom neutestamentlichen Wirklichkeitsver-
stindnis her gesehen auf der Erkenntnis des Glaubens. Denn der
Glaube vermittelt als praktische Erkenntnis allererst mit der Wirklich-
keit, die erkannt werden soll. So verifiziert hier nicht die Erkenntnis der
Theologie den Glauben, sondern die Erkenntnis des Glaubens die
Theologie, indem sie als praktische Erkenntnis in den Wirklichkeits-
horizont stellt, dem die Theologie nur zu-denken kann. Das bedeutet fiir
die Theologie, daB3 ihr Sinn und Zweck nicht in ihrer eigenen Erkennt-
nis liegt, an der sie den Glauben dann partizipieren li3t, sondern viel-
mehr in der Erkenntnis des Glaubens selbst, zu der sie nur anregen, die
sie aber nicht vorwegnehmen kann.

¢ Wie solche Erkenntnis niherhin zu denken ist, habe ich ausfiihrlicher in dem
Anm. 5 genannten Buch darzustellen versucht.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 449

Was bedeutet das alles fiir den Dialog zwischen Glaube und Natur-
wissenschaft? Es diirfte deutlich geworden sein, daf dieser Dialog ein
ungeklirtes ontologisches Problem mit sich schleppt. Die Wirklichkeits-
auffassung der Naturwissenschaft ist eine andere als die Wirklichkeits-
auffassung des Glaubens. Und entsprechend ist die theoretische Er-
kenntnis der Naturwissenschaft eine andere als die praktische Erkennt-
nis des Glaubens’. Hier liegt der Grund fiir die eingangs konstatierte
Verlegenheit, wie denn die Ergebnisse und Theorien der Naturwissen-
schaften mit der biblischen Rede von der Schopfung zusammenzubrin-
gen sind. Das Problem liegt nicht in der Unterschiedlichkeit der Aus-
sagen iiber Weltentstehung, Entstehung der Arten usw., sondern in der
unterschiedlichen Wirklichkeitsauffassung und Erkenntniseinstellung.
Dennoch hat die Theologie gemeint, im Dialog mit den Naturwissen-
schaften auf ein gemeinsames Wirklichkeits- und Erkenntnisfundament
setzen zu koénnen. So disputierte man iiber Urknall, Evolution und
Schépfung, iiber Kausalitit, Kontingenz und die Freiheit géttlichen
Handelns und anderes mehr. De facto lief dies jedoch darauf hinaus, da3
die Theologie sich auf den Boden der Wirklichkeitsauffassung der

7 Weil sich der Glaube als praktische Erkenntnis auf iiberhaupt einen anderen
Wirklichkeitszusammenhang  bezieht, als er der theoretischen Diskursperspektive
erschlossen ist, kann er auch — genausowenig wie der Mythos von seiner Erkenntnisein-
stellung her — den erkenntnistheoretischen oder den philosophischen Diskurs als Schieds-
richter iiber sich anerkennen, selbst wenn dieser ihm groBziigig seine Existenzberechti-
gung einriumt: «Daraus folgt schlieBlich, daB eine theoretische Entscheidung dariiber
nicht méglich ist, welche der apriorischen Voraussetzungen, ob diejenigen der Kosmo-
logie oder diejenigen des religidsen Mythos, die wahren bzw. die falschen sind. Eber
bandelt es sich hier um verschiedene Entwiirfe, die jeweils zu verschiedenen Aspekten der Wirk-
lichkeit fiihren, so wie man einen Menschen einmal in seinem physisch-physiologischen Betracht,
einmal in seinem seelisch-sittlichen Zustand auffassen kann. Der Christ darf also daran glauben,
daf3 Gott es war, der den Kosmos aus dem Chaos oder aus dem Nichts geschaffen hat,
wihrend der Wissenschaftler ... rein physische Weltmodelle der kosmologischen Theorie
nur als Hypothesen vertreten darf ...» K. HUBNER, Die biblische Schépfungsgeschichte im
Licht moderner Evolutionstheorien, in: H.A. MtLLer (Hg.), Naturwissenschaft und
Glaube, 1988, 173-193; 177f. Was fiir ein Glaube wire das freilich, der aus der Unbe-
weisbarkeit der apriorischen Voraussetzungen unserer Wirklichkeitserkenntnis seine
Legitimation beztge! Wie das Zitat zeigt, wird hier der Glaube eher nach dem Modell
theoretischer Erkenntnis aufgefalBit, bei dem die Wirklichkeit vom erkennenden Subjekt
her gedacht wird. So wird auch die Wirklichkeitsauffassung des Glaubens zum « Entwurf»,
der auf den apriorischen Voraussetzungen des Glaubenden basiert. Von hier aus wird
dann die Nebeneinanderstellung von «Christ» und «Wissenschaftler» moglich. Aber
handelt es sich bei der Differenz von Wissenschaft, Mythos und Glaube wirklich nur um
verschiedene apriorische Voraussetzungen innerhalb derselben theoretischen Erkennt-

niseinstellung oder nicht vielmehr um eine Differenz gerade der Erkenntniseinstel-
lung?



450 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Naturwissenschaften begeben und also Gott und die Schépfung in die
Perspektive theoretischer Erkenntnis gezogen hat, um dort die Wahr-
heit christlicher Rede von Gott zu explizieren. Damit wurde aus Gott,
wurde aus der Schopfung ein theoretisches Problem des Menschen.
Wenn wahr ist, dall Gottes Gottheit sich darin erweist, dal3 er sezze,
gegeniiber der Welt andere Wirklichkeit mitbringt, welche durch seine
Anwesenheit bestimmt und erschlossen ist, weshalb ja die Christenheit
in Erwartung seines Kommens lebt, dann wird in allen theoretischen
Thematisierungen Gottes dessen Gottheit negiert.

Vielleicht wird man argumentieren, dafl das biblische Wirklich-
keitsverstindnis nicht mehr das unsrige sei und dal} uns auch nichts
dahin zuriickbringe. Die Wirklichkeit sei nun einmal unabinderlich
«unsere» Wirklichkeit geworden, und so lasse auch die Gottesfrage mit
all ihren Implikationen bis hin zur Frage der Schépfung sich, wenn
iberhaupt, nur noch in der Perspektive theoretischer Erkenntnis stel-
len. Nach dem eben Ausgefiihrten freilich muf3 es zweifelhaft sein, ob
das noch die Gottesfrage wiire. Jedenfalls ist es nicht die Frage nach dem
biblisch bezeugten Gott. Und was hinge von der Antwort auf diese
Frage noch ab? Gewil} nicht der Wahrheitssinn christ/icher Rede von
Gott, da diese von Gott nicht als von einem theoretischen Gegenstand
des Menschen redet. Aber auch fiir «unsere» Wirklichkeit wiirde von
einer nur noch theoretischen Gottesfrage nichts mehr abhingen. Denn,
wie gesagt, wir blieben in der « Welt, wie sie ist», sicher gebettet — ob sich
nun unsere theoretische Erkenntnis einen Gott dazudenken kann oder
nicht. Ein Wirklichkeitswechsel, wie ihn die praktische Erkenntnis des
Glaubens impliziert, findet in der Perspektive theoretischer Erkenntnis
nicht statt. Was bleibt dann noch von den zentralen Inhalten der
christlichen Uberlieferung, von der Soteriologie oder Eschatologie?
Wenn Gott wirklich nur noch als theoretisches Problem des Menschen
existiert, dann gibt es tibrigens auch kein Beten mehr (mit dem der
Betende sich je bewuB3t in den Raum der Anwesenheit Gottes begibt)
und keinen Gottesdienst. In diesen Vollziigen beweist sich eine andere
Ontologie als die eines diskursiv erschlossenen Einheitsraums mit
einem nurmehr theoretischen Gottesproblem. Man muB sich also tiber-
legen, worauf man sich einlif3t, wenn man sich fiir diesen Einwand
stark machen wollte.

Denkbar ist noch ein anderer Einwand. Dieser erkennt die ontolo-
gische Differenz zwischen Glaube und Naturwissenschaft an, will aber
gleichsam zweigleisig fahren und die Wirklichkeit, in die der Glaube als



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 451

praktische Erkenntnis stellt, im Dialog mit den Naturwissenschaften in
den Horizont theoretischer Erkenntnis einholen und dort ausweisen.
Doch erstens wird auch damit unterstellt, daB3 Gott innerhalb der Per-
spektive theoretischer Erkenntnis thematisierbar ist. Und zweitens
fithrt dies zu der schon erkannten Aporie, wie denn der Raum der
Anwesenheit Gottes in einem Wirklichkeitszusammenhang ausgewie-
sen werden kénnen soll, fiir den die Abwesenheit Gottes konstitutiv ist,
bzw. wie dasjenige, worauf der Glaube sich in der Perspektive prakti-
scher Erkenntnis bezieht, als dasselbe identifiziert werden soll wie das,
was in der Perspektive theoretischer Erkenntnis, etwa im Zusammen-
hang der Evolutionstheorie, als «Gott» ins Spiel gebracht wird. Wie bei
den klassischen Gottesbeweisen muf3 hier am Ende die bloBe Aquivo-
kation des Gottesnamens suggerieren, daf} es sich beidemal um dasselbe
handelt.

Es spricht einiges dafiir, da3 der Versuch, den Wahrheitssinn christ-
licher Rede von Gott im Zusammenhang unserer diskursiv erschlosse-
nen Wirklichkeit aufzuweisen und zu verantworten, heute mehr und
mehr an sein Ende gelangt. Zwei Griinde vor allem fallen hier ins
Gewicht. Der eine liegt in der zunehmenden Komplexitit unserer
Wirklichkeit, die es fraglich macht, ob diese iiberhaupt noch in einen
einheitlichen Deutungsrahmen einzufangen ist, welcher in sich noch
ausreichend bestimmt und nicht abstrakt und leer ist. Die Theologie
miif3te sich im iibrigen maBlos verzetteln, wollte sie fiir alle Gebiete des
sich rapide beschleunigenden wissenschaftlich-technischen Fortschritts
den Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott einlosen.

Entscheidender noch ist ein anderer Grund. Lingst sind wir selbst
die wahren Herren «unserer» Wirklichkeit, sowohl was deren Konsti-
tution in der Erkenntnis als auch was deren Verinderung betrifft. Unser
Diskurs bestimmt dariiber, unter welcher Wahrnehmung die Phino-
mene aufgefat werden; unser Diskurs entscheidet, was es in unserer
Wirklichkeit gibt und was nicht; unser Diskurs bestimmt den Dingen
ihren Ort und ihre Funktion. Fiir das Gebiet der Naturwissenschaft hat
insbesondere der Konstruktivismus gezeigt, wie das erkennende Subjekt
den mathematischen und physikalischen Gegenstandsbereich konstitu-
iert®. Die « Welt, wie sie ist», ist in Wahrheit die Welt, die wir erkennend

8 Vgl. hierzu die Arbeiten P.Lorenzens und, in geschichtlicher Perspektive:
J. MrrreLsTrASs, Neuzeit und Aufklirung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen
Wissenschaft und Philosophie, 1969.



452  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

und handelnd machen, in Wissenschaft und Technik, aber auch in Poli-
tik, Wirtschaft und Kultur. In dieser Welt Gott aufsuchen und den
Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott gewinnen zu wollen, ist
daher ein theologisch fragwiirdiges Unterfangen, das die Konstitutions-
bedingungen dieser Welt ignoriert?. Die Problematik zeigt sich in herr-
schenden Sprachverwirrungen, etwa in der unreflektierten Gleichset-
zung von «Natur», «Umwelt» und «Schopfung». Die Auslegung der
Welt als Raum, in welchem wir die Wirklichkeit Gottes vor Augen
haben, hat ihre Zeit gehabt. Einst, zur Zeit Jesu, waren es fremde
Michte, die in der Welt herrschten, welche solcher Auslegung im Wege
standen und das Kommen der Gottesherrschaft als Einbruch einer
anderen Wirklichkeit erwarten lieBen. Heute ist es die Herrschaft des
Menschen selbst. Recht betrachtet ist die damalige Situation der heu-
tigen daher nicht véllig unihnlich. Dafl Gott dieser Welt nahe ist, das
kann damals wie heute nur noch in der Unterscheidung von «unserer» und
«seiner» Wirklichkeit wahrgenommen und erfahren werden. Nicht das
Zusammendenken Gottes mit unserer Welt wird fir die Zukunft der
christlichen Rede von Gott entscheidend sein, sondern daf3 die Kirche
der Welt diesen anderen Raum der Wirklichkeit Gottes vergegenwiir-
tigt und erfahrbar macht, in der geistlichen Konzentration des Gottes-
dienstes, im Sakrament, im Gebet, in der Gemeinschaft ihrer Glieder,
vor allem aber auch in einer anderen Wabrnehmung der Phinomene als
sie unser Diskurs verfiigt — und daf3 sie damit fiir die Welt einen Raum
reprisentiert, in dem der Mensch Erlésung finden kann von «seiner»
Wirklichkeit und von den Zwingen seiner Omnipotenz.

Auch fiir die Rede von der Schépfung und damit fiir das Verhiltnis
von Glaube und Naturwissenschaft ist, wie wir sahen, die Unterschei-
dung von «unserer» und «seiner» Wirklichkeit konstitutiv, eben weil

® So sind wir es, die die Natur im Modell des «Systems» wahrnehmen, indem wir eben
dieses Modell in sie abbilden und feststellen, wie sie sich unter dieser Wahrnehmung
verhilt. Eine Evolutionstheorie, welche die Evolution als Entwicklung zu immer kom-
plexeren und offeneren Systemen hin auffaBt, beschreibt damit ebenso unsere Wahrneh-
mung wie die Geschichte der Natur. Darf man dann aber von einem «Systemaufbau» der
Natur sprechen und daraus theologische Folgerungen im Blick auf den Schépfungsproze3
und die Zukunft, die Gott mit seiner Schépfung vorhat, ableiten? Oder gilt es hier nicht
vielmehr zu sehen, daBl in der Perspektive der Bibel die Schbpfung einen eigenen Wahr-
nehmungszusammenhang darstellt und nichts, was wir unter einer von uns verfiigten
Wahrnehmung vor Augen haben? Vgl. ]. MoLTMANN, Was ist der Mensch? Menschenbild
zwischen Evolution und Schépfung, in: H.A. MULLER, Naturwissenschaft und Glauben,
a.2.0., 248-269.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 453

die Wahrnehmung der Welt als Schépfung nicht auf der Anstrengung
theoretischer Erkenntnis, sondern auf praktischer Erkenntnis beruht,
welche den Erkennenden mitsamt den Phinomenen in den Wirklich-
keitszusammenhang seines Schopfers stellt, der uranfinglich durch des-
sen Wort identifiziert ist und aus der Gegenwart dieses Wortes exi-
stiert'?. In diesem Sinne ist die Schépfung Gegenstand des Glaubens,
nicht der Wissenschaft, und so liegt das eigentliche Problem darin, statt
eines wissenschaftlichen einen geistlichen Zugang zur Schépfung zu
finden iiber das Wort, das sie vergegenwiirtigt.

Die Frage der Wabrnehmung

HeiBt dies nun, daf3 ein Dialog zwischen Glaube und Naturwissen-
schaft iiberhaupt sinnlos ist, da es ja nichts Gemeinsames gibt, tiber das
man sich verstindigen kénnte? Sinnlos ist er nach dem Vorausgehen-
den, wenn man dabei in den Erkenntnissen und Theorien der Natur-
wissenschaften die Wirklichkeit zu finden hofft, die die Bibel Schépfung
nennt. Sinnvoll kénnte es dagegen sein, sich tiber das jeweilige Wirk-
lichkeitsverstindnis auszutauschen, um so vielleicht das eigene auch in
seinen Grenzen besser zu verstehen. Ich mochte dies am Problem der
Wahrnehmung verdeutlichen.

Zunichst: Was ist unter <Wahrnehmung) zu verstehen? Wahrneh-
mung hat mit Zusammenhang und Beziehung zu tun. Der Botaniker,
der eine Blume ausreifit und im Labor unter das Mikroskop legt, um
festzustellen, welche Strukturen sie unter diesen Bedingungen zeigt,
nimmt die Blume damit in einem ganz bestimmten, von ihm gewihlten
Zusammenhang wahr. Dasselbe tut der Anthroposoph, der die Blume

19 Vgl. dazu die Feststellung C. Westermanns: «Das Reden von der Schépfung hatte
den Sinn, in der gegenwirtigen Gefihrdung von Welt und Mensch den Anfang zu
wiederholen (das heil3t erzihlend zu wiederholen), in dem das Seiende zum Sein gekom-
men war. Verbindung mit dem Anfang bedeutete Verbindung mit dem Grund der Welt
und das wiederholende Vergegenwirtigen dessen, was am Anfang geschah, bedeutete ein
Wieder-Holen der Wirklichkeit, aus der die Welt bestand... Nur in der Erzihlung, nur im
Rezitieren kann die Schépfung wiederholend vergegenwiirtigt werden, nur im Erzihlen
kann die Schépfung wieder wirklich werden.» C. WESTERMANN, Schépfung, 1971, 25f. In
diesem Sinne existiert die Wirklichkeit der Schépfung aus der Gegenwirtigkeit des
Wortes, durch das sie identifiziert ist, und dies in einem direkten Sinne: «Die Schép-
fungsmythen hatten einmal die Funktion der Welterhaltung und der Daseinssicherungy
(a.a.0. 23). Vgl. zum Gedanken der Konstitution der Schépfung aus der Gegenwart des
Wortes auch: O. BAYER, Schopfung als Anrede, 1986.



454  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

am Ort ihres Wachstums aufsucht, um sie in ihrer natiirlichen Umge-
bung zu studieren. Es ist ein konstitutives Element des wissenschaftlich-
technischen Umgangs mit der Wirklichkeit, da3 hier der Freiheit der
Wahrnehmung im Prinzip keine Grenzen gesetzt sind. Die Freiheit der
Wahrnehmung gehort zum Wesen theoretischer Erkenntnis, als deren
Spezifisches wir oben bestimmt haben, dal3 hier der Erkennende das
Erkannte im Zusammenhang seiner Wirklichkeit lokalisiert. Das
schlieBt ein, dall er dem Erkannten darin auch das Bezugsfeld (ein-
schlielich der theoretischen Rahmenbedingungen) zuweist, innerhalb
dessen er es zum Gegenstand seiner Erkenntnis machen will. Wir
kénnen die soziale Realitit nach dem Modell der Weberschen Idealty-
pen beschreiben oder als soziales System analysieren, indem wir das
Systemmodell in sie abbilden und feststellen, welche Strukturen sie
unter der Primisse dieses Modells zeigt — in beiden Fillen machen wir
Gebrauch von unserer Freiheit der Wahrnehmung. Auch die Physik
beruht auf dieser Freiheit, wenn man sie auffal3t als Wissenschaft von
den Korpern, sofern sie nichts als Kérper sind. Denn die Naturphino-
mene bringen uns in ihrer unendlichen Mannigfaltigkeit die abstrakte
Vorstellung des Korpers ja nicht einfach entgegen; vielmehr sind wir es,
die diese Vorstellung in sie abbilden, um zu analysieren, nach welchen
Gesetzen sie sich unter dieser Wahrnehmung verhalten. Der wissen-
schaftliche Fortschritt ist entscheidend in dieser Freiheit der Wahrneh-
mung begriindet.

Im wissenschaftlich-technischen Umgang mit der Wirklichkeit er-
scheint die Wahrnehmung als Sache des erkennenden Subjekts. Nicht
die Wirklichkeit verbindet zu einer bestimmten Wahrnehmung, son-
dern das erkennende Subjekt bringt die Wirklichkeit unter eine
bestimmte, von ihm verfiigte Wahrnehmung. So sehr alle wissenschaft-
liche Erkenntnis auf Primissen der Wahrnehmung beruht, so wenig ist
doch die Wahrnehmung ein an den Phinomenen selbst zu gewinnender
Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis. Die Wirklichkeit erschlief3t
sich in wissenschaftlicher Perspektive nicht als ein in ganz bestimmter
Weise wahrzunehmender Zusammenhang, sondern als dasjenige, was
unter den vom erkennenden Subjekt verfiigten Wahrnehmungsprimis-
sen «der Fall» ist. Der Subjektivierung der Wahrnehmung korrespon-
diert also ein Wirklichkeitsverstindnis, aus dem der Wahrnehmungs-
aspekt getilgt ist, fiir das also die Wirklichkeit keinen vorgegebenen
Wahrnehmungszusammenhang darstellt und der Erkenntnis entgegen-
bringt.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 455

Von diesem Wirklichkeitsverstindnis hat sich auch die Theologie
im Dialog mit den Naturwissenschaften beeindrucken lassen. In der
Meinung, dafl sich in naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und
Theorien die Wirklichkeit dokumentiert, wie sie ist, d.h. eben als das,
was «der Fall» ist, glaubte sie, ihre eigenen Themen in den Ergebnissen
der Naturwissenschaft wiederfinden zu miissen, die Schoépfung im
Urknall, die Freiheit Gottes in der Kontingenz der Natur usw. Dabei
wurde iibersehen, daf3 die von der Theologie zu verantwortenden The-
men in ein ganz anderes Wirklichkeitsverstindnis eingebunden sind,
fiir das der Aspekt der Wahrnehmung grundlegend und konstitutiv ist.
Diesem Verstindnis zufolge ist die Wahrnehmung der Wirklichkeit
gerade nicht der Willkiir des Menschen tiberlassen, vielmehr verbindet
hier die Wirklichkeit selbst den Menschen zu einer bestimmten Wahr-
nehmung und Achtung. Dieses Wirklichkeitsverstindnis liegt der
biblischen Rede von der Schépfung zugrunde. Zu solcher Verbindlich-
keit einer Wahrnehmung, welche in den Phinomenen ihren Ursprung
von ithrem Schépfer her anschaut und achtet, leitet die Narrativitit der
Schopfungserzihlungen an''. Und sie wendet sich damit an die prak-
tische Erkenntnis, welche diesen Wahrnehmungszusammenhang in die
angeschaute Welt abbildet.

Wohlgemerkt, es geht um eine andere Konzeption von Wirklich-
keit, nicht nur um eine andere, eben wahrnehmende Perspektive auf die
eine Wirklichkeit. Es ist heute durchaus verbreitete Einsicht, daf} die
Schopfungserzihlungen keine Auskiinfte dariiber vermitteln wollen,
was «der Fall» ist, sondern zur Wahrnehmung der Wirklichkeit als
Schopfung anleiten wollen. In der Regel wird dies aber so verstanden,
als wiirden sie damit nur eine andere Perspektive auf die eine Wirk-
lichkeit formulieren und als wiirden mithin Glaube und Naturwissen-

' Das Narrative ist Gegenwart des Wortes, welche, wie wir sahen, fiir das biblische
Wirklichkeitsverstindnis konstitutiv ist. Es ist eine sprachliche Gestalt, durch die nicht
wir uns die Wirklichkeit anverwandeln und zu «unserer» Wirklichkeit machen, sondern
durch die sich uns Wirklichkeit vergegenwirtigt. Insofern dokumentiert sich darin, dal3
man «aus dem Erzihlen von der Schépfung und dem Lob des Schopfers eine Lehre von
der Schépfung gemacht» hat (C. WESTERMANN, Schépfung, a.a.0. 12), die Entfremdung
von der Wirklichkeit der Schépfung. Sie ist nicht nur eine Entfremdung im Sprachlichen,
wie man iiberall da zu glauben scheint, wo man durch die Wiederentdeckung des Erzih-
lens die Entfremdung meint iiberwinden zu kénnen. Das Sprachliche ist hier Ausdruck
der tiefer liegenden Entfremdung im Wirklichkeitsverstindnis und der Erkenntnisein-
stellung. Das aus der Einbindung in die biblische Wirklichkeitsauffassung abgeloste
Erzihlen verkommt leicht zur banalen Stilibung und ist bestenfalls unterhaltsam.



456  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

schaft sich nur unter verschiedenen Perspektiven auf dieselbe Wirk-
lichkeit beziehen. Auch dasjenige, was der Naturwissenschaftler vor
sich hat, ist die Schopfung, von der die ersten Kapitel der Bibel reden,
nur unter einem anderen, eingeschrinkteren Aspekt. Doch solcher
Perspektivismus ist selbst noch Ausflul der Subjektivierung der Wahr-
nehmung, die es uns erlaubt, dasselbe so oder auch anders anzuschauen.
Und so leben wir tatsidchlich in der Welt von Wissenschaft und Technik,
angestrengt bemiiht, dieser die Wahrnehmung der Schépfung iiberzu-
streifen, weil diese Welt selbst uns in keiner Weise zu solcher Wahrt-
nehmung verbindet, vielmehr genausogut anderer Wahrnehmung offen
steht. Solche Anstrengung manifestiert sich in dem moralisch gemein-
ten Appell, die Welt als Schopfung zu achten.

Demgegeniiber kime es daraufan, die grundsitzlich andere, aus sich
selbst zu bestimmter Wahrnehmung verbindende Wirklichkeit zuriick-
zugewinnen, die mit der Rede von der Schopfung gemeint ist. Die
Theologie hat mit ihrer Rede von der Schépfung nicht nur eine andere
Perspektive auf die Welt zu verantworten, sie hat einen anderen Wirk-
lichkeitszusammenhang zu bezexgen, in den die Phinomene eingebun-
den sind. Dieser entzieht sich dem Diskurs der Welt. Allein der Glaube
nimmt ihn wahr, als Erkenntnis, welche aus der Gegenwart des Wortes
den Glaubenden in ihn hineinbringt und ihm darin jene innere Ver-
bundenheit mit den Phinomenen entdeckt, die das Wesen der Liebe ist.
In diesem Sinne ist die Schopfung Gegenstand des Glaubens, nicht im
Sinne des Firwahrhaltens, dal die Welt, die wir vor Augen haben,
einen Urheber hat, dessen Wille im Umgang mit den Phinomenen zu
beriicksichtigen und zu respektieren ist. Die Einiibung in die Wahr-
nehmung der Schépfung ist eine geistliche und keine blol moralische
Angelegenheit.

Im Wissen um diesen anderen Wirklichkeitszusammenhang der
Schopfung liegt das Proprium der Theologie im Dialog tiber die Wirk-
lichkeit. Mit diesem Wissen trifft sie auf Fragen, die heute auch inner-
halb der Naturwissenschaft gestellt werden. Lingst ist die grenzenlose
Freiheit der Wahrnehmung zum Problem geworden. Weil die Phino-
mene der wissenschaftlichen Erkenntnis keinen Wahrnehmungszusam-
menhang entgegenbringen, der ihnen eigenen Sinn und Wertigkeit
vermitteln wiirde, sind sie zu allem verfiigbar, bis hin zum méglichen
Verbrauch menschlichen Lebens zu Forschungszwecken im Genlabor.
Bezeichnenderweise sind es die Reste des christlichen Bildes von
Mensch und Schépfung, die der Barbarei der Wahrnehmung noch



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 457

gewisse Grenzen setzen. Darin liegt eine Erinnerung daran, daf die
verbindliche Begriindung von Wahrnehmung eine genuine Leistung
der Religion (wie auch des Mythos) ist. Diese Grenzen sind heute
freilich unter dem Druck der Verwertungsinteressen gefihrdet, unter
welchen Wissenschaft und Technik in einem System weltweiter Kon-
kurrenz stehen. Hieran wird nebenbei bewullt, wie sehr der «Dialog
zwischen Glaube und Naturwissenschaft» aus einer anderen Zeit her-
rihrt, als die Naturwissenschaft, getragen vom Ethos der Erkenntnis,
noch den Eindruck einer gewissen Autonomie erwecken konnte. Heute
macht ein Dialog dieser Art nur noch Sinn, wenn der ganze Zusam-
menhang aus Wissenschaft, Wirtschaft, Recht und Politik darin einbe-
zogen wird, tiber den de facto die Wahrnehmung der Phinomene sich
durchsetzt oder notfalls gesellschaftlich durchgesetzt wird.

Fiir die Fruchtbarkeit eines solchen Dialogs hingt Entscheidendes
davon ab, daf3 die Theologie die grundlegende Differenz in der Auf-
fassung der Wirklichkeit im Auge behilt und respektiert. Es kann nicht
Ziel sein, das Wirklichkeitsverstindnis von Wissenschaft und Technik
grundsitzlich in Frage zu stellen oder gar iiberwinden zu wollen und an
seiner Stelle die versdhnte Schopfung einzufordern. Hier gilt die theo-
logische Einsicht, da3 es nicht der Mensch ist, der die Differenz von
unserer und seiner Wirklichkeit, von Welt und Gott, iiberwinden
wird.

Die Respektierung dieser Differenz ist heute in besonderer Weise
aktuell angesichts der Remythisierungstendenzen, von denen die Ge-
genwart erfalt wird. Diese lassen sich als Reaktion verstehen auf das
Wahrnehmungs-Defizit der wissenschaftlich-technischen Auffassung
der Wirklichkeit. Auch hier steht im Hintergrund die Frage, wie die
Willkiir der Wahrnehmung, welcher die Phinomene unterworfen sind,
iberwunden werden kann und diese in einen Wahrnehmungszusam-
menhang zuriickgeholt werden kénnen, der ihnen Schutz und Wiirde
zuriickgibt. Doch die Antwort zielt hier auf eine andere Welt, in welcher
die Phinomene ihren eigenen, ihnen wesenhaft und urspriinglich
zukommenden Beziehungs- und Wirklichkeitsraum mitbringen; in wel-
cher uns also die Welt selbst schon zu einer bestimmten Wahrnehmung
verbindet und mithin der Willkiir der Wahrnehmung entzogen ist; in
welcher insbesondere wir selbst in einem urspriinglichen Verhiltnis zu
den Phinomenen stehen, zu unserem Kérper, zur Natur, zu Farben und
Toénen, zum Mond und zu den Gestirnen, zu den Kérnern, mit denen
wir uns ernihren, ja zum Ganzen des Kosmos, so dafl es nur darauf



458  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

ankommt, diese Urspriinglichkeit wiederzuentdecken und zu achten, in
der wir mit den Phinomenen und mit uns selbst schon verstindigt sind.
Mythisch daran ist, dafl der unterstellte Eigenzusammenhang der Phi-
nomene als ein innerweltlicher Zusammenhang aufgesucht wird, wobei
teilweise ja explizit die alten Mythen der Menschheitsiiberlieferung den
Weg weisen.

Die Riickkehr in den Mythos wire gleichbedeutend mit dem Ende
des wissenschaftlich-technischen Umgangs mit der Natur. Nur grofle
Naivitit kann sich davon die Losung der Uberlebensprobleme der
Menschheit erhoffen. In dieser Situation konnte der Beitrag der Theo-
logie darin liegen, einerseits die Legitimitit des Anliegens aufzuneh-
men und herauszustellen, die Phinomene in den Horizont einer Wahr-
nehmung zuriickzubringen, welche aus der schrankenlosen Willkiir im
Umgang mit ithnen herausfiihrt und fiir den Skandal vergifteter Fliisse
und krebszerfressener Fische und verstrahlter Lebewesen noch sensibi-
lisiert. Andererseits aber konnte sie deutlich machen, daf3 wir nicht auf
die unfruchtbare Alternative zwischen Wissenschaft und Mythos fest-
gelegt sind. Theologisch geht es hier um die Unterscheidung von Welt
und Gott. Der Glaube weil3 um die tiefe Entfremdung der Welt von
ihrem Schépfer. Fiir ihn ist daher die Wahrnehmung der Phinomene
nicht im Eigenzusammenhang der Welt, sondern im Wirklichkeitszu-
sammenhang ihres Schopfers begriindet, in den wir Menschen die Welt
nicht tiberfithren. Hier gilt es auch innerkirchlich aller Zuriick-zur-
Schopfung-Romantik zu widerstehen. In der Unterscheidung des Glau-
bens zwischen unserer und seiner Wirklichkeit liegt einerseits die Aner-
kennung einer von uns nicht aufzuhebenden Eigenstindigkeit der Welt,
in welcher wir «leben miissen — ezs/ deus non daretur»'?. Und darin ist
auch die prinzipielle Anerkennung der Freiheit der Wahrnehmung im
wissenschaftlich-technischen Umgang mit der Wirklichkeit einge-
schlossen, ohne welche die heutige Zivilisation keinen Tag tiberleben
koénnte. Auch der Christ macht von dieser Freiheit als Wissenschaftler
oder Techniker Gebrauch. Andererseits aber wird es vom Wahrneh-
mungszusammenhang der Schopfung her zur stindigen und bedringen-
den Frage, wze wir von unserer innerweltlichen Freiheit der Wahrneh-
mung und des Umgangs mit den Phinomenen Gebrauch machen. Und
hier fillt von «seiner» Wirklichkeit Licht auf die «unsrige». So sehr das,
was wir « Umwelt» nennen, etwas anderes ist als das, was in der Sprache

12 D. BonHOEFFER, Widerstand und Ergebung, 19769, 177.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 459

des Glaubens «Schopfung» heilit, so sehr kann doch Verantwortung fiir
die Umwelt aus Achtung vor der Schépfung und sogar unter dem
Leitbild einer einst durch Gott geheilten Schépfung geschehen. Dies in
all der Gebrochenheit, welche mit der Unterscheidung von «unserer»
und «seiner» Wirklichkeit gegeben ist. Diese Unterscheidung schlief3t
tibrigens ein, daf3 nicht wir es sind (die wir doch allenfalls iiber «unsere»
Wirklichkeit verfiigen kénnen), welche die Schopfung bewahren. Alles,
was wir tun kénnen ist, in der Bewahrung der Umwelt die Schépfung z#
achten. So, wie unsere Welt nun einmal verfalBt ist, ist solche Achtung
nicht bloB eine Sache der inneren Haltung, sondern vor allem eine
Sache des 6ffentlichen Streits und Uberzeugens und der politischen und
6konomischen Durchsetzung,

Die Frage der Ethik

Wo sich Wirklichkeit auf das reduziert, was «der Fall» ist, da braucht
es die Ethik als zusitzliche Reflexion, damit sie uns sagt, wie wir uns im
Blick auf die festgestellte Wirklichkeit verhalten sollen. Wo die Wirk-
lichkeit sich dagegen als ein in die Wahrnehmung fallender Zusam-
menhang darbietet, da verbindet sie selbst uns immer schon zu einem
bestimmten, dem Wahrgenommenen entsprechenden Umgang. So fillt
hier die Frage nach der ethischen Orientierung mit der Wirklichkeits-
erkenntnis selbst zusammen'}. Wo also Glaube und Theologie den
Dialog mit den Wissenschaften unter dem Aspekt der Wahrnehmung
der Wirklichkeit fithren, da steht immer schon die ethische Frage mit
zur Entscheidung.

Im Grunde ist also mit dem vorausgehenden Kapitel auch das
Entscheidende zur Ethik schon gesagt. Das Folgende ist daher lediglich
noch ein abschlieender Versuch, das Gesagte auf gegenwirtige Ten-
denzen innerhalb der Ethik hin zuzuspitzen.

Die von keiner Generation vor uns so gekannte Erfahrung, da3 wir
selbst es sind, die in Wissenschaft und Technik, Wirtschaft und Politik
die Wirklichkeit hervorbringen und machen, ist ein bestimmender
Grundzug auch des gegenwirtigen ethischen BewuBtseins. In der Rolle

13 Dies findet sich ausfiihrlicher dargestellt in: J. Fiscuer, Wahrnehmung als Pro-
prium und Aufgabe christlicher Ethik, in: Ders. Glaube als Erkenntnis, 2.2.0. 91—
118.



460 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

des Machers entdecken wir uns insbesondere angesichts der Probleme
und Gefahren, die die Zukunft der Erde iiberschatten. Wir sind es, die
die Erde an den Abgrund gebracht haben, und von unserem weiteren
Verhalten wird abhingen, welche Zukunft der Erde noch bleibt.

Von diesem Erleben der Wirklichkeit her gewinnt gegenwirtig die
Ethik eine tiberragende Bedeutung. Zielt sie doch nach allgemeinem
Verstindnis darauf ab, zu verantwortlichem und reflektiertem Handeln
anzuleiten. Wo die Welt als Produkt menschlichen Erkennens und
Handelns erlebt wird, da riickt die Ethik in eine Position, von der das
Schicksal der Welt abzuhingen scheint. «Da die tiefgreifende Umwelt-
krise nicht ein blindes Geschick, nicht eine Naturkatastrophe wie einst
die Eiszeiten ist, sondern am Versagen des Menschen liegt, ist die Frage
unausweichlich: An welchen Normen muf sich der Mensch orientie-
ren, um sich der Verantwortung fiir das Leben und Uberleben der
Menschheit und fiir die Wahrung seines natiirlichen Lebensraums Erde
in allem Ernst zu stellen? Diese dringende Frage der heutigen
Menschheit, insbesondere der Entscheidungstriger in Politik und Wirt-
schaft, richtet sich an die Adresse der Ethik»'4. Aus diesen Sitzen
spricht das neue Selbstwertgefiihl der Ethik. Sie ist fiir manchen zu einer
Art Hoffnungstriger geworden. Wenn es etwas gibt, das das Unbheil
noch aufhalten, die 6kologische Katastrophe noch abwenden, der
geschundenen Erde noch Heilung bringen kann, dann nur eine funda-
mentale ethische Neubesinnung, so die Hoffnung. Entsprechend grof3
sind die Anstrengungen auf ethischem Gebiet, ablesbar an einer Fiille
von kirchlichen Dokumenten und ethischen Untersuchungen. Man
konnte freilich dagegenhalten, daB3 in Anbetracht der VerfaBtheit des
Menschen eher Grund zu allergré3tem Pessimismus ist, wenn jene recht
hitten, die meinen, eine Rettung der Erde sei nur noch von einem
fundamentalen ethischen BewuBtseinswandel zu erhoffen.

Die Konjunktur, welche die Ethik gegenwiirtig befliigelt, kann doch
das Dilemma nicht verdecken, in das sie mit ihrer neuen Rolle zu
geraten droht. Wo Ethik sich selbst von der Aufgabe her definiert, in der
Welt etwas bewirken oder aufhalten zu sollen, da gerit sie nicht nur
unter einen unguten Effizienzdruck, da ist sie vor allem dabei, sich selbst
zu instrumentalisieren. Genau besehen bestimmt da nimlich nicht

'4 Verantwortung wahrnehmen fiir die Schépfung. Gemeinsame Erklirung des Rates
der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz, 1985,
25.



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 461

mehr die Ethik, was getan werden soll, sondern, was getan (oder auf-
gehalten) werden soll, bestimmt die Ethik. Nicht diese sagt uns, wie wir
die Wirklichkeit wahrnehmen und uns praktisch zu ihr verhalten sollen,
sondern die wahrgenommene Wirklichkeit mit ihren Problemen ent-
scheidet dariiber, was die Ethik sagen und wofiir sie Begriindungslei-
stungen erbringen soll. Die Konsequenz wire, dal3 die rapide wach-
sende Liste der aktuellen und prognostizierten Gefahren die ethischen
Begriindungszusammenhinge dirigiert, die zur Legitimation des jeweils
gebotenen Handelns entwickelt oder herangezogen werden. So kénnte
es dahin kommen, daf3 die Ethik nur noch den Imperativen der Rea-
lititen hinterher jagt, ohne zu merken, daB sie dabei eigentlich schon
uberfliissig ist, weil diese Imperative ja lingst schon ohne sie allgemein
erkannt sind, wenn sie sich durch sie rufen 14Bt. Und der Eindruck
konnte entstehen, daf die Ethik im Grunde Eigenes nicht zu sagen hat,
sondern nur Begriindungen nachreicht fiir Dinge, die in ihrer Notwen-
digkeit lingst erkannt und durch die Vernunft viel durchschlagender
begriindet sind. DaB3 das Okosystem und mit ihm die Zukunft des
Lebens auf dieser Erde gefihrdet sind, das muf3 uns nicht die christliche
Ethik sagen, sondern das sagt uns die Wissenschaft. Dal3 wir alles zur
Erhaltung des Okosystems tun miissen, das wissen die allermeisten
Menschen auch nicht durch die christliche Ethik, sondern das sagt
ihnen ihr Eigeninteresse und ihre Vernunft, und zwar mit viel effek-
tiveren Griinden, als jede theologisch-diffizile Schopfungsethik es
konnte. Wer fiir diese Griinde der Vernunft nicht zuginglich ist, der ist
es fiir eine theologische Ethik erst recht nicht.

Die Frage ist, ob die Ethik ihre Moglichkeiten nicht gewaltig iiber-
schitzt. Erhellender als manche ethische Untersuchung, welche zur
Bewahrung der Schopfung aufruft, wire es, den Stellenwert und die
EinfluBméglichkeiten zu untersuchen, welche die Ethik in unserer
Gesellschaft tatsichlich hat. Entscheidungen in Wirtschaft und Politik,
aber auch iiber Forschungsprojekte oder technische Entwicklungen
werden in aller Regel nach anderen als ethischen Gesichtspunkten
getroffen, wobei dies nicht an den mit der jeweiligen Entscheidung
betrauten Personen liegt, sondern an den Systemen — etwa dem System
weltweiter wirtschaftlicher Konkurrenz —, innerhalb deren die Ent-
scheidungen zu treffen sind und die fiir ethische Gesichtspunkte oft
wenig Spielraum lassen. Das in obenstehendem Zitat gezeichnete Bild
von den «Entscheidungstrigern in Wirtschaft und Politik», die den
Ethiker um Rat angehen, tiuscht iiber die wahren Entscheidungs-



462 Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

situationen und -priferenzen hinweg. Die marxistische Zuordnung der
Ethik zu den «Uberbauphinomenen» scheint da wesentlich treffender
zu sein. Wenn es um das Ziel der Rettung dieses Planeten geht, dann
liegt das Problem weit weniger in der Frage einer anderen, besseren
Ethik als vielmehr in der Frage, wie dieses Ziel zu einer Macht werden
kann innerhalb unseres politischen und 6konomischen Systems. Hier
weisen die Aktionen von Greenpeace und Robin Wood eher den Weg
als die durchdachteste theologische Schopfungsethik.

Die christliche Ethik hat eine andere Aufgabe. Sie hat, so entschei-
dend das Ziel des Uberlebens fiir alles ist, was wir heute leben und tun,
das BewuBtsein dafiir offenzuhalten, dal es um mehr geht als um das
Uberleben und die «Wahrung des natiirlichen Lebensraums Erde».
Dieses «Mehr» bewahrt sie freilich nur dann auch in ihrem eigenen
Blickfeld, wenn sie sich Rechenschaft gibt dariiber, worin sie selbst
eigentlich begriindet ist. Was zu ihr verbindet, ist nicht eine innerwelt-
liche Notwendigkeit, etwas zu bewirken oder aufzuhalten. Was zu ihr
verbindet, ist vielmehr der gegentiber der Welt andere Wahrnehmungs-
zusammenhang des Glaubens. Wir mégen uns mit unseren heutigen
Auffassungen von Ethik daran stoBen, aber es 1if3t sich doch nicht
iibersehen, dafl der Raum, innerhalb dessen sich etwa die Ethik des
Apostels Paulus orientiert, nicht die Welt ist (weshalb sie auch keine
Ethik der Verantwortung fiir die Welt ist), sondern die Wirklichkeit des
gekreuzigten und auferstandenen Christus, die Wirklichkeit der in sei-
ner Auferweckung anbrechenden Neuen Schépfung, die ihr Licht auf
die Welt wirft und sich im Wahrnehmen und Tun seiner Gemeinde in
die empirische Welt hinein gestaltet. Innerhalb dieses Wahrnehmungs-
zusammenhangs wire die Perspektive einer christlichen Schopfungs-
ethik zu entwickeln. Und diesen Wahrnehmungszusammenhang hat die
Kirche in der Welt zu verantworten, was etwas anderes ist, als die Welt
selbst (oder die Schopfung) in ihre Verantwortung zu nehmen.

Solche Wahrnehmung kann im Verstehenshorizont der Welt nicht
eingefordert werden. Entsprechende Appelle und Ratschlige, welche
einer iiber die Folgen ihres Tuns bestiirzten Welt eine Schopfungsethik
aus christlichen Norm- und Traditionsbestinden als eine Art <deus ex
machina) anpreisen, iibersehen, daf3 ethische Orientierungen nicht ein-
fach austauschbar, sondern fest eingebunden sind in das Verstindnis der
Wirklichkeit im Ganzen. In einer Welt, die sich nicht mehr als Schop-
fung erfihrt, wird eine christliche Schopfungsethik immer etwas Auf-
gesetztes und letztlich Unverbindliches sein. Solche Unverbindlichkeit



Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 463

kommt in dem inflationiren Gebrauch zum Vorschein, dessen sich
heute das Wort «Schopfung» in den unterschiedlichsten Zusammen-
hingen erfreut.

Die Einsicht, daf3 ethische Orientierungen tief eingewurzelt sind in
das Verstindnis der Wirklichkeit im Ganzen, schlieB3t in sich, daf3 der
Welt eine andere Ethik nur nahegebracht werden kénnte zusammen
mit dem Horizont einer anderen Wirklichkeit. Das wiederum bedeutet,
daB die Perspektive einer anderen Ethik nur im Modus der Reprisen-
tanz und des Bezeugens statt in der Geste des guten Rats in den Raum
der Welt treten kénnte. Dies ist der Grundmodus christlicher Ethik in
allen ihren Vollziigen. Auch da noch, wo sie ihr Anliegen in den
Verstehenshorizont der Welt einbringt und mit den Griinden der Ver-
nunft und des Eigeninteresses oder des allgemeinen ethischen Diskur-
ses zu iiberzeugen und etwas zu bewegen sucht, weil ihr von der Wahr-
nehmung der Schépfung her nicht gleichgiiltig sein kann, was mit der
Umwelt oder mit dem werdenden Leben geschieht, tut sie dies doch in
Verantwortung fir den anderen Wahrnehmungszusammenhang des
Glaubens, welchen sie mit solchem Engagement bezexgt. Das muld
dabei deutlich bleiben. Auch fiir die Ethik ist damit die Ontologie
unterschiedlicher Wirklichkeitsriume konstitutiv'’.

Fazit

Die Rede von der Schépfung und mit ihr der Dialog mit den
Naturwissenschaften befinden sich heute in einer schwierigen Situa-
tion. Die Welt, in der wir leben, ist die Welt des Menschen geworden
und als solche eine Welt ohne Gott. Noch unsere Ethik beweist es, die
zum Anruf an uns selbst geworden ist, unserer dadurch entstandenen
Verantwortung fiir die Welt gerecht zu werden. Diese Welt ist weit
davon entfernt, die «Schopfung» der Bibel zu sein, und wir kénnen dies
theologisch nicht linger dadurch iberspielen, da3 wir mit den Mitteln
der theoretischen Erkenntnis und insbesondere im Dialog mit den

'* Was dabei die vielberufene ethische Verantwortung des Naturwissenschaftlers
betrifft, so ist die Anfrage berechtigt, ob dabei nicht unbewuBt der Naturwissenschaftler
auch als Stellvertreter herhalten muB fiir eine Verantwortlichkeit, in der zu Teilen auch
diejenigen stehen, die nach seiner Verantwortung rufen. Vgl. dazu den bedenkenswerten
Vortrag von ]. HUFNER, Welche besondere Verantwortung trigt der Naturwissenschaft-
ler?, in: H.A. MULLER, Naturwissenschaft und Glauben, a.a.O. 194-203.



464  Ungeklirte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Naturwissenschaften der Schopfung einen Platz in der Welt zu retten
versuchen. In dieser Welt ist von Gottes Schopfung nicht einmal so viel
mehr zu sehen, dall wir erkennen kdnnten, was wir an ihr verloren
haben'é. Soll der Glaube an Gott den Schopfer nicht sprach- und
wahrnehmungslos werden, miissen wir neu lernen, zwischen unserer
und seiner Wirklichkeit zu unterscheiden. Statt die Schopfung mit den
Mitteln unserer theoretischen Erkenntnis in u#nserer Welt aufzusuchen,
kime es darauf an, uns mitsamt den Phinomenen in sezner Wirklichkeit
zu entdecken und wahrzunehmen. Der Ausgangspunkt dafiir aber kann
nur in jenen Vollziigen des Glaubens liegen, in denen wir dieser seiner
Wirklichkeit begegnen und in denen sich mithin die andere Ontologie
des Glaubens bezeugt: Im Sich-Einlassen auf die Gegenwart des
Wortes, in Gottesdienst und Sakrament, im Gebet, in der Erfahrung
von Kirche als Raum der Gegenwart des Geistes. Nur von hierher
erschlieBt sich jener Blick auf die Wirklichkeit als Schépfung, welcher
die Phinomene zuriickholt in den Raum ihres Schépfers. Die Wieder-
entdeckung der Schopfung ist damit in letzter Instanz nicht Sache des
theologischen Denkens, sondern Sache der Erkenntnis des Glaubens,
und die Theologie erfiillt ihren Zweck darin, daf3 sie den Glauben zu
solcher Erkenntnis anregt.

¢ Vgl. Blaise PascaL, Pensées et Opuscules, hg. von L. Brunschwicg, Paris o.].,
Fragment 556, wo festgestellt wird, daf der, welcher die Welt erkennt, genug sieht, um zu
erkennen, dal3 er Gott verloren hat; denn um zu erkennen, dafl man verloren hat, muf
man sehen und nicht sehen — und eben dies ist der Zustand der Natur.



	Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

