
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Fischer

Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen
Glaube und Naturwissenschaft

Einleitung

Der Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft führt innerhalb

der Theologie ein Schattendasein. Im Rahmen der klassischen
Lehrstücke der Theologie, die Schöpfungslehre eingeschlossen, hat er
keinen festen und notwendigen Platz. Dies liegt nicht einfach an
theologischer Ignoranz. Es hat mit einer gewissen Verlegenheit zu tun, wie
denn die Erkenntnisse und Theorien der Naturwissenschaften in den

Zusammenhang dessen integriert werden sollen, was biblisch «Schöpfung»

heißt. Haben Quantentheorie und Relativitätstheorie, haben die
Theorien über die Entstehung des Universums überhaupt einen
theologisch relevanten Aspekt, der ihre Einbeziehung in eine theologische
Schöpfungslehre rechtfertigen würde?

Dem steht auf der anderen Seite die Frage gegenüber, welchen

Wirklichkeitsbezug denn eine Schöpfungslehre haben soll und wovon
eigentlich sie handelt, wenn sie sich als unfähig erweist, die den
Naturwissenschaften gegenständliche und von ihnen so ungemein erfolgreich
entschlüsselte Natur in ihre Perspektive einzubeziehen. Diese Frage
dürfte sich so leicht nicht abweisen lassen angesichts der überragenden
Bedeutung, welche die Naturwissenschaften für unser Verständnis der
Wirklichkeit gewonnen haben. Kann heute eine Schöpfungslehre nicht
überhaupt nur im Dialog mit den Naturwissenschaften entwickelt
werden? Kann es sich der Theologe noch leisten, sich zu Fragen der
Schöpfung zu äußern, ohne sich zuvor auf naturwissenschaftlichem
Gebiet kundig gemacht zu haben?



442 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Am unproblematischsten, so könnte es scheinen, müßte der Dialog
mit den Naturwissenschaften noch auf ethischem Gebiet in Gang kommen.

Hier, wo es um die Verantwortung des Naturwissenschaftlers und
um notwendige Grenzziehungen in Forschung und Anwendung geht,
scheint das «Orientierungswissen» des Theologen gefragt zu sein. Aber
es ist doch auch hier die Frage, mit welchem Recht der Theologe die

Wirklichkeit, mit der der Naturwissenschaftler umgeht, für eine
Schöpfungsethik reklamiert, wenn gleichzeitig innerhalb der Schöpfungslehre
ihr Schöpfungscharakter unbestimmt bleibt.

Die aufgeworfenen Fragen zeigen, daß der «Dialog zwischen
Glaube und Naturwissenschaft» in mancherlei Hinsicht aufungeklärten
Voraussetzungen beruht. Diese Voraussetzungen sollen im Folgenden
untersucht werden. Ich beschränke mich dabei auf drei Fragenkomplexe,

die ich für zentral halte: Die Frage der Ontologie, die Frage der

Wahrnehmung und die Frage der Ethik.

Die ontologische Frage

Gibt es für den Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

überhaupt eine gemeinsame Grundlage im Wirklichkeitsverständnis?
Beziehen sich beide auf dieselbe Wirklichkeit, wie dies in aller
Selbstverständlichkeit etwa da unterstellt wird, wo Schöpfungslehre und
Evolutionstheorie aufeinander bezogen und gleichsam als zwei
Beschreibungen ein und derselben Sache interpretiert werden? Hier ist vor
allem nach dem Wirklichkeitsverständnis des Glaubens zu fragen. Ich
möchte im folgenden die These vertreten, daß es zwischen Glaube und
Naturwissenschaft einen tiefen Graben im Wirklichkeitsverständnis
gibt, angesichts dessen sich die Frage stellt, auf welchen Ebenen
überhaupt ein sinnvoller Dialog zwischen beiden möglich sein soll.

In der Ankündigung einer Fortbildungsveranstaltung für Württembergische

Pfarrerinnen und Pfarrer über «Moderne Physik,
Paradigmenwechsel und die Wirklichkeit Gottes» finden sich die folgenden
Sätze, die eine bestimmte Auffassung in dieser Sache recht gut verdeutlichen:

«In diesem Kurs geht es um die Bedeutung der Naturwissenschaft,

insbesondere der Physik, für die < Rede von Gott >. Soll die < Rede

von Gott> nicht nur eine Behauptung sein, die in ihrer Beliebigkeit
letztendlich belanglos wird, dann muß auch die Theologie zur Rechen-



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 443

Schaft darüber bereit sein, was im Hori2ont unserer Wirklichkeit die
<Rede von Gott> für einen Wahrheitssinn hat»1.

In diesen Sätzen wird für Glaube und Naturwissenschaft ein
gemeinsames Verständnis der Wirklichkeit unterstellt. Diese ist «unsere»

Wirklichkeit. Sie ist dies als der Raum, den im Modus von
«Behauptung» und Begründung unser insbesondere in den Wissenschaften

geführter Diskurs erschließt. Was außerhalb dieses Raumes liegt, was
also bloße «Behauptung» bleibt und als solche nicht diskursiv einlösbar
bzw. mit der fortschreitenden wissenschaftlichen Erkenntnis nicht
vereinbar ist, das ist «in seiner Beliebigkeit letztendlich belanglos». So

entscheidet sich in unserem Diskurs - der angesichts der zunehmenden

Komplexität aller Wirklichkeitsbereiche größtenteils an Experten delegiert

ist -, ob es Elektronen, schwarze Löcher oder Dämonen gibt. Wie
das Zitat deutlich macht, gilt dies auch noch für Gott. Auch der
Wahrheitssinn der Rede von Gott muß sich daran erweisen, daß sie mit den
Erkenntnissen über «unsere» Wirklichkeit, wie sie insbesondere die
moderne Physik gewinnt, kompatibel ist.

Nach diesem Verständnis ist die Wirklichkeit ein Einheitsraum,
dessen Einheit durch unseren Diskurs gesichert wird. Dem entspricht
eine bestimmte Auffassung von Erkenntnis, in bezug auf die ich im
Folgenden von theoretischer Erkenntnis sprechen werde. Erkenntnis
besteht hiernach darin, dem zu Erkennenden im Zusammenhang der
diskursiv erschlossenen Wirklichkeit der Erkennenden, auf der Basis

ihrer ontologischen Prämissen, einen Ort bzw. der Rede von ihm einen
«Wahrheitssinn» zu- oder abzuerkennen. Die olympischen Götter
haben im Zusammenhang «unserer» Wirklichkeit ihren Ort verloren,
vom christlichen Gott hoffen wir, daß unsere theoretische Erkenntnis
ihm noch einen Ort darin retten kann — wenigstens als Möglichkeit.
Was seine Wirklichkeit betrifft, so wird sie in der Regel ohnehin als eine
Sache des Glaubens angesehen.

Die theoretische Erkenntniseinstellung bestimmt den naturwissenschaftlichen

und überhaupt wissenschaftlichen Diskurs. Dies gilt
unbeschadet der Tatsache, daß man hier, weil das Wissen der Naturwissenschaften

hypothetisch ist, statt vom «Wahrheitssinn» von Aussagen,
besser von bewährten Hypothesen spricht. Und ebenso bleibt diese

1 Gesamtprogramm der Fort- und Weiterbildung für Pfarrerinnen und Pfarrer der
Evangelischen Landeskirche in Württemberg 1990, hg. durch den Württembergischen
Oberkirchenrat, 1989, 9.



444 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Feststellung davon unberührt, daß im Verlauf des wissenschaftlichen
Diskurses die Forscher ihr Bild von der Wirklichkeit, aber auch apriorische

Voraussetzungen und Axiome ständig korrigieren und damit also

«unsere» Wirklichkeit gleichsam im Fluß ist. Ob es um die Entstehung
des Universums oder die Entstehung des Lebens oder um die Bausteine
der Materie geht, entscheidend ist, daß sich diesbezüglich in der
theoretischen Erkenntniseinstellung des wissenschaftlichen Diskurses das

Bild von «unserer» Wirklichkeit entscheidet.
Diese Wirklichkeits- und Erkenntnisauffassung ist keineswegs auf

die Wissenschaften beschränkt. Vielmehr spielt die Vorstellung von der
Wirklichkeit als Einheitsraum auch innerhalb der Theologie eine
bedeutende Rolle. Das erklärt, warum sie sich, wenigstens auf den

ersten Blick, mit der Naturwissenschaft scheint verständigen zu können.

In theologischer Perspektive liegt dabei ein Teil jenes Einheitsraumes

— der entscheidendere — jenseits dessen, was diskursiv erschlossen

und erkannt werden kann, und bleibt dem Glauben vorbehalten.
Der Theologie fällt von daher die Aufgabe zu, den Ausschnitt der
erkennbaren Wirklichkeit mit der biblisch bezeugten, nur im Glauben
zu erfassenden Wirklichkeit Gottes zusammenzudenken. Daß wir in der
Wirklichkeit Gottes leben, das läßt sich im Rahmen einer als Einheitsraum

gedachten Wirklichkeit nur so explizieren, daß Gott als der
bestimmende Grund dieses Raumes begriffen, der Zusammenhang von
Schöpfung und Heilsgeschehen als Ontologie dieses Raumes rekonstruiert,

und das heißt: Gott zum geheimnisvollen Hintergrund der erkennbaren

Welt gemacht wird. Von daher ist die Zielsetzung zu begreifen,
alle Bereiche des Wirklichen von diesem bestimmenden Grund her zu
erfassen und zu deuten. In dieser Zielsetzung liegt die theologische
Motivation, den Dialog mit den Naturwissenschaften zu suchen, um
darin den Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott aufzuweisen.

Was dabei den Glauben betrifft, so hat diese Ontologie ihren Preis.
Denn in ihr ist das Auseinanderfallen von Glauben und einem im
Denken sich vollziehenden Erkennen angelegt. Der Wahrheitssinn
christlicher Rede von Gott erweist sich darin, daß Gott mit der erkennbaren

Wirklichkeit zusammengedacht, daß «die Welt, wie sie ist, als

Schöpfung Gottes»2 begriffen werden kann. Dies wird zum «Kriterium
für die Auseinandersetzungen über Wahrheit oder Unwahrheit von

2 W. Pannenberg, Den Glauben an ihm selbst fassen und verstehen, in: ZThK
1989/3, 355-370; 362 Anm. 5.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 445

Behauptungen über Gott und sein Dasein»3. Der Wahrheitssinn christlicher

Rede von Gott erweist sich damit nicht in der Unmittelbarkeit der

Erfahrung und Wahrnehmung des Glaubens. So fällt alles Gewicht der
Erkenntnis der Theologie zu, die die Wahrheit des Glaubens angesichts
des Wahrheitsbewußtseins der Gegenwart zu verantworten hat. An
ihrer Erkenntnis, nicht an der Erkenntnis des Glaubens, entscheidet

sich, wie die eingangs zitierten Sätze deutlich machen, ob die christliche
Rede von Gott ihre Bestimmtheit behält oder aber in «Beliebigkeit
letztendlich belanglos» wird. Diese Auffassung hat zur Konsequenz, daß
als das eigentliche Ziel theologischen Bemühens die eigene, theologische

Erkenntnis begriffen werden muß, nicht dagegen die Erkenntnis des

Glaubens, ja, daß sich die Frage nach dem Erkenntnischarakter des

Glaubens erübrigt. Hat der Glaube überhaupt Erkenntnischarakter?
Braucht er nicht eben dazu die Theologie, daß sie das, was er glaubt, in
Auseinandersetzung mit dem Wahrheitsbewußtsein der Gegenwart auf
die Ebene ausdrücklicher Erkenntnis hebt und so den «Wahrheitssinn»
christlicher Glaubensrede zur Geltung bringt?

Die entscheidende Frage im Blick auf die skizzierte Ontologie und
die ihr korrespondierende Auffassung von Erkenntnis lautet: Ist für den

christlichen Glauben selbst die Wirklichkeit ein solcher diskursiv
erschlossener Einheitsraum, in dem Gott in Konkordanz4 mit der Welt
des Menschen steht? Auf die Erkenntnis bezogen ist dies die Frage: Ist
Gott ein möglicher Gegenstand theoretischer Erkenntnis? Und ist es

die Schöpfung?
Eben dies scheint zweifelhaft, wenn man sich das biblische

Wirklichkeitsverständnis vor Augen führt. In dessen Horizont ist die Frage
nach dem Wahrheitssinn der Rede von Gott im Zusammenhang
«unserer» Wirklichkeit völlig undenkbar. Der Ausdruck «unsere Wirklichkeit»

bedeutet Exklusivität. Die Wirklichkeit ist unsere Wirklichkeit,
weil es unser Diskurs ist, der sie erschließt. Und es ist unser Diskurs, weil

3 Ebd.
4 Vgl. dazu das «Konkordanzpostulat», das Heinrich Scholz als Bedingung für die

Wissenschaftlichkeit der Theologie formulierte: «In einer Wissenschaft dürfen nur Sätze

auftreten, die das physikalisch und das biologisch Unmögliche respektieren; das soll
heißen: nur Sätze, die den Sätzen <unserer> Physik und <unserer> Biologie nicht
widersprechen.» H. Scholz, Wie ist evangelische Theologie als Wissenschaft möglich?, in:
G. Sauter, Theologie als Wissenschaft, 1971, 221-264. In einer über «unseren» Diskurs
sichergestellten und als Einheitsraum vorgestellten Welt kann sich die Theologie diesem
Postulat nicht entziehen.



446 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

dabei wir anwesend und mithin unsere Perspektiven auf die Wirklichkeit

vertreten sind. Gott kommt damit nur im Objektbereich als
möglicher Gegenstand unserer Verständigung über die Wirklichkeit in
Betracht, nicht als Anwesender, der durch die Anwesenheit seiner

Perspektive die Wirklichkeit identifiziert, und zwar dann als seine

Wirklichkeit identifiziert. Das eben ist die Frage, ob nicht für das biblische
Verständnis der Wirklichkeit konstitutiv ist, daß die Wirklichkeit vor
Gottes Angesicht ist, daß sie also durch die Anwesenheit seiner
Perspektive qualifiziert ist, wobei sich diese Anwesenheit kundtut in
seinem durch menschliche Boten ausgerichteten bzw. durch Menschen
überlieferten und verkündigten Wort, das die Wirklichkeit als seine

Wirklichkeit vergegenwärtigt.
Dieses Wort richtet sich gerade nicht an eine theoretische Erkenntnis,

welche seinen Wahrheitssinn an einer zuvor ohne es erkannten
Wirklichkeit zu verifizieren sucht, sondern an eine praktische Erkenntnis,

welche aus ihm allererst die Wahrnehmung der Wirklichkeit
schöpft, und zwar indem sie die im Wort zur Sprache kommende
Wirklichkeit in die Phänomene und geschichtlichen Situationen hinein
abbildet, so daß der Erkennende sie nun darin anschaut und sich mit
seinen Erfahrungen in diese Wirklichkeit^«/«///findet. So war für Israel
die Heilsgeschichte kein theoretisches Problem, sondern in praktischer
Erkenntnis ergriffene Realität. Dementsprechend ging es für Israel
auch nicht darum, die Geschichte, «wie sie ist», nämlich in Abwesenheit

der Perspektive Gottes, als Heilsgeschichte im Denken zu verifizieren,

sondern darum, die durch Gottes Perspektive und Wort identifizierte

Heilsgeschichte in den geschichtlichen Situationen wahrzunehmen.

Erst dies macht die ganze existentielle Not und Spannung
verständlich, die Israel da durchlebte, wo sich — wie in Babylon — diese

Wirklichkeit in der Erfahrung nicht mehr wahrnehmen ließ. Da
zerbrach die Realität selbst. Denn diese Realität hörte auf zu existieren, wo
Gottes Perspektive abwesend war, d.h. Gott sein Angesicht verbarg.
Solches Zerbrechen könnte der theoretischen Erkenntniseinstellung nicht
passieren, welche sich auch da, wo Gott als das zu Denkende sich nicht
mehr oder nur als blasse Möglichkeit denken läßt, noch sicher gebettet
und aufgehoben weiß in der «Welt, wie sie ist». Gibt nicht der Gottesname

unmißverständlich zu verstehen, daß dieser Gott aus seiner

Gegenwart und Anwesenheit heraus erkannt werden will, damit von
seiner Anwesenheit her die Wirklichkeit sich als seine Wirklichkeit
enthüllt? Dies gilt auch für die Schöpfung, zu der nach dem ersten



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 447

Schöpfungsbericht die Perspektive dessen konstitutiv hinzugehört, der
das Geschaffene ansah und «sah, daß es gut war» (Gen 1,10 u.ö.).
Schöpfung ist im biblischen Verständnis wesentlich etwas, das zuerst
nicht vor den Augen des Menschen, sondern vor den Augen Gottes ist,
der die Lilien auf dem Felde wachsen läßt und die Vögel unter dem
Himmel speist und so seine Kreatur mit Sorge umgibt.

Am biblischen Wirklichkeitsverständnis wird deutlich, daß das, was
wir als Wirklichkeit wahrnehmen, entscheidend davon abhängig ist,

wen wir dabei anwesend sein lassen und welche Perspektiven auf die
Wirklichkeit mithin vertreten sind5. Hier liegt die Grundaporie aller
theoretischen Gotteserkenntnis: Daß hier der Wirklichkeitsraum, den
die menschliche Dialogperspektive aufspannt und für den die Abwesenheit

der göttlichen Perspektive konstitutiv ist, mit jener Wirklichkeit
gleichgesetzt wird bzw. als jene Wirklichkeit identifiziert werden soll,
die sich nur von der Anwesenheit der göttlichen Perspektive her
erschließt (die Universalgeschichte als Heilsgeschichte; die Natur als

Schöpfung usw.). Die «Lösung» läuft stets auf dasselbe hinaus, nämlich
daß Gott als gedachter Grund (bzw. als gedachte Möglichkeit) hinter der
ohne Gott wahrgenommenen Wirklichkeit aufgesucht wird. Genau darauf
läuft auch die Frage hinaus, welchen «Wahrheitssinn» die christliche
Rede von Gott in «unserer» Wirklichkeit hat.

Die Aporie verschärft sich noch, wenn man das sich im Neuen
Testament ausprägende Wirklichkeitsverständnis in Betracht zieht. Für
Jesus war die Wirklichkeit alles andere als ein diskursiv erschlossener
Einheitsraum. Sie war vielmehr ein Spannungsfeld gegensätzlicher
Wirklichkeitsräume, von altem und neuem Äon, von vergehender Welt
und anbrechender Wirklichkeit Gottes. Diese lag jenseits aller Plausi-
bilitäten der Welt, man konnte ihr Kommen nicht beobachten noch
berechnen und der Rede von ihr daher auch von den Plausibilitäten der
Welt her keinen «Wahrheitssinn» geben. Sie war allein aus ihrer
eigenen Gegenwart heraus zu erkennen, weshalb Jesus sie der Welt auch
nicht im Modus des Behauptens und Begründens, sondern, in Heilungen,

Tischgemeinschaften und Gleichnissen, im Modus der Repräsentanz

und des Bezeugens verkündigte. Ähnliches gilt für die
Wirklichkeitsauffassung der paulinischen Briefe, für die der Gegensatz zwischen

5 Ausführlicher ist dies erörtert in dem Beitrag «Kausalität, Kontingenzerfahrung
und christlicher Glaube», in: J. Fischer, Glaube als Erkenntnis. Studien zum
Wahrnehmungscharakter des christlichen Glaubens, 1989, 149-202.



448 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

der alten, vergehenden Welt und dem Wirklichkeitsraum des gekreuzigten

und auferstandenen Christus, in welchem die Gemeinde jetzt
schon existiert, konstitutiv ist. Die Ontologie unterschiedlicher
Wirklichkeitsräume spiegelt sich in der räumlichen Ausdrucksweise des

Neuen Testaments wider, im paulinischen èv Xpiaiû) etwa oder in einer
Feststellung wie jener, daß Gott uns in das Reich seines Sohnes schon

«versetzt» hat (Kol 1, 13). Der Ort der Gemeinde ist hiernach nicht die

Welt, nicht «unsere» Wirklichkeit; nicht hier steht der Wahrheitssinn
christlicher Rede von Gott auf dem Spiel und entscheidet sich ihre
Relevanz oder «Belanglosigkeit». Der Ort der Gemeinde ist vielmehr
seine Wirklichkeit, welche die Gemeinde der Welt, nun ebenfalls nicht
im Modus des Behauptens und Begründens, sondern im Modus der

Repräsentanz und des Bezeugens vergegenwärtigt.
Wie sich schon andeutete, korrespondiert dieser anderen Ontologie

auch eine andere Form der Erkenntnis. Wenn Gott nicht innerhalb des

Plausibilitätshorizonts «unserer» Wirklichkeit seinen Ort hat, sondern
seine eigene Wirklichkeit mitbringt, dann kann er nur kraft einer
Erkenntnis erkannt werden, welche nicht ihn in unserer, sondern uns in
seiner Wirklichkeit lokalisiert. Solche Erkenntnis, auf die wir oben
bereits bei der Frage der Heilsgeschichte gestoßen sind, nenne ich
<praktisch>. Aufgrund seiner lokalisierenden Kraft, mit der er den
Glaubenden in den Wirklichkeitszusammenhang Christi bringt, muß
der christliche Glaube als praktische Erkenntnis begriffen werden6.

Lag im zuvor betrachteten Modell alles Gewicht auf der Erkenntnis
der Theologie, so liegt es vom neutestamentlichen Wirklichkeitsverständnis

her gesehen auf der Erkenntnis des Glaubens. Denn der
Glaube vermittelt als praktische Erkenntnis allererst mit der Wirklichkeit,

die erkannt werden soll. So verifiziert hier nicht die Erkenntnis der
Theologie den Glauben, sondern die Erkenntnis des Glaubens die

Theologie, indem sie als praktische Erkenntnis in den Wirklichkeitshorizont

stellt, dem die Theologie nur zu-denken kann. Das bedeutet für
die Theologie, daß ihr Sinn und Zweck nicht in ihrer eigenen Erkenntnis

liegt, an der sie den Glauben dann partizipieren läßt, sondern
vielmehr in der Erkenntnis des Glaubens selbst, zu der sie nur anregen, die
sie aber nicht vorwegnehmen kann.

6 Wie solche Erkenntnis näherhin zu denken ist, habe ich ausfuhrlicher in dem
Anm. 5 genannten Buch darzustellen versucht.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 449

Was bedeutet das alles für den Dialog zwischen Glaube und
Naturwissenschaft? Es dürfte deutlich geworden sein, daß dieser Dialog ein
ungeklärtes ontologisches Problem mit sich schleppt. Die Wirklichkeitsauffassung

der Naturwissenschaft ist eine andere als die Wirklichkeitsauffassung

des Glaubens. Und entsprechend ist die theoretische
Erkenntnis der Naturwissenschaft eine andere als die praktische Erkenntnis

des Glaubens7. Hier liegt der Grund für die eingangs konstatierte
Verlegenheit, wie denn die Ergebnisse und Theorien der Naturwissenschaften

mit der biblischen Rede von der Schöpfung zusammenzubringen

sind. Das Problem liegt nicht in der Unterschiedlichkeit der
Aussagen über Weltentstehung, Entstehung der Arten usw., sondern in der
unterschiedlichen Wirklichkeitsauffassung und Erkenntniseinstellung.
Dennoch hat die Theologie gemeint, im Dialog mit den Naturwissenschaften

aufein gemeinsames Wirklichkeits- und Erkenntnisfündament
setzen zu können. So disputierte man über Urknall, Evolution und
Schöpfung, über Kausalität, Kontingenz und die Freiheit göttlichen
Handelns und anderes mehr. De facto liefdies jedoch darauf hinaus, daß
die Theologie sich auf den Boden der Wirklichkeitsauffassung der

7 Weil sich der Glaube als praktische Erkenntnis auf überhaupt einen anderen
Wirklichkeitszusammenhang bezieht, als er der theoretischen Diskursperspektive
erschlossen ist, kann er auch - genausowenig wie der Mythos von seiner Erkenntniseinstellung

her - den erkenntnistheoretischen oder den philosophischen Diskurs als Schiedsrichter

über sich anerkennen, selbst wenn dieser ihm großzügig seine Existenzberechtigung

einräumt: «Daraus folgt schließlich, daß eine theoretische Entscheidung darüber
nicht möglich ist, welche der apriorischen Voraussetzungen, ob diejenigen der Kosmologie

oder diejenigen des religiösen Mythos, die wahren bzw. die falschen sind. Eher
handelt es sich hier um verschiedene Entwürfe, diejeweils zu verschiedenen Aspekten der
Wirklichkeit führen, so wie man einen Menschen einmal in seinem physisch-physiologischen Betracht,
einmal in seinem seelisch-sittlichen Zustand auffassen kann. Der Christ darf also daran glauben,
daß Gott es war, der den Kosmos aus dem Chaos oder aus dem Nichts geschaffen hat,
während der Wissenschaftler rein physische Weltmodelle der kosmologischen Theorie
nur als Hypothesen vertreten darf...» K. Hübner, Die biblische Schöpfungsgeschichte im
Licht moderner Evolutionstheorien, in: H.A. Müller (Hg.), Naturwissenschaft und
Glaube, 1988, 173-193; 177f. Was für ein Glaube wäre das freilich, der aus der Unbe-
weisbarkeit der apriorischen Voraussetzungen unserer Wirklichkeitserkenntnis seine

Legitimation bezöge! Wie das Zitat zeigt, wird hier der Glaube eher nach dem Modell
theoretischer Erkenntnis aufgefaßt, bei dem die Wirklichkeit vom erkennenden Subjekt
her gedacht wird. So wird auch die Wirklichkeitsauffassung des Glaubens zum «Entwurf»,
der auf den apriorischen Voraussetzungen des Glaubenden basiert. Von hier aus wird
dann die Nebeneinanderstellung von «Christ» und «Wissenschaftler» möglich. Aber
handelt es sich bei der Differenz von Wissenschaft, Mythos und Glaube wirklich nur um
verschiedene apriorische Voraussetzungen innerhalb derselben theoretischen
Erkenntniseinstellung oder nicht vielmehr um eine Differenz gerade der Erkenntniseinstellung?



450 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Naturwissenschaften begeben und also Gott und die Schöpfung in die

Perspektive theoretischer Erkenntnis gezogen hat, um dort die Wahrheit

christlicher Rede von Gott zu explizieren. Damit wurde aus Gott,
wurde aus der Schöpfung ein theoretisches Problem des Menschen.
Wenn wahr ist, daß Gottes Gottheit sich darin erweist, daß er seine,

gegenüber der Welt andere Wirklichkeit mitbringt, welche durch seine

Anwesenheit bestimmt und erschlossen ist, weshalb ja die Christenheit
in Erwartung seines Kommens lebt, dann wird in allen theoretischen
Thematisierungen Gottes dessen Gottheit negiert.

Vielleicht wird man argumentieren, daß das biblische
Wirklichkeitsverständnis nicht mehr das unsrige sei und daß uns auch nichts
dahin zurückbringe. Die Wirklichkeit sei nun einmal unabänderlich
«unsere» Wirklichkeit geworden, und so lasse auch die Gottesfrage mit
all ihren Implikationen bis hin zur Frage der Schöpfung sich, wenn
überhaupt, nur noch in der Perspektive theoretischer Erkenntnis stellen.

Nach dem eben Ausgeführten freilich muß es zweifelhaft sein, ob
das noch die Gottesfrage wäre. Jedenfalls ist es nicht die Frage nach dem
biblisch bezeugten Gott. Und was hinge von der Antwort auf diese

Frage noch ab? Gewiß nicht der Wahrheitssinn christlicher Rede von
Gott, da diese von Gott nicht als von einem theoretischen Gegenstand
des Menschen redet. Aber auch für «unsere» Wirklichkeit würde von
einer nur noch theoretischen Gottesfrage nichts mehr abhängen. Denn,
wie gesagt, wir blieben in der «Welt, wie sie ist», sicher gebettet - ob sich

nun unsere theoretische Erkenntnis einen Gott dazudenken kann oder
nicht. Ein Wirklichkeitswechsel, wie ihn die praktische Erkenntnis des

Glaubens impliziert, findet in der Perspektive theoretischer Erkenntnis
nicht statt. Was bleibt dann noch von den zentralen Inhalten der
christlichen Uberlieferung, von der Soteriologie oder Eschatologie?
Wenn Gott wirklich nur noch als theoretisches Problem des Menschen
existiert, dann gibt es übrigens auch kein Beten mehr (mit dem der
Betende sich je bewußt in den Raum der Anwesenheit Gottes begibt)
und keinen Gottesdienst. In diesen Vollzügen beweist sich eine andere

Ontologie als die eines diskursiv erschlossenen Einheitsraums mit
einem nurmehr theoretischen Gottesproblem. Man muß sich also

überlegen, worauf man sich einläßt, wenn man sich für diesen Einwand
stark machen wollte.

Denkbar ist noch ein anderer Einwand. Dieser erkennt die ontolo-
gische Differenz zwischen Glaube und Naturwissenschaft an, will aber

gleichsam zweigleisig fahren und die Wirklichkeit, in die der Glaube als



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 451

praktische Erkenntnis stellt, im Dialog mit den Naturwissenschaften in
den Horizont theoretischer Erkenntnis einholen und dort ausweisen.
Doch erstens wird auch damit unterstellt, daß Gott innerhalb der
Perspektive theoretischer Erkenntnis thematisierbar ist. Und zweitens
fuhrt dies zu der schon erkannten Aporie, wie denn der Raum der
Anwesenheit Gottes in einem Wirklichkeitszusammenhang ausgewiesen

werden können soll, für den die Abwesenheit Gottes konstitutiv ist,
bzw. wie dasjenige, worauf der Glaube sich in der Perspektive praktischer

Erkenntnis bezieht, als dasselbe identifiziert werden soll wie das,

was in der Perspektive theoretischer Erkenntnis, etwa im Zusammenhang

der Evolutionstheorie, als «Gott» ins Spiel gebracht wird. Wie bei
den klassischen Gottesbeweisen muß hier am Ende die bloße Äquivo-
kation des Gottesnamens suggerieren, daß es sich beidemal um dasselbe

handelt.
Es spricht einiges dafür, daß der Versuch, den Wahrheitssinn christlicher

Rede von Gott im Zusammenhang unserer diskursiv erschlossenen

Wirklichkeit aufzuweisen und zu verantworten, heute mehr und
mehr an sein Ende gelangt. Zwei Gründe vor allem fallen hier ins

Gewicht. Der eine liegt in der zunehmenden Komplexität unserer
Wirklichkeit, die es fraglich macht, ob diese überhaupt noch in einen
einheitlichen Deutungsrahmen einzufangen ist, welcher in sich noch
ausreichend bestimmt und nicht abstrakt und leer ist. Die Theologie
müßte sich im übrigen maßlos verzetteln, wollte sie für alle Gebiete des

sich rapide beschleunigenden wissenschaftlich-technischen Fortschritts
den Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott einlösen.

Entscheidender noch ist ein anderer Grund. Längst sind wir selbst
die wahren Herren «unserer» Wirklichkeit, sowohl was deren Konstitution

in der Erkenntnis als auch was deren Veränderung betrifft. Unser
Diskurs bestimmt darüber, unter welcher Wahrnehmung die Phänomene

aufgefaßt werden; unser Diskurs entscheidet, was es in unserer
Wirklichkeit gibt und was nicht; unser Diskurs bestimmt den Dingen
ihren Ort und ihre Funktion. Für das Gebiet der Naturwissenschaft hat
insbesondere der Konstruktivismus gezeigt, wie das erkennende Subjekt
den mathematischen und physikalischen Gegenstandsbereich konstituiert8.

Die «Welt, wie sie ist», ist in Wahrheit die Welt, die wir erkennend

8 Vgl. hierzu die Arbeiten P. Lorenzens und, in geschichtlicher Perspektive:
J. Mittelstrass, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung der neuzeitlichen
Wissenschaft und Philosophie, 1969.



452 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

und handelnd machen, in Wissenschaft und Technik, aber auch in Politik,

Wirtschaft und Kultur. In dieser Welt Gott aufsuchen und den
Wahrheitssinn christlicher Rede von Gott gewinnen zu wollen, ist
daher ein theologisch fragwürdiges Unterfangen, das die Konstitutionsbedingungen

dieser Welt ignoriert9. Die Problematik zeigt sich in
herrschenden Sprachverwirrungen, etwa in der unreflektierten Gleichsetzung

von «Natur», «Umwelt» und «Schöpfung». Die Auslegung der
Welt als Raum, in welchem wir die Wirklichkeit Gottes vor Augen
haben, hat ihre Zeit gehabt. Einst, zur Zeit Jesu, waren es fremde
Mächte, die in der Welt herrschten, welche solcher Auslegung im Wege
standen und das Kommen der Gottesherrschaft als Einbruch einer
anderen Wirklichkeit erwarten ließen. Heute ist es die Herrschaft des

Menschen selbst. Recht betrachtet ist die damalige Situation der
heutigen daher nicht völlig unähnlich. Daß Gott dieser Welt nahe ist, das

kann damals wie heute nur noch in der Unterscheidung von «unserer,» und
«seiner» Wirklichkeit wahrgenommen und erfahren werden. Nicht das

Zusammendenken Gottes mit unserer Welt wird für die Zukunft der
christlichen Rede von Gott entscheidend sein, sondern daß die Kirche
der Welt diesen anderen Raum der Wirklichkeit Gottes vergegenwärtigt

und erfahrbar macht, in der geistlichen Konzentration des

Gottesdienstes, im Sakrament, im Gebet, in der Gemeinschaft ihrer Glieder,
vor allem aber auch in einer anderen Wahrnehmung der Phänomene als

sie unser Diskurs verfügt — und daß sie damit für die Welt einen Raum

repräsentiert, in dem der Mensch Erlösung finden kann von «seiner»

Wirklichkeit und von den Zwängen seiner Omnipotenz.
Auch für die Rede von der Schöpfung und damit für das Verhältnis

von Glaube und Naturwissenschaft ist, wie wir sahen, die Unterscheidung

von «unserer» und «seiner» Wirklichkeit konstitutiv, eben weil

9 So sind wir es, die die Natur im Modell des «Systems» wahrnehmen, indem wir eben
dieses Modell in sie abbilden und feststellen, wie sie sich unter dieser Wahrnehmung
verhält. Eine Evolutionstheorie, welche die Evolution als Entwicklung zu immer
komplexeren und offeneren Systemen hin auffaßt, beschreibt damit ebenso unsere Wahrnehmung

wie die Geschichte der Natur. Darf man dann aber von einem «Systemaufbau» der
Natur sprechen und daraus theologische Folgerungen im Blick auf den Schöpfungsprozeß
und die Zukunft, die Gott mit seiner Schöpfung vorhat, ableiten? Oder gilt es hier nicht
vielmehr zu sehen, daß in der Perspektive der Bibel die Schöpfung einen eigenen
Wahrnehmungszusammenhang darstellt und nichts, was wir unter einer von uns verfügten
Wahrnehmung vor Augen haben? Vgl. J. Moltmann, Was ist der Mensch? Menschenbild
zwischen Evolution und Schöpfung, in: H.A. Müller, Naturwissenschaft und Glauben,
a.a.O., 248-269.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 453

die Wahrnehmung der Welt als Schöpfung nicht auf der Anstrengung
theoretischer Erkenntnis, sondern auf praktischer Erkenntnis beruht,
welche den Erkennenden mitsamt den Phänomenen in den
Wirklichkeitszusammenhang seines Schöpfers stellt, der uranfänglich durch dessen

Wort identifiziert ist und aus der Gegenwart dieses Wortes
existiert10. In diesem Sinne ist die Schöpfung Gegenstand des Glaubens,

nicht der Wissenschaft, und so liegt das eigentliche Problem darin, statt
eines wissenschaftlichen einen geistlichen Zugang zur Schöpfung zu
finden über das Wort, das sie vergegenwärtigt.

Die Frage der Wahrnehmung

Heißt dies nun, daß ein Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

überhaupt sinnlos ist, da es ja nichts Gemeinsames gibt, über das

man sich verständigen könnte? Sinnlos ist er nach dem Vorausgehenden,

wenn man dabei in den Erkenntnissen und Theorien der
Naturwissenschaften die Wirklichkeit zu finden hofft, die die Bibel Schöpfung
nennt. Sinnvoll könnte es dagegen sein, sich über das jeweilige
Wirklichkeitsverständnis auszutauschen, um so vielleicht das eigene auch in
seinen Grenzen besser zu verstehen. Ich möchte dies am Problem der

Wahrnehmung verdeutlichen.
Zunächst: Was ist unter <Wahrnehmung> zu verstehen? Wahrnehmung

hat mit Zusammenhang und Beziehung zu tun. Der Botaniker,
der eine Blume ausreißt und im Labor unter das Mikroskop legt, um
festzustellen, welche Strukturen sie unter diesen Bedingungen zeigt,
nimmt die Blume damit in einem ganz bestimmten, von ihm gewählten
Zusammenhang wahr. Dasselbe tut der Anthroposoph, der die Blume

10 Vgl. dazu die Feststellung C. Westermanns: «Das Reden von der Schöpfung hatte
den Sinn, in der gegenwärtigen Gefährdung von Welt und Mensch den Anfang zu
wiederholen (das heißt erzählend zu wiederholen), in dem das Seiende zum Sein gekommen

war. Verbindung mit dem Anfang bedeutete Verbindung mit dem Grund der Welt
und das wiederholende Vergegenwärtigen dessen, was am Anfang geschah, bedeutete ein
Wieder-Holen der Wirklichkeit, aus der die Welt bestand... Nur in der Erzählung, nur im
Rezitieren kann die Schöpfung wiederholend vergegenwärtigt werden, nur im Erzählen
kann die Schöpfung wieder wirklich werden.» C. Westermann, Schöpfung, 1971, 25f. In
diesem Sinne existiert die Wirklichkeit der Schöpfung aus der Gegenwärtigkeit des

Wortes, durch das sie identifiziert ist, und dies in einem direkten Sinne: «Die
Schöpfungsmythen hatten einmal die Funktion der Welterhaltung und der Daseinssicherung»
(a.a.O. 23). Vgl. zum Gedanken der Konstitution der Schöpfung aus der Gegenwart des
Wortes auch: O. Bayer, Schöpfung als Anrede, 1986.



454 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

am Ort ihres Wachstums aufsucht, um sie in ihrer natürlichen Umgebung

zu studieren. Es ist ein konstitutives Element des wissenschaftlichtechnischen

Umgangs mit der Wirklichkeit, daß hier der Freiheit der
Wahrnehmung im Prinzip keine Grenzen gesetzt sind. Die Freiheit der
Wahrnehmung gehört zum Wesen theoretischer Erkenntnis, als deren

Spezifisches wir oben bestimmt haben, daß hier der Erkennende das

Erkannte im Zusammenhang seiner Wirklichkeit lokalisiert. Das
schließt ein, daß er dem Erkannten darin auch das Bezugsfeld
(einschließlich der theoretischen Rahmenbedingungen) zuweist, innerhalb
dessen er es zum Gegenstand seiner Erkenntnis machen will. Wir
können die soziale Realität nach dem Modell der Weberschen Idealtypen

beschreiben oder als soziales System analysieren, indem wir das

Systemmodell in sie abbilden und feststellen, welche Strukturen sie

unter der Prämisse dieses Modells zeigt - in beiden Fällen machen wir
Gebrauch von unserer Freiheit der Wahrnehmung. Auch die Physik
beruht auf dieser Freiheit, wenn man sie auffaßt als Wissenschaft von
den Körpern, sofern sie nichts als Körper sind. Denn die Naturphänomene

bringen uns in ihrer unendlichen Mannigfaltigkeit die abstrakte

Vorstellung des Körpers ja nicht einfach entgegen; vielmehr sind wir es,
die diese Vorstellung in sie abbilden, um zu analysieren, nach welchen
Gesetzen sie sich unter dieser Wahrnehmung verhalten. Der
wissenschaftliche Fortschritt ist entscheidend in dieser Freiheit der Wahrnehmung

begründet.
Im wissenschaftlich-technischen Umgang mit der Wirklichkeit

erscheint die Wahrnehmung als Sache des erkennenden Subjekts. Nicht
die Wirklichkeit verbindet zu einer bestimmten Wahrnehmung,
sondern das erkennende Subjekt bringt die Wirklichkeit unter eine

bestimmte, von ihm verfügte Wahrnehmung. So sehr alle wissenschaftliche

Erkenntnis auf Prämissen der Wahrnehmung beruht, so wenig ist
doch die Wahrnehmung ein an den Phänomenen selbst zu gewinnender
Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis. Die Wirklichkeit erschließt
sich in wissenschaftlicher Perspektive nicht als ein in ganz bestimmter
Weise wahrzunehmender Zusammenhang, sondern als dasjenige, was

unter den vom erkennenden Subjekt verfügten Wahrnehmungsprämissen
«der Fall» ist. Der Subjektivierung der Wahrnehmung korrespondiert

also ein Wirklichkeitsverständnis, aus dem der Wahrnehmungsaspekt

getilgt ist, für das also die Wirklichkeit keinen vorgegebenen
Wahrnehmungszusammenhang darstellt und der Erkenntnis entgegenbringt.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 455

Von diesem Wirklichkeitsverständnis hat sich auch die Theologie
im Dialog mit den Naturwissenschaften beeindrucken lassen. In der

Meinung, daß sich in naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und
Theorien die Wirklichkeit dokumentiert, wie sie ist, d.h. eben als das,

was «der Fall» ist, glaubte sie, ihre eigenen Themen in den Ergebnissen
der Naturwissenschaft wiederfinden zu müssen, die Schöpfung im
Urknall, die Freiheit Gottes in der Kontingenz der Natur usw. Dabei
wurde übersehen, daß die von der Theologie zu verantwortenden Themen

in ein ganz anderes Wirklichkeitsverständnis eingebunden sind,
für das der Aspekt der Wahrnehmung grundlegend und konstitutiv ist.
Diesem Verständnis zufolge ist die Wahrnehmung der Wirklichkeit
gerade nicht der Willkür des Menschen überlassen, vielmehr verbindet
hier die Wirklichkeit selbst den Menschen zu einer bestimmten
Wahrnehmung und Achtung. Dieses Wirklichkeitsverständnis liegt der
biblischen Rede von der Schöpfung zugrunde. Zu solcher Verbindlichkeit

einer Wahrnehmung, welche in den Phänomenen ihren Ursprung
von ihrem Schöpfer her anschaut und achtet, leitet die Narrativität der
Schöpfungserzählungen an11. Und sie wendet sich damit an die
praktische Erkenntnis, welche diesen Wahrnehmungszusammenhang in die

angeschaute Welt abbildet.

Wohlgemerkt, es geht um eine andere Konzeption von Wirklichkeit,

nicht nur um eine andere, eben wahrnehmende Perspektive auf die
eine Wirklichkeit. Es ist heute durchaus verbreitete Einsicht, daß die

Schöpfungserzählungen keine Auskünfte darüber vermitteln wollen,
was «der Fall» ist, sondern zur Wahrnehmung der Wirklichkeit als

Schöpfung anleiten wollen. In der Regel wird dies aber so verstanden,
als würden sie damit nur eine andere Perspektive auf die eine
Wirklichkeit formulieren und als würden mithin Glaube und Naturwissen-

11 Das Narrative ist Gegenwart des Wortes, welche, wie wir sahen, für das biblische
Wirklichkeitsverständnis konstitutiv ist. Es ist eine sprachliche Gestalt, durch die nicht
wir uns die Wirklichkeit anverwandeln und zu «unserer» Wirklichkeit machen, sondern
durch die sich uns Wirklichkeit vergegenwärtigt. Insofern dokumentiert sich darin, daß

man «aus dem Erzählen von der Schöpfung und dem Lob des Schöpfers eine Lehre von
der Schöpfung gemacht» hat (C. Westermann, Schöpfung, a.a.O. 12), die Entfremdung
von der Wirklichkeit der Schöpfung. Sie ist nicht nur eine Entfremdung im Sprachlichen,
wie man überall da zu glauben scheint, wo man durch die Wiederentdeckung des Erzählens

die Entfremdung meint überwinden zu können. Das Sprachliche ist hier Ausdruck
der tiefer liegenden Entfremdung im Wirklichkeitsverständnis und der Erkenntniseinstellung.

Das aus der Einbindung in die biblische Wirklichkeitsauffassung abgelöste
Erzählen verkommt leicht zur banalen Stilübung und ist bestenfalls unterhaltsam.



456 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

schaft sich nur unter verschiedenen Perspektiven auf dieselbe
Wirklichkeit beziehen. Auch dasjenige, was der Naturwissenschaftler vor
sich hat, ist die Schöpfung, von der die ersten Kapitel der Bibel reden,
nur unter einem anderen, eingeschränkteren Aspekt. Doch solcher

Perspektivismus ist selbst noch Ausfluß der Subjektivierung der
Wahrnehmung, die es uns erlaubt, dasselbe so oder auch anders anzuschauen.
Und so leben wir tatsächlich in der Welt von Wissenschaft und Technik,
angestrengt bemüht, dieser die Wahrnehmung der Schöpfung überzu-
streifen, weil diese Welt selbst uns in keiner Weise zu solcher
Wahrnehmung verbindet, vielmehr genausogut anderer Wahrnehmung offen
steht. Solche Anstrengung manifestiert sich in dem moralisch gemeinten

Appell, die Welt als Schöpfung zu achten.

Demgegenüber käme es darauf an, die grundsätzlich andere, aus sich
selbst zu bestimmter Wahrnehmung verbindende Wirklichkeit
zurückzugewinnen, die mit der Rede von der Schöpfung gemeint ist. Die
Theologie hat mit ihrer Rede von der Schöpfung nicht nur eine andere

Perspektive auf die Welt zu verantworten, sie hat einen anderen

Wirklichkeitszusammenhang zu bezeugen, in den die Phänomene eingebunden

sind. Dieser entzieht sich dem Diskurs der Welt. Allein der Glaube
nimmt ihn wahr, als Erkenntnis, welche aus der Gegenwart des Wortes
den Glaubenden in ihn hineinbringt und ihm darin jene innere
Verbundenheit mit den Phänomenen entdeckt, die das Wesen der Liebe ist.

In diesem Sinne ist die Schöpfung Gegenstand des Glaubens, nicht im
Sinne des Fürwahrhaltens, daß die Welt, die wir vor Augen haben,
einen Urheber hat, dessen Wille im Umgang mit den Phänomenen zu

berücksichtigen und zu respektieren ist. Die Einübung in die
Wahrnehmung der Schöpfung ist eine geistliche und keine bloß moralische

Angelegenheit.
Im Wissen um diesen anderen Wirklichkeitszusammenhang der

Schöpfung liegt das Proprium der Theologie im Dialog über die
Wirklichkeit. Mit diesem Wissen trifft sie auf Fragen, die heute auch innerhalb

der Naturwissenschaft gestellt werden. Längst ist die grenzenlose
Freiheit der Wahrnehmung zum Problem geworden. Weil die Phänomene

der wissenschaftlichen Erkenntnis keinen Wahrnehmungszusammenhang

entgegenbringen, der ihnen eigenen Sinn und Wertigkeit
vermitteln würde, sind sie zu allem verfügbar, bis hin zum möglichen
Verbrauch menschlichen Lebens zu Forschungszwecken im Genlabor.
Bezeichnenderweise sind es die Reste des christlichen Bildes von
Mensch und Schöpfung, die der Barbarei der Wahrnehmung noch



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 457

gewisse Grenzen setzen. Darin liegt eine Erinnerung daran, daß die
verbindliche Begründung von Wahrnehmung eine genuine Leistung
der Religion (wie auch des Mythos) ist. Diese Grenzen sind heute
freilich unter dem Druck der Verwertungsinteressen gefährdet, unter
welchen Wissenschaft und Technik in einem System weltweiter
Konkurrenz stehen. Hieran wird nebenbei bewußt, wie sehr der «Dialog
zwischen Glaube und Naturwissenschaft» aus einer anderen Zeit
herrührt, als die Naturwissenschaft, getragen vom Ethos der Erkenntnis,
noch den Eindruck einer gewissen Autonomie erwecken konnte. Heute
macht ein Dialog dieser Art nur noch Sinn, wenn der ganze
Zusammenhang aus Wissenschaft, Wirtschaft, Recht und Politik darin einbezogen

wird, über den de facto die Wahrnehmung der Phänomene sich
durchsetzt oder notfalls gesellschaftlich durchgesetzt wird.

Für die Fruchtbarkeit eines solchen Dialogs hängt Entscheidendes
davon ab, daß die Theologie die grundlegende Differenz in der
Auffassung der Wirklichkeit im Auge behält und respektiert. Es kann nicht
Ziel sein, das Wirklichkeitsverständnis von Wissenschaft und Technik
grundsätzlich in Frage zu stellen oder gar überwinden zu wollen und an
seiner Stelle die versöhnte Schöpfung einzufordern. Hier gilt die
theologische Einsicht, daß es nicht der Mensch ist, der die Differenz von
unserer und seiner Wirklichkeit, von Welt und Gott, überwinden
wird.

Die Respektierung dieser Differenz ist heute in besonderer Weise
aktuell angesichts der Remythisierungstendenzen, von denen die

Gegenwart erfaßt wird. Diese lassen sich als Reaktion verstehen auf das

Wahrnehmungs-Defizit der wissenschaftlich-technischen Auffassung
der Wirklichkeit. Auch hier steht im Hintergrund die Frage, wie die

Willkür der Wahrnehmung, welcher die Phänomene unterworfen sind,
überwunden werden kann und diese in einen Wahrnehmungszusammenhang

zurückgeholt werden können, der ihnen Schutz und Würde
zurückgibt. Doch die Antwort zielt hier auf eine andere Welt, in welcher
die Phänomene ihren eigenen, ihnen wesenhaft und ursprünglich
zukommenden Beziehungs- und Wirklichkeitsraum mitbringen; in welcher

uns also die Welt selbst schon zu einer bestimmten Wahrnehmung
verbindet und mithin der Willkür der Wahrnehmung entzogen ist; in
welcher insbesondere wir selbst in einem ursprünglichen Verhältnis zu
den Phänomenen stehen, zu unserem Körper, zur Natur, zu Farben und
Tönen, zum Mond und zu den Gestirnen, zu den Körnern, mit denen

wir uns ernähren, ja zum Ganzen des Kosmos, so daß es nur darauf



458 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

ankommt, diese Ursprünglichkeit wiederzuentdecken und zu achten, in
der wir mit den Phänomenen und mit uns selbst schon verständigt sind.

Mythisch daran ist, daß der unterstellte Eigenzusammenhang der
Phänomene als ein innerweltlicher Zusammenhang aufgesucht wird, wobei
teilweise ja explizit die alten Mythen der Menschheitsüberlieferung den

Weg weisen.
Die Rückkehr in den Mythos wäre gleichbedeutend mit dem Ende

des wissenschaftlich-technischen Umgangs mit der Natur. Nur große
Naivität kann sich davon die Lösung der Überlebensprobleme der
Menschheit erhoffen. In dieser Situation könnte der Beitrag der Theologie

darin liegen, einerseits die Legitimität des Anliegens aufzunehmen

und herauszustellen, die Phänomene in den Horizont einer
Wahrnehmung zurückzubringen, welche aus der schrankenlosen Willkür im
Umgang mit ihnen herausführt und für den Skandal vergifteter Flüsse

und krebszerfressener Fische und verstrahlter Lebewesen noch sensibilisiert.

Andererseits aber könnte sie deutlich machen, daß wir nicht auf
die unfruchtbare Alternative zwischen Wissenschaft und Mythos
festgelegt sind. Theologisch geht es hier um die Unterscheidung von Welt
und Gott. Der Glaube weiß um die tiefe Entfremdung der Welt von
ihrem Schöpfer. Für ihn ist daher die Wahrnehmung der Phänomene
nicht im Eigenzusammenhang der Welt, sondern im Wirklichkeitszusammenhang

ihres Schöpfers begründet, in den wir Menschen die Welt
nicht überführen. Hier gilt es auch innerkirchlich aller Zurück-zur-
Schöpfung-Romantik zu widerstehen. In der Unterscheidung des Glaubens

zwischen unserer und seiner Wirklichkeit liegt einerseits die
Anerkennung einer von uns nicht aufzuhebenden Eigenständigkeit der Welt,
in welcher wir «leben müssen — etsi deus non dareturri12. Und darin ist
auch die prinzipielle Anerkennung der Freiheit der Wahrnehmung im
wissenschaftlich-technischen Umgang mit der Wirklichkeit
eingeschlossen, ohne welche die heutige Zivilisation keinen Tag überleben
könnte. Auch der Christ macht von dieser Freiheit als Wissenschaftler
oder Techniker Gebrauch. Andererseits aber wird es vom
Wahrnehmungszusammenhang der Schöpfung her zur ständigen und bedrängenden

Frage, wie wir von unserer innerweltlichen Freiheit der Wahrnehmung

und des Umgangs mit den Phänomenen Gebrauch machen. Und
hier fällt von «seiner» Wirklichkeit Licht auf die «unsrige». So sehr das,

was wir «Umwelt» nennen, etwas anderes ist als das, was in der Sprache

12 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 1976', 177.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 459

des Glaubens «Schöpfung» heißt, so sehr kann doch Verantwortung für
die Umwelt aus Achtung vor der Schöpfung und sogar unter dem
Leitbild einer einst durch Gott geheilten Schöpfung geschehen. Dies in
all der Gebrochenheit, welche mit der Unterscheidung von «unserer»
und «seiner» Wirklichkeit gegeben ist. Diese Unterscheidung schließt
übrigens ein, daß nicht wire,s sind (die wir doch allenfalls über «unsere»
Wirklichkeit verfügen können), welche die Schöpfung bewahren. Alles,
was wir tun können ist, in der Bewahrung der Umwelt die Schöpfung?:»
achten. So, wie unsere Welt nun einmal verfaßt ist, ist solche Achtung
nicht bloß eine Sache der inneren Haltung, sondern vor allem eine
Sache des öffentlichen Streits und Überzeugens und der politischen und
ökonomischen Durchsetzung.

Die Frage der Ethik

Wo sich Wirklichkeit auf das reduziert, was «der Fall» ist, da braucht
es die Ethik als zusätzliche Reflexion, damit sie uns sagt, wie wir uns im
Blick auf die festgestellte Wirklichkeit verhalten sollen. Wo die
Wirklichkeit sich dagegen als ein in die Wahrnehmung fallender
Zusammenhang darbietet, da verbindet sie selbst uns immer schon zu einem
bestimmten, dem Wahrgenommenen entsprechenden Umgang. So fällt
hier die Frage nach der ethischen Orientierung mit der Wirklichkeitserkenntnis

selbst zusammen13. Wo also Glaube und Theologie den

Dialog mit den Wissenschaften unter dem Aspekt der Wahrnehmung
der Wirklichkeit führen, da steht immer schon die ethische Frage mit
zur Entscheidung.

Im Grunde ist also mit dem vorausgehenden Kapitel auch das

Entscheidende zur Ethik schon gesagt. Das Folgende ist daher lediglich
noch ein abschließender Versuch, das Gesagte auf gegenwärtige
Tendenzen innerhalb der Ethik hin zuzuspitzen.

Die von keiner Generation vor uns so gekannte Erfahrung, daß wir
selbst es sind, die in Wissenschaft und Technik, Wirtschaft und Politik
die Wirklichkeit hervorbringen und machen, ist ein bestimmender
Grundzug auch des gegenwärtigen ethischen Bewußtseins. In der Rolle

1J Dies findet sich ausführlicher dargestellt in: J. Fischer, Wahrnehmung als

Proprium und Aufgabe christlicher Ethik, in: Ders. Glaube als Erkenntnis, a.a.O. 91—

118.



460 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

des Machers entdecken wir uns insbesondere angesichts der Probleme
und Gefahren, die die Zukunft der Erde überschatten. Wir sind es, die
die Erde an den Abgrund gebracht haben, und von unserem weiteren
Verhalten wird abhängen, welche Zukunft der Erde noch bleibt.

Von diesem Erleben der Wirklichkeit her gewinnt gegenwärtig die

Ethik eine überragende Bedeutung. Zielt sie doch nach allgemeinem
Verständnis darauf ab, zu verantwortlichem und reflektiertem Handeln
anzuleiten. Wo die Welt als Produkt menschlichen Erkennens und
Handelns erlebt wird, da rückt die Ethik in eine Position, von der das

Schicksal der Welt abzuhängen scheint. «Da die tiefgreifende Umwelt-
krise nicht ein blindes Geschick, nicht eine Naturkatastrophe wie einst
die Eiszeiten ist, sondern am Versagen des Menschen liegt, ist die Frage
unausweichlich: An welchen Normen muß sich der Mensch orientieren,

um sich der Verantwortung für das Leben und Überleben der
Menschheit und für die Wahrung seines natürlichen Lebensraums Erde
in allem Ernst zu stellen? Diese dringende Frage der heutigen
Menschheit, insbesondere der Entscheidungsträger in Politik und
Wirtschaft, richtet sich an die Adresse der Ethik»14. Aus diesen Sätzen

spricht das neue Selbstwertgefühl der Ethik. Sie ist für manchen zu einer
Art Hoffnungsträger geworden. Wenn es etwas gibt, das das Unheil
noch aufhalten, die ökologische Katastrophe noch abwenden, der
geschundenen Erde noch Heilung bringen kann, dann nur eine
fundamentale ethische Neubesinnung, so die Hoffnung. Entsprechend groß
sind die Anstrengungen auf ethischem Gebiet, ablesbar an einer Fülle
von kirchlichen Dokumenten und ethischen Untersuchungen. Man
könnte freilich dagegenhalten, daß in Anbetracht der Verfaßtheit des

Menschen eher Grund zu allergrößtem Pessimismus ist, wenn jene recht
hätten, die meinen, eine Rettung der Erde sei nur noch von einem
fundamentalen ethischen Bewußtseinswandel zu erhoffen.

Die Konjunktur, welche die Ethik gegenwärtig beflügelt, kann doch
das Dilemma nicht verdecken, in das sie mit ihrer neuen Rolle zu

geraten droht. Wo Ethik sich selbst von der Aufgabe her definiert, in der
Welt etwas bewirken oder aufhalten zu sollen, da gerät sie nicht nur
unter einen unguten Effizienzdruck, da ist sie vor allem dabei, sich selbst

zu instrumentalisieren. Genau besehen bestimmt da nämlich nicht

14 Verantwortung wahrnehmen für die Schöpfung. Gemeinsame Erklärung des Rates

der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz, 1985,
25.



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 461

mehr die Ethik, was getan werden soll, sondern, was getan (oder
aufgehalten) werden soll, bestimmt die Ethik. Nicht diese sagt uns, wie wir
die Wirklichkeit wahrnehmen und uns praktisch zu ihr verhalten sollen,
sondern die wahrgenommene Wirklichkeit mit ihren Problemen
entscheidet darüber, was die Ethik sagen und wofür sie Begründungsleistungen

erbringen soll. Die Konsequenz wäre, daß die rapide wachsende

Liste der aktuellen und prognostizierten Gefahren die ethischen

Begründungszusammenhänge dirigiert, die zur Legitimation des jeweils
gebotenen Handelns entwickelt oder herangezogen werden. So könnte
es dahin kommen, daß die Ethik nur noch den Imperativen der
Realitäten hinterher jagt, ohne zu merken, daß sie dabei eigentlich schon

überflüssig ist, weil diese Imperative ja längst schon ohne sie allgemein
erkannt sind, wenn sie sich durch sie rufen läßt. Und der Eindruck
könnte entstehen, daß die Ethik im Grunde Eigenes nicht zu sagen hat,
sondern nur Begründungen nachreicht für Dinge, die in ihrer Notwendigkeit

längst erkannt und durch die Vernunft viel durchschlagender
begründet sind. Daß das Ökosystem und mit ihm die Zukunft des

Lebens auf dieser Erde gefährdet sind, das muß uns nicht die christliche
Ethik sagen, sondern das sagt uns die Wissenschaft. Daß wir alles zur
Erhaltung des Ökosystems tun müssen, das wissen die allermeisten
Menschen auch nicht durch die christliche Ethik, sondern das sagt
ihnen ihr Eigeninteresse und ihre Vernunft, und zwar mit viel
effektiveren Gründen, als jede theologisch-diffizile Schöpfungsethik es

könnte. Wer für diese Gründe der Vernunft nicht zugänglich ist, der ist
es für eine theologische Ethik erst recht nicht.

Die Frage ist, ob die Ethik ihre Möglichkeiten nicht gewaltig
überschätzt. Erhellender als manche ethische Untersuchung, welche zur
Bewahrung der Schöpfung aufruft, wäre es, den Stellenwert und die

Einflußmöglichkeiten zu untersuchen, welche die Ethik in unserer
Gesellschaft tatsächlich hat. Entscheidungen in Wirtschaft und Politik,
aber auch über Forschungsprojekte oder technische Entwicklungen
werden in aller Regel nach anderen als ethischen Gesichtspunkten
getroffen, wobei dies nicht an den mit der jeweiligen Entscheidung
betrauten Personen liegt, sondern an den Systemen — etwa dem System
weltweiter wirtschaftlicher Konkurrenz -, innerhalb deren die
Entscheidungen zu treffen sind und die für ethische Gesichtspunkte oft
wenig Spielraum lassen. Das in obenstehendem Zitat gezeichnete Bild
von den «Entscheidungsträgern in Wirtschaft und Politik», die den
Ethiker um Rat angehen, täuscht über die wahren Entscheidungs-



462 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Situationen und -präferenzen hinweg. Die marxistische Zuordnung der
Ethik zu den «Überbauphänomenen» scheint da wesentlich treffender
zu sein. Wenn es um das Ziel der Rettung dieses Planeten geht, dann

liegt das Problem weit weniger in der Frage einer anderen, besseren

Ethik als vielmehr in der Frage, wie dieses Ziel zu einer Macht werden
kann innerhalb unseres politischen und ökonomischen Systems. Hier
weisen die Aktionen von Greenpeace und Robin Wood eher den Weg
als die durchdachteste theologische Schöpfungsethik.

Die christliche Ethik hat eine andere Aufgabe. Sie hat, so entscheidend

das Ziel des Überlebens für alles ist, was wir heute leben und tun,
das Bewußtsein dafür offenzuhalten, daß es um mehr geht als um das

Überleben und die «Wahrung des natürlichen Lebensraums Erde».
Dieses «Mehr» bewahrt sie freilich nur dann auch in ihrem eigenen
Blickfeld, wenn sie sich Rechenschaft gibt darüber, worin sie selbst

eigentlich begründet ist. Was zu ihr verbindet, ist nicht eine innerweltliche

Notwendigkeit, etwas zu bewirken oder aufzuhalten. Was zu ihr
verbindet, ist vielmehr der gegenüber der Welt andere Wahrnehmungszusammenhang

des Glaubens. Wir mögen uns mit unseren heutigen
Auffassungen von Ethik daran stoßen, aber es läßt sich doch nicht
übersehen, daß der Raum, innerhalb dessen sich etwa die Ethik des

Apostels Paulus orientiert, nicht die Welt ist (weshalb sie auch keine
Ethik der Verantwortung für die Welt ist), sondern die Wirklichkeit des

gekreuzigten und auferstandenen Christus, die Wirklichkeit der in seiner

Auferweckung anbrechenden Neuen Schöpfung, die ihr Licht auf
die Welt wirft und sich im Wahrnehmen und Tun seiner Gemeinde in
die empirische Welt hinein gestaltet. Innerhalb dieses Wahrnehmungszusammenhangs

wäre die Perspektive einer christlichen Schöpfungsethik

zu entwickeln. Und diesen Wahrnehmungszusammenhang hat die
Kirche in der Welt zu verantworten, was etwas anderes ist, als die Welt
selbst (oder die Schöpfung) in ihre Verantwortung zu nehmen.

Solche Wahrnehmung kann im Verstehenshorizont der Welt nicht
eingefordert werden. Entsprechende Appelle und Ratschläge, welche
einer über die Folgen ihres Tuns bestürzten Welt eine Schöpfungsethik
aus christlichen Norm- und Traditionsbeständen als eine Art <deus ex
machina> anpreisen, übersehen, daß ethische Orientierungen nicht
einfach austauschbar, sondern fest eingebunden sind in das Verständnis der
Wirklichkeit im Ganzen. In einer Welt, die sich nicht mehr als Schöpfung

erfährt, wird eine christliche Schöpfungsethik immer etwas

Aufgesetztes und letztlich Unverbindliches sein. Solche Unverbindlichkeit



Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft 463

kommt in dem inflationären Gebrauch zum Vorschein, dessen sich
heute das Wort «Schöpfung» in den unterschiedlichsten Zusammenhängen

erfreut.
Die Einsicht, daß ethische Orientierungen tief eingewurzelt sind in

das Verständnis der Wirklichkeit im Ganzen, schließt in sich, daß der
Welt eine andere Ethik nur nahegebracht werden könnte zusammen
mit dem Horizont einer anderen Wirklichkeit. Das wiederum bedeutet,
daß die Perspektive einer anderen Ethik nur im Modus der Repräsentanz

und des Bezeugens statt in der Geste des guten Rats in den Raum
der Welt treten könnte. Dies ist der Gmndmodus christlicher Ethik in
allen ihren Vollzügen. Auch da noch, wo sie ihr Anliegen in den
Verstehenshorizont der Welt einbringt und mit den Gründen der
Vernunft und des Eigeninteresses oder des allgemeinen ethischen Diskurses

zu überzeugen und etwas zu bewegen sucht, weil ihr von der
Wahrnehmung der Schöpfung her nicht gleichgültig sein kann, was mit der
Umwelt oder mit dem werdenden Leben geschieht, tut sie dies doch in
Verantwortung für den anderen Wahrnehmungszusammenhang des

Glaubens, welchen sie mit solchem Engagement bezeugt. Das muß
dabei deutlich bleiben. Auch für die Ethik ist damit die Ontologie
unterschiedlicher Wirklichkeitsräume konstitutiv15.

Fazit

Die Rede von der Schöpfung und mit ihr der Dialog mit den
Naturwissenschaften befinden sich heute in einer schwierigen Situation.

Die Welt, in der wir leben, ist die Welt des Menschen geworden
und als solche eine Welt ohne Gott. Noch unsere Ethik beweist es, die
zum Anruf an uns selbst geworden ist, unserer dadurch entstandenen

Verantwortung für die Welt gerecht zu werden. Diese Welt ist weit
davon entfernt, die «Schöpfung» der Bibel zu sein, und wir können dies

theologisch nicht länger dadurch überspielen, daß wir mit den Mitteln
der theoretischen Erkenntnis und insbesondere im Dialog mit den

15 Was dabei die vielberufene ethische Verantwortung des Naturwissenschaftlers
betrifft, so ist die Anfrage berechtigt, ob dabei nicht unbewußt der Naturwissenschaftler
auch als Stellvertreter herhalten muß für eine Verantwortlichkeit, in der zu Teilen auch
diejenigen stehen, die nach seiner Verantwortung rufen. Vgl. dazu den bedenken swerten
Vortrag von J. Hüfner, Welche besondere Verantwortung trägt der Naturwissenschaftler?,

in: H.A. Müller, Naturwissenschaft und Glauben, a.a.O. 194-203.



464 Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

Naturwissenschaften der Schöpfung einen Platz in der Welt zu retten
versuchen. In dieser Welt ist von Gottes Schöpfung nicht einmal so viel
mehr zu sehen, daß wir erkennen könnten, was wir an ihr verloren
haben16. Soll der Glaube an Gott den Schöpfer nicht sprach- und

wahrnehmungslos werden, müssen wir neu lernen, zwischen unserer
und seiner Wirklichkeit zu unterscheiden. Statt die Schöpfung mit den
Mitteln unserer theoretischen Erkenntnis in unserer Welt aufzusuchen,
käme es darauf an, uns mitsamt den Phänomenen in seiner Wirklichkeit
zu entdecken und wahrzunehmen. Der Ausgangspunkt dafür aber kann

nur in jenen Vollzügen des Glaubens liegen, in denen wir dieser seiner
Wirklichkeit begegnen und in denen sich mithin die andere Ontologie
des Glaubens bezeugt: Im Sich-Einlassen auf die Gegenwart des

Wortes, in Gottesdienst und Sakrament, im Gebet, in der Erfahrung
von Kirche als Raum der Gegenwart des Geistes. Nur von hierher
erschließt sich jener Blick auf die Wirklichkeit als Schöpfung, welcher
die Phänomene zurückholt in den Raum ihres Schöpfers. Die
Wiederentdeckung der Schöpfung ist damit in letzter Instanz nicht Sache des

theologischen Denkens, sondern Sache der Erkenntnis des Glaubens,
und die Theologie erfüllt ihren Zweck darin, daß sie den Glauben zu
solcher Erkenntnis anregt.

16 Vgl. Biaise Pascal, Pensées et Opuscules, hg. von L. Brunschwieg, Paris o.J.,
Fragment 556, wo festgestellt wird, daß der, welcher die Welt erkennt, genug sieht, um zu
erkennen, daß er Gott verloren hat; denn um zu erkennen, daß man verloren hat, muß
man sehen und nicht sehen - und eben dies ist der Zustand der Natur.


	Ungeklärte Fragen im Dialog zwischen Glaube und Naturwissenschaft

